
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 4

Artikel: Spiritualiser le Dhamma? : l'implantation contestée du Trailokya
Bauddha Mahasangha en Inde

Autor: Beltz, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147366

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SPIRITOALISER LE DHAMMA?
L'IMPLANTATION CONTESTÉE DU TRAILOKYA BAUDDHA

MAHASANGHA EN INDE

Johannes Beltz, Lausanne / Paris / Heidelberg

Une cérémonie bouddhiste internationale

Aux Etats Unis, en Europe ainsi que dans les pays d'Asie, le bouddhisme
suscite depuis ces dernières années un intérêt grandissant. Les
innombrables organisations bouddhistes connaissent beaucoup de succès. Les
médias s'y intéressent et les rayons "bouddhisme" des librairies débordent
de publications diverses.1 Faut-il alors s'étonner qu'une organisation
bouddhiste d'origine britannique se soit implantée en Inde?

Mars 1997: dans l'ouest du Maharashtra, pas loin de l'autoroute Bom-
bay-Pune et en face des célèbres caves bouddhiques de Bhaja se trouve le

Saddhamma Pradip Retreat Centre, centre de méditation bouddhique. Le
matin du 16 mars, le temple se remplit d'hommes, femmes et enfants. Une
cérémonie d'initiation importante a lieu. Trois jeunes "amis du dhamma"

(dhammamitra) sont initiés en tant que membres (dhammacârl) au Trai-
lokya Bauddha Mahasangha (TBM), Ordre bouddhiste des trois mondes2.

Après avoir été purifié, chacun obtient un nouveaux nom religieux et une
petite écharpe blanche décorée de trois symboles flamboyants repésentant
les trois joyaux bouddhiques, le Bouddha, l'enseignement (dhamma) et la

communauté (sangha).
Chose étonnante: les principaux officiants de la cérémonie sont des

bouddhistes britanniques et les adeptes indiens des anciens "intouchables".

1 Voir par exemple l'hebdomadaire indien Sunday du 7 au 13 mai 1995 qui est

intitulé "The Buddha Boom, suddenly Buddhism is the world's trendiest religion";
ou l'hebdomadaire français L'Express, n° 2364, du 24 au 30 octobre 1996, qui

porte le titre "La vague bouddhiste, deux millions de Français sont séduits".

2 Selon Sangharakshita, les trois mondes bouddhiques sont: le monde du désir

(kâma-loka), le monde de la forme (riipa-loka) et le monde sans forme (arûpa-

loka). Cf.: Sangharakshita, A Survey of Buddhism, London, Tharpa
Publications [1957] 1987, p. 183.



1056 JOHANNES BELTZ

Le Dhammacari L, un des premiers membres indiens du TBM, traduit les

paroles des officiants en hindi pour que la foule puisse suivre l'événement.
Au début de l'après-midi, la cérémonie s'accomplit par un culte (püjä)
rendu au Bouddha et un repas commun.

Le Trailokya Bauddha Mahasangha Sahayaka Gana, Association des

amis de l'Ordre bouddhiste des trois mondes, branche indienne des Friends

of the Western Buddhist Order travaille depuis 1979 et avec beaucoup de

succès parmi les "ex-intouchables" Mahars qui en 1956, sous la direction
de leur leader B. R. Ambedkar, se sont convertis au bouddhisme. Parmi
cette population (néo-)bouddhiste, on observe aujourd'hui une symbiose
intéressante, dynamique et conflictuelle entre bouddhistes britanniques et
"ex-intouchables".

Le Docteur Ambedkar et sa conversion au bouddhisme

Bhimrao Ramji Ambedkar (1891-1956) était un homme politique engagé
dans la lutte nationaliste pour l'Indépendance. Il fut président du comité

responsable de la rédaction de la Constitution et le premier ministre de la

justice de l'Inde indépendante. D'origine "intouchable" Mahar, il s'était
engagé dans le combat contre la discrimination à l'égard des castes
"intouchables" qui, selon lui, a été mise en place par les castes supérieures.
Ambedkar a fini par penser que la conversion était le seul moyen concret
de protestation et de libération des "intouchables". En 1935, il proclamait
qu'il ne mourrait pas en tant qu'hindou. A la fin de sa vie, le 14 octobre
1956, il se convertit au bouddhisme, car c'était pour lui, la religion la plus
apte à résoudre les problèmes de caste. Sa conversion fut suivie par celle
de milliers de ses partisans.3

Pour Ambedkar, les paroles du Bouddha sont essentiellement
scientifiques et humanistes. Ambedkar va jusqu'à modifier certains détails dans
la biographie du Bouddha telle que la racontent les textes palis et sanskrits.
Les Quatre Nobles Vérités concernant l'origine de la souffrance (dukkha),
considérées comme un point de cristallisation de l'enseignement du

Bouddha, perdent leur importance aux yeux d'Ambedkar. Elles ne repré-

V. Rodrigues, "Making a Tradition Critical: Ambedkar's Reading of Buddhism",
Dalit Movements and the Meanings of Labour in India, édité par P. Robb, Delhi,
Oxford University Press 1993, pp. 299-338.



SPIRITUALISER LE DHAMMA? 1057

sentent pour lui qu'une falsification ancienne. Dire que la vie n'est que
souffrance est une idée trop négative. Un tel pessimisme ne peut pas être

l'enseignement du Bouddha.4

Il apparaît que la motivation principale de la conversion est le message

social et égalitaire du bouddhisme qui reconnaît les droits fondamentaux

de l'homme, la liberté, l'égalité et la fraternité.5 Selon Ambedkar, le
bouddhisme ne connaît ni divinités, ni superstitions, ni sacrifices. C'est
ainsi qu'il refuse de parler du bouddhisme comme d'une religion et qu'il
introduit le mot pali dhamma en tant qu' "ordre moral". Il dit:

"Quelle est la place de la moralité dans le dhammal La réponse simple est que

moralité est dhamma et dhamma est moralité [...] Dans le dhamma, il n'y a pas

de place pour des prières, pèlerinages, rituels, cérémonies ou sacrifices. Moralité

est l'essence même du dhamma. Sans moralité il n'y a pas de dhamma." 6

Ambedkar a une approche très rationaliste et sécularisée du bouddhisme.
Le dhamma n'est pas une affaire personnelle mais une sorte de contrat
social qui règle les rapports entre les hommes. Selon Ambedkar, la moralité

remplace le Dieu des religions traditionnelles.7
Pourtant, le dhamma est une religion, car toute société a besoin de

règles "sacrées". En fait, le dhamma est une éthique sociale "sacrée".8
Ambedkar semble établir ici, en utilisant une terminologie d'origine
occidentale, une distinction entre "le religieux" et "le social". Nous allons voir
qu'aujourd'hui cette ambiguïté est l'objet de nombreux débats à l'intérieur
du mouvement bouddhiste.

Ambedkar était un visionnaire moderniste et universaliste. Il espérait
qu'un jour, toute l'Inde, même le monde entier deviendrait bouddhiste, car

4 B. R. Ambedkar, The Buddha and his Dhamma, Bombay, Siddharth Publication

[1957] 1991, pp. xli-xlii.
5 B. R. Ambedkar, Buddha and the Future of his Religion, Jalandhar, Bheem

Patrika Publications [1951] 1980.

6 B. R. Ambedkar, The Buddha and his Dhamma, Bombay, Siddharth Publication

[1957] 1991, p. 231.

7 Op. cit., p. 226 et 231.

8 Op. cit., p. 232.



1058 JOHANNES BELTZ

"seul le bouddhisme peut sauver le monde".9 Mais aujourd'hui, l'Inde est
loin de ses idées. Le projet ambitieux d'Ambedkar d'en finir avec la
société des castes n'a pas été réalisé. Dès 1961, la population bouddhiste
du Maharashtra avait cessé d'augmenter de façon spectaculaire, car les

conversions n'ont pas dépassé la communauté des Mahars qui est actuellement

perçue par le reste de la population comme une "caste bouddhiste".
Le société des castes a finalement remporté la victoire et structure toujours
une grande partie de la société indienne ainsi que la vie de la communauté
bouddhiste du Maharashtra.

Sangharakshita et les «Friends of the Western Buddhist Order»

A seize ans, lejeune Britannique Dennis Lingwood (né en 1926) découvre

en lisant des textes bouddhiques mahäyänistes qu'il a, au fond de son

cœur, toujours été bouddhiste.10 En 1949, il reçoit l'ordination sous le

nom de Sangharakshita en tant que novice par le même moine qui
convertira Ambedkar sept ans plus tard. Il rejoint le bhikkhu sangha à

Sarnath en 1950. "
A partir de 1952, Sangharakshita semble avoir rencontré Ambedkar

plusieurs fois.1^ On raconte qu'il a été apprécié comme "ami" et
"conseiller" par le Docteur Ambedkar. !3 A partir de 1959, il passe chaque
hiver au Maharashtra pour pouvoir travailler avec les nouveaux convertis.
En 1964, il retourne en Angleterre où il fonde trois ans plus tard, à

Londres, les Friends of the Western Buddhist Order (FWBO) comme
organisation bouddhiste occidentale, laïque et spirituelle.

9 B.R. Ambedkar, "The Great Conversion", B.R. Ambedkar, édité par V. Grover,

New Delhi, Deep & Deep Publications 1993, (Political Thinkers of Modem India,

16), p. 91.

10 Sangharakshita, The History of My Going for Refuge, Glasgow, Windhorse

Publications 1988, pp. 19-22.

11 Op. cit., pp. 33-36.

12 Sangharakshita, Ambedkar and Buddhism, Glasgow, Windhorse Publications

1986.

13 Ainsi le racontent les notices biographiques sur Sangharakshita que l'on trouve
dans le Dhammamegha, publication trimestrielle du TBMSG.



SPIRITOALISER LE DHAMMA? 1059

Pour Sangharakshita, le bouddhisme n'est pas un jeu intellectuel
réservé aux académiciens mais une foi vivante et une pratique puissante.
Le bouddhisme représente la voie qui amène vers une vie intérieure et une
connaissance transcendantale et ésotérique.14 Selon Sangharakshita, il faut
pratiquer le bouddhisme pour voir quel impact il peut avoir sur la vie
spirituelle de chaque individu. Il dit:

"Le FWBO est définitivement un mouvement spirituel bouddhiste. Mais on ne

doit pas confondre le bouddhisme avec ses expressions culturelles orientales.

Dans ce sens, le FWBO ne s'identifie à aucune secte ou école particulière

bouddhique [...] Le FWBO est simplement bouddhiste [...] On doit essayer de

créer une civilisation et culture occidentale nouvelle qui exprime les valeurs

spirituelles bouddhiques. Cette culture ne contraindra pas l'individu mais

l'aidera à se développer et créera le fondement d'une communauté spirituelle et

d'une société nouvelle".15

Sangharakshita et le FWBO veulent créer une société nouvelle où le

développement spirituel de chaque individu est au centre de toute
activité.16 Cette idée est liée à la critique de la "vieille" société occidentale.
Selon le Dhammacari Subhûti, la famille, le christianisme et le
pseudolibéralisme constituent les "ennemies" les plus importants à combattre. Ils
représentent les obstacles majeurs s'opposant à la formation de "vrais"
individus.17

Par son programme universaliste, Sangharakshita tente de dépasser
toutes les frontières et cultures. Aujourd'hui, le FWBO a des branches
dans de nombreux pays: aux Etats Unis, en Europe, au Canada, au

14 Sangharakshita, The Path ofthe Inner Life, Pune, Triratna Grantha Mala [1975]
1983.

15 Mahasthavira Sangharakshita, "Western Buddhists and Eastern Buddhism",

Dhammamegha, 45, juillet 1991, p. 16-19.

16 Mahasthavira Sangharakshita, "Authority and the Individual in the New

Society", Dhammamegha, 28, avril 1987.

17 Dhammacari Subhuti (Alex Kennedy), Buddhism for Today, a Portrait of a

New Buddhist Movement; Glasgow, Windhorse Publications 1983, pp 174-182.



1060 JOHANNES BELTZ

Mexique, en Australie et en Inde où la révolution spirituelle trouve des

partisans "ex-intouchables". 18

Le Trailokya Bauddha Mahasangha Sahayaka Gana

Le cœur du Trailokya Bauddha Mahasangha Sahayaka Gana (TBMSG) se

trouve à Dapodi dans la banlieue de Pune, centre culturel d'environ 2,5
million d'habitants dans l'ouest du Maharashtra.

Au bord du fleuve Pavana siège le Dhammacakra Pravartan Maha-
vihar (Grand temple de la mise en route de la roue du dhamma). A
l'intérieur du temple se trouve une grande salle contenant une statue du

Bouddha encadrée des images du Vénérable Sangharakshita et du Docteur
Ambedkar. On y trouve également des bureaux, une grande bibliothèque,
des salles de lecture et de méditation où sont organisées régulièrement des

classes de méditation.
Le Bahujan Hitay (Association pour le bien-être des nombreux) représente

la dimension sociale des activités du TBMSG et inclut des foyers
d'étudiants, des classes de lecture et de sport, des crèches et jardins
d'enfants, des classes de couture ainsi qu'un soutien médical. Notons que
le TBMSG possède des ressources financières assez importantes, dont une
certaine partie vient des pays occidentaux.19

Cette organisation d'origine occidentale, comment s'intègre-t-elle
dans la communauté bouddhiste maharashtrienne? Comment contribue-t-
elle à la formation d'une tradition normative bouddhique? Quel est le

discours dominant au sein de cette organisation? Quelles sont les particularités

de ce discours?
Dans mon enquête, j'ai observé que certains bouddhistes sont curieux

de savoir comment ces bouddhistes étrangers pratiquent le bouddhisme.
D'autres veulent recevoir des informations supplémentaires sur le dhamma
et apprennent à méditer.

18 Dhammacari Vesantara, The Friends of the Western Buddhist Order: an

Introduction, Glasgow, Windhorse Publications 1988; T. Pilchick (Dhammacari
Nagabodhi), Jal Bhim, Dispatches from a Peaceful Revolution, Glasgow,

Windhorse Publications 1988.

19 Cf. Annual Review 1990 et Annual Review 1991-92 publié par le Trailokya
Bauddha Mahasangha Sahayaka Gana, Pune.



SPIRITUALISER LE DHAMMA? 1061

Ashok, ancien Mahar et adhérant du TBMSG raconte:

"Après la mort du Docteur Babasaheb Ambedkar, personne ne pouvait nous

enseigner le bouddhisme [...] C'est pourquoi j'aime Sangharakshita. Il a compris

ce que le Docteur Babasaheb Ambedkar a voulu obtenir par son combat [...]
En plus, grâce au TBMSG, nous sommes en contact avec des bouddhistes

d'autres pays."20

Par le contact avec le TBMSG, une nouvelle identité religieuse se

construit. Arun, un "ex-Mahar" de 24 ans et vendeur de livres à l'entrée du
Grand temple de Dapodi dit:

"Je suis associé au TBMSG en tant que dhammamitra. Je suis devenu membre

du TBMSG parce qu'il fait d'une personne un vrai bouddhiste. La vraie

connaissance et la vraie pratique du bouddhisme se voient ici même. On ne donne

pas seulement des conférences, mais on essaie de pratiquer le dhamma [...] On

organise des classes de méditation, on pratique la fraternité (bandhutva) parmi
les hommes et on propage l'idéal du Bodhisattva. Il existe également des projets

sociaux."21

Arun veut devenir un "vrai" bouddhiste. Il a appris la méditation et a

accepté les Cinq Préceptes (pancasïla) comme règle éthique.22 Il raconte

que sa vie a beaucoup changé depuis qu'il est adepte du TBMSG:

"Comme je suis bouddhiste, je ne commets plus de péchés. J'observe les Cinq

Préceptes. J'ai une bonne position dans la société [...] Je pratique la méditation.

Ainsi, je contrôle mon esprit (manas) et j'obtiens une satisfaction mentale

(santi). Par la méditation, j'ai découvert mes défauts. J'ai développé mes bonnes

qualités."

L'appartenance au bouddhisme n'est pas "une évidence" mais un sujet de

réflexion. On n'est pas bouddhiste parce qu'on est né dans une famille
bouddhiste. De même, l'argument "Nous sommes devenus bouddhistes à

20 Interview à Pune, le 25 juillet 1995.

21 Interview à Dapodi, le 10 avril 1995.

22 Les Cinq Préceptes bouddhiques sont: l'abstention de la violence, du vol, de

l'adultère, du mensonge et de l'alcool.



1062 JOHANNES BELTZ

cause du Docteur Babasaheb Ambedkar" n'a pas de place dans ce

discours. La figure du Docteur Ambedkar n'est plus la référence centrale

pour s'identifier au bouddhisme. Certes, elle joue toujours un rôle important

dans ce discours. Mais l'appartenance au bouddhisme est définie

comme un comportement éthique et un état spirituel particuliers.

La spiritualité

Les classes de méditation ainsi que les activités diverses organisées par le

TBMSG permettent d'inculquer aux adhérants une "vie nouvelle". Chaque
individu doit développer sa spiritualité.

Prakash, 24 ans et réceptionniste au temple de Dapodi raconte:

"Je suis né bouddhiste. Mais en réalité, personne ne peut être bouddhiste sans la

pratique du dhamma. Etre bouddhiste par naissance, ce n'est pas possible [...]
J'ai trouvé refuge auprès du Bouddha, du dhamma et du sangha. Je crois que je
suis sur le sentier du Bouddha. Je veux devenir dhammamitra. Un bouddhiste

est plus qu'un homme 'physique'. Il est 'spirituel' [...] Je voudrais devenir

bouddhiste à 100%."23

Le Dhammacari A., ancien Mahar et autorité célèbre au sein du TBMSG
raconte:

"Le 21 mai 1986, je me suis converti au bouddhisme. A l'époque, je suis entré

en contact avec le TBMSG. Grâce à cette association, j'ai pu approfondir ma

connaissance du bouddhisme. Aujourd'hui, la méditation (dhyâna), la bonne

conduite (âcâra), la pratique du dhamma font partie de ma vie quotidienne.
J'aime beaucoup la méditation. Le 4 septembre 1991, je suis devenu Dhammacari

[...] Etre bouddhiste, c'est pratiquer le bouddhisme. Ainsi, j'observe les

Cinq Préceptes. Je prends refuge auprès du Bouddha, du dhamma et du sangha.
Je ressens l'amitié pour tous les êtres. Je ne crois ni en Dieu (deva) ni aux divinités

(devatâ). Je n'ai pas de foi aveugle (andhasraddhâ). Je ne crois pas à

l'existence d'une âme. Je pratique la méditation (dhyâna) et je lis de la littérature

bouddhique [...] Quand on me regarde, mon visage doit exprimer
tranquillité, satisfaction et fraîcheur. Je suis toujours heureux. J'aide les gens à

23 Interview à Dapodi, le 30 mars 1995.



SPIRITUALISER LE DHAMMA? 1063

résoudre leurs difficultés. Ma pensée et mon comportement sont différents des

autres. Je me suis libéré des envies, de la jalousie. Ma conduite personnelle est

honnête, ma vie quotidienne est basée sur la vérité."24

Le Dhammacari U., "ex-Mahar" et employé du TBMSG explique:

"Je me considère bouddhiste parce que je ne crois pas en Dieu mais à l'humanité.

Je pratique le bouddhisme. Je veux développer davantage ma personnalité

et aider les autres [...] Par la méditation, nous augmentons notre état de

conscience pour devenir des hommes meilleurs."25

Ces discours se ressemblent beaucoup et montrent qu'il s'agit d'un énoncé

collectif assez homogène et standardisé. La nécessité de la pratique du

bouddhisme, d'un comportement éthique spécifique et de la méditation sont
les arguments les plus importants. Dans l'imaginaire et la pratique des gens
existent une identité et une culture bouddhique bien distinctes. Par l'illumination,

chaque bouddhiste obtient une personnalité nouvelle.26 Être

bouddhiste semble donc être lié à un état de conscience et de comportement

supérieurs. Par la pratique du dhamma, on devient un homme
meilleur.

La politique

La spiritualité domine l'existence bouddhiste. Elle a aussi des

conséquences sociales. Mais, il faut préciser que ni le travail social ni la

politique ne sont des objectifs en soi, le TBMSG se définissant d'abord
comme un mouvement spirituel. Car selon Sangharakshita, tout conflit
entre individu et société nécessite une solution spirituelle.27

24 Interview à Dapodi, le 5 mai 1995.

25 Interview à Dapodi, le 10 avril 1995.

26 Mahasthavira Sangharakshita, "The Taste of Freedom", Dammamegha, 20,
avril 1985.

27 Mahasthavira Sangharakshita, "The Individual and the World", Dhamma-

megha, 44, avril 1991, p. 12.



1064 JOHANNES BELTZ

Le Dhammacari Lokamitra, d'origine britannique, marié à Pune, et

une des figures principales du TBMSG, constate que le développement

spirituel individuel entraine un engagement dans la société.28 II en conclue

que les idées de Sangharakshita et du Docteur Ambedkar sont similaires,
"même si ce fait n'est pas accepté par tout le monde".29 Cette remarque
renvoie aux activistes Dalits30 qui en proclamant une approche plus
politique du bouddhisme, critiquent le TBMSG pour ses pratiques de

rituels "bizarres" et sa falsification du bouddhisme d'Ambedkar.
En mars 1997, à l'occasion d'un séminaire sur l'état actuel du

mouvement Dalit, organisé à l'Université de Pune, le Dhammacari Lokamitra

expose son opinion:

"[...] Il semble qu'il y a une grande affinité entre les approches du Docteur

Babasaheb Ambedkar et celles du Vénérable Sangharakshita concernant le

dhamma. Les deux essayant de voir le dhamma dans une nouvelle perspective à

la fin du 20e siècle, s'approchent du dhamma d'une façon très radicale [...] Il ne

s'agit pas de nier l'importance des autres activités comme la politique et

l'éducation. C'est la base de notre relation avec le mouvement Dalit [...] mais

nous croyons que la meilleure contribution que nous puissions apporter est de

faire comprendre aux gens le bouddhisme et de montrer comment il peut

engendrer des changements profonds pour les individus et la société [...]".31

28 Dhammacari Lokamitra, "Sangha and Social Change", Buddhism and Social

Change, édité par A.K. Narain et D.C. Ahir, Delhi, B.R. Publishing Corporation

1994, pp. 49-65.

29 Dhammacari Lokamitra, "Buddhism in Modem World", Dr. B.R. Ambedkar,

The Emancipator of the Oppressed, édité par K.N. Kadam, Bombay, Popular
Prakashan 1993, pp. 129-144.

30 Le mot marathi 'dalit' signifie 'opprimé' ou 'écrasé' et renvoie au mouvement

d'émancipation des castes "intouchables". Voir par exemple E. Zelliot, From

Untouchable to Dalit, Essays on the Ambedkar Movement, New Delhi, Manohar
1992 ; G. Omvedt, Dalit Visions, the Anti-Caste Movement and the Construction

of an Indian Identity, Hyderabad, Orient Longman 1995 ; J. Gokhale, From
Concession to Confrontation, the Politics of an Indian Untouchable Community,

Bombay, Popular Prakashan 1993.

31 Dhammacari Lokamitra, "Buddhism in Maharashtra with Reference to Trai¬

lokya Bauddha Mahasangha (Ideology and Programmes)", conférence présentée à



SPIRITUALISER LE DHAMMA? 1065

En effet, la majorité des adeptes du TBMSG semblent critiquer le mouvement

Dalit pour ses attitudes trop militantes et politiques. Le Dhammacari
U. explique pourquoi un vrai bouddhiste ne peut pas être un Dalit:

"Le mouvement Dalit résulte de la mauvaise condition sociale des

'intouchables' Ils ont leurs propres écrits, la littérature Dalit. Mais cette littérature est

trop négative. C'est de la politique. Le mouvement Dalit n'a pas d'approche

positive du bouddhisme [...] Mon expérience personnelle est différente. J'ai

développé ma personnalité. Je ne m'appelle plus Dalit. Je me considère comme
bouddhiste."32

Dans ce discours, le terme 'Dalit' est perçu comme une insulte. Prakash,
le jeune réceptionniste dit:

"Nous sommes bouddhistes. 'Dalit' signifie une personne non émancipée.

Donc, nous essayons de progresser et d'abandonner ce nom".33

Le Dhammacari A. précise:

"Le mot 'Dalit' veut dire pauvreté, esclavage, manque de respect de soi. Le

bouddhiste n'est pas ça. Il observe le dhamma, les principes moraux, les valeurs

humanitaires [...] Il regarde tous les hommes avec amitié et compassion. Le

bouddhiste ne connaît pas le sentiment de supériorité-infériorité. Il est lié au

sangha. Il propage un message d'indépendance et d'égalité des hommes. C'est

pourquoi un bouddhiste ne peut jamais être un Dalit."34

Un bouddhiste n'est pas un Dalit. Pour les adhérants du TBMSG, cela
serait réducteur de limiter le bouddhisme à son aspect politique. Par
conséquent, on reproche aux activistes Dalits de chercher la confrontation et la

violence. Le mélange entre politique et religion est perçu comme dangereux

pour le progrès du mouvement bouddhiste.
Un employé de l'Université de Pune et partisan du TBMSG explique:

l'occasion du National Seminar on Post-Ambedkar Dalit Movement in India à

l'Université de Pune du 27 au 29 mars 1997.

32 Interview à Dapodi, le 10 avril 1995.

33 Interview à Dapodi, le 30 mars 1995.

34 Interview à Dapodi, le 5 mai 1995.



1066 JOHANNES BELTZ

"Les leaders du mouvement Dalit sont égoïstes et corrompus. Ils sont

démagogues et veulent supprimer les autres courants de pensée bouddhistes. Ils

gaspillent beaucoup d'énergie, de temps et d'argent [...] Le TBMSG dirige
sereinement le mouvement bouddhiste et continue avec respect le travail du

Docteur Babasaheb Ambedkar. Il n'y a pas de condition pour adhérer à cette

association. La seule condition est la pratique du bouddhisme [...] Le bouddhisme

enseigne l'amour envers autrui, chose que l'on ne retrouve pas dans le

mouvement Dalit. Il n'y a pas d'amour entre les activistes."35

En fait, le TBMSG qui représente aujourd'hui une des organisations les

plus importantes au Maharashtra, diffuse une propagande missionnaire en

faveur d'un bouddhisme spirituel avec des média modernes comme la

photo, la vidéo, les livres et une gestion de type occidental très efficace.
Les multiples activités de cette organisation établissent des liens permanents

avec la base. Le fondement de cette relation dynamique est la
conviction que chaque individu doit pratiquer le bouddhisme dans la vie
quotidienne. Partant du constat qu'un bouddhiste est différent des autres,
se cristallisent alors les identités religieuses et culturelles nouvelles.

Le TBMSG semble fonctionner ici comme catalyseur qui contribuerait
à la division du mouvement bouddhiste en un courant spirituel opposé à un
courant politique.

La resistance Dalit

Au Maharashtra, le mouvement Dalit, porte-parole le plus important des

castes "ex-intouchables" est dominé par les "ex-Mahars" et héritiers
"légitimes" du Docteur Babasaheb Ambedkar. Comment réagissent-ils à la
nouvelle concurrence que représente le TBMSG? Pourquoi considèrent-ils le
TBMSG comme un danger sérieux qui trahit l'héritage du Docteur
Babasaheb Ambedkar?

Il faut rappeller que les "ex-Mahars" se considèrent, eux aussi,
comme de vrais bouddhistes. Il n'est pas question d'être 'Dalit' ou
'bouddhiste'. Les deux identités se complètent. Se considérer 'Dalit' implique
plutôt une identité politique particulière et véhicule l'utopie d'un mouve-

35 Interview à l'Université de Pune, le 23 janvier 1995.



SPIRITUALISER LE DHAMMA? 1067

ment de protestation rénunissant toutes les castes opprimées. Bouddhisme
et mouvement Dalit sont deux côtés d'une même médaille.

Une femme célèbre et écrivain Dalit s'explique:

"Le mouvement Dalit est un mouvement des opprimés, des exploités. La

littérature Dalit est née au sein de ce mouvement et est inspirée du Docteur

Ambedkar. Le mouvement ainsi que la littérature Dalit sont basés sur le
bouddhisme [...] Être bouddhiste et Dalit, c'est la même chose. Leur sort commun

est l'exploitation". 36

Un autre écrivain Dalit pense que:

"Le mot Dalit représente un état de fait. La religion adoptée par les Dalits est le

bouddhisme. Mais on ne peut pas dire que la situation sociale ou politique des

bouddhistes ait beaucoup changé. Nous sommes bouddhistes et toujours

exploités par les castes supérieures."37

La critique des activistes Dalits contre le TBMSG prend différents aspects.
D'abord, on lui reproche d'être géré exclusivement par des "occidentaux".
La question "D'où vient tout cet argent?" est une polémique souvent
soulevée. Pour beaucoup de bouddhistes, il est insupportable de voir des

Britanniques se considérer comme héritiers du Docteur Babasaheb Ambedkar.
"Ce sont des occidentaux, des missionnaires", entend-on dire. Certains

vont même jusqu'à affirmer que Sangharakshita n'aurait pas aimé le

Docteur Babasaheb Ambedkar. Un jeune activiste Dalit explique:

"Ces missionnaires utilisent le Docteur Babasaheb Ambedkar comme billet
d'entrée pour s'introduire dans notre communauté. Derrière ce masque, on les

voit professer la méditation et le spiritualisme."38

Ensuite, on reproche au TBMSG d'accorder plus d'importance à Sangharakshita

qu'au Docteur Babasaheb Ambedkar en affirmant que le Docteur
Ambedkar lui-même n'a prêché ni la méditation ni le culte au Bouddha. Un
autre militant Dalit dit:

36 Interview à Nagpur, le 1 mars 1995.

37 Interview à Aurangabad, le 20 mars 1995.

38 Interview à Pune, le 2 février 1995.



1068 JOHANNES BELTZ

"Ambedkar a considéré le bouddhisme comme une arme politique pour battre le

brahmanisme. Il ne voulait pas que les gens pratiquent des cultes religieux.

Moi, je ne vais pas au temple. Je suis un bouddhiste pur [...] Tout a commencé

avec Sangharakshita. Ils venaient pour faire de nous des bons bouddhistes. Mais

le problème n'est pas de devenir un bon bouddhiste, mais de devenir un

bouddhiste combattant [...] Spiritualité? Satisfaction mentale? Méditation? [...]
Comment peut-on obtenir la paix mentale, si il n'y a pas de paix dans la

société? L'émancipation du soi n'est pas possible sans l'émancipation de la

société. C'est pourquoi, le TBMSG a des limites [...] Nous voulons que les gens

soient des bouddhistes combatifs, pas des bouddhistes pacifiques et méditants.

Nous devons nous révolter contre le système social, le brahmanisme."39

L'aspect spirituel et rituel du bouddhisme est refusé par beaucoup de

bouddhistes comme ne faisant pas partie de l'enseignement du Docteur
Ambedkar. La "spiritualisation" est vue comme une mise en cause de

l'aspect politique du bouddhisme. Par conséquent, on critique le TBMSG

parce qu'il est un mouvement apolitque qui pervertit les idées du Docteur
Babasaheb Ambedkar.

Exemple d'une discussion symptomatique: En février 1991, Gopal
Guru, professeur de sciences politiques à l'Université de Pune, et partisan
Dalit, a critiqué ouvertement le TBMSG. Il l'accuse d'avoir constamment
"hindouisé" les masses Dalit.40 Guru refuse toute méthode spirituelle pour
libérer les Dalits de leur pauvreté et de leur souffrance. Il se demande si

l'on peut, par la méditation "transcendantale", trouver des solutions aux
problèmes Dalits. Ces méthodes "spirituelles" élimineraient le contenu
politique, progressif et scientifique du bouddhisme d'Ambedkar qui est
essentiellement un combat contre la domination des castes supérieures.
Guru prétend que par la méditation, les Dalits deviennent insensibles aux
vrais problèmes. L'éthique individuelle, telle qu'elle est prescrite par les

Cinq Préceptes est secondaire par rapport à la mobilisation politique.41

39 Interview à Aurangabad, le 9 juin 1995.

40 G. Guru, "Hinduisation of Ambedkar in Maharashtra", Economie and Political
Weekly, 16 février 1991, pp. 339-341.

41 Op. cit. p. 341.



SPIRITUALISER LE DHAMMA? 1069

Le Dhammacari Lokamitra a répondu à l'attaque polémique de Guru
en mai 1991.42 D'abord, Lokamitra explique que pour Ambedkar le
bouddhisme n'existe pas sans la pratique du dhamma et que cette pratique
implique un changement d'état d'esprit et de comportement qui permettent
de contrôler notre vie et d'aider les autres. Il précise que c'est en ce sens

qu'il faut comprendre le mot spirituel. La méditation bouddhiste est donc
le moyen d'atteindre systématiquement les états d'esprit supérieurs. Elle
est la pratique centrale du bouddhisme. Enfin, il répète que le TBMSG
n'enseigne pas seulement un bouddhisme spirituel mais accomplit un
travail social.43

Gopal Guru, de son côté, n'hésite pas à répondre à la critique du

Dhammacari Lokamitra.44 Il répète que ni la méditation ni la spiritualité
n'appartiennent au bouddhisme tel qu'il a été prêché par Ambedkar et
affirme que les termes 'Dalit' et 'bouddhiste' ne sont pas contradictoires
mais complémentaires. Le bouddhisme d'Ambedkar est une philosophie
politique et sociale:

"[...] la conversion d'Ambedkar n'était pas une conversion religieuse mais une

stratégie pour créer une conscience de protestation parmi les Dalits contre

l'hégémonie des castes et classes dominantes. En fait, Ambedkar a catégoriquement

affirmé que le bouddhisme est un des éléments essentiels de la révolution

politique qui élimine cette domination [...] et essayé de faire comprendre aux

masses Dalits que la solution de leurs problèmes ne se trouve pas en la

spiritualisation mais en leur politisation radicale. "45

Cette discussion est l'exemple typique d'un conflit continu et agressif. Le
TBMSG contribue ainsi à la polarisation de la communauté bouddhiste.
Les débats sur le "vrai" bouddhisme et l'autorité du Docteur Ambedkar
semblent se construire autour des notions de 'spiritualité', 'individu',
'méditation', 'politique', et 'Dalit'.

42 Dhammacari Lokamitra, "Ambedkar and Buddhism", Economie and Political

Weekly, 18 mai 1991, pp. 1303-1304.

43 Op. cit, p. 1304.

44 G. Guru, "Appropriating Ambedkar", Economie and Political Weekly, 6-13

juillet 1991, pp. 1679-1699.

45 Op. cit., p. 1699.



1070 JOHANNES BELTZ

Conclusion

Le mouvement (néo-)bouddhiste au Maharashtra est constitué de regroupements

hétérogènes quant à l'âge, l'éducation et le statut social ayant des

interprétations très diverses, voire opposées, du bouddhisme.
J'ai examiné les discours caractéristiques de deux tendances majeures

du mouvement (néo-)bouddhiste au Maharashtra: les courants spirituels et

politiques. Ce sont les différentes approches du bouddhisme et les discussions

qui en résultent qui me paraissent intéressantes et importantes à

relever. Car, Baumann présentant le TBMSG comme légitime successeur
du mouvement du Docteur Ambedkar, ne mentionne pas la relation
conflictuelle entre bouddhistes "Ambedkarites" et adeptes du TBMSG.46 De

même, Fitzgerald et Sponberg pensent que le bouddhisme transcendantale
de Sangharakshita et le bouddhisme rationaliste d'Ambedkar ne sont pas si

incompatibles que les adversaires du TBMSG le prétendent.47

Pourtant, le conflit existe et le débat, caractérisé par une forte
rhétorique et polémique, indique un combat d'influence et d'autorité dont
les enjeux semblent être très importants. Le TBMSG évitant tout conflit
public avec les autres courants de pensée bouddhistes, essaie ainsi de

récupérer la figure d'Ambedkar pour légitimer sa mission "spirituelle" parmi
les anciens Mahars du Maharashtra.

Partant de ce conflit, peut-on en conclure que le combat "politique"
pour les droits des opprimés serait limité aux activistes Dalits et que tous
les bouddhistes "religieux" seraient partisans du TBMSG? Ce serait la

suite logique des tendances modernes à penser en catégories fermées, à les

opposer et à prétendre dissocier le religieux du politique. Cependant, il
paraît que la réalité soit plus complexe et que cette controverse soit typique
des leaders, de l'élite urbaine. En dehors de ce débat, il y a de nombreux
bouddhistes, incluant des écrivains Dalits, qui sympathisent avec les deux

46 M. Baumann, "Neo-Buddhistische Konzeptionen in Indien und in England",

Zeitschrift för Religions- und Geistesgeschichte, 43, 2, 1991, pp. 97-116.

47 T. Fitzgerald, "Buddhism in Maharashtra: a Tri-Partite Analysis", Buddhism

and Social Change, édité par A.K. Narain et D.C. Ahir, Delhi, B.R. Publishing

Corporation 1994, pp. 17-34 ; A. Sponberg, "TBMSG: A Dhamma Revolution in

Contemporary India", Engaged Buddhism, Buddhist Liberation Movements in

Asia, édité par C. Queen et S.B. King, Albany, State University of New York
Press 1996, pp. 73-120.



SPIRITUALISER LE DHAMMA? 1071

tendances en même temps. En effet, il s'agit de deux positions extrêmes

qui se distinguent d'un bouddhisme "diffus" vécu par la majorité des

bouddhistes.
Dans ce sens, le TBMSG semble partager la même caractéristique

"extrémiste" et autocratique que les sectes et mouvements, qui sous couvert

d'universalisme et de spiritualité, tentent de proposer un front
uniforme en manipulant les volontés individuelles et en niant l'expression de

toute différence et variété. Dans cet article, j'ai essayé de montrer que la
diversité à l'intérieur de la communauté bouddhiste du Maharashtra rend

une telle tentative d'uniformisation impossible.




	Spiritualiser le Dhamma? : l'implantation contestée du Trailokya Bauddha Mahasangha en Inde

