Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 4

Artikel: Spiritualiser le Dhamma? : I'implantation contestée du Trailokya
Bauddha Mahasangha en Inde

Autor: Beltz, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147366

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SPIRITUALISER LE DHAMMA?
L’'IMPLANTATION CONTESTEE DU TRAILOKYA BAUDDHA
MAHASANGHA EN INDE

Johannes Beltz, Lausanne / Paris / Heidelberg

Une cérémonie bouddhiste internationale

Aux Etats Unis, en Europe ainsi que dans les pays d’Asie, le bouddhisme
suscite depuis ces dernieres années un intérét grandissant. Les innom-
brables organisations bouddhistes connaissent beaucoup de succes. Les
médias s’y intéressent et les rayons “bouddhisme” des librairies débordent
de publications diverses.! Faut-il alors s’étonner qu’une organisation
bouddhiste d’origine britannique se soit implantée en Inde?

Mars 1997: dans I’ouest du Maharashtra, pas loin de 1’autoroute Bom-
bay-Pune et en face des célebres caves bouddhiques de Bhaja se trouve le
Saddhamma Pradip Retreat Centre, centre de méditation bouddhique. Le
matin du 16 mars, le temple se remplit d’hommes, femmes et enfants. Une
cérémonie d’initiation importante a lieu. Trois jeunes “amis du dhamma”
(dhammamitra) sont initi€s en tant que membres (dhammacari) au Trai-
lokya Bauddha Mahasangha (TBM), Ordre bouddhiste des trois mondes2.
Apres avoir été purifié, chacun obtient un nouveaux nom religieux et une
petite écharpe blanche décorée de trois symboles flamboyants repésentant
les trois joyaux bouddhiques, le Bouddha, I’enseignement (dhamma) et la
communauté (sangha).

Chose étonnante: les principaux officiants de la cérémonie sont des
bouddhistes britanniques et les adeptes indiens des anciens “intouchables”.

1 Voir par exemple I’hebdomadaire indien Sunday du 7 au 13 mai 1995 qui est
intitulé “The Buddha Boom, suddenly Buddhism is the world’s trendiest religion”;
ou I’hebdomadaire frangais L’Express, n°® 2364, du 24 au 30 octobre 1996, qui
porte le titre “La vague bouddhiste, deux millions de Francais sont séduits”.

2 Selon Sangharakshita, les trois mondes bouddhiques sont: le monde du désir
(kama-loka), le monde de la forme (ripa-loka) et le monde sans forme (aripa-
loka). Cf.. SANGHARAKSHITA, A Survey of Buddhism, London, Tharpa Publi-
cations [1957] 1987, p. 183.



1056 JOHANNES BELTZ

Le Dhammacari I., un des premiers membres indiens du TBM, traduit les
paroles des officiants en hindi pour que la foule puisse suivre I’événement.
Au début de I’aprés-midi, la cérémonie s’accomplit par un culte (puja)
rendu au Bouddha et un repas commun.

Le Trailokya Bauddha Mahasangha Sahayaka Gana, Association des
amis de 1’Ordre bouddhiste des trois mondes, branche indienne des Friends
of the Western Buddhist Order travaille depuis 1979 et avec beaucoup de
succes parmi les “ex-intouchables” Mahars qui en 1956, sous la direction
de leur leader B. R. Ambedkar, se sont convertis au bouddhisme. Parmi
cette population (néo-)bouddhiste, on observe aujourd’hui une symbiose
intéressante, dynamique et conflictuelle entre bouddhistes britanniques et
“ex-intouchables”.

Le Docteur Ambedkar et sa conversion au bouddhisme

Bhimrao Ramji Ambedkar (1891-1956) était un homme politique engagé
dans la lutte nationaliste pour I'Indépendance. Il fut président du comité
responsable de la rédaction de la Constitution et le premier ministre de la
justice de I'Inde indépendante. D’origine “intouchable” Mabhar, il s’était
engagé dans le combat contre la discrimination a I’égard des castes “in-
touchables” qui, selon lui, a été mise en place par les castes supérieures.
Ambedkar a fini par penser que la conversion était le seul moyen concret
de protestation et de libération des “intouchables”. En 1935, il proclamait
qu’il ne mourrait pas en tant qu’hindou. A la fin de sa vie, le 14 octobre
1956, il se convertit au bouddhisme, car c’était pour lui, la religion la plus
apte a résoudre les problemes de caste. Sa conversion fut suivie par celle
de milliers de ses partisans.3

Pour Ambedkar, les paroles du Bouddha sont essentiellement scien-
tifiques et humanistes. Ambedkar va jusqu’a modifier certains détails dans
la biographie du Bouddha telle que la racontent les textes palis et sanskrits.
Les Quatre Nobles Vérités concernant I’origine de la souffrance (dukkha),
considérées comme un point de cristallisation de I’enseignement du
Bouddha, perdent leur importance aux yeux d’Ambedkar. Elles ne repré-

3 V. RODRIGUES, “Making a Tradition Critical: Ambedkar’s Reading of Buddhism”,
Dalit Movements and the Meanings of Labour in India, édité par P. Robb, Delhi,
Oxford University Press 1993, pp. 299-338.



SPIRITUALISER LE DHAMMA? 1057

sentent pour lui qu’une falsification ancienne. Dire que la vie n’est que
souffrance est une idée trop négative. Un tel pessimisme ne peut pas étre
I’enseignement du Bouddha.4

Il apparait que la motivation principale de la conversion est le mes-
sage social et égalitaire du bouddhisme qui reconnait les droits fondamen-
taux de I’homme, la libérté, 1’égalité et la fraternité.5 Selon Ambedkar, le
bouddhisme ne connait ni divinités, ni superstitions, ni sacrifices. C’est
ainsi qu’il refuse de parler du bouddhisme comme d’une religion et qu’il
introduit le mot pali dhamma en tant qu’ “ordre moral”. 11 dit:

“Quelle est la place de la moralité dans le dhamma? La réponse simple est que
moralité est dhamma et dhamma est moralité [...] Dans le dhamma, il n’y a pas
de place pour des prieres, pelerinages, rituels, cérémonies ou sacrifices. Mora-
lité est I’essence méme du dhamma. Sans moralité il n’y a pas de dhamma.” 6

Ambedkar a une approche trés rationaliste et sécularisée du bouddhisme.
Le dhamma n’est pas une affaire personnelle mais une sorte de contrat
social qui regle les rapports entre les hommes. Selon Ambedkar, la mora-
lité remplace le Dieu des religions traditionnelles.”

Pourtant, le dhamma est une religion, car toute société a besoin de
regles “sacrées”. En fait, le dhamma est une éthique sociale “sacrée”.8
Ambedkar semble établir ici, en utilisant une terminologie d’origine occi-
dentale, une distinction entre “le religieux” et “le social”. Nous allons voir
qu’aujourd’hui cette ambiguité est I’objet de nombreux débats a 1’intérieur
du mouvement bouddhiste.

Ambedkar était un visionnaire moderniste et universaliste. Il espérait
qu’un jour, toute I’'Inde, méme le monde entier deviendrait bouddhiste, car

4 B. R. AMBEDKAR, The Buddha and his Dhamma, Bombay, Siddharth Publication
[1957] 1991, pp. xli-xlii.

5 B. R. AMBEDKAR, Buddha and the Future of his Religion, Jalandhar, Bheem
Patrika Publications [1951] 1980.

6 B. R. AMBEDKAR, The Buddha and his Dhamma, Bombay, Siddharth Publication
[1957] 1991, p. 231.

7  Op. cit., p. 226 et 231.

8 Op. cit., p. 232.



1058 JOHANNES BELTZ

“seul le bouddhisme peut sauver le monde”.9 Mais aujourd’hui, 1’Inde est
loin de ses idées. Le projet ambitieux d’Ambedkar d’en finir avec la
société des castes n’a pas été réalisé. Des 1961, la population bouddhiste
du Maharashtra avait cessé d’augmenter de fagon spectaculaire, car les
conversions n’ont pas dépassé la communauté des Mahars qui est actuelle-
ment pergue par le reste de la population comme une “caste bouddhiste”.
Le société des castes a finalement remporté la victoire et structure toujours
une grande partie de la société indienne ainsi que la vie de la communauté
bouddhiste du Maharashtra.

Sangharakshita et les «Friends of the Western Buddhist Order»

A seize ans, le jeune Britannique Dennis Lingwood (né en 1926) découvre
en lisant des textes bouddhiques mahayanistes qu’il a, au fond de son
ceeur, toujours été bouddhiste.10 En 1949, il recoit I’ordination sous le
nom de Sangharakshita en tant que novice par le méme moine qui
convertira Ambedkar sept ans plus tard. Il rejoint le bhikkhu sangha a
Sarnath en 1950.11

A partir de 1952, Sangharakshita semble avoir rencontré Ambedkar
plusieurs fois.12 On raconte qu’il a été apprécié comme “ami” et “con-
seiller” par le Docteur Ambedkar.13 A partir de 1959, il passe chaque
hiver au Maharashtra pour pouvoir travailler avec les nouveaux convertis.
En 1964, il retourne en Angleterre ou il fonde trois ans plus tard, a
Londres, les Friends of the Western Buddhist Order (FWBO) comme
organisation bouddhiste occidentale, laique et spirituelle.

9 B.R. AMBEDKAR, “The Great Conversion”, B.R. Ambedkar, édité par V. Grover,
New Delhi, Deep & Deep Publications 1993, (Political Thinkers of Modern India,
16), p. 91.

10 SANGHARAKSHITA, The History of My Going for Refuge, Glasgow, Windhorse
Publications 1988, pp. 19-22.

11 Op. cit., pp. 33-36.

12 SANGHARAKSHITA, Ambedkar and Buddhism, Glasgow, Windhorse Publications
1986.

13 Ainsi le racontent les notices biographiques sur Sangharakshita que 1’on trouve
dans le Dhammamegha, publication trimestrielle du TBMSG.



SPIRITUALISER LE DHAMMA? 1059

Pour Sangharakshita, le bouddhisme n’est pas un jeu intellectuel
réservé aux académiciens mais une foi vivante et une pratique puissante.
Le bouddhisme représente la voie qui am&ne vers une vie intérieure et une
connaissance transcendantale et ésotérique.14 Selon Sangharakshita, il faut
pratiquer le bouddhisme pour voir quel impact il peut avoir sur la vie
spirituelle de chaque individu. Il dit:

“Le FWBO est définitivement un mouvement spirituel bouddhiste. Mais on ne
doit pas confondre le bouddhisme avec ses expressions culturelles orientales.
Dans ce sens, le FWBO ne s’identifie a aucune secte ou école particuliere
bouddhique [...] Le FWBO est simplement bouddhiste [...] On doit essayer de
créer une civilisation et culture occidentale nouvelle qui exprime les valeurs
spirituelles bouddhiques. Cette culture ne contraindra pas 1’individu mais
I’aidera a se développer et créera le fondement d’une communauté spirituelle et
d’une société nouvelle”.15

Sangharakshita et le FWBO veulent créer une société nouvelle ou le
développement spirituel de chaque individu est au centre de toute acti-
vité.16 Cette idée est liée a la critique de la “vieille” société occidentale.
Selon le Dhammacari Subhuti, la famille, le christianisme et le pseudo-
libéralisme constituent les “ennemies” les plus importants a combattre. Ils
représentent les obstacles majeurs s’opposant a la formation de “vrais”
individus.17

Par son programme universaliste, Sangharakshita tente de dépasser
toutes les frontieres et cultures. Aujourd’hui, le FWBO a des branches
dans de nombreux pays: aux Etats Unis, en Europe, au Canada, au

14 SANGHARAKSHITA, The Path of the Inner Life, Pune, Triratna Grantha Mala [1975]
1983.

15 MAHASTHAVIRA SANGHARAKSHITA, "Western Buddhists and Eastern Buddhism",
Dhammamegha, 45, juillet 1991, p. 16-19.

16 MAHASTHAVIRA SANGHARAKSHITA, “Authority and the Individual in the New
Society”, Dhammamegha, 28, avril 1987.

17 DHAMMACARI SUBHUTI (ALEX KENNEDY), Buddhism for Today, a Portrait of a
New Buddhist Movement, Glasgow, Windhorse Publications 1983, pp 174-182.



1060 JOHANNES BELTZ

Mexique, en Australie et en Inde ou la révolution spirituelle trouve des
partisans “ex-intouchables”.18

Le Trailokya Bauddha Mahasangha Sahayaka Gana

Le cceur du Trailokya Bauddha Mahasangha Sahayaka Gana (TBMSG) se
trouve a Dapodi dans la banlieue de Pune, centre culturel d’environ 2,5
million d’habitants dans I’ouest du Maharashtra.

Au bord du fleuve Pavana siege le Dhammacakra Pravartan Maha-
vihar (Grand temple de la mise en route de la roue du dhamma). A I'in-
térieur du temple se trouve une grande salle contenant une statue du
Bouddha encadrée des images du Vénérable Sangharakshita et du Docteur
Ambedkar. On y trouve également des bureaux, une grande bibliotheque,
des salles de lecture et de méditation ou sont organisées régulierement des
classes de méditation.

Le Bahujan Hitay (Association pour le bien-étre des nombreux) repré-
sente la dimension sociale des activités du TBMSG et inclut des foyers
d’étudiants, des classes de lecture et de sport, des créches et jardins
d’enfants, des classes de couture ainsi qu’un soutien médical. Notons que
le TBMSG possede des ressources financieres assez importantes, dont une
certaine partie vient des pays occidentaux. 19

Cette organisation d’origine occidentale, comment s’integre-t-elle
dans la communauté bouddhiste maharashtrienne? Comment contribue-t-
elle a la formation d’une tradition normative bouddhique? Quel est le
discours dominant au sein de cette organisation? Quelles sont les particu-
larités de ce discours?

Dans mon enquéte, j’ai observé que certains bouddhistes sont curieux
de savoir comment ces bouddhistes étrangers pratiquent le bouddhisme.
D’autres veulent recevoir des informations supplémentaires sur le dhamma
et apprennent a méditer.

18 DHAMMACARI VESANTARA, The Friends of the Western Buddhist Order: an
Introduction, Glasgow, Windhorse Publications 1988; T. PILCHICK (DHAMMACARI
NAGABODHI), Jai Bhim, Dispatches from a Peaceful Revolution, Glasgow,
Windhorse Publications 1988.

19 Cf. Annual Review 1990 et Annual Review 1991-92 publié par le Trailokya
Bauddha Mahasangha Sahayaka Gana, Pune.



SPIRITUALISER LE DHAMMA? 1061

Ashok, ancien Mahar et adhérant du TBMSG raconte:

“Apres la mort du Docteur Babasaheb Ambedkar, personne ne pouvait nous
enseigner le bouddhisme [...] C’est pourquoi j’aime Sangharakshita. Il a com-
pris ce que le Docteur Babasaheb Ambedkar a voulu obtenir par son combat [...]
En plus, grice au TBMSG, nous sommes en contact avec des bouddhistes
d’autres pays. ”20

Par le contact avec le TBMSG, une nouvelle identité religicuse se con-
struit. Arun, un “ex-Mahar” de 24 ans et vendeur de livres a I’entrée du
Grand temple de Dapodi dit:

“Je suis associ€é au TBMSG en tant que dhammamitra. Je suis devenu membre
du TBMSG parce qu’il fait d’une personne un vrai bouddhiste. La vraie con-
naissance et la vraie pratique du bouddhisme se voient ici méme. On ne donne
pas seulement des conférences, mais on essaie de pratiquer le dhamma [...] On
organise des classes de méditation, on pratique la fraternité (bandhutva) parmi
les hommes et on propage 1'idéal du Bodhisattva. Il existe également des projets
sociaux, "21

Arun veut devenir un “vrai” bouddhiste. Il a appris la méditation et a
accepté les Cinq Préceptes (parica$ila) comme regle éthique.22 Il raconte
que sa vie a beaucoup changé depuis qu’il est adepte du TBMSG:

“Comme je suis bouddhiste, je ne commets plus de péchés. J’observe les Cinq
Préceptes. J’ai une bonne position dans la société [...] Je pratique la méditation.
Ainsi, je contréle mon esprit (manas) et j’obtiens une satisfaction mentale
(Santi). Par la méditation, j’ai découvert mes défauts. J'ai développé mes bonnes
qualités.”

L’appartenance au bouddhisme n’est pas “une évidence” mais un sujet de
réflexion. On n’est pas bouddhiste parce qu’on est né dans une famille
bouddhiste. De méme, I’argument “Nous sommes devenus bouddhistes a

20
21
4.

Interview a Pune, le 25 juillet 1995.

Interview a Dapodi, le 10 avril 1995.

Les Cinq Préceptes bouddhiques sont: I'abstention de la violence, du vol, de
I'adultere, du mensonge et de 1'alcool.



1062 JOHANNES BELTZ

cause du Docteur Babasaheb Ambedkar” n’a pas de place dans ce dis-
cours. La figure du Docteur Ambedkar n’est plus la référence centrale
pour s’identifier au bouddhisme. Certes, elle joue toujours un rdle impor-
tant dans ce discours. Mais I'appartenance au bouddhisme est définie
comme un comportement éthique et un état spirituel particuliers.

La spiritualité

Les classes de méditation ainsi que les activités diverses organisées par le
TBMSG permettent d’inculquer aux adhérants une “vie nouvelle”. Chaque
individu doit développer sa spiritualité.

Prakash, 24 ans et réceptionniste au temple de Dapodi raconte:

“Je suis né bouddhiste. Mais en réalité, personne ne peut étre bouddhiste sans la
pratique du dhamma. Etre bouddhiste par naissance, ce n’est pas possible [...]
J’ai trouvé refuge aupres du Bouddha, du dhamma et du sangha. Je crois que je
suis sur le sentier du Bouddha. Je veux devenir dhammamitra. Un bouddhiste
est plus qu’'un homme ‘physique’. Il est ‘spirituel’ [...] Je voudrais devenir
bouddhiste 2 100%."23

Le Dhammacari A., ancien Mahar et autorité célebre au sein du TBMSG
raconte:

“Le 21 mai 1986, je me suis converti au bouddhisme. A 1’époque, je suis entré
en contact avec le TBMSG. Grace a cette association, j’ai pu approfondir ma
connaissance du bouddhisme. Aujourd’hui, la méditation (dhyana), la bonne
conduite (acara), la pratique du dhamma font partie de ma vie quotidienne.
J’aime beaucoup la méditation. Le 4 septembre 1991, je suis devenu Dhamma-
cari [...] Etre bouddhiste, c’est pratiquer le bouddhisme. Ainsi, j’observe les
Cinq Préceptes. Je prends refuge aupres du Bouddha, du dhamma et du sangha.
Je ressens I’amitié pour tous les étres. Je ne crois ni en Dieu (deva) ni aux divi-
nités (devara). Je n’ai pas de foi aveugle (andhaSraddha). Je ne crois pas a
’existence d’une ame. Je pratique la méditation (dhyana) et je lis de la littéra-
ture bouddhique [...] Quand on me regarde, mon visage doit exprimer tran-
quillité, satisfaction et fraicheur. Je suis toujours heureux. J’aide les gens 2

23 Interview a Dapodi, le 30 mars 1995.



SPIRITUALISER LE DHAMMA? 1063

résoudre leurs difficultés. Ma pensée et mon comportement sont différents des
autres. Je me suis libéré des envies, de la jalousie. Ma conduite personnelle est
honnéte, ma vie quotidienne est basée sur la vérité, 724

Le Dhammacari U., “ex-Mahar” et employé du TBMSG explique:

“Je me considere bouddhiste parce que je ne crois pas en Dieu mais a 1I’huma-
nité. Je pratique le bouddhisme. Je veux développer davantage ma personnalité
et aider les autres [...] Par la méditation, nous augmentons notre état de con-
science pour devenir des hommes meilleurs. ”23

Ces discours se ressemblent beaucoup et montrent qu’il s’agit d’'un énoncé
collectif assez homogene et standardisé. La nécessité de la pratique du
bouddhisme, d’un comportement éthique spécifique et de la méditation sont
les arguments les plus importants. Dans I'imaginaire et la pratique des gens
existent une identité et une culture bouddhique bien distinctes. Par I’illumi-
nation, chaque bouddhiste obtient une personnalité nouvelle.26 Etre
bouddhiste semble donc étre lié a un état de conscience et de comporte-
ment supérieurs. Par la pratique du dhamma, on devient un homme
meilleur.

La politique

La spiritualit¢ domine I’existence bouddhiste. Elle a aussi des consé-
quences sociales. Mais, il faut préciser que ni le travail social ni la
politique ne sont des objectifs en soi, le TBMSG se définissant d’abord
comme un mouvement spirituel. Car selon Sangharakshita, tout conflit
entre individu et société nécessite une solution spirituelle.27

24 Interview a Dapodi, le 5 mai 1995.
25 Interview a Dapodi, le 10 avril 1995.

26 MAHASTHAVIRA SANGHARAKSHITA, “The Taste of Freedom”, Dammamegha, 20,
avril 1985.

27 MAHASTHAVIRA SANGHARAKSHITA, “The Individual and the World”, Dhamma-
megha, 44, avril 1991, p. 12.



1064 JOHANNES BELTZ

Le Dhammacari Lokamitra, d’origine britannique, marié a Pune, et
une des figures principales du TBMSG, constate que le développement
spirituel individuel entraine un engagement dans la société.28 Il en conclue
que les idées de Sangharakshita et du Docteur Ambedkar sont similaires,
“méme si ce fait n’est pas accepté par tout le monde”.29 Cette remarque
renvoie aux activistes Dalits30 qui en proclamant une approche plus
politique du bouddhisme, critiquent le TBMSG pour ses pratiques de
rituels “bizarres” et sa falsification du bouddhisme d’ Ambedkar.

En mars 1997, a I'occasion d’un séminaire sur I'état actuel du
mouvement Dalit, organisé a I’Université de Pune, le Dhammacari Loka-
mitra expose son opinion:

“[...] I1 semble qu’il y a une grande affinité entre les approches du Docteur
Babasaheb Ambedkar et celles du Vénérable Sangharakshita concernant le
dhamma. Les deux essayant de voir le dhamma dans une nouvelle perspective a
la fin du 20e siecle, s’approchent du dhamma d’une fagon tres radicale [...] Il ne
s’agit pas de nier I'importance des autres activités comme la politique et
I’éducation. C’est la base de notre relation avec le mouvement Dalit [...] mais
nous croyons que la meilleure contribution que nous puissions apporter est de
faire comprendre aux gens le bouddhisme et de montrer comment il peut
engendrer des changements profonds pour les individus et la société [...]”.31

28 DHAMMACARI LOKAMITRA, “Sangha and Social Change”, Buddhism and Social
Change, édité par A.K. Narain et D.C. Ahir, Delhi, B.R. Publishing Corporation
1994, pp. 49-65.

29 DHAMMACARI LOKAMITRA, “Buddhism in Modern World”, Dr. B.R. Ambedkar,
The Emancipator of the Oppressed, édité par K.N. Kadam, Bombay, Popular
Prakashan 1993, pp. 129-144.

30 Le mot marathi ‘dalit’ signifie ‘opprimé’ ou ‘écrasé’ et renvoie au mouvement
d’émancipation des castes “intouchables”. Voir par exemple E. ZELLIOT, From
Untouchable to Dalit, Essays on the Ambedkar Movement, New Delhi, Manohar
1992 ; G. OMVEDT, Dalit Visions, the Anti-Caste Movement and the Construction
of an Indian Identity, Hyderabad, Orient Longman 1995 ; J. GOKHALE, From
Concession to Confrontation, the Politics of an Indian Untouchable Community,
Bombay, Popular Prakashan 1993,

31 DHAMMACARI LOKAMITRA, “Buddhism in Maharashtra with Reference to Trai-
lokya Bauddha Mahasangha (Ideology and Programmes)”, conférence présentée a



SPIRITUALISER LE DHAMMA? 1065

En effet, la majorité des adeptes du TBMSG semblent critiquer le mouve-
ment Dalit pour ses attitudes trop militantes et politiques. Le Dhammacari
U. explique pourquoi un vrai bouddhiste ne peut pas étre un Dalit:

“Le mouvement Dalit résulte de la mauvaise condition sociale des ‘intou-
chables’. IIs ont leurs propres écrits, la littérature Dalit. Mais cette littérature est
trop négative. C’est de la politique. Le mouvement Dalit n’a pas d’approche
positive du bouddhisme [...] Mon expérience personnelle est différente. J’ai
développé ma personnalité. Je ne m’appelle plus Dalit. Je me considere comme
bouddhiste. 32

Dans ce discours, le terme ‘Dalit’ est per¢u comme une insulte. Prakash,
le jeune réceptionniste dit:

“Nous sommes bouddhistes. ‘Dalit’ signifie une personne non émancipée.
Donc, nous essayons de progresser et d’abandonner ce nom”.33

Le Dhammacari A. précise:

“Le mot ‘Dalit’ veut dire pauvreté, esclavage, manque de respect de soi. Le
bouddhiste n’est pas ¢a. Il observe le dhamma, les principes moraux, les valeurs
humanitaires [...] Il regarde tous les hommes avec amitié et compassion. Le
bouddhiste ne connait pas le sentiment de supériorité-infériorité. Il est lié au
sangha. 11 propage un message d’indépendance et d’égalité des hommes. C’est
pourquoi un bouddhiste ne peut jamais étre un Dalit.”34

Un bouddhiste n’est pas un Dalit. Pour les adhérants du TBMSG, cela
serait reducteur de limiter le bouddhisme a son aspect politique. Par con-
séquent, on reproche aux activistes Dalits de chercher la confrontation et la
violence. Le mélange entre politique et religion est per¢u comme dange-
reux pour le progreés du mouvement bouddhiste.

Un employé de I’Université de Pune et partisan du TBMSG explique:

32
33
34

I’occasion du National Seminar on Post-Ambedkar Dalit Movement in India a
I’Université de Pune du 27 au 29 mars 1997.

Interview a Dapodi, le 10 avril 1995.

Interview a Dapodi, le 30 mars 1995.

Interview a Dapodi, le 5 mai 1995.



1066 JOHANNES BELTZ

“Les leaders du mouvement Dalit sont égoistes et corrompus. Ils sont déma-
gogues et veulent supprimer les autres courants de pensée bouddhistes. Ils
gaspillent beaucoup d’énergie, de temps et d’argent [...] Le TBMSG dirige
sereinement le mouvement bouddhiste et continue avec respect le travail du
Docteur Babasaheb Ambedkar. Il n’y a pas de condition pour adhérer a cette
association. La seule condition est la pratique du bouddhisme [...] Le bouddh-
isme enseigne 1’amour envers autrui, chose que 1’on ne retrouve pas dans le
mouvement Dalit. Il n’y a pas d’amour entre les activistes. *33

En fait, le TBMSG qui représente aujourd’hui une des organisations les
plus importantes au Maharashtra, diffuse une propagande missionnaire en
faveur d’un bouddhisme spirituel avec des média modernes comme la
photo, la vidéo, les livres et une gestion de type occidental tres efficace.
Les multiples activités de cette organisation établissent des liens perma-
nents avec la base. Le fondement de cette relation dynamique est la con-
viction que chaque individu doit pratiquer le bouddhisme dans la vie
quotidienne. Partant du constat qu’un bouddhiste est différent des autres,
se cristallisent alors les identités religieuses et culturelles nouvelles.

Le TBMSG semble fonctionner ici comme catalyseur qui contribuerait
a la division du mouvement bouddhiste en un courant spirituel opposé a un
courant politique.

La resistance Dalit

Au Maharashtra, le mouvement Dalit, porte-parole le plus important des
castes “ex-intouchables” est dominé par les “ex-Mahars” et héritiers “légi-
times” du Docteur Babasaheb Ambedkar. Comment réagissent-ils a la nou-
velle concurrence que représente le TBMSG? Pourquoi considerent-ils le
TBMSG comme un danger sérieux qui trahit 1’héritage du Docteur
Babasaheb Ambedkar?

Il faut rappeller que les “ex-Mahars” se considerent, eux aussi,
comme de vrais bouddhistes. Il n’est pas question d’étre ‘Dalit’ ou ‘boud-
dhiste’. Les deux identités se completent. Se considérer ‘Dalit’ implique
plutdt une identité politique particuliere et véhicule I'utopie d’un mouve-

35 Interview a I’Université de Pune, le 23 janvier 1995,



SPIRITUALISER LE DHAMMA? 1067

ment de protestation rénunissant toutes les castes opprimées. Bouddhisme
et mouvement Dalit sont deux cotés d’'une méme médaille.
Une femme célebre et écrivain Dalit s’explique:

“Le mouvement Dalit est un mouvement des opprimés, des exploités. La
littérature Dalit est née au sein de ce mouvement et est inspirée du Docteur
Ambedkar. Le mouvement ainsi que la littérature Dalit sont basés sur le boud-
dhisme [...] Etre bouddhiste et Dalit, c’est la méme chose. Leur sort commun
est I’exploitation”. 36

Un autre écrivain Dalit pense que:

“Le mot Dalit représente un état de fait. La religion adoptée par les Dalits est le
bouddhisme. Mais on ne peut pas dire que la situation sociale ou politique des
bouddhistes ait beaucoup changé. Nous sommes bouddhistes et toujours
exploités par les castes supérieures. ”37

La critique des activistes Dalits contre le TBMSG prend différents aspects.
D’abord, on lui reproche d’étre géré exclusivement par des “occidentaux”.
La question “D’ol vient tout cet argent?” est une polémique souvent sou-
levée. Pour beaucoup de bouddhistes, il est insupportable de voir des Bri-
tanniques se considérer comme héritiers du Docteur Babasaheb Ambedkar.
“Ce sont des occidentaux, des missionnaires”, entend-on dire. Certains
vont méme jusqu’a affirmer que Sangharakshita n’aurait pas aimé le
Docteur Babasaheb Ambedkar. Un jeune activiste Dalit explique:

“Ces missionnaires utilisent le Docteur Babasaheb Ambedkar comme billet
d’entrée pour s’introduire dans notre communauté. Derriére ce masque, on les
voit professer la méditation et le spiritualisme.”38

Ensuite, on reproche au TBMSG d’accorder plus d’importance a Sangha-
rakshita qu’au Docteur Babasaheb Ambedkar en affirmant que le Docteur
Ambedkar lui-méme n’a préché ni la méditation ni le culte au Bouddha. Un
autre militant Dalit dit: '

36 Interview a Nagpur, le 1 mars 1995.
37 Interview a Aurangabad, le 20 mars 1995.
38 Interview a Pune, le 2 février 1995,



1068 JOHANNES BELTZ

“Ambedkar a considéré le bouddhisme comme une arme politique pour battre le
brahmanisme. Il ne voulait pas que les gens pratiquent des cultes religieux.
Moi, je ne vais pas au temple. Je suis un bouddhiste pur [...] Tout a commencé
avec Sangharakshita. Ils venaient pour faire de nous des bons bouddhistes. Mais
le probleme n’est pas de devenir un bon bouddhiste, mais de devenir un
bouddhiste combattant [...] Spiritualité? Satisfaction mentale? Méditation? [...]
Comment peut-on obtenir la paix mentale, si il n’y a pas de paix dans la
société? L’émancipation du soi n’est pas possible sans 1’émancipation de la
société. C’est pourquoi, le TBMSG a des limites [...] Nous voulons que les gens
soient des bouddhistes combatifs, pas des bouddhistes pacifiques et méditants.
Nous devons nous révolter contre le systéme social, le brahmanisme.”39

L’aspect spirituel et rituel du bouddhisme est refusé par beaucoup de
bouddhistes comme ne faisant pas partie de I’enseignement du Docteur
Ambedkar. La “spiritualisation” est vue comme une mise en cause de
I’aspect politique du bouddhisme. Par conséquent, on critique le TBMSG
parce qu’il est un mouvement apolitque qui pervertit les idées du Docteur
Babasaheb Ambedkar.

Exemple d’une discussion symptomatique: En février 1991, Gopal
Guru, professeur de sciences politiques a I’Université de Pune, et partisan
Dalit, a critiqué ouvertement le TBMSG. Il I’accuse d’avoir constamment
“hindouisé” les masses Dalit.40 Guru refuse toute méthode spirituelle pour
libérer les Dalits de leur pauvreté et de leur souffrance. Il se demande si
I’on peut, par la méditation “transcendantale”, trouver des solutions aux
problemes Dalits. Ces méthodes “spirituelles” €élimineraient le contenu
politique, progressif et scientifique du bouddhisme d’Ambedkar qui est
essentiellement un combat contre la domination des castes supérieures.
Guru prétend que par la méditation, les Dalits deviennent insensibles aux
vrais problemes. L’éthique individuelle, telle qu’elle est prescrite par les
Cinq Préceptes est secondaire par rapport a la mobilisation politique.41

39 Interview a Aurangabad, le 9 juin 1995.

40 G. GURU, “Hinduisation of Ambedkar in Maharashtra”, Economic and Political
Weekly, 16 février 1991, pp. 339-341.

41 Op. cit. , p. 341.



SPIRITUALISER LE DHAMMA? 1069

Le Dhammacari Lokamitra a répondu a I’attaque polémique de Guru
en mai 1991.42 D’abord, Lokamitra explique que pour Ambedkar le
bouddhisme n’existe pas sans la pratique du dhamma et que cette pratique
implique un changement d’état d’esprit et de comportement qui permettent
de contrdler notre vie et d’aider les autres. Il précise que c’est en ce sens
qu’il faut comprendre le mot spirituel. La méditation bouddhiste est donc
le moyen d’atteindre systématiquement les états d’esprit supérieurs. Elle
est la pratique centrale du bouddhisme. Enfin, il répete que le TBMSG
n’enseigne pas seulement un bouddhisme spirituel mais accomplit un
travail social.43

Gopal Guru, de son c6té, n’hésite pas a répondre a la critique du
Dhammacari Lokamitra.44 Il répete que ni la méditation ni la spiritualité
n’appartiennent au bouddhisme tel qu’il a été préché par Ambedkar et
affirme que les termes ‘Dalit’ et ‘bouddhiste’ ne sont pas contradictoires
mais complémentaires. Le bouddhisme d’Ambedkar est une philosophie
politique et sociale:

“[...] 1a conversion d’Ambedkar n’était pas une conversion religieuse mais une
stratégie pour créer une conscience de protestation parmi les Dalits contre
1’hégémonie des castes et classes dominantes. En fait, Ambedkar a catégorique-
ment affirmé que le bouddhisme est un des éléments essentiels de la révolution
politique qui élimine cette domination [...] et essayé de faire comprendre aux
masses Dalits que la solution de leurs problemes ne se trouve pas en la
spiritualisation mais en leur politisation radicale.”45

Cette discussion est I’exemple typique d’un conflit continu et agressif. Le
TBMSG contribue ainsi a la polarisation de la communauté bouddhiste.
Les débats sur le “vrai” bouddhisme et I’autorité du Docteur Ambedkar
semblent se construire autour des notions de ‘spiritualité’, ‘individu’,
‘méditation’, ‘politique’, et ‘Dalit’.

42 DHAMMACARI LOKAMITRA, “Ambedkar and Buddhism”, Economic and Political
Weekly, 18 mai 1991, pp. 1303-1304.

43 Op. cit, p. 1304.

44 G. GURU, “Appropriating Ambedkar”, Economic and Political Weekly, 6-13
juillet 1991, pp. 1679-1699.

45 Op. cit., p. 1699.



1070 JOHANNES BELTZ

Conclusion

Le mouvement (néo-)bouddhiste au Maharashtra est constitué de regroupe-
ments hétérogeénes quant a 1’dge, I’éducation et le statut social ayant des
interprétations tres diverses, voire opposées, du bouddhisme.

J’ai examiné les discours caractéristiques de deux tendances majeures
du mouvement (néo-)bouddhiste au Maharashtra: les courants spirituels et
politiques. Ce sont les différentes approches du bouddhisme et les discus-
sions qui en résultent qui me paraissent intéressantes et importantes a
relever. Car, Baumann présentant le TBMSG comme légitime successeur
du mouvement du Docteur Ambedkar, ne mentionne pas la relation con-
flictuelle entre bouddhistes “Ambedkarites” et adeptes du TBMSG.46 De
méme, Fitzgerald et Sponberg pensent que le bouddhisme transcendantale
de Sangharakshita et le bouddhisme rationaliste d’Ambedkar ne sont pas si
incompatibles que les adversaires du TBMSG le prétendent.47

Pourtant, le conflit existe et le débat, caractérisé par une forte
rhétorique et polémique, indique un combat d’influence et d’autorité dont
les enjeux semblent étre trés importants. Le TBMSG évitant tout conflit
public avec les autres courants de pensée bouddhistes, essaie ainsi de récu-
perer la figure d’Ambedkar pour légitimer sa mission “spirituelle” parmi
les anciens Mahars du Maharashtra.

Partant de ce conflit, peut-on en conclure que le combat “politique”
pour les droits des opprimés serait limité aux activistes Dalits et que tous
les bouddhistes “religieux” seraient partisans du TBMSG? Ce serait la
suite logique des tendances modernes a penser en catégories fermées, a les
opposer et a prétendre dissocier le religieux du politique. Cependant, il
parait que la réalité soit plus complexe et que cette controverse soit typique
des leaders, de I’élite urbaine. En dehors de ce débat, il y a de nombreux
bouddhistes, incluant des écrivains Dalits, qui sympathisent avec les deux

46 M. BAUMANN, “Neo-Buddhistische Konzeptionen in Indien und in England”,
Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichre, 43, 2, 1991, pp. 97-116.

47 T. FITZGERALD, “Buddhism in Maharashtra: a Tri-Partite Analysis”, Buddhism
and Social Change, édité par A.K. Narain et D.C. Ahir, Delhi, B.R. Publishing
Corporation 1994, pp. 17-34 ; A. SPONBERG, “TBMSG: A Dhamma Revolution in
Contemporary India”, Engaged Buddhism, Buddhist Liberation Movements in
Asia, édité par C. Queen et S.B. King, Albany, State University of New York
Press 1996, pp. 73-120.



SPIRITUALISER LE DHAMMA? 1071

tendances en méme temps. En effet, il s’agit de deux positions extrémes
qui se distinguent d’un bouddhisme “diffus” vécu par la majorité des
bouddhistes.

Dans ce sens, le TBMSG semble partager la méme caractéristique
“extrémiste” et autocratique que les sectes et mouvements, qui sous cou-
vert d’universalisme et de spiritualité, tentent de proposer un front uni-
forme en manipulant les volontés individuelles et en niant 1’expression de
toute différence et variété. Dans cet article, j’ai essayé de montrer que la
diversité a I’intérieur de la communauté bouddhiste du Maharashtra rend
une telle tentative d’uniformisation impossible.






	Spiritualiser le Dhamma? : l'implantation contestée du Trailokya Bauddha Mahasangha en Inde

