Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 4

Artikel: Han Yus "Dao Tong" : das Amt des Lehrers in der neo-konfuzianischen
Tradition

Autor: Hu, Qiuhua

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147361

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HAN YUS “DAO TONG” E#ft
Das Amt des Lehrers in der neo-konfuzianischen Tradition

HuU Qiuhua, Universitit Ziirich

In letzter Zeit erfreut sich Han Yu & #y (768-824)1, der groBe Gelehrte
der Tang Zeit, einer zunechmenden Aufmerksamkeit. Diese gilt weniger
seiner literarischen Bedeutung, die nie in Frage gestellt worden war,
sondern seiner Stellung innerhalb der chinesischen Kulturgeschichte. Denn
die Forschung der letzten Jahre hat eindeutig klargestellt, daB er, mehr als
jeder andere seiner Generation, die intellektuellen Grundlagen schuf, auf
denen die Song-Ming-Lixue 5% BH ¥ £ aufbauen konnte. Es war Han Yu,
der Meng Zi F 2 aus seiner halben Vergessenenheit hervorholte. Erst
durch ihn wurde die menzianische Sozialethik, die in der “Ren Zheng” {_
B -Lehre gipfelt, zum Kernpunkt einer Reformbewegung, die eine grund-
legende Erneuerung der Ruxue {& 2 zur Folge hatte. Das “Neue” am
Neo-Konfuzianismus war ja gerade die Tatsache, daB er mindestens so
sehr “menzianisch” wie “konfuzianisch” geférbt ist.

Die neuere Forschung hat auferdem erwiesen, wie geschickt es Han
Yu verstand, die intellektuelle Leistungen des zeitgendssischen Buddhis-

1 Han Yu wurde in Heyang 9] 5 in der Provinz Henan jd] B§ geboren. Er wuchs in
engen Verhdltnissen auf. Sein Vater, der aus einer angesehenen Beamtenfamilie
stammte, hatte keine groBe Karriere machen konnen. Er starb, als Han Yu drei
Jahre alt war, Der Waise Han Yu wuchs bei seinem dlteren Bruder Han Hui 3§ &
auf, der eine kleine Verwaltungsstelle bekleidete und sich als Literat einen
gewissen Namen gemacht hatte.

2  Meng Zi (ca 372-289 v. Chr. nach & ¥ oder 390-305 v. Chr. nach & &) namens
¥ Ke, B} B& B8 A (siidostlicher Teil des Zou Keises in der heutigen Provinz
Shandong). Er studierte bei den Schiilern von Zi Si {2 (483-402). Ohne groBen
Erfolg versuchte er, verschiedene Konige (7%, #2) fiir seine sozio-politischen
Ideen zu gewinnen. Spiter zog er sich mit seinen Schiilern Gongsun Chou 2 £ H
und Wang Zhang # ZE von der Beratertitigkeit zuriick und widmete sich der
Aufgabe der Theoriebildung. In einer Zeit permanenter Kriegfilhrung war sein
Bestreben darauf gerichtet, einen erneuerten und sozialethisch angereicherten
Konfuzianismus zu entwickeln, der imstande wire, der chinesischen Oikumene den
ersehnten Frieden zu bringen.



1008 HU QIUHUA

mus fir seine reformerischen Zwecke zu nutzen. Wir haben hier, wie es
Chen Yinque [ 2 % in seinem klassischen Aufsatz “Lun Han Yu” aus-
filhrte, den vielleicht schwerwiegendsten Fall von schopferischem Borgen
vor uns, den die chinesische Kulturgeschichte kennt. Voraussetzung fir
den schlieBlichen Erfolg der Unternehmung war Han Yus massive “Sini-
tit”, sein fast altmodisch-chinesisches Temperament, das dem vorherr-
schenden Kosmopolitismus der Tang keine Konzessionen machte, und nie
in Gefahr stand, sich an die glinzende buddhistische Geisteswelt zu
verlieren - wie dies etwa bei seinem Freund Liu Zongyuan #j 5= ¢ (773-
819), geschah. Fiir Han Yu war der buddhistische Diskurs seiner Zeit nur
unter einem Gesichtspunkt von Interesse — wie man seine Moglichkeiten
nutzen konnte, um den Niedergang der konfuzianischen Lehre aufzuhalten.

Fir diesen unbestreitbaren Verfall hat Han Yu mehrere Griinde
verantwortlich gemacht, darunter insbesondere den Tatbestand, daB die
Rolle des Lehrers seit der Han immer geringer bewertet worden war.
Folglich hat er sich die Aufgabe gestellt, diesen ProzeB umzukehren, was
er in einer eigenstindigen Schrift: “Uber den Lehrer” behandelte. Mein
Vortrag kniipft an diese Monographie an, mit dem Ziel, aufzuzeigen, wie
Han Yu durch seine Neubewertung des Lehramts “ffj 38 & & ” zu seinem
“Dao Tong” iH #ft -Konzept3 gelangte, das in der chinesischen Geistesge-
schichte Epoche machen sollte.

Die kulturelle Tradition Chinas hat den Begriff des “Lehrers” seit
alters gekannt. Man findet ihn bereits in den frithen historischen Dokumen-
ten. Im Zhou Li & ¥4 z.B., einem Werk iiber die Verwaltung der Zhou-
Zeit, konnen wir im Kapitel { 3 ‘B =] & ) lesen: “Der Lehrer hat drei
Aufgaben zu erfiillen: erstens, in der Pietdt zu unterweisen, auf daB die
Eltern geehrt werden; zweitens, in der Freundschaft zu unterweisen, auf
daB die Tugend gefordert werde; drittens, Gehorsam zu lehren, auf daf} die
Ordnung bewahrt werde.”

3 Bedeutet soviel wie die richtige und durch die Zeiten giiltige Norm, sowohl im
individuellen wie im gesellschaftlichen und politischen Leben, also das, was im
Westen unter ordo sempiternus rerum verstanden wurde. Es war Han Yus Haupt-
anliegen, diese Vorstellung neu zu beleben, um einen Ausweg aus der moralischen
und politischen Verwirrung seiner Zeit zu weisen. Han Yus restaurative Bemii-
hungen bieten ein Beispiel bewuBter Ideologiebildung, wie es in dieser reinen
Form selten zu beobachten ist.



HAN YUS “DAO TONG” & #% 1009

Von Anfang an wird also eine Beziehung zwischen Lehramt und
Herrschaft hergestellt. Xun Zi, den W. Bauer als den vielleicht tiefsten
Denker der chinesischen Tradition bezeichnete, hat diese Beziehung noch-
mals herausgehoben: “Eine Lehrer-Tradition bedeutet fiir die Menschheit
soviel wie eine Garantie (sc. der guten Ordung). Ohne eine solche aber
stiirzt sie in die Katastrophe”4

Vielleicht am deutlichsten aber wird die enge Verkniipfung zwischen
der Titigkeit des Lehrers und der Kontinuitit der Herrschaft in einem Li
Ji-Zitat ausgesprochen, wo es heifit: “Jade wird nur dadurch zu einem
Wertgegenstand, indem man sie bearbeitet. Und wenn ein Mensch nichts
lernt, kann er kein Wissen erwerben. Deshalb stand fiir die alten Konige
das Lehren an erster Stelle, wenn es darum ging, eine gute gesellschaft-
liche Ordnung zu errichten. [...] Indem man Lehrer ist, gewinnt man
Autoritit, erst danach kann man Herrscher sein.” {faz¢ - 232 )

Schon das Li Ji weist darauf hin, daB die Ehrfurcht, die das Uber-
leben einer Tradition sichert, nicht von selbst kommt, sondern nur durch
das Lehramt sichergestellt werden kann. “Bei der Ubermittlung der Tradi-
tion (Dao) kommt es entscheidend auf den guten Lehrer an. Nur wo ein
guter Lehrer waltet, wird man die Tradition ehren, und nur dann wird das
Volk die Ehrfurcht kennen.” ($82C - £232)

Diese gleichsam klassische Auffassung des “fifi @ 2K 1% JE & ” erfahrt
nun durch Han Yu eine bedeutsame Akzentuierung, wenn er formuliert:
“H 38 & B ”. Hier werden Lehrer und Tradition auf eine Stufe gestellt,
folglich sind sie auch gleichermafien zu ehren. Der Lehrer ist nichts weni-
ger als der personaler Ausdruck der Tradition, diese wiederum ist ohne
den Lehrer nicht lebbar. “Dao” ist eben immer ein “Shih-dao”, oder iiber-
haupt nicht. Von hier fithrt der Weg konsequent zur Einsicht, die dreihun-
dert Jahre spiter von den Songgelehrten formuliert wurde: “&EhH & iH ”,
was soviel bedeutet wie: “Wer seinen Lehrer hochachtet, der ehrt damit
auch die Tradition”. Damit ist der Lehrer endgiiltig zur subjektiven Seite
der Tradition geworden. Beide zusammen erst bilden die gelebte und damit
lebensfahige Wirklichkeit der eigenen Kultur.

All dies muB3 vor dem spezifischen Hintergrund der chinesischen Ge-
schichte gesehen werden. Sowohl Kong Zi als auch Meng Zi hatten schul-
bildend gewirkt, ihr geschichtlicher Erfolg lag nicht in ihrer unmittelbaren

4 FjF - {BF. Vgl: Knoblock, John: Xunzi. A Translation and Study of the Com-
plete Works. 3 Vols. Stanford University Press, Stanford 1988.Vol. 2, pp. 81-83.



1010 HU QIUHUA

politischen Aktivitdt begriindet, sondern beruhte auf ihrer vermittelnden
Lehrtitigkeit.

Kein Zweifel: der Konfuzianismus hatte die kritische Periode von
Zhan Guo H{ [& und Qin Z& iiberlebt, weil es ihm gelungen war, seine
eigentliche Starke, den pddagogischen Eros, zu bewahren und auszubauen.
In der langen Han-Dynastie begann sich diese Situation allméhlich zu wan-
deln. Die Routinisierung, Verflachung und spiter auch: Versteinerung> der
staatlich approbierten Ruxue hatten zur Folge, daB sich die idealen, und
damit auch in engeren Sinne piddagogischen Impulse des Konfuzianismus
zunehmend verfliichtigten. Der Ubergang von lebendiger Form zu abstrak-
ter Formel, der wihrend des ganzen 2. nachchristlichen Jahrhunderts
vonstatten ging, zog den Konfuzianismus als ganzen in die Niederungen
eines fruchtlosen Philologismus. Das Leben zahlreicher Gelehrter lieB sich
in die Worte zusammenfassen: ¥t ¥ 75 ¥, also: “Ich schreibe einen
Kommentar zu den Sechs Klassikern”.

Es ist Han Yus Verdienst, diesen unwiirdigen Zustand nicht nur kriti-
siert, sondern mit der ihm eigenen Frechheit umgekehrt zu haben. 75 & 13
F% heifit es jetzt bei ihm, also: “Die Sechs Klassiker dienen (lediglich) da-
zu, meine Theorie zu untermauern”. Fir ihn sind die iberkommenen
Texte der Ruxue, aber auch das Yi Jing 5 8, der Zhuang Zi ¥ + und der
Lao Zi % + keine heiligen Kiihe mehr. Wie die Satren fiir die Anhinger
des Neuen Zen sind die alten Biicher fiir Han Yu nurmehr Elemente, die
dazu herhalten miissen, seine an den Problemen der Zeit gewonnenen Ein-
sichten kanonisch abzustiitzen. Dabei bediente er sich durchaus der neue-
sten Erkenntnisse der zeitgenossischen Wissenschaft. Ein Gelehrter wie
Shi Shigai i += 5, dessen Interpretationen des Shi Jing % 3% neues Licht
auf die Tradition warfen, war fiir Han Yus kulturalistische Zielsetzung von
groBer Bedeutung.6

Han Yus leidenschaftliches Bemiihen um eine grundlegende Reform
der Ruxue muB aus der Zeit heraus verstanden werden. Die Tanggesell-

5 Chen Yinque Pl 818 . 3% %% A (Uber Han Yu), in: B R BF %5 1954 (2), oder in:
R B 1% 4t 4 3C £ 3% % (Gesammelte Kulturgeschichtliche Aufsitze von Chen
Yinque), Band I. Hong Kong 1972. S. 9-22.

6 Vgl. Deng Tanzhou SR {&E W : & F b 55 (Studien zu Han Yu) B B # F 1991.
S.73 u. B> 4% A b %5 P By — L RS B (Einige Fragen der neueren Han Yu
Forschung), in: R R X - A X B R » ARKBERE R4 1991.3.
130-136.



HAN YUS “DAO TONG” JE AR 1011

schaft war durch die An Lu-shan Katastrophe in ihren Grundfesten erschiit-
tert worden, das Reich in seinem Bestand aufs stirkste gefahrdet. Zudem
schien es, als solle der Buddhismus die altchinesische Kulturtradition
endgiiltig verdriangen.

Diese kritische Lage erforderte eine radikale Neubewertung der
Klassik. Diese Aufgabe lag gewissermaBen in der Luft. Die Formeln “
NHF und “fEEH X R FiE”, also: “Das Alte nutzen, um einen
neuen Inhalt zu gewinnen” wurden von vielen bemiiht, aber es war doch
nur Han Yu, der den Mut aufbrachte, dem Gebot der Stunde auch wirklich
nachzukommen. Dabei wurde Meng Zi von ausschlaggebender Bedeutung.
Erst der Denker aus Zou $[ erméglichte es Han Yu, eine Briicke von Kon-
fuzius zur Gegenwart zu schlagen:

“Seitdem ich die Biicher von Meng Zi lese, habe ich erkannt, wie groBartig die
Lehre von Konfuzius ist. Sie allein macht es moglich, daB dem Weg der
Heiligen leicht nachgefolgt werden kann, daB ein Konig Konig und ein Fiirst
Fiirst sein kann. Meiner Meinung nach war es allein Meng Zi, der den Weg der
Heiligen achtete, nachdem Konfuzius aus der Welt gegangen war.””’

Der groBe Sozialethiker8 bot ihm die Chance, zu den Fragen der spiten
Tang angemessen Stellung zu nehmen, und doch Konfuzianer zu bleiben.
Zusammen mit dem zwei Kapiteln Da Xue /A £ und Zhong Yong A1 [
aus dem Li Ji, boten ihm die sieben Biicher des # + die textuelle Basis
fir sein Unternehmen, das auf eine griindliche Modernisierung der konfu-
zianischen Lehre hinauslief. Die ethico-politische Stofrichtung des Meng
Zi sowie die metaphysisch-religiose Ausrichtung der Li Ji-Kapitel9

7 In: 8§ fx £ £ X ¥ (Kommentierte und kritische Gesamtausgabe von Han Yus
Werken), Hg. Qu Shouyuan/Chang Sichun JE5FJC/ % 8 & © M| K28 H Rkt
1996. Band 5. S. 2717-2721.

8  Zur Bedeutung des Menzius in der Geschichte der konfuzianischen Bewegung siche
die ausgezeichnete Darstellung bei D.C. Lau, Mencius. Two Volumes. University
of Hongkong Press 1984. (Introduction).

9 Damit gewann die Xin Ruxue insgesamt eine religiose Grundfarbung, die sie von
der altkonfuzianischen Richtung unterscheidet. Siehe dazu die Studie von Ren Jiyu
F/ W . R IAYE AL (Die Entwicklung des Konfuzianismus als Religion),
in: &1 B xt & £} 28 Peking 1980.1. 61-74; {E ¥ #15 F 41 (Eine neue Bewertung
des Konfuzianismus), in: 3% &2 B #7 2 % (Uber die Geschichte der chinesischen



1012 HU QIUHUA

lieferten gemeinsam einen neuen geistigen Raum, in dem die neo-konfu-
ziansische Denkrichtung emporwachsen konnte, bis sie in der stidlichen
Song von Zhu Xi kanonisiert wurde.

Han Yu war sich bewuBt, daB seine Reformbemiihungen die auflosen-
de Macht der Zeit nur iiberdauern konnte, wenn sie durch fahige und iiber-
zeugte Lehrer immer aufs Neue reformuliert und tradiert wurden. Er hat
dementsprechend seine wichtigste Aufgabe darin gesehen, schulbildend zu
wirken, um die diinn und lose gewordenen Fidden der Ruxue erneut zu
einem dichten geistigen Netz zu verweben.

Die eigene Erfahrung, die er in einer langen Unterrichtstatigkeit am
“Guo Zi Jian”10 gewonnen hatte, legte er in einer gesonderten Monogra-
phie nieder. Darin sind die drei Aufgaben beschrieben, die der konfuzia-
nische Lehrer nach seiner Meinung erfiillen muf§, um seine Lehrtradition
wieder zum Bliithen zu bringen:

1. Jie Huo fi2 2%

Er muB fahig sein, die dem Alltag innewohnenden irrigen Meinungen
aufzukldaren, die den menschlichen Geist daran hindern, zur Wahrheit
vorzudringen. Diesen Grundgedanken von Konfuzius “£2 R & #¥” ver-
bindet Han Yu mit buddhistischen Vorbildern. Deren Formel vom “jing
kan” ¥ 7 besagt namlich genau dasselbe: das BewuBtsein miisse sich van
den Verblendungen des normalen Lebens reinigen, um danach zum wahren
Sachverhalt vordringen zu kénnen.!l Han Yu schlieBt sich also dem iiber-

Philosophie) #7{T » A B 1983; #& # % {& #{ (Vom Buddhismus zum Konfu-
zianismus), in: B & Cfk 1990.3. 1-4, sowie Zheng Jiadong #i K #E . (EFK B
TR = #0481 B8 (Zur Frage des Religiosen im Konfuzianismus), in: L F 8 7%
1996.2. 99-109 und 1996.3. 77-85.

10 Guo Zi Jian &+ &5 : Kaiserliche Akademie, begriindet im Jahre 276. In der Tang-
Zeit auf sieben Abteilungen verteilt: & + GuoZi, A % Tai Xue, & 3L Guang
Wen, /99 Si Men, % Li Xue, &4 Shu Xue und B 2 Suan Xue. Im Jahre
1905 wurde das Guo Zi Jian im Zuge der generellen Abschaffung des klassischen
Priifungssystems aufgehoben.

11 Zur Vorstellung von der “Reinigung der Gedanken” von den Eingebungen des
gesunden Menschenverstandes siehe Zong Mi 5= % (778-841), den letzten
bedeutenden Synthetisierer des Sino-Buddhismus. Vgl. Peter N. Gregory, Inquiry



HAN YUS “DAO TONG” JE#f 1013

legenen erkenntnistheoretischen Ansatz an, wie er von der Hua Yan-Schule
#E & , und, vor allem, vom Neuen Zen f&#, ausgebildet worden war.

2. Shou Ye 5% 3

Der Lehrer muB das fachliche Wissen seiner Zeit kennen und professionell
vermitteln. Diese “Shou Ye”-Formel (zuerst definiert von Meng Zi)l2
deutet auf ein zentrales Anliegen der Reformkonfuzianer hin: Han Yu, Liu
Zongyuan, Li Ao Z= 8 (772-841) und Liu Yuxi 2| & $5 (772-842) waren
allesamt der Ansicht, ein modernisierter Konfuzianismus miisse den ein-
seitigen Philologismus der Vergangenheit iberwinden, und sich das ge-
samte positive Wissen seiner Zeit aneignen — wieder nach dem uneinge-
standenen Beispiel der buddhistischen Schulen.

3. Chuan Dao {838

Der Lehrer muB sich als Glied in einer Kette verstehen. Er empfangt die
wahre Lehre und hat die Pflicht, diese an die Schiiler weiterzugeben, ohne
ihre Integritit anzutasten. Wenn moglich, soll er ihren Gehalt um die
besonderen Erkenntnisse seiner eigenen Zeit weitervermehren. Auf diese
Weise wiirde sich eine Traditionslinie bilden, die ohne Unterbrechung in
die Zukunft hineinliefe.

Hier haben wir den Kern der konfuzianischen Lehre vor uns: das Ziel
alles Lehren und Lernens kann nichts anderes sein als das “Dao”. So lesen
wir im Lun Yu:

FHEHE BLERDURES  EFRBLUERHE -
“Alle Handarbeiter bemiihen sich, ihre Fertigkeiten zu steigern. Der Edle strebt
danach, seine ethische Natur (Dao) zu vervollkommnen”.13

into the Origin of Humanity. An Annotated Translation of Tsung-mi’s yian-jen-lun
with a Modern Commentary. University of Hawaii Press. Honolulu 1995.

12 (FF - &F T ) . Vgl D. C. Lau, Mencius. op. cit., Vol. I, pp. 244-245.

13 (GWaE - F5R) . Vel $Bakk @ BT, hEER 1980, S. 200.



1014 HU QIUHUA

Dieses “Dao” setzt sich aber nicht von selber durch, es mul immer aufs
neue iibermittelt werden {# 38 . Auch hier liegt ein Fall vor, wo altchine-
sische Vorstellungen durch buddhistische revitalisiert wurden. Denn Han
Yus “Chuan Dao”-Konzept hingt offensichtlich mit der “Chuan Fa” {8 -
Doktrin zusammen, jener “Weitergabe des dharma”, die in den sino-
buddhistischen Schulen eine so bedeutsame Rolle spielte.

Han Yus Nachdenken iiber die Funktion des Lehrers lauft auf die
Einsicht hinaus, daf8 eine Reform der Ruxue nur dann erfolgreich sein
konnte, wenn es geldnge, wirksame Instrumente zu ihrer Perpetuierung zu
schaffen. Ohne den Lehrer und die Schule, als dem festen Verband der
Lehrenden und Lernenden, wiirde die konfuzianische Reform der Tang
ebenso versanden wie der Aufschwung dieser Lehre im Zeitalter des Han
Wudi &R 7% .

Fir den schlieBlichen Erfolg der reformkonfuzianishen Bewegung,
das heif}t, fiir ihre Weiter- und Umbildung zur neo-konfuzianischen Lixue,
war die Tatsache entscheidend, daB die songchinesischen Erneuerer der
Reichstradition Han Yus Einstellung grundsitzlich teilten. Das Weiter-
wirken der erneuerten Ruxue iiber das Chaos der “Tang mo Wu dai” 3R
711X, Periode hinaus, wurde dadurch gewihrleistet, daB die besten Krifte
der beginnenden Song Han Yus Konzept der piadagogischen Institutiona-
lisierung der Lehre libernahmen. Die Tatsache, daB sich die lixue, einer
geistigen Perle gleich, um scholastische Kerne herum ausbildete, beweist
dies zur Geniige. So war Zhou Dunyi & 2t B8 (1017-1073) Ahnherr der
sogenannen Lianxue 22, die Cheng-Briider f2 FH (1033-1107) und 72 #§
(1032-1085) konstituierten die Luoxue & £2, Zhang Zai 5k & (1020-1077)
legte die Grundlage der Guanxue B 22, und Zhu Xi % E (1130-1200)
integrierte das vorgefundene geistige Material in den Bau seiner Minxue
] £2 -Philosophie.



	Han Yus "Dao Tong" : das Amt des Lehrers in der neo-konfuzianischen Tradition

