
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 4

Artikel: Han Yus "Dao Tong" : das Amt des Lehrers in der neo-konfuzianischen
Tradition

Autor: Hu, Qiuhua

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147361

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HAN YUS "DAO TONG" MM,
Das Amt des Lehrers in der neo-konfuzianischen Tradition

Hu Qiuhua, Universität Zürich

In letzter Zeit erfreut sich Han Yu $$ jfò (768-824)1, der große Gelehrte
der Tang Zeit, einer zunehmenden Aufmerksamkeit. Diese gilt weniger
seiner literarischen Bedeutung, die nie in Frage gestellt worden war,
sondern seiner Stellung innerhalb der chinesischen Kulturgeschichte. Denn
die Forschung der letzten Jahre hat eindeutig klargestellt, daß er, mehr als

jeder andere seiner Generation, die intellektuellen Grundlagen schuf, auf
denen die Song-Ming-Lixue 5^ BJ 3 H aufbauen konnte. Es war Han Yu,
der Meng Zi jfc-f-2 aus seiner halben Vergessenenheit hervorholte. Erst
durch ihn wurde die menzianische Sozialethik, die in der "Ren Zheng" {S.

j$T. -Lehre gipfelt, zum Kernpunkt einer Reformbewegung, die eine
grundlegende Erneuerung der Ruxue fff || zur Folge hatte. Das "Neue" am
Neo-Konfuzianismus war ja gerade die Tatsache, daß er mindestens so

sehr "menzianisch" wie "konfuzianisch" gefärbt ist.
Die neuere Forschung hat außerdem erwiesen, wie geschickt es Han

Yu verstand, die intellektuelle Leistungen des zeitgenössischen Buddhis-

1 Han Yu wurde in Heyang ?Rjpef§ in der Provinz Henan ?qJì^) geboren. Er wuchs in

engen Verhältnissen auf. Sein Vater, der aus einer angesehenen Beamtenfamilie

stammte, hatte keine große Karriere machen können. Er starb, als Han Yu drei

Jahre alt war. Der Waise Han Yu wuchs bei seinem älteren Bruder Han Hui $1 #
auf, der eine kleine Verwaltungsstelle bekleidete und sich als Literat einen

gewissen Namen gemacht hatte.

2 Meng Zi (ca 372-289 v. Chr. nach ffiM oder 390-305 v. Chr. nach f&M) namens

fnf Ke, IS Hä W> À (südöstlicher Teil des Zou Keises in der heutigen Provinz

Shandong). Er studierte bei den Schülern von Zi Si ^Jg (483-402). Ohne großen

Erfolg versuchte er, verschiedene Könige (fÜf, ^) für seine sozio-politischen
Ideen zu gewinnen. Später zog er sich mit seinen Schülern Gongsun Chou &5Ü31
und Wang Zhang M M von der Beratertätigkeit zurück und widmete sich der

Aufgabe der Theoriebildung. In einer Zeit permanenter Kriegführung war sein

Bestreben darauf gerichtet, einen erneuerten und sozialethisch angereicherten

Konfuzianismus zu entwickeln, der imstande wäre, der chinesischen Oikumene den

ersehnten Frieden zu bringen.



1008 HU QIUHUA

mus für seine reformerischen Zwecke zu nutzen. Wir haben hier, wie es

Chen Yinque |$| Ji[ f§- in seinem klassischen Aufsatz "Lun Han Yu"
ausführte, den vielleicht schwerwiegendsten Fall von schöpferischem Borgen
vor uns, den die chinesische Kulturgeschichte kennt. Voraussetzung für
den schließlichen Erfolg der Unternehmung war Han Yus massive "Sini-
tät", sein fast altmodisch-chinesisches Temperament, das dem
vorherrschenden Kosmopolitismus der Tang keine Konzessionen machte, und nie
in Gefahr stand, sich an die glänzende buddhistische Geisteswelt zu
verlieren - wie dies etwa bei seinem Freund Liu Zongyuan $P ^ jt (773-
819), geschah. Für Han Yu war der buddhistische Diskurs seiner Zeit nur
unter einem Gesichtspunkt von Interesse - wie man seine Möglichkeiten
nutzen konnte, um den Niedergang der konfuzianischen Lehre aufzuhalten.

Für diesen unbestreitbaren Verfall hat Han Yu mehrere Gründe
verantwortlich gemacht, darunter insbesondere den Tatbestand, daß die
Rolle des Lehrers seit der Han immer geringer bewertet worden war.
Folglich hat er sich die Aufgabe gestellt, diesen Prozeß umzukehren, was

er in einer eigenständigen Schrift: "Über den Lehrer" behandelte. Mein
Vortrag knüpft an diese Monographie an, mit dem Ziel, aufzuzeigen, wie
Han Yu durch seine Neubewertung des Lehramts " ÉfC JE ^ JÜ " zu seinem

"Dao Tong" JH %fc -Konzept3 gelangte, das in der chinesischen Geistesgeschichte

Epoche machen sollte.
Die kulturelle Tradition Chinas hat den Begriff des "Lehrers" seit

alters gekannt. Man findet ihn bereits in den frühen historischen Dokumenten.

Im Zhou Li /f| fH z.B., einem Werk über die Verwaltung der Zhou-
Zeit, können wir im Kapitel t-fe Hf a] $£ lesen: "Der Lehrer hat drei
Aufgaben zu erfüllen: erstens, in der Pietät zu unterweisen, auf daß die
Eltern geehrt werden; zweitens, in der Freundschaft zu unterweisen, auf
daß die Tugend gefördert werde; drittens, Gehorsam zu lehren, auf daß die
Ordnung bewahrt werde. "

Bedeutet soviel wie die richtige und durch die Zeiten gültige Norm, sowohl im

individuellen wie im gesellschaftlichen und politischen Leben, also das, was im
Westen unter ordo sempiternus rerum verstanden wurde. Es war Han Yus

Hauptanliegen, diese Vorstellung neu zu beleben, um einen Ausweg aus der moralischen

und politischen Verwirrung seiner Zeit zu weisen. Han Yus restaurative

Bemühungen bieten ein Beispiel bewußter Ideologiebildung, wie es in dieser reinen

Form selten zu beobachten ist.



HAN YUS "DAO TONG" ÌII£ 1009

Von Anfang an wird also eine Beziehung zwischen Lehramt und

Herrschaft hergestellt. Xun Zi, den W. Bauer als den vielleicht tiefsten
Denker der chinesischen Tradition bezeichnete, hat diese Beziehung nochmals

herausgehoben: "Eine Lehrer-Tradition bedeutet für die Menschheit
soviel wie eine Garantie (sc. der guten Ordung). Ohne eine solche aber

stürzt sie in die Katastrophe"4
Vielleicht am deutlichsten aber wird die enge Verknüpfung zwischen

der Tätigkeit des Lehrers und der Kontinuität der Herrschaft in einem Li
//-Zitat ausgesprochen, wo es heißt: "Jade wird nur dadurch zu einem

Wertgegenstand, indem man sie bearbeitet. Und wenn ein Mensch nichts

lernt, kann er kein Wissen erwerben. Deshalb stand für die alten Könige
das Lehren an erster Stelle, wenn es darum ging, eine gute gesellschaftliche

Ordnung zu errichten. [...] Indem man Lehrer ist, gewinnt man
Autorität, erst danach kann man Herrscher sein." (tÜfS • HIB

Schon das Li Ji weist darauf hin, daß die Ehrfurcht, die das Überleben

einer Tradition sichert, nicht von selbst kommt, sondern nur durch
das Lehramt sichergestellt werden kann. "Bei der Übermittlung der Tradition

(Dao) kommt es entscheidend auf den guten Lehrer an. Nur wo ein

guter Lehrer waltet, wird man die Tradition ehren, und nur dann wird das

Volk die Ehrfurcht kennen." <|f|B • ^15 >

Diese gleichsam klassische Auffassung des " ÉïÇul^fèiËII " erfährt
nun durch Han Yu eine bedeutsame Akzentuierung, wenn er formuliert:
" ÉfÇ xË H ü "

• Hier werden Lehrer und Tradition auf eine Stufe gestellt,
folglich sind sie auch gleichermaßen zu ehren. Der Lehrer ist nichts weniger

als der personaler Ausdruck der Tradition, diese wiederum ist ohne
den Lehrer nicht lebbar. "Dao" ist eben immer ein "Shih-dao", oder
überhaupt nicht. Von hier führt der Weg konsequent zur Einsicht, die dreihundert

Jahre später von den Songgelehrten formuliert wurde: "#ÊïÇfiiË ",
was soviel bedeutet wie: "Wer seinen Lehrer hochachtet, der ehrt damit
auch die Tradition". Damit ist der Lehrer endgültig zur subjektiven Seite

der Tradition geworden. Beide zusammen erst bilden die gelebte und damit
lebensfähige Wirklichkeit der eigenen Kultur.

All dies muß vor dem spezifischen Hintergrund der chinesischen
Geschichte gesehen werden. Sowohl Kong Zi als auch Meng Zi hatten
schulbildend gewirkt, ihr geschichtlicher Erfolg lag nicht in ihrer unmittelbaren

4 lo^ • fH$fe. Vgl: Knoblock, John: Xunzi. A Translation and Study ofthe Com¬

plete Works. 3 Vols. Stanford University Press, Stanford 1988.Vol. 2, pp. 81-83.



1010 HU QIUHUA

politischen Aktivität begründet, sondern beruhte auf ihrer vermittelnden
Lehrtätigkeit.

Kein Zweifel: der Konfuzianismus hatte die kritische Periode von
Zhan Guo ^ 1§ und Qin |jt überlebt, weil es ihm gelungen war, seine

eigentliche Stärke, den pädagogischen Eros, zu bewahren und auszubauen.
In der langen Han-Dynastie begann sich diese Situation allmählich zu wandeln.

Die Routinisierung, Verflachung und später auch: Versteinerung5 der
staatlich approbierten Ruxue hatten zur Folge, daß sich die idealen, und
damit auch in engeren Sinne pädagogischen Impulse des Konfuzianismus
zunehmend verflüchtigten. Der Übergang von lebendiger Form zu abstrakter

Formel, der während des ganzen 2. nachchristlichen Jahrhunderts
vonstatten ging, zog den Konfuzianismus als ganzen in die Niederungen
eines fruchtlosen Philologismus. Das Leben zahlreicher Gelehrter ließ sich
in die Worte zusammenfassen: $t li A M, also: "Ich schreibe einen
Kommentar zu den Sechs Klassikern".

Es ist Han Yus Verdienst, diesen unwürdigen Zustand nicht nur
kritisiert, sondern mit der ihm eigenen Frechheit umgekehrt zu haben. /\,fl£È
%t heißt es jetzt bei ihm, also: "Die Sechs Klassiker dienen (lediglich) dazu,

meine Theorie zu untermauern". Für ihn sind die überkommenen
Texte der Ruxue, aber auch das Yi Jing UM, der Zhuang Zi ft^ und der
Lao Zi ^ -J- keine heiligen Kühe mehr. Wie die Sûtren für die Anhänger
des Neuen Zen sind die alten Bücher für Han Yu nurmehr Elemente, die
dazu herhalten müssen, seine an den Problemen der Zeit gewonnenen
Einsichten kanonisch abzustützen. Dabei bediente er sich durchaus der neuesten

Erkenntnisse der zeitgenössischen Wissenschaft. Ein Gelehrter wie
Shi Shigai JtSdr^, dessen Interpretationen des Shi Jing f^M neues Licht
auf die Tradition warfen, war für Han Yus kulturalistische Zielsetzung von
großer Bedeutung.6

Han Yus leidenschaftliches Bemühen um eine grundlegende Reform
der Ruxue muß aus der Zeit heraus verstanden werden. Die Tanggesell-

5 Chen Yinque WM\% ¦ lwftJ& (Über Han Yu), in: JfSËWft J-954 (2), oder in:

W M fê 5fe 4 3£ $. ü M (Gesammelte Kulturgeschichtliche Aufsätze von Chen

Yinque), Band I. Hong Kong 1972. S. 9-22.

6 Vgl. Deng Tanzhou gßigjffl : ft ft ft ft (Studien zu Han Yu) fâfë&W 1991.

S.73 u. M iïï $t M ffl % 4* #J — ^ Pnl H (Einige Fragen der neueren Han Yu

Forschung), in: *ffl£ft • ififtÄ^Wft ' AK**M**4tt 1991.3.

130-136.



HAN YUS "DAO TONG" it$t 1011

schaft war durch die An Lu-shan Katastrophe in ihren Grundfesten erschüttert

worden, das Reich in seinem Bestand aufs stärkste gefährdet. Zudem
schien es, als solle der Buddhismus die altchinesische Kulturtradition
endgültig verdrängen.

Diese kritische Lage erforderte eine radikale Neubewertung der
Klassik. Diese Aufgabe lag gewissermaßen in der Luft. Die Formeln ""È"

;£$ril"und "ft"é^^ffffîË", also: "Das Alte nutzen, um einen

neuen Inhalt zu gewinnen" wurden von vielen bemüht, aber es war doch

nur Han Yu, der den Mut aufbrachte, dem Gebot der Stunde auch wirklich
nachzukommen. Dabei wurde Meng Zi von ausschlaggebender Bedeutung.
Erst der Denker aus Zou U|S ermöglichte es Han Yu, eine Brücke von
Konfuzius zur Gegenwart zu schlagen:

"Seitdem ich die Bücher von Meng Zi lese, habe ich erkannt, wie großartig die

Lehre von Konfuzius ist. Sie allein macht es möglich, daß dem Weg der

Heiligen leicht nachgefolgt werden kann, daß ein König König und ein Fürst

Fürst sein kann. Meiner Meinung nach war es allein Meng Zi, der den Weg der

Heiligen achtete, nachdem Konfuzius aus der Welt gegangen war."7

Der große Sozialethiker8 bot ihm die Chance, zu den Fragen der späten

Tang angemessen Stellung zu nehmen, und doch Konfuzianer zu bleiben.
Zusammen mit dem zwei Kapiteln Da Xue ~fc ^p und Zhong Yong fp 0
aus dem Li Ji, boten ihm die sieben Bücher des je ¦?• die textuelle Basis

für sein Unternehmen, das auf eine gründliche Modernisierung der
konfuzianischen Lehre hinauslief. Die ethico-politische Stoßrichtung des Meng
Zi sowie die metaphysisch-religiöse Ausrichtung der Li 7/-Kapitel9

7 In: $| ft ¦£; H fô £Ë (Kommentierte und kritische Gesamtausgabe von Han Yus

Werken), Hg. Qu Shouyuan/Chang Sichun Jg^TC/fi?,©* : E3JH A^tÜRStt
1996. Band 5. S. 2717-2721.

8 Zur Bedeutung des Menzius in der Geschichte der konfuzianischen Bewegung siehe

die ausgezeichnete Darstellung bei D.C. Lau, Mencius. Two Volumes. University

of Hongkong Press 1984. (Introduction).
9 Damit gewann die Xin Ruxue insgesamt eine religiöse Grundfärbung, die sie von

der altkonfuzianischen Richtung unterscheidet. Siehe dazu die Studie von Ren Jiyu

UMM. '• WS Wi Éfc fft 1& fiSc (Die Entwicklung des Konfuzianismus als Religion),
in: 43[H*±#f4^| Peking 1980.1. 61-74; fftfefftfffFfft (Eine neue Bewertung

des Konfuzianismus), in: m 41 S ^Tf^ *£. (Über die Geschichte der chinesischen



1012 HU QIUHUA

lieferten gemeinsam einen neuen geistigen Raum, in dem die neo-konfu-
ziansische Denkrichtung emporwachsen konnte, bis sie in der südlichen

Song von Zhu Xi kanonisiert wurde.
Han Yu war sich bewußt, daß seine Reformbemühungen die auflösende

Macht der Zeit nur überdauern konnte, wenn sie durch fähige und
überzeugte Lehrer immer aufs Neue reformuliert und tradiert wurden. Er hat

dementsprechend seine wichtigste Aufgabe darin gesehen, schulbildend zu
wirken, um die dünn und lose gewordenen Fäden der Ruxue erneut zu
einem dichten geistigen Netz zu verweben.

Die eigene Erfahrung, die er in einer langen Unterrichtstätigkeit am
"Guo Zi Jian"10 gewonnen hatte, legte er in einer gesonderten Monographie

nieder. Darin sind die drei Aufgaben beschrieben, die der konfuzianische

Lehrer nach seiner Meinung erfüllen muß, um seine Lehrtradition
wieder zum Blühen zu bringen:

1. JieHuofgjg

Er muß fähig sein, die dem Alltag innewohnenden irrigen Meinungen
aufzuklären, die den menschlichen Geist daran hindern, zur Wahrheit
vorzudringen. Diesen Grundgedanken von Konfuzius "^PfqJHl$?"
verbindet Han Yu mit buddhistischen Vorbildern. Deren Formel vom "jing
kan" :0^t besagt nämlich genau dasselbe: das Bewußtsein müsse sich von
den Verblendungen des normalen Lebens reinigen, um danach zum wahren
Sachverhalt vordringen zu können.11 Han Yu schließt sich also dem über¬

Philosophie) $rX ' AS 1983; UEfl&fJ-JlJflRlfc (Vom Buddhismus zum

Konfuzianismus), in: $*Wl~%ik 1990.3. 1-4, sowie Zheng Jiadong gß g?# : ff £jjg
Mfà%ifofè.TalM (Zur Frage des Religiösen im Konfuzianismus), in: ?l^-£FF^
1996.2. 99-109 und 1996.3. 77-85.

10 Guo Zi Jian Hü-?-IS : Kaiserliche Akademie, begründet im Jahre 276. In der Tang-
Zeit auf sieben Abteilungen verteilt: m ^- GuoZi, A ^ Tai Xue, Üf 3t Guang

Wen, EH Si Men, f$^ Lü Xue, %% Shu Xue und %*£ Suan Xue. Im Jahre

1905 wurde das Guo Zi Jian im Zuge der generellen Abschaffung des klassischen

Prüfungssystems aufgehoben.
11 Zur Vorstellung von der "Reinigung der Gedanken" von den Eingebungen des

gesunden Menschenverstandes siehe Zong Mi ^ ^ (778-841), den letzten

bedeutenden Synthetisierer des Sino-Buddhismus. Vgl. Peter N. Gregory, Inquiry



HAN YUS "DAO TONG" il$t 1013

legenen erkenntnistheoretischen Ansatz an, wie er von der Hua Yan-Schule

IjljH, und, vor allem, vom Neuen Zen ^, ausgebildet worden war.

2. ShouYe^Ü

Der Lehrer muß das fachliche Wissen seiner Zeit kennen und professionell
vermitteln. Diese "Shou Ye"-Formel (zuerst definiert von Meng Zi)12
deutet auf ein zentrales Anliegen der Reformkonfuzianer hin: Han Yu, Liu
Zongyuan, Li Ao ^^ (772-841) und Liu Yuxi glj & % (772-842) waren
allesamt der Ansicht, ein modernisierter Konfuzianismus müsse den

einseitigen Philologismus der Vergangenheit überwinden, und sich das

gesamte positive Wissen seiner Zeit aneignen - wieder nach dem uneinge-
standenen Beispiel der buddhistischen Schulen.

3. Chuan Dao f^ü
Der Lehrer muß sich als Glied in einer Kette verstehen. Er empfängt die
wahre Lehre und hat die Pflicht, diese an die Schüler weiterzugeben, ohne

ihre Integrität anzutasten. Wenn möglich, soll er ihren Gehalt um die
besonderen Erkenntnisse seiner eigenen Zeit weitervermehren. Auf diese

Weise würde sich eine Traditionslinie bilden, die ohne Unterbrechung in
die Zukunft hineinliefe.

Hier haben wir den Kern der konfuzianischen Lehre vor uns: das Ziel
alles Lehren und Lernens kann nichts anderes sein als das "Dao". So lesen

wir im Lun Yu:

?IB : IIg»JiilSÄ$ ' S^P&SÄSfi °

"Alle Handarbeiter bemühen sich, ihre Fertigkeiten zu steigern. Der Edle strebt

danach, seine ethische Natur (Dao) zu vervollkommnen".13

into the Origin of Humanity. An Annotated Translation ofTsung-mi's yüan-jen-lun

with a Modern Commentary. University of Hawaii Press. Honolulu 1995.

12 (âfc-î- • îË-^PT > ¦ Vgl. D. C. Uu, Mencius. op. cit., Vol. I, pp. 244-245.

i3 mm - i-m vgi.^fsi^ : mmma ^mmmmo, s. 200.



1014 HU QIUHUA

Dieses "Dao" setzt sich aber nicht von selber durch, es muß immer aufs

neue übermittelt werden f$ jü. Auch hier liegt ein Fall vor, wo altchinesische

Vorstellungen durch buddhistische revitalisiert wurden. Denn Han
Yus "Chuan Dao"-Konzept hängt offensichtlich mit der "Chuan Fa" f$&-
Doktrin zusammen, jener "Weitergabe des dharma", die in den sino-
buddhistischen Schulen eine so bedeutsame Rolle spielte.

Han Yus Nachdenken über die Funktion des Lehrers läuft auf die
Einsicht hinaus, daß eine Reform der Ruxue nur dann erfolgreich sein

könnte, wenn es gelänge, wirksame Instrumente zu ihrer Perpetuierung zu
schaffen. Ohne den Lehrer und die Schule, als dem festen Verband der
Lehrenden und Lernenden, würde die konfuzianische Reform der Tang
ebenso versanden wie der Aufschwung dieser Lehre im Zeitalter des Han

WuditÜK'rf •

Für den schließlichen Erfolg der reformkonfuzianishen Bewegung,
das heißt, für ihre Weiter- und Umbildung zur neo-konfuzianischen Lixue,
war die Tatsache entscheidend, daß die songchinesischen Erneuerer der
Reichstradition Han Yus Einstellung grundsätzlich teilten. Das Weiterwirken

der erneuerten Ruxue über das Chaos der "Tang mo Wu dai" JjHt^
3ift Periode hinaus, wurde dadurch gewährleistet, daß die besten Kräfte
der beginnenden Song Han Yus Konzept der pädagogischen Institutionalisierung

der Lehre übernahmen. Die Tatsache, daß sich die lixue, einer
geistigen Perle gleich, um scholastische Kerne herum ausbildete, beweist
dies zur Genüge. So war Zhou Dunyi H§ f[ HÜ (1017-1073) Ahnherr der

sogenannen Lianxue }§|ê, die Cheng-Brüder fMEÜ (1033-1107) und fMÜ
(1032-1085) konstituierten die Luoxue fê«!, Zhang Zai üfc (1020-1077)
legte die Grundlage der Guanxue M ^, und Zhu Xi ^ ^ (1130-1200)
integrierte das vorgefundene geistige Material in den Bau seiner Minxue
(UH -Philosophie.


	Han Yus "Dao Tong" : das Amt des Lehrers in der neo-konfuzianischen Tradition

