Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 4

Artikel: Die Religion des grossen Ichs : zur Entpolarisierung chinesischer
Ordnungskrisen im 20. Jahrhundert

Autor: Frohlich, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147360

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE RELIGION DES GROSSEN ICHS. ZUR ENTPOLITISIERUNG
CHINESISCHER ORDNUNGSKRISEN IM 20. JAHRHUNDERT

Thomas Frohlich, Ziirich

Einen Konsens dariiber, worin das Politische bestehe, gibt es nicht. Fiir die
Sinologie mag es in diesem Zusammenhang fiir einmal dienlich sein, sich
in blanker Verachtung etymologischer Realitit nicht an Polis, sondern an
Polemos zu halten, um ihren Gegenstand zu bestimmen. Ich erspare mir
dabei die sichere Hime und beanspruche fiir die folgenden Ausfiihrungen
nicht den Status einer Definition, auch nicht den einer Interdefinition des
Politischen. Es soll vielmehr geniigen, mit dem Faktum der politischen
Gestaltungskraft von Partikularinteressen einen schlichten Grundbestand
aus dem Phidnomenbezirk des Politischen zu identifizieren. Von daher lasst
sich jenes Nachdenken tiber die Moglichkeiten zur Bildung einer poli-
tischen Einheit, das die soziale Vielheit konfligierender Partikularinter-
essen ausblendet, sodann als unpolitisches Denken behaupten.

Wer sich mit dieser Vorgabe dem politischen Denken der chinesischen
Republikszeit (1912-1949) ndhert, wird bald erstaunt feststellen, wie
unpolitisch zahlreiche Intellektuelle jener Zeit die allgegenwartige nationale
und staatliche Krise zu iiberwinden gedachten. In den extremeren Fillen,
bei Hu Shi (1891-1962) beispielsweise, konnte dies in die als liberal dekla-
rierte Forderung nach einem Parlamentarismus ohne politische Parteien
miinden, beinahe so, als ob die beiden Komponenten von dang &, des
Schriftzeichens fiir das Wort ‘Partei, Fraktion’, das sich ideographisch aus
shang 14 , ‘schitzen, ehren’ und hei 2, ‘schwarz, finster’ zusammensetzt,
allzu bildlich genommen worden wiren. !

An zahlreichen Stellen tritt dabei die Vorstellung von einem Kleinen
Ich /"% (xiao wo) und einem Grossen Ich A ¥ (da wo) mit erstaunlicher
Konsequenz in den Vordergrund, wenn es darum geht, die unpolitischen
Ordnungsideale religiés zu untermauern. Die grosse Debatte liber Meta-

1 Hu Shi,“Cong yi dang dao wu dang de zhengzhi (Von der Ein-Parteien-Politik zu
einer Politik ohne Parteien),” Duli Pinglun, Nr. 171 (6.10.1935), S. 10-12.



1000 THOMAS FROHLICH

physik und Wissenschaft von 1923 sowie jene iiber Demokratie und Dikta-
tur in der ersten Hailfte der dreissiger Jahre sind nur zwei, wenn auch sehr
wichtige Wegmarken der so verfassten Entpolitisierungsbestrebungen.2

Die Frage, ob diese strikte Funktionalisierung hinsichtlich der Ord-
nung menschlicher Vergesellschaftung es iiberhaupt zuldsst, von Religion
zu sprechen, hat natiirlich ihre Berechtigung. In unserem Kontext kdnnen
wir uns allerdings an die vorgegebenen Terminologien halten, und es einer
religionswissenschaftlichen Untersuchung iiberlassen, sich mit dieser An-
wendung des japanischen Neologismus zongjiao 5= #{ auseinanderzu-
setzen.

Es ist wiederum Hu Shi, der mit seiner 1921 fertiggestellten ‘Theorie
von der Unsterblichkeit der Gesellschaft’ die Idee von einem Kleinen Ich
und einem Grossen Ich in den Rang einer, nimlich seiner Religion hebt
und sogleich die Urheberschaft an dieser verkiindet.3 Zweifel, die Hu sel-
ber als pragmatische Tugend ein Intellektuellenleben lang eingefordert hat,
sind hier allerdings angebracht, denn tatsdchlich hat mit Liang Qichao
(1873-1929) einer der ganz Grossen der chinesischen Geistesgeschichte
bereits eineinhalb Jahrzehnte zuvor Hus geistiges Produkt erfunden.

2 Hu Shi,“Kexue yu renshengguan xu (Vorwort [zum Sammelband zur Debatte]
iiber Wissenschaft und Lebensanschauung), 1923,” Pa Mi’er Shudian (Hg.), Kexue
xuanxue lunzhan ji (Schriftensammlung zur Debatte iiber Wissenschaft und
Metaphysik), (Taibei: Pa Mi’er Shudian, 1980; Neuauflage des 1923 bei Dongya
Tushuguan erschienen Sammelbandes Kexue yu renshengguan zhi lunzhan), S. 1-
33. Ding Wenjiang (1887-1936) erwihnt die Vorstellung vom Grossen Ich zwar
nicht explizit, referiert allerdings sehr deutlich deren inhaltliche Grundfeste: DING
Wenjiang, “Wo de xinyang (Mein Glaube),” Duli Pinglun, Nr. 100 (30.5.1934),
S. 9-12 sowie ders., “Xuanxue yu kexue - Da Zhang Junmai (Metaphysik und
Wissenschaft -~ Antwort an Zhang Junmai), 1923,” Pa Mi’er Shudian (Hg.), Kexue
xuanxue lunzhan ji (Taibei: Pa Mi’er Shudian, 1980), S. 241-290.

3 Hu Shi, “Bu xiu - wo de zongjiao (Unsterblichkeit - Meine Religion), 1921,” Hu

Shi Zuopinji, 2 (Taibei: Yuanliu Chubanshiyi Gufen Youxiangongsi, 1986), S. 71-
80.



DIE RELIGION DES GROSSEN ICHS 1001

Liang strebt in einer 1904 erschienen Schrift mit dem Titel Meine
Anschauung zu Leben und Tod4 nach einem gemeinsamen inhaltlichen
Kern von Buddhismus, Christentum (er spricht von ‘Nestorianismus’, Jing-
jiao B #1), Konfuzianismus (‘konfuzianische Staatsreligion’, Kongjiao |,
#¢) und Evolutionstheorie, den er im Postulat eines unsterblichen Teils
menschlicher Existenz sieht. Dieser Vorgabe entspricht der Aufbau der
Schrift, in welcher Liang sich zuerst mit Buddhismus und Evolutions-
theorie beschiftigt, um sich alsdann sehr knapp, mehr der Vollstindigkeit
wegen, dem Christentum und der zu jener Zeit kontrovers diskutierten
konfuzianischen Staatsreligion zuzuwenden. Als Resultante dieser Zusam-
menschau prisentiert er schliesslich seine Uberlegungen zum Grossen und
Kleinen Ich. Er spricht damit zwar in der Terminologie des Mahayana-
Buddhismus, der sich seit den letzten beiden Jahrzehnten des 19. Jhs
grosser Beliebtheit in reformorientierten Intellektuellenkreisen erfreute,
aber vieles von dem, was buddhistisch inspiriert erscheint, werden wir an
ganz anderer, fritherer Stelle wiederfinden.

Liang meint, nach der Lehre Buddhas seien alle Phinomene zeitweilig
in ihrem Leben und Vergehen, und nur die nicht abreissende Abfolge von
Ursache und Wirkung, das Karma #& & (jiemo), sei von Dauer. Bei allem
Handeln, Denken, Fiihlen, Sprechen gebe es eine Eigenart, die aufgrund
der nie abbrechenden Kausalkette samtliches kiinftige Leben in seiner
Gesamtheit beeinflusse. Er versteht diese Kausalitdt somit nicht als rein
personliches Ertragen von eigenen, fritheren Wirkungen und betont, immer
noch sehr pauschal, dem Buddhismus gehe es in erster Linie um das
Ganze, nicht um ein Einzelnes. Dies sei seine wesentliche Bedeutung.

Sodann unternimmt er die Gleichsetzung der lberpersonlichen Kau-
salitit des Karmas mit der evolutionstheoretischen Vererbungslehre: Er
postuliert dazu in einer Wendung, an welcher Darwin (1809-1882) gewiss
keine Freude gehabt hitte, dass alles, was unter dem Einfluss der Um-
gebung als Disposition erzeugt worden sei, direkt weitervererbt wiirde.
Hinzu trete das, was unter dem Einfluss der gegenwirtigen Gesellschaft
entstanden sei sowie jene Besonderheiten, die der einzelne wéhrend seines
Lebens hervorgebracht habe. Liangs Betrachtungen miinden schliesslich in
die Gleichsetzung von dem, was er Geist #&5 t# (jingshen) nennt, mit der

4 LIANG Qichao, “Yu zhi shengsi guan (Meine Anschauung zu Leben und Tod),
1904, Yinbingshi heji, 12 Bde (Beijing: Zhonghua Shudian, 1989), Wenji, 17, S.
1-12.



1002 THOMAS FROHLICH

evolutionstheoretisch gefassten Erblichkeitsabfolge und dem buddhistischen
Karma.

An dieser Stelle prasentiert er seine Sicht des menschlichen Lebens
mit dem Grossen Ich und Kleinen Ich als Bezugspunkten: Das Ich sterbe
trotz unzdhliger Plinderungen im Laufe der Geschichte deshalb nicht, weil
es lber eine (organische) Gesamtheit verfiige: Das Ich iiberdauere, mit
anderen Worten, weil seine Familie, sein Klan, sein Staat, seine Gruppe £¥
(qun), seine Welt nicht sterben wiirden. Mit dem Deskriptiv-Analytischen
verkniipft Liang hier sogleich das Normative: Das Wissen um die Unsterb-
lichkeit des Grossen Ichs ist eine moralische Verantwortung, denn die
Ignoranz gegeniiber diesem Wissen fiithrt zu einem rein materiellen Ver-
standnis von Glick sowie dazu, dass sich die Vorstellungen von Gesell-
schaft und Zukunft nicht entwickeln konnen. Das Kleine Ich, der einzelne
ist nur ein Bote, ein physischer Trager, dessen sich der Geist bedient, um
die Kohidrenz zwischen dem Ich der Vergangenheit und dem Ich der
Zukunft herzustellen. Das Gliick des menschlichen Lebens soll nun nicht
im zeitlich limitierten Bereich des Kleinen Ichs gefunden werden, sondern
in der Hingabe an Gesamtheiten wie Familie, Staat, Gesellschaft und dabei
insbesondere an deren Zukunft. Von diesem Wissen um Gesellschaft und
Zukunft hdngt Liang zufolge die Entscheidung iiber Barbarei oder
Zivilisation, Sieg oder Niederlage im evolutiondren Existenzkampf ab.

Liangs Ausfiihrungen lassen sich gewiss nicht in den groben Raster
von hier Kleinem Ich, Individuum und da Grossem Ich, Kollektiv zwan-
gen. Sein Argument ist wesentlich feingliedriger: Es behauptet die Ausdeh-
nung des Ichs ins rdumlich und zeitlich Unendliche, wobei mit dem Kausa-
litatsprinzip ein moralischer Kontrollmechanismus am Werk ist. Die
Verbindung zwischen Grossem und Kleinem Ich beruht weder auf einer
solipsistischen Vereinnahmung der gesamten Aussenwelt durch das Ich
noch auf einer unmittelbaren Identitit der beiden Ich-Zustinde. Die kausale
Verbindung wird erst durch die evolutionstheoretisch und buddhistisch ge-
ndhrte Einsicht in die personliche Verantwortung fiir gegenwirtige Wir-
kungen, welche in Zukunft fiir die Allgemeinheit bedeutsame Ursachen
konstituieren werden, erfahrbar. Eben hierin erweist sich der quasi iiber-
religiose Charakter seiner Anschauung zu Leben und Tod, die kein
spezifisches Glaubensbekenntnis fordert und weder Gewissensentlastung
noch Heilserfahrung verspricht. Liang will mit der Idee des Grossen Ichs,
entgegen zeitgendssischen Bestrebungen, keine Staatsreligion institutiona-
lisieren, sondern begniigt sich damit, ein Amalgat von wissenschaftlichen,



DIE RELIGION DES GROSSEN ICHS 1003

d.h. evolutionstheoretischen, und buddhistischen Grundbestinden in die
Hiille der buddhistischen Rede vom Grossen Ich und Kleinen Ich zu
verpacken.

Der Inhalt dieser Verpackung war Liang spitestens seit 1902 bekannt,
als er den Artikel Die Lehre von (Benjamin) Kidd, einem Revolutiondr der
Evolutionstheorien iiber den englischen Sozialdarwinisten Benjamin Kidd
(1858-1916) verodffentlicht hat.S Wir wollen uns hier nicht iiber die Qualitit
seiner Kidd-Rezeption aufhalten, zumal es sich bei der Schrift vermutlich
um eine von Liang annotierte Ubersetzung eines japanischen Artikels han-
delt, die er unter seinem Namen hat erscheinen lassen.

Liang antizipiert mit einer Untersuchung der Unterschiede zwischen
Kidd und Darwin die inhaltlichen Grundfeste der Idee vom Grossen Ich:
Wihrend fiir Darwin der gegenwirtige Nutzen des Einzelnen oder der Art
das evolutionstheoretische Ziel bilde, liege fiir Kidd jenes Ziel in der
Zukunft. Daraus ergebe sich als Lebensziel die Notwendigkeit der Auf-
opferung des Nutzens von Einzelkorper und gegenwirtigem Gesamtkorper
fiir den zukiinftigen Gesamtkorper. Ausgehend von der undarwinistischen
Annahme der Vererbbarkeit samtlicher evolutionidrer Anpassungsleistun-
gen setzt Liang schliesslich zum Lobgesang auf den Tod als ‘Mutter’, als
‘grosser Ursprung der Evolution’ an, denn: Eine erhohte Frequenz von
Tod und Reproduktion bewirkt, diesem Argument gemdss, eine intensivere
Ubertragung der Anpassungsergebnisse, also eine erhohte Existenzchance
im evolutioniren Uberlebenskampf. Die Gegenwart wird auf diese Weise
von der Zukunft instrumentalisiert.

Aber weshalb gibt sich Liang mit dem Anspruch auf Wissenschaft-
lichkeit, der mit Kidds Evolutionstheorie einhergeht, nicht zufrieden, son-
dern kniipft mit seiner Anschauung zu Leben und Tod an religise
Bestinde an? Wohl deshalb, weil er in Wissenschaftlichkeit als solcher die
ordnungsgestaltende, zivilisatorische Wirkung des Religidsen vermisst. Er
folgt damit insofern einem Trend der Zeit, als chinesische Denker seit den
1890er Jahren vermehrt die Bedeutung der (christlichen) Religion fiir die
zivilisatorischen Errungenschaften des Westens reflektierten. Liang selber
klart in einer weiteren Schrift aus dem Jahre 1902, Die Verdienste und

5 LIANG Qichao, “Jinhualun gemingzhe Jiede zhi xueshuo (Die Lehre von [Benja-
min] Kidd, einem Revolutiondr der Evolutionstheorien), 1902,” Yinbingshi quanji
(Taibei: Dafu Shuju, 1990), Juan 1, S. 252-259.



1004 THOMAS FROHLICH

Mdngel von Religionsgelehrten und Philosophen, die unterschiedlichen
gesellschaftlichen Funktionen von Religion und Philosophie.6 Wihrend die
Philosophie, und man konnte hier gewiss auch ‘Wissenschaft’ sagen, dem
Streben nach Wahrheit verpflichtet sei, dienen die Religionen, trotz ihrer
Tendenz zum Aberglauben, der Errichtung von Ordnung. Liang nimmt
sodann pauschal auf konfuzianische, buddhistische und christliche Postu-
late Bezug, um die Fihigkeit des religiosen Denkens zur Gewahrleistung
der moralischen und schliesslich geistigen Vereinigung der Menschen
nachzuweisen. Mit dem religiésen Denken konnten egoistische Begierden
kontrolliert und Parteienkdmpfe befriedet werden. Es wiirden die Willens-
und Tatkraft wie auch die Ausrichtung an der Zukunft gestirkt, indem das
Selbst von der Zeitweiligkeit materieller Nutzenerwédgungen, von illuso-
rischen, dusseren Widerstinden befreit wiirde und die lahmende Furcht vor
dem Tode entfalle.

Liangs ordnungsspekulative Verschrankung von Religion und Evolu-
tionstheorie bzw. Wissenschaft, Philosophie unter dem Titel der Anschau-
ung zu Leben und Tod dient letztlich vor allem der Losung, eher Auf-
16sung der Grundfrage politischer Einheitsbildung danach, wie in einer
sozialen Vielheit widerstreitender Partikularinteressen eine politische Ein-
heit gebildet werden kann. Er gelangt dabei zum religiés und evolutions-
theoretisch begriindeten Anspruch auf die Liquidation von einheitswider-
strebenden Partikularinteressen unter dem Druck der Sicherung einer
Zukunft im Uberlebenskampf. Wenn der einzelne dennoch seine politi-
schen Egoismen zum Tragen bringen will, wird er, so Liang wortlich, zum
‘Verbrecher’ an dieser stets prasenten Zukunft. Die Idee vom Grossen Ich
impliziert aber noch Schwerwiegenderes: Liang braucht nun politische
Egoismen gar nicht mehr moralisch zu verdammen, da sich mit dem Ich
auch der Eigennutz ins rdumlich und zeitlich Unendliche so weit ausdehnt,
bis er sich mit dem Gemeinwohl vollstindig deckt. Mit anderen Worten:
Das Grosse Ich fordert vom einzelnen die Einsicht in die Selbstidentitit mit
dem Ganzen. Das Verhalten des widerstrebenden politischen Egoisten wird

6 LIANG Qichao, “Zongjiaojia yu zhexuejia zhi chang duan de shi (Die Verdienste
und Mingel von Religionsgelehrten und Philosophen), 1902, Yinbingshi quanji
(Taibei: Dafu Shuju, 1990), Juan 3, S. 24-29.



DIE RELIGION DES GROSSEN ICHS 1005

also insofern pathologisch, als er dem selbstzerstorischen Irrtum unterliegt,
seinen Eigennutz zu fordern, wo er doch nur seinem grdsseren Ich schadet.

Liang stellt damit eine Anschauung bereit, mit welcher sich die Hoff-
nung verbindet, der Gefahr einer voélligen Zersplitterung der politischen
und kulturellen Einheit angesichts der nationalen Herausforderungen auf
der grundlegendsten Ebene entgegenwirken zu konnen, namlich jener der
Festschreibung der Beziehung des individuellen Mitglieds einer Gemein-
schaft zum Schicksal des Gesamten.






	Die Religion des grossen Ichs : zur Entpolarisierung chinesischer Ordnungskrisen im 20. Jahrhundert

