
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 4

Artikel: Die Religion des grossen Ichs : zur Entpolarisierung chinesischer
Ordnungskrisen im 20. Jahrhundert

Autor: Fröhlich, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147360

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE RELIGION DES GROSSEN ICHS. ZUR ENTPOLITISIERUNG
CHINESISCHER ORDNUNGSKRISEN IM 20. JAHRHUNDERT

Thomas Fröhlich, Zürich

Einen Konsens darüber, worin das Politische bestehe, gibt es nicht. Für die

Sinologie mag es in diesem Zusammenhang für einmal dienlich sein, sich

in blanker Verachtung etymologischer Realität nicht an Polis, sondern an

Polemos zu halten, um ihren Gegenstand zu bestimmen. Ich erspare mir
dabei die sichere Häme und beanspruche für die folgenden Ausführungen
nicht den Status einer Definition, auch nicht den einer Interdefinition des

Politischen. Es soll vielmehr genügen, mit dem Faktum der politischen
Gestaltungskraft von Partikularinteressen einen schlichten Grundbestand

aus dem Phänomenbezirk des Politischen zu identifizieren. Von daher lässt

sich jenes Nachdenken über die Möglichkeiten zur Bildung einer
politischen Einheit, das die soziale Vielheit konfligierender Partikularinteressen

ausblendet, sodann als unpolitisches Denken behaupten.

Wer sich mit dieser Vorgabe dem politischen Denken der chinesischen

Republikszeit (1912-1949) nähert, wird bald erstaunt feststellen, wie

unpolitisch zahlreiche Intellektuelle jener Zeit die allgegenwärtige nationale
und staatliche Krise zu überwinden gedachten. In den extremeren Fällen,
bei Hu Shi (1891-1962) beispielsweise, konnte dies in die als liberal deklarierte

Forderung nach einem Parlamentarismus ohne politische Parteien

münden, beinahe so, als ob die beiden Komponenten von dang J|, des

Schriftzeichens für das Wort 'Partei, Fraktion', das sich ideographisch aus

shang joj, 'schätzen, ehren' und hei Jp|, 'schwarz, finster' zusammensetzt,
allzu bildlich genommen worden wären.1

An zahlreichen Stellen tritt dabei die Vorstellung von einem Kleinen
Ich /Jn$c (xiao wo) und einem Grossen Ich ^$c (da wo) mit erstaunlicher

Konsequenz in den Vordergrund, wenn es darum geht, die unpolitischen
Ordnungsideale religiös zu untermauern. Die grosse Debatte über Meta-

Hu Shi,"Cong yi dang dao wu dang de zhengzhi (Von der Ein-Parteien-Politik zu

einer Politik ohne Parteien)," Duli Pinglun, Nr. 171 (6.10.1935), S. 10-12.



1000 THOMAS FRÖHLICH

physik und Wissenschaft von 1923 sowie jene über Demokratie und Diktatur

in der ersten Hälfte der dreissiger Jahre sind nur zwei, wenn auch sehr

wichtige Wegmarken der so verfassten Entpolitisierungsbestrebungen.2
Die Frage, ob diese strikte Funktionalisierung hinsichtlich der

Ordnung menschlicher Vergesellschaftung es überhaupt zulässt, von Religion
zu sprechen, hat natürlich ihre Berechtigung. In unserem Kontext können

wir uns allerdings an die vorgegebenen Terminologien halten, und es einer

religionswissenschaftlichen Untersuchung überlassen, sich mit dieser
Anwendung des japanischen Neologismus zongjiao ^ $fr auseinanderzusetzen.

Es ist wiederum Hu Shi, der mit seiner 1921 fertiggestellten 'Theorie
von der Unsterblichkeit der Gesellschaft' die Idee von einem Kleinen Ich
und einem Grossen Ich in den Rang einer, nämlich seiner Religion hebt
und sogleich die Urheberschaft an dieser verkündet.3 Zweifel, die Hu selber

als pragmatische Tugend ein Intellektuellenleben lang eingefordert hat,
sind hier allerdings angebracht, denn tatsächlich hat mit Liang Qichao
(1873-1929) einer der ganz Grossen der chinesischen Geistesgeschichte
bereits eineinhalb Jahrzehnte zuvor Hus geistiges Produkt erfunden.

Hu Shi,"Kexue yu renshengguan xu (Vorwort [zum Sammelband zur Debatte]
über Wissenschaft und Lebensanschauung), 1923," Pa Mi'er Shudian (Hg.), Kexue

xuanxue lunzhan ji (Schriftensammlung zur Debatte über Wissenschaft und

Metaphysik), (Taibei: Pa Mi'er Shudian, 1980; Neuauflage des 1923 bei Dongya

Tushuguan erschienen Sammelbandes Kexue yu renshengguan zhi lunzhan), S. 1-

33. Ding Wenjiang (1887-1936) erwähnt die Vorstellung vom Grossen Ich zwar
nicht explizit, referiert allerdings sehr deutlich deren inhaltliche Grundfeste: Ding
Wenjiang, "Wo de xinyang (Mein Glaube)," Duli Pinglun, Nr. 100 (30.5.1934),
S. 9-12 sowie ders., "Xuanxue yu kexue - Da Zhang Junmai (Metaphysik und

Wissenschaft - Antwort an Zhang Junmai), 1923," Pa Mi'er Shudian (Hg.), Kexue

xuanxue lunzhan ji (Taibei: Pa Mi'er Shudian, 1980), S. 241-290.
Hu Shi, "Bu xiu - wo de zongjiao (Unsterblichkeit - Meine Religion), 1921," Hu
Shi Zuopinji, 2 (Taibei: Yuanliu Chubanshiyi Gufen Youxiangongsi, 1986), S. 71-
80.



DIE RELIGION DES GROSSEN ICHS 1001

Liang strebt in einer 1904 erschienen Schrift mit dem Titel Meine
Anschauung zu Leben und Tod4 nach einem gemeinsamen inhaltlichen
Kern von Buddhismus, Christentum (er spricht von 'Nestorianismus', Jing-
jiao Jjp^), Konfuzianismus ('konfuzianische Staatsreligion', Kongjiao JL

ift) und Evolutionstheorie, den er im Postulat eines unsterblichen Teils
menschlicher Existenz sieht. Dieser Vorgabe entspricht der Aufbau der

Schrift, in welcher Liang sich zuerst mit Buddhismus und Evolutionstheorie

beschäftigt, um sich alsdann sehr knapp, mehr der Vollständigkeit
wegen, dem Christentum und der zu jener Zeit kontrovers diskutierten
konfuzianischen Staatsreligion zuzuwenden. Als Resultante dieser
Zusammenschau präsentiert er schliesslich seine Überlegungen zum Grossen und
Kleinen Ich. Er spricht damit zwar in der Terminologie des Mahäyäna-
Buddhismus, der sich seit den letzten beiden Jahrzehnten des 19. Jhs

grosser Beliebtheit in reformorientierten Intellektuellenkreisen erfreute,
aber vieles von dem, was buddhistisch inspiriert erscheint, werden wir an

ganz anderer, früherer Stelle wiederfinden.
Liang meint, nach der Lehre Buddhas seien alle Phänomene zeitweilig

in ihrem Leben und Vergehen, und nur die nicht abreissende Abfolge von
Ursache und Wirkung, das Karma $§jl!? (jiemo), sei von Dauer. Bei allem
Handeln, Denken, Fühlen, Sprechen gebe es eine Eigenart, die aufgrund
der nie abbrechenden Kausalkette sämtliches künftige Leben in seiner
Gesamtheit beeinflusse. Er versteht diese Kausalität somit nicht als rein
persönliches Ertragen von eigenen, früheren Wirkungen und betont, immer
noch sehr pauschal, dem Buddhismus gehe es in erster Linie um das

Ganze, nicht um ein Einzelnes. Dies sei seine wesentliche Bedeutung.
Sodann unternimmt er die Gleichsetzung der überpersönlichen

Kausalität des Karmas mit der evolutionstheoretischen Vererbungslehre: Er
postuliert dazu in einer Wendung, an welcher Darwin (1809-1882) gewiss
keine Freude gehabt hätte, dass alles, was unter dem Einfluss der
Umgebung als Disposition erzeugt worden sei, direkt weitervererbt würde.
Hinzu trete das, was unter dem Einfluss der gegenwärtigen Gesellschaft
entstanden sei sowie jene Besonderheiten, die der einzelne während seines

Lebens hervorgebracht habe. Liangs Betrachtungen münden schliesslich in
die Gleichsetzung von dem, was er Geist ;fjf |$' (jingshen) nennt, mit der

4 Liang Qichao, "Yu zhi shengsi guan (Meine Anschauung zu Leben und Tod),

1904," Yinbingshi heji, 12 Bde (Beijing: Zhonghua Shudian, 1989), Wenji, 17, S.

1-12.



1002 THOMAS FRÖHLICH

evolutionstheoretisch gefassten Erblichkeitsabfolge und dem buddhistischen
Karma.

An dieser Stelle präsentiert er seine Sicht des menschlichen Lebens

mit dem Grossen Ich und Kleinen Ich als Bezugspunkten: Das Ich sterbe

trotz unzähliger Plünderungen im Laufe der Geschichte deshalb nicht, weil
es über eine (organische) Gesamtheit verfüge: Das Ich überdauere, mit
anderen Worten, weil seine Familie, sein Klan, sein Staat, seine Gruppe fp*=

(qun), seine Welt nicht sterben würden. Mit dem Deskriptiv-Analytischen
verknüpft Liang hier sogleich das Normative: Das Wissen um die Unsterblichkeit

des Grossen Ichs ist eine moralische Verantwortung, denn die

Ignoranz gegenüber diesem Wissen führt zu einem rein materiellen
Verständnis von Glück sowie dazu, dass sich die Vorstellungen von Gesellschaft

und Zukunft nicht entwickeln können. Das Kleine Ich, der einzelne
ist nur ein Bote, ein physischer Träger, dessen sich der Geist bedient, um
die Kohärenz zwischen dem Ich der Vergangenheit und dem Ich der
Zukunft herzustellen. Das Glück des menschlichen Lebens soll nun nicht
im zeitlich limitierten Bereich des Kleinen Ichs gefunden werden, sondern
in der Hingabe an Gesamtheiten wie Familie, Staat, Gesellschaft und dabei
insbesondere an deren Zukunft. Von diesem Wissen um Gesellschaft und
Zukunft hängt Liang zufolge die Entscheidung über Barbarei oder

Zivilisation, Sieg oder Niederlage im evolutionären Existenzkampf ab.

Liangs Ausführungen lassen sich gewiss nicht in den groben Raster

von hier Kleinem Ich, Individuum und da Grossem Ich, Kollektiv zwängen.

Sein Argument ist wesentlich feingliedriger: Es behauptet die Ausdehnung

des Ichs ins räumlich und zeitlich Unendliche, wobei mit dem
Kausalitätsprinzip ein moralischer Kontrollmechanismus am Werk ist. Die
Verbindung zwischen Grossem und Kleinem Ich beruht weder auf einer

solipsistischen Vereinnahmung der gesamten Aussenwelt durch das Ich
noch auf einer unmittelbaren Identität der beiden Ich-Zustände. Die kausale

Verbindung wird erst durch die evolutionstheoretisch und buddhistisch
genährte Einsicht in die persönliche Verantwortung für gegenwärtige
Wirkungen, welche in Zukunft für die Allgemeinheit bedeutsame Ursachen
konstituieren werden, erfahrbar. Eben hierin erweist sich der quasi
überreligiöse Charakter seiner Anschauung zu Leben und Tod, die kein
spezifisches Glaubensbekenntnis fordert und weder Gewissensentlastung
noch Heilserfahrung verspricht. Liang will mit der Idee des Grossen Ichs,
entgegen zeitgenössischen Bestrebungen, keine Staatsreligion institutionalisieren,

sondern begnügt sich damit, ein Amalgat von wissenschaftlichen,



DIE RELIGION DES GROSSEN ICHS 1003

d.h. evolutionstheoretischen, und buddhistischen Grundbeständen in die

Hülle der buddhistischen Rede vom Grossen Ich und Kleinen Ich zu

verpacken.
Der Inhalt dieser Verpackung war Liang spätestens seit 1902 bekannt,

als er den Artikel Die Lehre von (Benjamin) Kidd, einem Revolutionär der
Evolutionstheorien über den englischen Sozialdarwinisten Benjamin Kidd
(1858-1916) veröffentlicht hat.5 Wir wollen uns hier nicht über die Qualität
seiner Kidd-Rezeption aufhalten, zumal es sich bei der Schrift vermutlich
um eine von Liang annotierte Übersetzung eines japanischen Artikels
handelt, die er unter seinem Namen hat erscheinen lassen.

Liang antizipiert mit einer Untersuchung der Unterschiede zwischen
Kidd und Darwin die inhaltlichen Grundfeste der Idee vom Grossen Ich:
Während für Darwin der gegenwärtige Nutzen des Einzelnen oder der Art
das evolutionstheoretische Ziel bilde, liege für Kidd jenes Ziel in der
Zukunft. Daraus ergebe sich als Lebensziel die Notwendigkeit der
Aufopferung des Nutzens von Einzelkörper und gegenwärtigem Gesamtkörper
für den zukünftigen Gesamtkörper. Ausgehend von der undarwinistischen
Annahme der Vererbbarkeit sämtlicher evolutionärer Anpassungsleistungen

setzt Liang schliesslich zum Lobgesang auf den Tod als 'Mutter', als

'grosser Ursprung der Evolution' an, denn: Eine erhöhte Frequenz von
Tod und Reproduktion bewirkt, diesem Argument gemäss, eine intensivere
Übertragung der Anpassungsergebnisse, also eine erhöhte Existenzchance
im evolutionären Überlebenskampf. Die Gegenwart wird auf diese Weise

von der Zukunft instrumentalisiert.
Aber weshalb gibt sich Liang mit dem Anspruch auf Wissenschaftlichkeit,

der mit Kidds Evolutionstheorie einhergeht, nicht zufrieden,
sondern knüpft mit seiner Anschauung zu Leben und Tod an religiöse
Bestände an? Wohl deshalb, weil er in Wissenschaftlichkeit als solcher die

ordnungsgestaltende, zivilisatorische Wirkung des Religiösen vermisst. Er
folgt damit insofern einem Trend der Zeit, als chinesische Denker seit den

1890er Jahren vermehrt die Bedeutung der (christlichen) Religion für die

zivilisatorischen Errungenschaften des Westens reflektierten. Liang selber

klärt in einer weiteren Schrift aus dem Jahre 1902, Die Verdienste und

Liang Qichao, "Jinhualun gemingzhe Jiede zhi xueshuo (Die Lehre von [Benjamin]

Kidd, einem Revolutionär der Evolutionstheorien), 1902," Yinbingshi quanji

(Taibei: Dafu Shuju, 1990), Juan 1, S. 252-259.



1004 THOMAS FRÖHLICH

Mängel von Religionsgelehrten und Philosophen, die unterschiedlichen

gesellschaftlichen Funktionen von Religion und Philosophie.6 Während die

Philosophie, und man könnte hier gewiss auch 'Wissenschaft' sagen, dem
Streben nach Wahrheit verpflichtet sei, dienen die Religionen, trotz ihrer
Tendenz zum Aberglauben, der Errichtung von Ordnung. Liang nimmt
sodann pauschal auf konfuzianische, buddhistische und christliche Postulate

Bezug, um die Fähigkeit des religiösen Denkens zur Gewährleistung
der moralischen und schliesslich geistigen Vereinigung der Menschen
nachzuweisen. Mit dem religiösen Denken könnten egoistische Begierden
kontrolliert und Parteienkämpfe befriedet werden. Es würden die Willensund

Tatkraft wie auch die Ausrichtung an der Zukunft gestärkt, indem das

Selbst von der Zeitweiligkeit materieller Nutzenerwägungen, von
illusorischen, äusseren Widerständen befreit würde und die lähmende Furcht vor
dem Tode entfalle.

Liangs ordnungsspekulative Verschränkung von Religion und
Evolutionstheorie bzw. Wissenschaft, Philosophie unter dem Titel der Anschauung

zu Leben und Tod dient letztlich vor allem der Lösung, eher
Auflösung der Grundfrage politischer Einheitsbildung danach, wie in einer
sozialen Vielheit widerstreitender Partikularinteressen eine politische Einheit

gebildet werden kann. Er gelangt dabei zum religiös und evolutionstheoretisch

begründeten Anspruch auf die Liquidation von einheitswider-
strebenden Partikularinteressen unter dem Druck der Sicherung einer
Zukunft im Überlebenskampf. Wenn der einzelne dennoch seine politischen

Egoismen zum Tragen bringen will, wird er, so Liang wörtlich, zum
'Verbrecher' an dieser stets präsenten Zukunft. Die Idee vom Grossen Ich
impliziert aber noch Schwerwiegenderes: Liang braucht nun politische
Egoismen gar nicht mehr moralisch zu verdammen, da sich mit dem Ich
auch der Eigennutz ins räumlich und zeitlich Unendliche so weit ausdehnt,
bis er sich mit dem Gemeinwohl vollständig deckt. Mit anderen Worten:
Das Grosse Ich fordert vom einzelnen die Einsicht in die Selbstidentität mit
dem Ganzen. Das Verhalten des widerstrebenden politischen Egoisten wird

Liang Qichao, "Zongjiaojia yu zhexuejia zhi chang duan de shi (Die Verdienste

und Mängel von Religionsgelehrten und Philosophen), 1902," Yinbingshi quanji
(Taibei: Dafu Shuju, 1990), Juan 3, S. 24-29.



DIE RELIGION DES GROSSEN ICHS 1005

also insofern pathologisch, als er dem selbstzerstörischen Irrtum unterliegt,
seinen Eigennutz zu fördern, wo er doch nur seinem grösseren Ich schadet.

Liang stellt damit eine Anschauung bereit, mit welcher sich die Hoffnung

verbindet, der Gefahr einer völligen Zersplitterung der politischen
und kulturellen Einheit angesichts der nationalen Herausforderungen auf
der grundlegendsten Ebene entgegenwirken zu können, nämlich jener der

Festschreibung der Beziehung des individuellen Mitglieds einer Gemeinschaft

zum Schicksal des Gesamten.




	Die Religion des grossen Ichs : zur Entpolarisierung chinesischer Ordnungskrisen im 20. Jahrhundert

