Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 4

Artikel: Bali Kuna : Dorfgemeinschaften und friher Staat vom 9. bis zum 12.
Jahrhundert

Autor: Walty, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147351

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BALI KUNA: DORFGEMEINSCHAFTEN UND FRUHER STAAT
VOM 9. BIS ZUM 12. JAHRHUNDERT

Samuel Wilty, Universitat Ziirich

Im Jahr 1343 soll Gajah Mada, der legendire Premierminister des ost-
javanischen Reiches Majapahit (ca. 1290-1520), Bali erobert haben. Inwie-
weit dieses aus balinesischer Sicht zentralste historische und kulturelle
Ereignis politische Kontrolle und eine starke Zuwanderung aus Majapahit
zur Folge hatte, ist zumindest umstritten. Unbestritten sind jedoch soziale
und kulturelle Einflisse wie die zunehmende Bedeutung der Kasten der
Brahmana und Satria oder indo-javanisch inspirierte Formen von Literatur,
Tanz und Musik. Seit etwa 1700 fiihren vorerst balinesische Konige und
Adlige, spiter breite Bevolkerungskreise ihre Herkunft zuriick auf das im
Riickblick mystifizierte, glorreiche Majapahit, das “exemplary center”
hindubalinesischer Kultur. Nicht ohne leichten Spott bemerkt deshalb
Swellengrebel (1984 [1960]), dass selbst in diesem Jahrhundert jeder Bali-
nese, der etwas auf sich halte, sich als Nachfahre von Majapahit bezeich-
ne. In der oft auch in ausldndischen Forschungen libernommenen balinesi-
schen Perzeption hat Majapahit die gegenwirtige Gesellschaft und Kultur
entscheidend geprdgt. Damit stellen sich die Fragen, wie denn die Sozial-
ordnung auf Bali vor Majapahit beschaffen war und ob noch Elemente aus
der Vor-Majapahit-Periode im Bali von heute zu finden sind.

Von balinesischen Historikern wird die Periode vom Erscheinen der
Schrift auf Bali im 9. Jahrhundert bis zur Majapahit-Invasion im 14. Jahr-
hundert als balinesisches Altertum, als Periode Bali Kuna (kuna = alt) be-
zeichnet. Dass diese bisher wenig diskutiert und untersucht worden ist,
erstaunt insofern, als aus dieser Periode zahlreiche fiirstliche Edikte
erhalten geblieben sind, von denen viele in Gemeinden des Berggebietes
aufbewahrt werden. Absicht dieses Aufsatzes ist es, anhand einiger dieser
Gemeinden verschiedene Aspekte der Periode Bali Kuna kurz vorzustellen.
Wie sind diese Siedlungen zu Dorfgemeinschaften geworden? Waren sie
autonom, isoliert oder in grossere Zusammenhinge eingebunden? Wie
waren die politisch-administrativen Institutionen jener Zeit? Waren buddhi-
stische und hinduistische Einfliisse schon prisent? Diese Fragen werden



914 SAMUEL WALTY

unter Verwendung von fiirstlichen Edikten diskutiert, die in Gemeinden
des zentral-6stlichen Berglandes aufbewahrt werden.!

Prasasti - fiirstliche Urkunden in der Periode Bali Kuna

Aus der Periode Bali Kuna sind aus fast sechs Jahrhunderten furstliche
Urkunden (prasasti) erhalten geblieben, ndmlich von 882-1471. Die Zahl
der nach 1200 verfassten und erhaltenen Edikte ist allerdings sehr klein.
Diese prasasti - fiirstliche Urkunden, Erlasse oder Edikte - sind die
solideste Quelle zur frithen Geschichte von Bali. Nicht nur sind die Platten,
auf denen die Erlasse eingraviert sind, aus Bronze und damit gut haltbare
Informationstrager. Handfest sind auch die in den prasasti enthaltenen
Angaben. Der Kern der Sache wird oft gleich in den ersten Sitzen
angesprochen. Meist werden Beziehungen zwischen Fiirsten, Tempeln und
Dorfern geregelt. Detaillierte Angaben zu Abgaben und Steuerprivilegien,
die Schilderung von Konflikten oder von dérflichen Anliegen, die Be-
zeichnungen und Funktionen von Beamten und Beratern geben Hinweise
auf die soziale und politische Organisation, die Religion und auch auf die
Agrarkultur und Viehhaltung in jener Periode.?

Siedlungen im frithen 10. Jahrhundert

Die fiirstlichen Edikte von Sukawana, Serai, Trunyan/Buahan und von
Sembiran zeigen, dass in der Frihphase der Periode Bali Kuna im 10.
Jahrhundert verschiedene Siedlungsformen existiert haben (vgl. Karte).

I Das Thema ist Teil einer grosseren Untersuchung zur Entwicklung im balinesi-
schen Berggebiet im 20. Jh., welche aber auch Politik, Wirtschaft und Kultur der
Periode Bali Kuna ausfiihrlich behandelt. Vgl. WALTY 1997.

2 Viele der in altbalinesischer oder altjavanischer Sprache verfassten prasasti sind
bisher noch nicht transkribiert und/oder in eine moderne Sprache iibersetzt worden.
Die folgenden Betrachtungen stiitzen sich auf ins Indonesische oder
Niederlandische tbersetzte Urkunden, welche enthalten sind in ATMOJO 1986;
BUDIASTRA 1978a, 1978b, 1990; BRANDES 1890; GoRIs 1954. Die Schreibweise
folgt GORIs 1954,



BALI KUNA 915

Dabei behandeln die in Sukawana aufbewahrten Edikte die Gemeinde
Kintamani, die Sembiran-Edikte hingegen beziehen sich auf Julah.

Kintamani - Satra, Partapanan

“Ihr alle miisst wissen, Alteste [es folgt eine Aufzdihlung von Beamten und
Beratern], meine Sorge hinsichtlich des Hospizes auf dem Hiigel Cintamani
mmal. Es gibt keine Zuflucht fiir die Menschen, welche in Gruppen iiber die
Berge reisen. Dies ist der Grund, weshalb ich Befehl erteile an [es folgen die
Namen von zwei Beamten und drei Monchen], ein Kloster mit Hospiz im
Jagdgebiet zu errichten. Die Grenzen sind die folgenden: [...]”3

Mit diesen Sétzen wird das élteste erhaltene schriftliche Dokument auf Bali
eingeleitet. Ein ungenannt bleibender First driickt im Jahr 882 seine Be-
sorgnis daruber aus, dass fiir die in Gruppen iber die Berge reisenden
Hiéndler keine Zufluchtsstitte vorhanden ist. Er gibt Anordnung, auf dem
Hiigel Cintdmani mmal am noch heute wichtigen Verbindungsweg zwi-
schen Nord- und Siidbali ein Kloster, partapanan, mit angegliedertem
Hospiz, satra, zu errichten. Abgaben fiir verschiedene Handwerker und
Tierhalter werden erwidhnt. Empfinger der Abgaben sind das Kloster und
hyang api, der Tempel der Feuergottheit. Das Hospiz soll mit Geschirr,
Topfen und Schlafmatten ausgeriistet werden. Die Ansiedlung von
Monchen (bhiksu) wird gefordert.

Serai — Anak Mabwathaji di Buru

Eine andere Form der Siedlung besteht im einige Kilometer siidlich von
Kintamani gelegenen Serai. In einem etwa 940 erlassenen Edikt beklagen
sich Bewohner des koniglichen Jagdgebietes dariiber, dass hohe Steuern
ihnen das Leben erschweren, und sie bitten Konig Ugrasena um eine Er-
madssigung. Diese wird ihnen gewiéhrt. Die Bittsteller werden im Edikt als
anak mabwathaji di buru bezeichnet, als die Dienstpflichtigen des Konigs
im Jagdgebiet, die einem nayaka, einem niedrigen Beamten, unterstellt
sind. Uber mehr Unabhingigkeit als die Bewohner von Serai scheinen die
Gemeinden von Trunyan und Buahan zu verfiigen.

3 GoRIS 1954:119, ubersetzt aus dem Niederlandischen.



916 SAMUEL WALTY

[e] in prasasti erwédhnte Ortschaft
® prasasti-Standort
@ im Text behandelte Ortschaft
S— Strasse (20. Jh.)
Fluss
~
A G. = Gunung (Berg)
Entwurf: S. Walty. Graphik: M, Steinmann 1997 : D.=Danau (See) 0 5 km
Kartengrundlagen: Risalat S dja Bangli Pembaharuan Tahun 1955; Nelles Maps Indonesia 3 / Bali 1:180°000 e e

Karte: Nordostbali um das Jahr 1000

Trunyan/Buahan - Anak Banua

Trunyan am Batursee wird von vielen Touristen deshalb besucht, weil dort
der Brauch besteht, die Verstorbenen nicht, wie auf Bali iiblich, zu kremie-
ren oder zu begraben, sondern auszusetzen. Einige der Besucher besichti-
gen auch eine in einem Dorftempel untergebrachte Statue, die sich durch
ihre Grosse und ihre urtiimlichen Ziige deutlich von anderen alten Statuen



BALI KUNA 917

unterscheidet und die wahrscheinlich in einer Urkunde aus dem Jahre 911
erstmals schriftlich erwdhnt wird. Darin fordert der nicht namentlich
genannte Herrscher die Dorfiltesten von Trunyan auf, fiir die Gottheit Da
Tonta eine Behausung zu errichten, die zugleich als Heiligtum oder Tem-
pel dienen soll. Die Gemeinde Trunyan mit ihren Bewohnern wird als anak
banua di turunian angesprochen, die Menschen (anak) des Gebietes (banua)
von (di) Trunyan (tururian). Der Begriff anak banua (gefolgt vom Dorfna-
men) ist die damals iibliche Bezeichnung fiir eine als Gemeinschaft mitsamt
ihrem Gebiet verstandene Gemeinde. Die Mitglieder einer solchen Ge-
meinschaft verfiigen iiber eine grossere Autonomie als meist einem Aufse-
her (nayaka, ser usw.) unterstellte Dienstpflichtige (wie im Jagdgebiet von
Serai). Neben Trunyan werden Buahan und weitere Siedlungen verpflich-
tet, an den Tempel von Da Tonta Abgaben zu entrichten.

Julah - Anak Banua di Julah Makahakuta

In einem Edikt aus dem Jahr 922 werden die Bewohner von Julah, wie die
Gemeinschaften von Trunyan und Buahan, als anak banua bezeichnet. In
zwei Punkten unterscheidet sich Julah aber von anderen Siedlungen. Die
Bevélkerung ist weder einem nayaka unterstellt, noch wird sie von Alte-
sten angefiihrt; vielmehr untersteht sie einem Marktmeister (ser pasar).
Zweitens bewohnen die Menschen von Julah eine befestigte Siedlung, wie
dies aus der Bezeichnung anak banua di julah makahakuta hervorgeht. Die
Bewohner (anak) des Gebietes (banua) von Julah, welche zusammen
(maka) eine (ha) befestigte Stadt oder Festung (kuta) bilden. In der Periode
Bali Kuna ist Julah ein wichtiger Hafenort an der Nordkiiste. Archéolo-
gische Funde aus dem 2. Jahrhundert lassen auf eine bewegte Vergangen-
heit dieser heute verschlafen wirkenden Gemeinde schliessen.

Dorfgemeinschaften und friither Staat

Diese Edikte aus der Zeit von 882 bis 940, der Frithphase der Periode Bali
Kuna, bezeugen die Integration von verschiedenen Siedlungstypen in ein
entstehendes Furstentum oder Konigreich. Tempel, Kloster und Hospize,
Dorfgemeinschaften, befestigte Hafenorte und die Niederlassungen der
Bewohner von Jagdgebieten, dies sind die unterschiedlichen Siedlungs-



918 SAMUEL WALTY

formen und Koérperschaften, aus denen sich allmdhlich mehr oder weniger
gleichférmige Dorfgemeinschaften entwickeln.

Mindestens vier Entwicklungslinien sind zu erkennen. Einmal wird
mit dem Aufstieg lokaler Potentaten zu den Herrschern der prasasti-Peri-
ode die Existenz bestehender und wohl ziemlich eigenstindiger Dorfge-
meinschaften (anak banua) - wie fur Trunyan - mit einem Edikt einerseits
bestdtigt. Andererseits werden diese Gemeinden aber in den Machtbereich
der Herrscher eingebunden. Diese Integration oder Inkorporation wird
dadurch bekriftigt, dass den anak banua translokale Aufgaben wie etwa
der Bau oder Unterhalt eines wichtigen Tempels, eines Hospizes oder von
befestigten Hafenanlagen iibertragen wird. Wo keine anak iiber ihr banua
verfiigen, also wo keine Dorfgemeinschaften und wohl auch noch keine
Siedlungen bestehen, dort suchen die Herrscher ihren Machtbereich zu
erweitern oder zu sichern, indem sie ein Kloster oder ein Kloster mit
angegliedertem Hospiz errichten wie in Kintamani. Kloster und Hospiz
dienen dabei nicht nur der Festigung der politischen Macht, sondern auch
der Ausbreitung hinduistischer Lehren und der Sicherung der Handels-
wege. Neben dem Land, das dem Kloster in Kintamani zugesprochen wird,
erhalten Bewohner, Zuwanderer und spiter selbst zugezogene Schuldner
verschiedene Steuererleichterungen. Diese steigern die Attraktivitdt der
Siedlung und férdern die Zuwanderung nach Kintamani, diesem im frithen
Bali wahrscheinlich wichtigsten Ort am Nord-Siid-Ubergang. So wird die
erst vom Kloster dominierte Siedlung zur Dorfgemeinschaft und schliess-
lich zum zentralen Verwaltungs- und Marktort der Region. Eine dritte
Form der Integration wihlen die frithen Herrscher fiir strategisch weniger
wichtige Gebiete. Die siidlich und siidwestlich von Kintamani gelegenen
Wilder werden zum koniglichen Jagdgebiet erkldrt, das von einem ndyaka
unterstellten Dienstpflichtigen (anak mabwathaji) bewohnt und bewacht
wird. Schliesslich werden viertens schon bestehende Hafenorte befestigt
(anak banua makahakuta). In diesen Orten, die wie Julah und Banwa
Bharu an der Nordkiiste den Zugang zum interinsularen Fernhandel
sichern, sind anders als in Trunyan oder Buahan neben der Gemeinschaft
der anak banua auch der wahrscheinlich von oben eingesetzte Hafen- oder
Marktmeister (ser pasar) sowie der Vorsteher der Kaufleute von grosser
Bedeutung.

Die zunehmende Erstarkung der frithen balinesischen Konigreiche
fithrt schliesslich zu einer relativ einheitlichen Siedlungs- und Verwaltungs-
form mit in inneren Angelegenheiten teilweise autonomen, von Dorfriten



BALI KUNA 919

geleiteten Gemeinschaften mit klar geregelten Dienstpflichten und Abgaben
gegen aussen, das heisst zugunsten des Staates und dessen Beamten und
Aufseher. Diese Entwicklung widerspiegelt sich auch in der Terminologie.
Die bestehenden Dorfgemeinschaften (anak banua) ebenso wie die Sied-
lungen um Hospize (satra) und Kloster (partapanan) mit ihren verheirate-
ten und unverheirateten Monchen, die einem Beamten unterstellten Dienst-
pflichtigen (anak mabwathaji) der fiirstlichen Jagdgebiete ebenso wie die
befestigten Handelsorte (anak banua makahakuta) werden im 11. Jahr-
hundert alle zu karaman sapasuk thani, zu Dorfgemeinschaften mit Institu-
tionen und Réten, welche das Zusammenleben der Gemeinschaft im Innern
und deren Vertretung gegen aussen regeln. Erstmals erscheint die Bezeich-
nung kurz vor der Jahrtausendwende in einer Urkunde. “lkang karaman
ing [Dorfname] sapasuk thani” bedeutet die (ikang) Bevolkerung (karaman)
von (ing) [Dorfname] mit allem ihrem (sapasuk) Land/Gebiet (thani) und
16st den élteren Begriff “anak banua” (die Menschen des Gebietes) ab. In
der Form “karaman [...] sapasuk thani” wird dieser Begriff fiir alle eini-
germassen bedeutenden Gemeinschaften eingefiihrt, so etwa auch fiir die
ehemalige Klostersiedlung Kintamani oder den befestigten Hafenort Julah,
die damit zu Siedlungen oder Dorfgemeinschaften wie alle anderen wer-
den.

Bali Kuna, Majapahit und Gegenwart

Im Gegensatz zu Java bleibt der Ausdruck “karaman [...] sapasuk thani”
auf Bali mindestens bis 1300 erhalten. Wisseman Christie (1991) vermutet
fiir Java, dass in der Einfilhrung des Begriffspaars “karaman/thani” eine
Verdnderung der Beziehung zwischen Dorf und Staat zum Ausdruck
komme, welche die spiteren, die Dorfgemeinschaft umgehenden Patron-
Klienten-Beziehungen antizipiere. Durchaus mdglich erscheint auch der
Umkehrschluss, ndmlich dass im Begriff “karaman” stirker als bei “anak
banua” die Existenz der Haushalte und vor allem eines Dorfrates und
damit wiederum eine gewisse Autonomie zum Ausdruck kommt. Diese
Interpretation scheint auch mit einem Blick in die Gegenwart gestiitzt zu
werden. Denn gerade in den balinesischen Gemeinden, in denen Altesten-
rite noch bestehen, spielt der Begriff “krama” eine sehr grosse Rolle und
waren dorfiibergreifende Patron-Klienten-Beziehungen nie von Bedeutung.
Trifft diese etwas spekulative Interpretation zu, so weist der auf Bali



920 SAMUEL WALTY

anders als auf Java auch weit {iber die Mitte des 11. Jahrhunderts beibe-
haltene Ausdruck “karaman sapasuk thani” auf einen erheblichen Grad von
Selbstidndigkeit der balinesischen Gemeinden hin. Dies aber wiederum lasst
keinesfalls den Schluss zu, dass diese Gemeinden im balinesischen Berg-
gebiet isoliert oder gar vorhinduistisch waren. Vielmehr sind sie schon vor
1000 Jahren - wie dies die Edikte der Periode Bali Kuna zeigen - in die
frihen balinesischen Konigreiche mit ihren Kldstern, Einsiedeleien und
ihren hohen buddhistischen und siwaitischen Wiirdetrdgern integriert wor-
den. Die manchmal als Bali Aga bezeichneten Nachfahren der Vor-Maja-
pahit-Balinesen in den Berggebieten konnen also durchaus auch auf eine
lange hinduistisch geprigte Geschichte zuriickblicken.4 Aufgrund der
bisherigen Erkenntnisse ist zudem anzunehmen, dass die (vordringliche)
weitere Erforschung der Vor-Majapahit-Periode zeigen wird, dass die poli-
tischen, sozialen und religios-kulturellen Institutionen im Bali des ausge-
henden 20. Jahrhunderts ebensosehr auf das vernachlissigte Vor-Maja-
pahit-Bali wie auf das glorreiche Majapahit zuriickzufiihren sind.

LITERATUR
ATMOIO, M.M.S K. 1987: “Benda Purbakala dari Pura Tulukbiyu di Bali.” In: Berka-
la Arkeologi 8(1):31-45.

BRANDES, J. 1890: “De koperen platen van Sembiran (Boeleleng, Bali). Oorkonden in
het oud-Javaansch en het oud-Balineesch. Met proeven van het schrift van de platen
van Sembiran.” In: Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde 33:16-56.

BUDIASTRA, P. 1978a: Prasasti Bwahan, Kintamani, Bangli. Denpasar: Museum Bali.
BUDIASTRA, P. 1978b: Prasasti Serai A, Kintamani, Bangli. Denpasar: Museum Bali.

BUDIASTRA, P. 1980: Prasasti Pura Tulukbyu Batur, Kintamani. Denpasar: Museum
Bali.

GoRis, R. 1954: Prasasti Bali: Inscripties voor Anak Wungsu, 2 Bande, herausgegeben
von Lembaga Bahasa dan Budaya, Universitas Indonesia. Bandung: Masa Baru.

4  Zur Bali-Aga-Diskussion vgl. Wilty (1995).



BALI KUNA 921

SWELLENGREBEL, J.L. 1984 [1960]: Introduction to Bali, Studies in Life, Thought and
Ritual. Dordrecht (Holland)/Cinnaminson (U.S.A.): Foris Publications. (Reprint;
erstmals 1960 erschienen).

WALTY, S. 1995: “Bali Aga: Notes and Quotes.” In: S. WALTY und B. WERLEN
(Hrsg.): Kulturen und Raum. Theoretische Ansdrze und empirische Kulturforschung in
Indonesien. Ziirich: Verlag Riiegger (Konkrete Fremde Bd. 10), 285-310.

WALTY, S. 1997: Kintamani. Dorf, Land und Rituale. Entwicklung und institutioneller
Wandel in einer Bergregion auf Bali. Reihe Kultur, Gesellschaft, Umwelt. Schriften
zur Siidasien- und Siidostasienforschung, Bd.1. Miinster: Lit Verlag.

WISSEMAN CHRISTIE, J. 1991: “States without Cities: Demographic Trends in Early
Java.” In: Indonesia 52:23-40.






	Bali Kuna : Dorfgemeinschaften und früher Staat vom 9. bis zum 12. Jahrhundert

