
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 4

Artikel: Bali Kuna : Dorfgemeinschaften und früher Staat vom 9. bis zum 12.
Jahrhundert

Autor: Wälty, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147351

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BALI KUNA: DORFGEMEINSCHAFTEN UND FRÜHER STAAT
VOM 9. BIS ZUM 12. JAHRHUNDERT

Samuel Wälty, Universität Zürich

Im Jahr 1343 soll Gajah Mada, der legendäre Premierminister des

ostjavanischen Reiches Majapahit (ca. 1290-1520), Bali erobert haben. Inwieweit

dieses aus balinesischer Sicht zentralste historische und kulturelle
Ereignis politische Kontrolle und eine starke Zuwanderung aus Majapahit
zur Folge hatte, ist zumindest umstritten. Unbestritten sind jedoch soziale
und kulturelle Einflüsse wie die zunehmende Bedeutung der Kasten der
Brähmana und Satria oder indo-javanisch inspirierte Formen von Literatur,
Tanz und Musik. Seit etwa 1700 führen vorerst balinesische Könige und

Adlige, später breite Bevölkerungskreise ihre Herkunft zurück auf das im
Rückblick mystifizierte, glorreiche Majapahit, das "exemplary center"
hindubalinesischer Kultur. Nicht ohne leichten Spott bemerkt deshalb

Swellengrebel (1984 [I960]), dass selbst in diesem Jahrhundert jeder
Balinese, der etwas auf sich halte, sich als Nachfahre von Majapahit bezeichne.

In der oft auch in ausländischen Forschungen übernommenen balinesischen

Perzeption hat Majapahit die gegenwärtige Gesellschaft und Kultur
entscheidend geprägt. Damit stellen sich die Fragen, wie denn die
Sozialordnung auf Bali vor Majapahit beschaffen war und ob noch Elemente aus

der Vor-Majapahit-Periode im Bali von heute zu finden sind.
Von balinesischen Historikern wird die Periode vom Erscheinen der

Schrift auf Bali im 9. Jahrhundert bis zur Majapahit-Invasion im 14.
Jahrhundert als balinesisches Altertum, als Periode Bali Kuna (kuna alt)
bezeichnet. Dass diese bisher wenig diskutiert und untersucht worden ist,
erstaunt insofern, als aus dieser Periode zahlreiche fürstliche Edikte
erhalten geblieben sind, von denen viele in Gemeinden des Berggebietes
aufbewahrt werden. Absicht dieses Aufsatzes ist es, anhand einiger dieser
Gemeinden verschiedene Aspekte der Periode Bali Kuna kurz vorzustellen.
Wie sind diese Siedlungen zu Dorfgemeinschaften geworden? Waren sie

autonom, isoliert oder in grössere Zusammenhänge eingebunden? Wie
waren die politisch-administrativen Institutionen jener Zeit? Waren buddhistische

und hinduistische Einflüsse schon präsent? Diese Fragen werden



914 SAMUEL WALTY

unter Verwendung von fürstlichen Edikten diskutiert, die in Gemeinden
des zentral-östlichen Berglandes aufbewahrt werden.1

Prosasti - fürstliche Urkunden in der Periode Bali Kuna

Aus der Periode Bali Kuna sind aus fast sechs Jahrhunderten fürstliche
Urkunden (prosasti) erhalten geblieben, nämlich von 882-1471. Die Zahl
der nach 1200 verfassten und erhaltenen Edikte ist allerdings sehr klein.
Diese prosasti - fürstliche Urkunden, Erlasse oder Edikte - sind die
solideste Quelle zur frühen Geschichte von Bali. Nicht nur sind die Platten,
auf denen die Erlasse eingraviert sind, aus Bronze und damit gut haltbare

Informationsträger. Handfest sind auch die in den prosasti enthaltenen

Angaben. Der Kern der Sache wird oft gleich in den ersten Sätzen

angesprochen. Meist werden Beziehungen zwischen Fürsten, Tempeln und
Dörfern geregelt. Detaillierte Angaben zu Abgaben und Steuerprivilegien,
die Schilderung von Konflikten oder von dörflichen Anliegen, die

Bezeichnungen und Funktionen von Beamten und Beratern geben Hinweise
auf die soziale und politische Organisation, die Religion und auch auf die

Agrarkultur und Viehhaltung in jener Periode.2

Siedlungen im frühen 10. Jahrhundert

Die fürstlichen Edikte von Sukawana, Serai, Trunyan/Buahan und von
Sembiran zeigen, dass in der Frühphase der Periode Bali Kuna im 10.

Jahrhundert verschiedene Siedlungsformen existiert haben (vgl. Karte).

Das Thema ist Teil einer grösseren Untersuchung zur Entwicklung im balinesischen

Berggebiet im 20. Jh., welche aber auch Politik, Wirtschaft und Kultur der

Periode Bali Kuna ausführlich behandelt. Vgl. Wälty 1997.

Viele der in altbalinesischer oder altjavanischer Sprache verfassten prosasti sind

bisher noch nicht transkribiert und/oder in eine moderne Sprache übersetzt worden.

Die folgenden Betrachtungen stützen sich auf ins Indonesische oder

Niederländische übersetzte Urkunden, welche enthalten sind in Atmojo 1986;

Budiastra 1978a, 1978b, 1990; Brandes 1890; Goris 1954. Die Schreibweise

folgt Goris 1954.



BALI KUNA 915

Dabei behandeln die in Sukawana aufbewahrten Edikte die Gemeinde
Kintamani, die Sembiran-Edikte hingegen beziehen sich auf Julah.

Kintamani - Satra, Partapänan

"Ihr alle müsst wissen, Älteste [es folgt eine Aufzählung von Beamten und

Beratern], meine Sorge hinsichtlich des Hospizes auf dem Hügel Cintâmani

mmal. Es gibt keine Zuflucht für die Menschen, welche in Gruppen über die

Berge reisen. Dies ist der Grund, weshalb ich Befehl erteile an [es folgen die

Namen von zwei Beamten und drei Mönchen], ein Kloster mit Hospiz im

Jagdgebiet zu errichten. Die Grenzen sind die folgenden: f...]"3

Mit diesen Sätzen wird das älteste erhaltene schriftliche Dokument auf Bali
eingeleitet. Ein ungenannt bleibender Fürst drückt im Jahr 882 seine

Besorgnis darüber aus, dass für die in Gruppen über die Berge reisenden
Händler keine Zufluchtsstätte vorhanden ist. Er gibt Anordnung, auf dem

Hügel Cintâmani mmal am noch heute wichtigen Verbindungsweg
zwischen Nord- und Südbali ein Kloster, partapänan, mit angegliedertem
Hospiz, satra, zu errichten. Abgaben für verschiedene Handwerker und
Tierhalter werden erwähnt. Empfänger der Abgaben sind das Kloster und

hyang api, der Tempel der Feuergottheit. Das Hospiz soll mit Geschirr,
Töpfen und Schlafmatten ausgerüstet werden. Die Ansiedlung von
Mönchen (bhiksu) wird gefördert.

Serai - Anak Mabwathaji di Buru

Eine andere Form der Siedlung besteht im einige Kilometer südlich von
Kintamani gelegenen Serai. In einem etwa 940 erlassenen Edikt beklagen
sich Bewohner des königlichen Jagdgebietes darüber, dass hohe Steuern
ihnen das Leben erschweren, und sie bitten König Ugrasena um eine

Ermässigung. Diese wird ihnen gewährt. Die Bittsteller werden im Edikt als

anak mabwathaji di buru bezeichnet, als die Dienstpflichtigen des Königs
im Jagdgebiet, die einem näyaka, einem niedrigen Beamten, unterstellt
sind. Über mehr Unabhängigkeit als die Bewohner von Serai scheinen die
Gemeinden von Trunyan und Buahan zu verfügen.

3 Goris 1954:119, übersetzt aus dem Niederländischen.



916 SAMUEL WALTY

Julah«,

Sembiran

Les

Day

Penmsan
a Stikawana

Sonasti

Beantth
Serai

ntamani GBamr
Tru

PuraJsti / a?
Q* »Atìang /

„.f G AÉïngi &¦

Buähan \V*f*~*'
KedisanFeudii

.anggahan

O in prasasti erwähnte Ortschaft

• prasasfi-Standort

'§> im Text behandelte Ortschaft

— Strasse (20. Jh.)

,-g 1 JWE

Fluss

G. Gunung (Berg)
m *»¦

5 kmEntwurf: S. Wâhy Graphik: M. Stoinmann 1997 -*Ä2SS» D. DanaU (See) 0
Kartangrund lagen: Risalai Sura pradjs Bangi i Pembaharuan Tahun 1955: Nella» Map« Indonesia 31 Bah 1:180'000

Karte: Nordostbali um das Jahr 1000

Trunyan/Buahan - Anak Banua

Trunyan am Batursee wird von vielen Touristen deshalb besucht, weil dort
der Brauch besteht, die Verstorbenen nicht, wie auf Bali üblich, zu kremieren

oder zu begraben, sondern auszusetzen. Einige der Besucher besichtigen

auch eine in einem Dorftempel untergebrachte Statue, die sich durch
ihre Grösse und ihre urtümlichen Züge deutlich von anderen alten Statuen



BALI KUNA 917

unterscheidet und die wahrscheinlich in einer Urkunde aus dem Jahre 911

erstmals schriftlich erwähnt wird. Darin fordert der nicht namentlich

genannte Herrscher die Dorfältesten von Trunyan auf, für die Gottheit Da
Tonta eine Behausung zu errichten, die zugleich als Heiligtum oder Tempel

dienen soll. Die Gemeinde Trunyan mit ihren Bewohnern wird als anak
banua di turuflan angesprochen, die Menschen (anak) des Gebietes (banua)

von (di) Trunyan (turunan). Der Begriff anak banua (gefolgt vom Dorfnamen)

ist die damals übliche Bezeichnung für eine als Gemeinschaft mitsamt
ihrem Gebiet verstandene Gemeinde. Die Mitglieder einer solchen
Gemeinschaft verfügen über eine grössere Autonomie als meist einem Aufseher

(näyaka, ser usw.) unterstellte Dienstpflichtige (wie im Jagdgebiet von
Serai). Neben Trunyan werden Buahan und weitere Siedlungen verpflichtet,

an den Tempel von Da Tonta Abgaben zu entrichten.

Julah - Anak Banua di Julah Makahakuta

In einem Edikt aus dem Jahr 922 werden die Bewohner von Julah, wie die
Gemeinschaften von Trunyan und Buahan, als anak banua bezeichnet. In
zwei Punkten unterscheidet sich Julah aber von anderen Siedlungen. Die
Bevölkerung ist weder einem näyaka unterstellt, noch wird sie von Ältesten

angeführt; vielmehr untersteht sie einem Marktmeister (ser posar).
Zweitens bewohnen die Menschen von Julah eine befestigte Siedlung, wie
dies aus der Bezeichnung anak banua di julah makahakuta hervorgeht. Die
Bewohner (anak) des Gebietes (banua) von Julah, welche zusammen
(maka) eine (ha) befestigte Stadt oder Festung (kuta) bilden. In der Periode
Bali Kuna ist Julah ein wichtiger Hafenort an der Nordküste. Archäologische

Funde aus dem 2. Jahrhundert lassen auf eine bewegte Vergangenheit

dieser heute verschlafen wirkenden Gemeinde schliessen.

Dorfgemeinschaften und früher Staat

Diese Edikte aus der Zeit von 882 bis 940, der Frühphase der Periode Bali
Kuna, bezeugen die Integration von verschiedenen Siedlungstypen in ein
entstehendes Fürstentum oder Königreich. Tempel, Klöster und Hospize,
Dorfgemeinschaften, befestigte Hafenorte und die Niederlassungen der
Bewohner von Jagdgebieten, dies sind die unterschiedlichen Siedlungs-



918 SAMUEL WÄLTY

formen und Körperschaften, aus denen sich allmählich mehr oder weniger
gleichförmige Dorfgemeinschaften entwickeln.

Mindestens vier Entwicklungslinien sind zu erkennen. Einmal wird
mit dem Aufstieg lokaler Potentaten zu den Herrschern der prasasti-Peri-
ode die Existenz bestehender und wohl ziemlich eigenständiger
Dorfgemeinschaften (anak banua) - wie für Trunyan - mit einem Edikt einerseits

bestätigt. Andererseits werden diese Gemeinden aber in den Machtbereich
der Herrscher eingebunden. Diese Integration oder Inkorporation wird
dadurch bekräftigt, dass den anak banua translokale Aufgaben wie etwa
der Bau oder Unterhalt eines wichtigen Tempels, eines Hospizes oder von
befestigten Hafenanlagen übertragen wird. Wo keine anak über ihr banua

verfügen, also wo keine Dorfgemeinschaften und wohl auch noch keine

Siedlungen bestehen, dort suchen die Herrscher ihren Machtbereich zu
erweitern oder zu sichern, indem sie ein Kloster oder ein Kloster mit
angegliedertem Hospiz errichten wie in Kintamani. Kloster und Hospiz
dienen dabei nicht nur der Festigung der politischen Macht, sondern auch

der Ausbreitung hinduistischer Lehren und der Sicherung der Handelswege.

Neben dem Land, das dem Kloster in Kintamani zugesprochen wird,
erhalten Bewohner, Zuwanderer und später selbst zugezogene Schuldner
verschiedene Steuererleichterungen. Diese steigern die Attraktivität der

Siedlung und fördern die Zuwanderung nach Kintamani, diesem im frühen
Bali wahrscheinlich wichtigsten Ort am Nord-Süd-Übergang. So wird die

erst vom Kloster dominierte Siedlung zur Dorfgemeinschaft und schliesslich

zum zentralen Verwaltungs- und Marktort der Region. Eine dritte
Form der Integration wählen die frühen Herrscher für strategisch weniger
wichtige Gebiete. Die südlich und südwestlich von Kintamani gelegenen
Wälder werden zum königlichen Jagdgebiet erklärt, das von einem näyaka
unterstellten Dienstpflichtigen (anak mabwathaji) bewohnt und bewacht
wird. Schliesslich werden viertens schon bestehende Hafenorte befestigt
(anak banua makahakuta). In diesen Orten, die wie Julah und Banwa
Bharu an der Nordküste den Zugang zum interinsularen Fernhandel

sichern, sind anders als in Trunyan oder Buahan neben der Gemeinschaft
der anak banua auch der wahrscheinlich von oben eingesetzte Hafen- oder
Marktmeister (ser posar) sowie der Vorsteher der Kaufleute von grosser
Bedeutung.

Die zunehmende Erstarkung der frühen balinesischen Königreiche
führt schliesslich zu einer relativ einheitlichen Siedlungs- und Verwaltungsform

mit in inneren Angelegenheiten teilweise autonomen, von Dorfräten



BALI KUNA 919

geleiteten Gemeinschaften mit klar geregelten Dienstpflichten und Abgaben

gegen aussen, das heisst zugunsten des Staates und dessen Beamten und
Aufseher. Diese Entwicklung widerspiegelt sich auch in der Terminologie.
Die bestehenden Dorfgemeinschaften (anak banua) ebenso wie die
Siedlungen um Hospize (satra) und Klöster (partapänan) mit ihren verheirateten

und unverheirateten Mönchen, die einem Beamten unterstellten
Dienstpflichtigen (anak mabwathaji) der fürstlichen Jagdgebiete ebenso wie die

befestigten Handelsorte (anak banua makahakuta) werden im 11.
Jahrhundert alle zu karäman sapasuk thäni, zu Dorfgemeinschaften mit Institutionen

und Räten, welche das Zusammenleben der Gemeinschaft im Innern
und deren Vertretung gegen aussen regeln. Erstmals erscheint die Bezeichnung

kurz vor der Jahrtausendwende in einer Urkunde. "Ikang karäman

ing [Dorfname] sapasuk thäni " bedeutet die (ikang) Bevölkerung (karäman)
von (ing) [Dorfname] mit allem ihrem (sapasuk) Land/Gebiet (thäni) und
löst den älteren Begriff "anak banua" (die Menschen des Gebietes) ab. In
der Form "karäman [...] sapasuk thäni" wird dieser Begriff für alle eini-

germassen bedeutenden Gemeinschaften eingeführt, so etwa auch für die

ehemalige Klostersiedlung Kintamani oder den befestigten Hafenort Julah,
die damit zu Siedlungen oder Dorfgemeinschaften wie alle anderen werden.

Bali Kuna, Majapahit und Gegenwart

Im Gegensatz zu Java bleibt der Ausdruck "karäman [...] sapasuk thäni"
auf Bali mindestens bis 1300 erhalten. Wisseman Christie (1991) vermutet
für Java, dass in der Einführung des Begriffspaars "karäman/thäni" eine

Veränderung der Beziehung zwischen Dorf und Staat zum Ausdruck
komme, welche die späteren, die Dorfgemeinschaft umgehenden Patron-

Klienten-Beziehungen antizipiere. Durchaus möglich erscheint auch der

Umkehrschluss, nämlich dass im Begriff "karäman" stärker als bei "anak
banua" die Existenz der Haushalte und vor allem eines Dorfrates und

damit wiederum eine gewisse Autonomie zum Ausdruck kommt. Diese

Interpretation scheint auch mit einem Blick in die Gegenwart gestützt zu
werden. Denn gerade in den balinesischen Gemeinden, in denen Ältestenräte

noch bestehen, spielt der Begriff "krama" eine sehr grosse Rolle und

waren dorfübergreifende Patron-Klienten-Beziehungen nie von Bedeutung.
Trifft diese etwas spekulative Interpretation zu, so weist der auf Bali



920 SAMUEL WÄLTY

anders als auf Java auch weit über die Mitte des 11. Jahrhunderts
beibehaltene Ausdruck "karäman sapasuk thäni " auf einen erheblichen Grad von
Selbständigkeit der balinesischen Gemeinden hin. Dies aber wiederum lässt

keinesfalls den Schluss zu, dass diese Gemeinden im balinesischen
Berggebiet isoliert oder gar vorhinduistisch waren. Vielmehr sind sie schon vor
1000 Jahren - wie dies die Edikte der Periode Bali Kuna zeigen - in die
frühen balinesischen Königreiche mit ihren Klöstern, Einsiedeleien und
ihren hohen buddhistischen und siwaitischen Würdeträgern integriert worden.

Die manchmal als Bali Aga bezeichneten Nachfahren der Vor-Maja-
pahit-Balinesen in den Berggebieten können also durchaus auch auf eine

lange hinduistisch geprägte Geschichte zurückblicken.4 Aufgrund der

bisherigen Erkenntnisse ist zudem anzunehmen, dass die (vordringliche)
weitere Erforschung der Vor-Majapahit-Periode zeigen wird, dass die
politischen, sozialen und religiös-kulturellen Institutionen im Bali des
ausgehenden 20. Jahrhunderts ebensosehr auf das vernachlässigte Vor-Maja-
pahit-Bali wie auf das glorreiche Majapahit zurückzuführen sind.

LITERATUR

Atmojo, M.M.S.K. 1987: "Benda Purbakala dari Pura Tulukbiyu di Bali." In: Berka-

laArkeologi 8(l):31-45.

Brandes, J. 1890: "De koperen platen van Sembiran (Boeleleng, Bali). Oorkonden in

het oud-Javaansch en het oud-Balineesch. Met proeven van het schrift van de platen

van Sembiran." In: Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde 33:16-56.

Budiastra, P. 1978a: Prosasti Bwahan, Kintamani, Bangli. Denpasar: Museum Bali.

Budiastra, P. 1978b: Prosasti Serai A, Kintamani, Bangli. Denpasar: Museum Bali.

Budiastra, P. 1980: Prosasti Pura Tulukbyu Batur, Kintamani. Denpasar: Museum

Bali.

Goris, R. 1954: Prosasti Bali: lnscripties voor Anak Wungsu, 2 Bände, herausgegeben

von Lembaga Bahasa dan Budaya, Universitas Indonesia. Bandung: Masa Baru.

4 Zur ßa/Mgö-Diskussion vgl. Wälty (1995).



BALI KUNA 921

Swellengrebel, J.L. 1984 [I960]: Introduction to Bali, Studies in Life, Thought and

Ritual. Dordrecht (Holland)/Cinnaminson (U.S.A.): Foris Publications. (Reprint;
erstmals 1960 erschienen).

WÄLTY, S. 1995: "Bali Aga: Notes and Quotes." In: S. WÄLTY und B. Werlen
(Hrsg.): Kulturen und Raum. Theoretische Ansätze und empirische Kulturforschung in

Indonesien. Zürich: Verlag Rüegger (Konkrete Fremde Bd. 10), 285-310.

WÄLTY, S. 1997: Kintamani. Dorf, Land und Rituale. Entwicklung und institutioneller
Wandel in einer Bergregion auf Bali. Reihe Kultur, Gesellschaft, Umwelt. Schriften

zur Südasien- und Südostasienforschung, Bd.I. Münster: Lit Verlag.

Wisseman Christie, J. 1991: "States without Cities: Demographic Trends in Early
Java." In: Indonesia 52:23-40.




	Bali Kuna : Dorfgemeinschaften und früher Staat vom 9. bis zum 12. Jahrhundert

