
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 4

Artikel: "Austausch eines Lebens" : ein schamanistisches Heilungsritual

Autor: Kümin, Beatrice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"AUSTAUSCH EINES LEBENS"
EIN SCHAMANISTISCHES HEILUNGSRITUAL

Beatrice Kümin, Zürich

In diesem Text soll ein Heilungsritual der burjatischen Schamanen

vorgestellt werden. Das vorgestellte Material beruht auf einer
Feldforschung im Sommer 1996 in der nordöstlichen Mongolei (Bayan Uul,
Dornod Aimag). In diesem Gebiet, wie auch in China und in Sibirien,
siedeln die Burjaten. Für die Burjaten ist ein Schamane ist in erster Linie
ein Heiler, dann aber auch ein Kenner des schamanistischen Kosmos und
ein Träger von Mythen und Legenden. Der Schamane hat die Aufgabe und
die Fähigkeit zwischen den Menschen und den Geistern zu vermitteln.

Nach traditionell burjatischem Glauben kommen für die Ursache einer
Krankheit hauptsächlich zwei Gründe in Betracht. Der erste mögliche
Grund liegt darin, dass der Kranke von einem bösen Geist attackiert wird.
Oft sind es die eigenen Ahnen, die den Nachkommen diese

unheilbringenden Geister schicken, weil die es versäumt haben, ihnen Opfer zu

bringen und sie zu ehren. Durch diese fehlende Ehrfurcht kann eine ganze
Familie in Gefahr geraten ausgerottet zu werden. In diesem Fall muss die

Familie den Schamanen rufen, der die Ahnen und Geister beruhigen soll
und ihnen zu diesem Zweck ein Opfer bringt. Der zweite Grund für eine

Krankheit kann darin liegen, dass die Seele abhanden gekommen ist. Nach

burjatischer Konzeption hat der Mensch eine Seele, die nicht an einen
bestimmten Ort gebunden ist und sich frei im Körper des Menschen bewegen
kann. Es kann nun aber passieren, dass die Seele verloren geht. Wenn der
Mensch schläft, verlässt die Seele den Körper und wandert umher. Dabei
kann es geschehen, dass sie den Rückweg nicht mehr findet und von bösen

Geistern gestohlen wird. Oder die Seele entschwindet, wenn man sich an
einem Körperteil schneidet, wo die Seele sich gerade befindet. Wenn man
sich beispielsweise an einer Scherbe den Zehen aufschneidet, und die Seele

gerade im Zehen ist, kann sie durch diese Öffnung verloren gehen. Die
Burjaten kennen einen einfachen Test, um herauszufinden, ob ein Mensch
noch in Besitz seiner Seele ist. Die Länge der Ringfinger werden miteinander

verglichen. Wenn ein Ringfinger kürzer ist als der andere, ist es ein

Zeichen, dass die Seele weg ist. Die Seele zu finden und zurückzurufen, ist
die Aufgabe des Schamane.



892 BEATRICE KUMIN

Beim Heilungsritual, das hier vorgestellt werden soll, handelt es sich

um den Austausch eines Lebens (amin nasni andaldaan). Das Durchfuhren
dieses Rituals bedeutet die letzte Möglichkeit, das Leben eines Menschen

zu retten. Die Seele wurde von bösen Geistern geraubt, und der Körper
des Kranken wird nun von diesen bösen Geistern besetzt, die ihm alle
Lebenskraft entziehen. Der Schamane versucht in diesem Ritual mit der

Unterstützung und der Vermittlung seiner Hilfsgeister und Ahnen, die
Seele zurückzugewinnen und das bedrohte Leben zu retten. Er bietet Erleg
Nomun Xaan, dem König des Schattenreiches und Richter über die Toten
einen Ersatz an. Sandschejew schreibt, dass Erlen-Chaan (d.h. Erleg
Nomun Xaan) das Oberhaupt der schwarzen Xaane ist, deren Reich im
Osten liegen soll. Nach seinen Quellen besitzt er Gefängnisse, "in welchen

er die Seelen von Leuten, die von bösen Geistern eingefangen wurden,
festschmieden lässt. Eines dieser Gefängnisse ist für die Seelen der
Schamanen des weissen Zyklus bestimmt, dieser Kerker befindet sich unter
persönlicher Aufsicht Erlens und wird mit schweren «russischen» Schlössern

verschlossen." (Sandschejew, 1927/28:593) Der Ersatz, den der Schamane

offeriert, ist allerdings kein Mensch aus Fleisch und Blut, sondern

nur das Abbild eines Menschen. Bei den Burjaten darf der Schamane das

Ritual des Lebensaustausches nur dreimal im Jahr ausführen. Nach meiner
Ansicht gibt es zwei mögliche Gründe für diese Limitierung. Entweder

akzeptieren die Geister nur eine gewisse Anzahl von Tauschgeschäften,
oder aber die Kräfte des Schamanen lassen nicht mehr zu, denn es ist ein

Kampf mit dem Tod und dementsprechend gefährlich und kräfteraubend.
Die im folgenden beschriebene Lebensaustauschzeremonie, an der ich

selber teilgenommen habe, soll als Fallbeispiel dienen. Die betroffene
Familie stammte aus Ulan Ude in der Nähe des Baikalsees. Ein Weissager
schickte die Familie mit ihrem kranken Sohn über die sibirische Grenze,
um einen Schamanen in der Mongolei aufzusuchen; wenn der Schamane

den dreizehnjährigen Jungen nicht retten kann, wird er noch vor dem

zwanzigsten Altersjahr sterben. Er schickte sie zum Schamanen Luwsan-
dagoj, der das Ritual des Lebensaustausches durchführen soll. Luwsanda-

goj war über achzig Jahre alt und lebte mit seiner Frau und der Familie
seines Sohnes, der ebenfalls Schamane war, im weiten Steppengebiet der
Mongolei. Indem er die Gebetskette (erxi) befragte, bestimmte der Schamane

den richtigen Zeitpunkt für das Ritual. Die Lebensaustauschzeremonie

sollte am Abend, bei Einbruch der Dämmerung stattfinden. Die
Vorbereitungen dazu begannen jedoch am frühen Morgen des vorbe-



AUSTAUSCH EINES LEBENS 893

stimmten Tages. Der Schamane Luwsandagoj rührte aus Wasser und Mehl
einen Teig und gab ihn der Mutter des Jungen. Mit dem Teig musste sie

ihren Sohn am ganzen Körper berühren. Auf diese Weise wurde das Teigstück

mit der stofflichen Lebensessenz des Kindes gleichsam aufgeladen.
Luwsandagoj formte aus diesem Teig eine menschliche Figur. Das Gesicht
dieser Figur wurde rot gefärbt, denn wie der Schamane sagte: "nur tote
Menschen haben ein weisses Gesicht". So wurden Hände und Füsse ebenfalls

rot gefärbt. Die Figur erhielt eine prachtvolle Kleidung und wurde auf
ein Miniaturpferd gesetzt. Der Kern des Pferdes bildete Pferdedung,
worüber der Teig geformt wurde. Das schwarz bemalte Pferd trug einen

sorgfältig hergestellten kleinen Sattel und Zügel. Das Tier diente als

Transportmittel zum Totenreich. Je schöner das Pferd war, desto grösser war
die Chance, dass es vom Richter über die Toten empfangen wurde. Das
Pferd mit der Reiterfigur stellte der Schamane auf ein Holzbrett. Hinter die

Figur wurde ein Kleidungsstück des kranken Jungen gelegt, welches er auf
seiner Haut getragen haben musste. Diese Unterwäsche, die wohl noch den
Geruch des Kindes in sich trug, schien die Echtheit der Figur zu verstärken.

Vor der Figur, neben einer Teigkerze (zyl) lagen neun farbige,
glänzende Brokat-Stoffstreifen. Der wertvolle Stoff war als Geschenk der

Reiterfigur für den Richter gedacht. Ein Blatt mit fünfzehn Bleistiftstrichen
wurde hinzugefügt. Die Zahl Fünfzehn gab das Lebensalter an. Damit
wurde das Alter der Figur gegenüber dem des Jungen um zwei Jahre
erhöht und für den Richter attraktiver gemacht.

Damit waren die Vorbereitungen abgeschlossen und das Heilungsritual

konnte beginnen. Der Schamane und alle Beteiligten begaben sich

zum Zelt, das die Familie des kranken Jungen aufgestellt hatte. Im
nördlichen Teil des Zeltes stand ein Tisch, auf dem die Geschenke für den

Hilfsgeist des Schamanen ausgebreitet waren. Luwsandagoj war ein Schamane

der weissen Richtung und benutzte für dieses Ritual neben einer
rituellen Peitsche (bardag), die weissen Paraphernalia, die Glocke (xonx)
und den Stab mit Drachenkopf (bajag). Schamanen der schwarzen Richtung

benutzen dagegen während den Riten die Schamanentrommel (xese)
und zwei Pferdestöcke (sorbi). Die Burjaten machen eine Unterscheidung
zwischen weissen und schwarzen Schamanen. Die schwarzen Schamanen
sind mit den schwarzen, unheilvollen Geistern verbunden und haben grössere

und auch magische Kräfte. Die weissen Schamanen dagegen sind in
Kontakt mit weissen und wohltätigen Geistern und arbeiten hauptsächlich
als Heiler.



894 BEATRICE KÜMIN

Der Junge wurde auf eine Filzmatte gesetzt, mit Blick zu der
Zeltöffnung. Das Brett mit der Reiterfigur wurde im Innern, neben die
Zeltöffnung gestellt. Um den Hals der Figur wurde dreimal eine Schnur

gewickelt und mit dem Jungen verbunden, dem die Schnur auch dreimal

um den Hals gewickelt wurde. Der Schamane schüttelte die Glocke und

begann zu singen. Um den schon todgeweihten Jungen zurückzugewinnen,
musste er dem Richter ein besseres Angebot machen. Er lobte und pries
die Teigfigur, als ob sie wirklich lebendig wäre. Er versuchte dem Richter
den Mund wässrig zu machen mit dem prachtvollen Reiter und sagte:
"dieser 'Mensch' ist viel besser, als der, den du nehmen wolltest. Der
Andere (der Junge) ist alt, hässlich und blind. Nimm lieber diesen."

Der Schamane rief seine Hilfsgeister und Ahnen, denn nur Geister
können andere Geister erreichen und mit ihnen kommunizieren. In einer

anderen, transzendentalen Welt sind die Geister wie "die Landsleute der
Schamanen in einer fremden und unbekannten Stadt" (Sandschejew, 1927/

28:980). Aufgrund seines hohen Alters, nickte der Schamane immer wieder

mitten im Gesang ein und das Gebimmel der Glocke verstummte für
einige Zeit. Erst nach mehreren Stunden fiel er in Trance. Der Geist seiner
Mutter war herabgekommen und verkörperte sich in ihm. Der Geist, der
aus dem Schamanen sprach, war zuerst furchtbar beleidigt, weil man ihm
Wodka statt Milch zur Begrüssung brachte. Die Eltern, die nur russisch

sprachen, hatten seinen Wunsch nicht richtig verstanden. Der Helfer des

Schamanen konnte den Geist aber schliesslich beruhigen und erklärte ihm,
warum er gerufen worden war. Er solle, so sagte er dem Muttergeist, die
bösen Geister dazu bringen, das Kind freizugeben. Über die Schnur, die
den Weg zeigt, sollen sie zur vorbereiteten Figur gehen und diese als ihre
Beute nehmen. Der Geist erklärte sich bereit zu helfen und entschwand.
Die bösen Geister Hessen sich vom Muttergeist von diesem Tausch

überzeugen und nahmen die Figur ins Schattenreich mit. Nach der Erklärung
des Schamanen hätte die Kerze vor der Figur geflackert und geraucht,
wenn die bösen Geister mit dem Tausch nicht einverstanden gewesen
wären.

Luwsandagoj begann beim Jungen die Schnur aufzuwickeln und
zerschnitt etwa alle zwanzig Zentimeter die Schnur. So wurde den Geistern
die Rückkehr zum Kind verunmöglicht. Bei der Teigfigur angelangt, liess

er die gesammelten Schnüre auf das Brett fallen. Nun wurde der Knabe
zusammen mit der Filzmatte umgedreht, sodass er mit dem Rücken zum
Eingang sass. Auf das Zeichen des Schamanen ergriff der Vater das Brett



AUSTAUSCH EINES LEBENS 895

mit der Figur, drehte sich gegen die Sonnenrichtung und rannte aus dem
Zelt. Der Knabe hatte sich in dem Moment neugierig umgedreht. Der
Schamane schlug ihn mit der Peitsche leicht auf den Rücken und rief:
"Willst du auch mit dem Pferd gehen? Willst du etwa sterben?" Niemand
darf hinterhersehen, wenn die bösen Geister ins Schattenreich weggetragen
werden, sonst könnte dabei die eigene Seele mitgezogen werden. Der
Vater war neunundneunzig Schritte in östlicher Richtung gerannt, wo sich
das Schattenreich befindet. Dann setzte er das Brett ins Gras und warf die

Reiterfigur auf der linken, das ist die negative Seite, mit dem Sattel vom
Pferd, so dass sie mit dem Gesicht nach unten zu liegen kam. Anschliessend

wurden drei schwarze Steine zusammen mit einer Heilpflanze (ganga)
im Wasser gekocht. Mit diesem Wasser wurde dem Jungen die letzten

möglichen Überreste der bösen Geister abgewaschen. Die Seele wurde

vom Schamane zurückgerufen und dem Kind wiedergegeben.
In der schamanistischen Praxis nimmt das Tauschgeschäft zwischen

den Menschen und den Geistern einen wichtigen Stellenwert ein. Es soll
ein ausgewogenes Geben und Nehmen sei. Je grösser die Hilfe der Geister,
desto wertvoller sollte auch das Opfer sein. Ältere Quellen berichten, dass

die Schamanen bei diesem Seelenhandel, um den es eigentlich beim
Lebensaustauschritual geht, die Seele eines anderen Menschen entreissen
und die Seele des Kranken damit loskaufen. "Mit Einverständnis des Kranken

bestimmt der Schamane das Opfer. Während der Betreffende schläft,
nähert sich ihm der Schamane in Adlergestalt, entreisst ihm seine Seele,

steigt mit ihr ins Totenreich hinab und bringt sie vor Erlik [— Erleg
Nomun Xaan], der ihm dafür erlaubt die Seele des Kranken mitzunehmen.
Bald darauf stirbt das Opfer und der Kranke wird gesund." (Eliade, 1974:

211) Wenn sie keine Seele bekommen, fordern die Geister zumindest ein

grosses Tieropfer. Bei den meisten Ritualen wird als Gegenleistung von
den Schamanen ein Tier geopfert, das von den Geistern verspeist wird.
Beim hier beschriebenen Ritual werden die Geister jedoch getäuscht,
indem sie weder eine Seele noch ein Tieropfer bekommen. Statt des versprochenen

menschlichen Ersatzes, der erst noch qualitätsmässig besser sein

soll als das ursprüngliche Opfer, erhalten die bösen Geister eine menschliche

Abbildung aus Teig. Wie kommt es, dass die Geister sich nicht für
dieses Täuschung rächen? Ich würde sagen, dass die Geister die Teigfigur
nicht als ein minderwertiges Opfer betrachten. Figuren aus Teig sind eine

vom Lamaismus übernommene Neuerung im burjatischen Schamanismus

(Hamayon, 1990:722-723). Möglicherweise beginnen diese Abbildungen,



896 BEATRICE KÜMIN

die blutigen und teuren Tieropfer zu ersetzen. Das Beispiel zeigt deutlich,
dass der Schamanismus für Wandlungen offen und nicht dogmatisch starr
ist. Es zeigt auch, wie die Schamanen im Umgang mit den Geistern, bei
allem Respekt und auch Furcht, eine zweckorientierte und pragmatische
Haltung einnehmen.

LITERATUR

Eliade, Mircea, 1974: Schamanismus und archaische Ekstasetechnik. Frankfurt am

Main: Suhrkamp.

Hamayon, Roberte N., 1990: La chasse à l'âme. Esquisse d'une théorie du chamanisme

sibérien. Nanterre: Société d'ethnologie.

Sandschejew, Garma, 1927/28: "Weltanschauung und Schamanismus der Alaren-

Burjaten", in Anthropos XXII (576-613, 933-955) und XXIII (538-560, 967-986).


	"Austausch eines Lebens" : ein schamanistisches Heilungsritual

