
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 4

Artikel: Der flatterhafte Schmetterling und die fröhlichen Früchte : zwei
malaiische Gedichte von Muhammad Bakir aus dem Batavia des
ausgehenden 19. Jh.

Autor: Wieringa, Edwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER FLATTERHAFTE SCHMETTERLING UND DIE FRÖHLICHEN
FRÜCHTE: ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE VON MUHAMMAD

BAKIR AUS DEM BATAVIA DES AUSGEHENDEN 19. JH.

Edwin Wieringa, Münster

Einführung

In einer rezent publizierten Enzyklopädie der pazifischen Mythologie wird
die Gattung Syair als "Malay saga or legend in epic form" definiert
(Knappert 1995:260). Diese Umschreibung trifft jedoch nicht zu, da die

Syair zur traditionellen malaiischen Dichtung gehören. Ihre Form ist
einfach: Eine Strophe besteht aus vier Versen und das Reimschema ist a-a-
a-a. Die Anzahl der Strophen kann stark variieren - von einigen wenigen
bis zu mehreren hundert. Inhaltlich läßt sich diese Poesie "für alles"
verwenden, wie Hooykaas (1947:68) in seinem Lehrbuch bemerkt.

Hooykaas' (1947:70-78) grobe Unterteilung spiegelt die Verschiedenheit
der behandelten Themen wider: (1) Erzählungen über Prinz Panji; (2)
romantische Gedichte; (3) Allusionen auf Geschehnisse der (zeitgenössischen)

Geschichte; (4) historiographische Gedichte; (5) Übersetzungen und

Bearbeitungen aus anderen Sprachen und (6) didaktische und religiöse
Gedichte.

In einem Aufsatz hat Overbeck (1934) der dritten Gruppe, die eine

beschönigende Beschreibung der "chronique contemporaine et scandaleuse"

(Hooykaas 1947:73) gibt, seine Aufmerksamkeit geschenkt. Die
Protagonisten dieser Dichtung sind in der Regel Tiere und Blumen und
meistenteils handelt es sich um (unglückliche) Liebeserzählungen. Over-
beck meinte, daß diese Gedichte versteckte Andeutungen historischer
Ereignisse enthalten könnten. Mit Ausnahme der didaktischen Gedichte,

1 Eine erste Version dieses Aufsatzes wurde präsentiert anläßlich des Symposiums

zum Thema "Körper, Geschlecht und Identität. Ethnologische Ansätze zur

empirischen und theoretischen Konstruktionen des Sexus" vom 4.-6. April 1997,

Institut für Ethnologie und Afrika-Studien in Mainz. Ich danke der Von Humboldt-

Stiftung (Bonn) für ihre finanzielle Unterstützung, die es mir ermöglichte, diesen

Aufsatz zu verfassen.



856 EDWIN WIERINGA

wie das Syair unggas ("Gedicht über die Vögel"), oder der Fabeln, wie
das Syair pelanduk jenaka ("Gedicht über den schalkhaften Zwerghirsch"),
"the stories contained in the Malay Animal and Flower-Shaers are based

on real incidents" (Overbeck 1934:108). Z.B. hinter dem Syair ikan
terubuk ("Gedicht über den Terubuk Fisch") vermutete Overbeck eine

Staatsangelegenheit und hinter dem Syair burung nuri ("Gedicht über den

Papagei") eine Liebesaffäre in hohen Kreisen.
Damals stellte Overbeck nur Hypothesen auf, für die er keine Belege

hatte. Spätere Forschungen haben nachgewiesen, daß er vermutlich,
zumindest in einigen Fällen, recht hatte. Das Syair ikan terubuk könnte auf
einen Machtkampf in Siak um 1760 hindeuten (Maier & Koster 1986;
Maier 1993), während das Syair burung nuri, das von Sultan Mahmud
Badaruddin aus Palembang verfaßt wurde, von seinem Exil in Ternate
(1822-1852) handeln könnte (Koster 1996). Die Liebesaffäre des Syair
burung nuri wäre also ein Bild für Sultan Mahmud Badaruddins unerfüllte
Sehnsucht nach seiner Heimat. Das Syair raja tedung dengan raja katak
("Gedicht über den Schlangenkönig und den Froschkönig"), das Overbeck
(1934:114) nur aus der Beschreibung in Van Ronkels Katalog (1921:89)
kannte, könnte laut Massier (1988) auf die Beziehungen zwischen den

ursprünglichen Malaiien und den späteren buginesischen 'Eindringlingen'
in dem Riau-Lingga-Archipel anspielen.

In anderen Fällen ist es durchaus möglich, daß historische Ereignisse
im Hintergrund stehen, aber in Ermangelung geschichtlicher Tatsachen der
außertextuellen Wirklichkeit, läßt sich darüber keine konkrete Aussage
machen. Was die zwei im nachfolgenden behandelten Werke betrifft, so

könnte sich das eine Gedicht, das Syair buah-buahan ("Gedicht über die

Früchte"), auf ein chinesisches Ehepaar im Batavia des 19. Jahrhunderts
beziehen, aber aus anderen Quellen ist uns nichts darüber bekannt (Koster
1986). Das andere Gedicht, das Syair sang kupu-kupu dengan kembang
dan balang ("Gedicht über den Schmetterling, die Blumen und das

Wandelnde Blatt"), könnte ebenfalls auf wahren lokalen Begebenheiten
beruhen, die wir heute jedoch nicht mehr nachvollziehen können.

Poesie ist per definitionem auf unterschiedliche Weise interpretierbar.
Ein fruchtbarer Ausgangspunkt zur Interpretation der Syair über Tiere und
Blumen ist, sie als didaktische Texte zu betrachten. Overbeck (1934:111,
134) schreibt, daß diese Gedichte von ihren Lesern als Ars amandi
hochgeschätzt wurden. Zunächst möchte ich mich mit dem Syair sang
kupu-kupu dengan kembang dan balang befassen. Overbeck meint, daß "it



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 857

may be based on a local event well-known at that time among the

'fashionable' youths". Stilistisch sei es analog zu dem Syair buah-buahan,
"and very poor" (Overbeck 1934:145). Ich werde den tieferen Sinn des

Gedichtes zu erklären versuchen, indem ich es intertextuell im Vergleich
zu dem Syair buah-buahan als Beispiel einer frühmodernen Stadtliteratur
lese.

Der Dichter und seine Handschrift

Die Handschrift des Syair sang kupu-kupu dengan kembang dan balang ist,
soviel ich weiß, ein Unikum.2 Meine Besprechung dieses Gedichtes

gründet auf der Ausgabe in Antologi (1980:192-196). Die Handschrift
befindet sich in der Nationalbibliothek in Jakarta unter der Signatur Ml.
255. Der Text folgt auf den Seiten 150-161 nach dem Syair siti Dzawiyah
("Gedicht über Frau Dzawiyah"), das auch als Syair Haris Fadhillah
("Gedicht über Haris Fadhillah") bekannt ist (Van Ronkel 1909:341, 354;

Antologi 1980:191). Diese Fassung des Syair siti Dzawiyah wurde am 15.

September 1893 verfaßt; es geht auf eine Handschrift aus Pontianak aus

dem Jahre 1864 zurück (Van Ronkel 1909:341). Overbeck (1934:145)
bezeichnet die moderne Abschrift als eine "korrumpierte" Version des

Originaltextes aus Pontianak: Es sei im batavischen Stil mit vielen
europäischen Wörtern "modernisiert" worden.3 Sein negatives Urteil über
beide Texte dieser Handschrift hängt wahrscheinlich mit der Abneigung

Overbeck (1934:114) fragte sich, ob die Handschrift des Syair kupu-kupu in

Berlin vielleicht eine längere Version des Syair sang kupu-kupu dengan kembang

dan balang wäre, aber laut Snouck Hurgronjes Katalog enthält diese Handschrift

eine andere Erzählung (Snouck Hurgronje 1950:162-163). Proudfoot (1993:

316) beruft sich auf Overbeck (1934:145) hinsichtlich der Existenz einer

Lithographie des Syair sang kupu-kupu dengan kembang dan balang aus Singapur im

Jahre 1297 A.H., aber das ist ein Irrtum: in Overbeck (1934:145) wird eine

Lithographie des Syair siti Dzawiyah erwähnt.

Overbeck (1934:145) schreibt "corruption of the VaXembang-shaer", was ein

Druckfehler sein muß. Die 'Urfassung' eines Gedichtes ist in der traditionellen

malaiischen Literatur in der Regel schwer nachweisbar; das Syair siti Dzawiyah

war zumindest auch in Banjarmasin bekannt (den Hamer 1890:534).



858 EDWIN WIERINGA

seiner Generation gegen den batavischen Dialekt zusammen (vgl. Koster
1986:93).

Der Dichter gibt sich am Ende des Syair sang kupu-kupu dengan

kembang dan balang durch folgende Worte zu erkennen (Antologi 1980:

196):

Sampai di sini hamba berhenti Von hier an höre ich auf;

Karangan hamba yang hina pasti meine Komposition ist bestimmt misera¬

bel.

Muhammad Bakir nama disebuti Muhammad Bakir werde ich genannt,

Di Pecenongan langgar tinggi ich halte mich in Pecenongan langgar

tempat menanti tinggi auf.

Di sini hamba ada khabarkan Hier teile ich mit,

Banyak ceritera hamba tuliskan daß ich viele Erzählungen geschrieben

habe.

Hikayat syair hamba sewa(h)kan Ich leihe Erzählungen und Gedichte aus,

Di ruma(h) hamba bole datangkan man darf zu mir nach Hause kommen.

Schließlich folgen noch die "hochachtungsvollen Grüße des armseligen
Bettlers Gottes, Muhammad Bakir bin Syafian bin Usman al-Ghazali"
(salam takzim saya al fakir al-hakir illallah, Muhammad Bakir bin Syafian
bin Usman al-Ghazali).4

Über das Leben Muhammad Bakirs wissen wir einiges, vor allem
dank der Forschungen von Chambert-Loir (1984; 1987; 1991). Muhammad

Bakir war das aktivste Mitglied der Fadli-Familie, die in dem Stadtteil

Pecenongan in Batavia zwischen 1858 und 1909 ihre Leihbibliotheken
hatte. Er schrieb in den Jahren 1884-1898 viele Werke: 31 Handschriften
werden in Jakarta, zwei in Leiden und eine in St. Petersburg aufbewahrt.

Insgesamt sind etwa 7.000 Seiten erhalten geblieben (Chambert-Loir 1991:

90). Er heiratete um 1890; im Jahre 1893 schreibt er, daß er eine Frau und
zwei Kinder hatte. Im Jahre 1897 erwähnt er, daß er Kindern die
Koranrezitation lehrte.

Die Schreiberei brachte nicht viel ein. Im Jahre 1894 bat Muhammad
Bakir seine Leser, die ausgeliehenen Handschriften vorsichtig zu behan-

4 Sein Großvater wurde jedoch Usman al-Fadli oder Usman bin Fadli genannt

(Chambert-Loir 1991:88, 90).



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 859

dein: "Meine hochachtungsvolle Grüße an die, die diese Erzählung leihen.
Ich teile mit, daß die Leihgebühr zehn Cent pro Tag beträgt. Bitte haben

Sie Verständnis dafür, weil ich mir beim Schreiben große Mühe gebe und
das Lampenöl und das Papier mich viel Geld kosten, um meiner Kinder
und meiner Frau willen. Man könnte sagen, daß ich von Kindheit an

erwerbslos gewesen bin. Mein Essen und meine Kleider habe ich von
meinem Onkel bekommen. Deswegen appelliere ich an das Verständnis des

Entleihers, die Leihgebühr von zehn Cent pro Tag zu zahlen." (Chambert-
Loir 1991:92).

Im Jahre 1889 hatte er schon einen Teil seiner Bibliothek der Batavi-
schen Gesellschaft ("Bataviaasch Genootschap") verkauft und im Jahre
1899 verkaufte er eine zweite Partie. Danach ist nichts mehr über ihn
bekannt (Chambert-Loir 1991:92).

Das flatterhafte Leben des Schmetterlings

Die Erzählung des Syair sang kupu-kupu dengan kembang dan balang läßt
sich folgendermaßen zusammenfassen: Ein schöner Schmetterling flattert
hin und her und saugt unbeschwert den Nektar der Blumen auf. Er ist ein

treuloser Liebhaber: Sobald er den Nektar einer Blume entnommen hat,
sucht er wieder eine andere Blume. Die verlassenen verliebten Blumen
sterben vor Kummer. Eines Tages erblickt der Schmetterling dann die
hübsche balang daun ("Wandelndes Blatt"), in die er sich verliebt. Sie

aber weist ihn ab und der Schmetterling, der ihre verrufene Familie fürchtet,

verschmachtet vor Sehnsucht. Der Dichter schließt mit den Worten
(Strophe 82, Antologi 1980:196):

Sampai sini hamba berhenti Von hier an höre ich auf.

Akan pembaca biar mengerti Dem Leser wird die Bedeutung über¬

lassen.

Cari makna dengan arti Suche seinen Sinn mit Überlegung,

Supaya jadi obat di hati damit es Balsam für das Herz wird.

Es scheint nicht schwierig zu sein, in welche Richtung wir zu suchen

haben. Der Schmetterling stellt einen Playboy, einen Don Juan dar, von
dem gesagt wird (Strophe 16, Antologi 1980:193):



860 EDWIN WIERINGA

Menyari bunga yang amat harum Er entnimmt den Nektar der wohl¬

riechenden Blumen

Dengan tulalainya seperti jarum mit seiner Nadelzunge,

Selaku orang yang mengrumrum ebenso wie ein Mann (eine Frau) lieb¬

kost.

Habis madunya terbang menderum Ist der Nektar verbraucht, so fliegt er

summend weg.

Die verblümte Sprache bringt niemals direkt die gemeinte Materie zum
Ausdruck. Im Grunde aber ist die erotische Metaphorik international. Im
deutschen Sprachbereich kennen wir auch Ausdrücke, wie z.B. "von einer
Blume zur anderen flattern" allen Frauen nachlaufen), "an allen Blumen

naschen" es mit jeder Frau versuchen), "die Blume ausrupfen"
entjungfern) oder "die Blume begießen oder einpflanzen" koitieren)
(Borneman 1974, 1).

Es ist deutlich, daß die obenerwähnte Stelle ein Bild der Defloration
wiedergibt. Die Zunge des Schmetterlings ist "wie eine Nadel" (seperti

jarum), mit der, wie auch im Deutschen, der Penis gemeint ist (Borneman
1974, 1 s.v. Nadel; 1974, 2:1.73). Die Blumen als Symbol weiblicher
Schönheit und Lieblichkeit versinnbildlichen Mädchen: "In love-poetry
bunga is the maiden, the 'flower' that is sought by the 'bee' (kumbang) or
lover" (Wilkinson 1959:166). Dies kommt auch zum Ausdruck in
Sprichwörtern, wie z.B. "wo eine Blume blüht, dort gibt es viele Hummeln" (di

tempat bunga yang kembang, di sana kumbang yang banyak), d.h. wo ein
schönes Mädchen ist, sind auch viele Verehrer (Klinkert 1930:208).
Wahrscheinlich hat der Dichter statt einer Biene den Schmetterling wegen seines

flatterhaften Wesens als Hauptfigur gewählt. In dieser Hinsicht sei nebenbei

bemerkt, daß kupu-kupu malam ("Nachtfalter"), eine volkstümliche
Bezeichnung für eine Prostituierte ist.

Von dem Schmetterling wird gesagt, daß er menyari bunga, d.h. "den
Nektar der Blumen entnimmt". Buchstäblich entnimmt er also den Blumen
ihren Kern, ihre Essenz, ihr Wesen (sari). Laut Wilkinson (1959:166) wird
im Malaiischen Virginität als bunga tubuh, also "die Blume des Körpers"
umschrieben. Es ist für ein Mädchen, von dem bekannt wird, daß es vor
seiner Verlobung heimlichen Geschlechtsverkehr hatte, sehr schwierig, ja
so gut wie unmöglich, in eine geachtete Familie aufgenommen zu werden.
Ein Mädchen muß bis zur Heirat Jungfrau bleiben, sonst wäre es eine

schlechte, unmoralische Frau. In einigen modernen indonesischen populä-



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 861

ren Romanen, in denen Vergewaltigung das Hauptthema ist, ist es

kennzeichnend, daß "what is much worse than rape itself is that it might
become known that the victim has lost her virginity and that she is expecting

an illegitimate child" (Hellwig 1987:250). In einem Roman sagt ein

Mädchen, das seine Jungfräulichkeit verloren hat, über sich selbst: "Ich
bin vollkommen wertlos." (Hellwig 1987:249).

Vielleicht könnte sich Strophe 34 auf eine außereheliche Schwangerschaft

und anschließende Abtreibung beziehen. In der blumigen Mundart
Batavias wird gesagt (Antologi 1980:194):

Dasaran bunga tiada beruntung Die Blume hatte in der Tat Pech,

Nasibnya suda(h)lah buntung das Glück war ihr nicht hold.

Bunga gugur pohonnya kutung Die Blume fiel ab, der Baum wurde

umgehauen,

Yang punya kebun sigerà memo- der Gärtner fällte ihn sofort,

tong

Das Wort buntung, gleichbedeutend mit dem Reimwort kutung ('gefällt'),
hat verdächtig große Ähnlichkeit mit bunting, 'schwanger', während mit

gugur (und den anderen Ausdrücken, die mit 'abhacken' und 'umhauen'

zusammenhängen) eine Abortion gemeint sein könnte. In Vers 40 wird
weiterhin gesagt: Lacurlah bunga sore-pagi. Diese Zeile könnte man als

"die Blume war immer unglücklich" übersetzen, aber das Wort lacur
('mißglückt, mißlungen') hat auch die Bedeutung 'unanständig, unsittlich,
unmoralisch'; pelacur ist eine Prostituierte.

Die Gefahr ist allerdings groß, daß man auf diese Weise das Gedicht

überinterpretiert. Meiner Meinung nach hat ein Informant Overbecks es zu
weit getrieben, wenn er behauptet, daß balang daun eigentlich eine männliche

Figur darstelle. Er meinte, daß die Beschreibung auf einen Jungen
anwendbar sei, obschon das Geschlecht im Gedicht nicht angegeben ist
(Overbeck 1934:146). Haben wir es hier also mit einer homosexuellen

Anspielung zu tun? Kaum vorstellbar, weil "such a plot is unknown to

Malays", wie Overbeck (1934:146) treffend bemerkt hat. Weiterhin wird
m.E. die balang daun unzweideutig als eine Frau beschrieben: Sie hatte

"eine schlanke Taille, einen vollen Busen" (Vers 49a pinggangnya langsing

dadanya bidang) und "diese Person war gut proportioniert, klein und
charmant" (Vers 51b orangnya sedang kecil molek). Es wäre natürlich



862 EDWIN WIERINGA

möglich, daß es sich hier um einen band (Hermaphrodit, Homosexuellen)
handelt, aber dafür findet man keine Beweise im Gedicht selbst.

Overbeck (1934:145) übersetzt balang daun mit "Green Mantis",
während Koster (1934:73) sie "Praying Mantis" nennt. Wenn balang daun
eine sog. Gottesanbeterin (Mantis religiosa, im Malaiischen bekannt als

balang sembah, Stibbe 1919:575) wäre, könnte Kosters Charakterisierung
als "femme fatale" buchstäblich aufgefaßt werden, weil, wie bekannt, das

Weibchen nach dem Geschlechtsakt das Männchen auffrißt. Mit balang
daun ist aber das unschuldige Wandelnde Blatt gemeint (van der Tuuk
1877:250; Klinkert 1930:171; Wilkinson 1959:104).

Der Schmetterling hat Angst vor dessen Verwandten: balang kayu,
balang sangit und ungkit-ungkitan. Diese Tiere sind Ungeziefer. Der
balang kayu (Cyrtacanthacris nigricornis Burm. oder Acridium
melanocorne Serv.) ist ein 60 bis 70 Millimeter langes Insekt und hat eine

grünlich graue Farbe. Wie sein Name schon angibt (kayu bedeutet

"Holz"), vergreift er sich an Bäumen (Dammerman 1919:95-96). Der
balang sangit (Leptocorisa varicornis F. oder Leptocorisa acuta Thunb.)
ist etwa 15 bis 17 Millimeter lang, hat eine grüne oder gelbbraune Farbe
und ist berüchtigt, weil er von Zeit zu Zeit schwarmweise auf Reisfelder
niederfällt und in wenigen Tagen die Ernte zerstört. Seinen Namen
verdankt er seinem Gestank (sangit bedeutet 'brenzlig riechen') (Stibbe 1919:

601; Dammerman 1919:158-160). Das Wort ungkit-ungkitan steht nicht in
den Wörterbüchern und ich habe es nicht identifizieren können. Er gehört
jedoch zweifellos ebenfalls zum Ungeziefer, da er als "Räuberhauptmann",
"Höllentier" (Vers 75d), "furchterregend" und "entsetzlich" beschrieben
wird.

Gedichte der Sehnsucht

Die Moral des Gedichtes ist also, daß diejenigen, die den Geboten der
ehelichen Liebe zuwiderhandeln, unglücklich werden müssen. Das Werk hält
jungen Leuten das Schicksal der beiden Protagonisten als warnendes

Beispiel vor Augen. Für die Blume (d.h. das Mädchen) ist der (soziale)
Tod die notwendige Folge der unerlaubten Liebe. Für den Schmetterling
(d.h. der Junge), der untreu war, gilt: Böser Tat folgt böser Lohn. Am
Ende muß er gleichfalls Liebeskummer durchmachen.



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 863

Warum fliegt der Schmetterling dem Wandelnden Blatt nicht nach? Es

wird gesagt, daß er Angst vor seinen eigenen Eltern und auch vor den

Brüdern des Wandelnden Blattes hat (Strophe 66). Wenn er ihr nachlaufen

würde, würde man sagen, daß er unverschämt sei (Strophe 67). Der
Schmetterling denkt lange nach und ist voller Traurigkeit (Strophen 68-69;

Antologi 1980:195):

Sang kupu jadi rindu sendiri Der Schmetterling erlitt selbst Rindu,

Menahan rindu setiap hari jeden Tag ertrug er Rindu.

Mau menyusul takut dan ngeri Er wollte ihr folgen, aber hatte Angst

und schauderte,

Takut jadi jalan setori er fürchtete, daß er in Schwierigkeiten

gerate.

Kalau kan Balang ada bersaudara Das Blatt hatte Brüder,

Kelak gusar menjadi mara(h) die dann böse, sogar wütend werden

würden.

Niscaya jadi jalan sengsara Bestimmt würde es ihm Elend bringen,

Namapun kelak menjadi cidera und seinen Ruf beflecken.

Das Schlüsselwort hier ist Rindu. In Maier & Koster 1986:205-208; Koster
1986:78 und Koster 1996:25 werden Gedichte wie das Syair sang kupu-
kupu dengan kembang dan balang, Syair buah-buahan, Syair bunga

mawar, Syair kumbang dan melati usw. als Syair kerinduan bezeichnet.

Der gemeinsame Nenner dieser Gedichte ist Rindu, d.h. (starkes) Verlangen,

(Liebes-)Begehren, Begierde, Sehnsucht. Maier & Koster 1986,
Koster 1986 und Koster 1996 haben diese Gedichte als Parodien auf die

Liebesgeschichten von Prinz Panji aufgefaßt. Ich möchte an dieser Stelle
nicht näher auf diese Behauptung eingehen. Hier interessiert es mich

lediglich, zu wissen, warum in dem Syair sang kupu-kupu dengan kembang
dan balang die Liebesgefühle nicht erwidert werden, während ein anderes

Gedicht Muhammad Bakirs, das Syair buah-buahan, mit einer glücklichen
Ehe endet.

Das Syair buah-buahan wurde von Muhammad Bakir am 16. Jumadi-
lakir 1314 A.H./22. November 1896 A.D. in Pecenongan langgar, Batavia,

verfaßt (Antologi 1980:35). Es ist, soviel ich weiß, ebenfalls ein
Unikum und in einer Handschrift der Nationalbibliothek in Jakarta mit der

Signatur Ml. 254 erhalten geblieben. Das Gedicht setzt sich aus drei Teilen



864 EDWIN WIERINGA

zusammen: (1) Eine Liebesgeschichte verschiedener Früchte (Folio 1 Rek-

to - Folio 37 Rekto, Vers 3; Antologi 1980:37-65); (2) eine Geschichte
über ein treues chinesischen Liebespaar (Folio 37 Rekto, Vers 4 - Folio 45

Verso, Vers 6; Antologi 1980:65-71) und (3) eine Geschichte über zwei
Bienen (Folio 45 Verso, Vers 7 - Folio 61 Verso, Vers 7; Antologi 1980:

71-84). Das Ganze wird mit einem langen Kolophon (Folio 61 Verso, Vers
8 - Folio 64 Rekto, Vers 9; Antologi 1980:84-86) beendet.

Overbeck (1934:143) konnte nur schwer einen Zusammenhang
zwischen den drei Teilen entdecken und nahm an, daß "probably the writer
has simply made an artificial connection between the poems". Koster
(1986:85-86) meint aber, daß das Ganze eine "remarkable coherence"
aufweise. Im Gegensatz zu Koster (1986) würde ich allerdings den ersten
Teil als eine selbständige Einheit auffassen, der später, vielleicht wegen
einer lokalen Gegebenheit, mit einer Art Appendix versehen wurde. Auf
jeden Fall ist die letzte Zeile des ersten Teils mitten auf das Blatt
geschrieben, gefolgt von Muhammad Bakirs Unterschrift (Chambert-Loir
1991:99). Ich werde bei meiner Besprechung des Syair buah-buahan nur
vom ersten Teil, also der Liebesgeschichte der Früchte, ausgehen.

Leidenschaft vs. Ratio

Koster (1986) betont in seiner Analyse des ersten Teils des Syair buah-
buahan die Opposition hawa nafsu (die Leidenschaften, etwa "Fleisch" im
paulinischen Sinn) gegenüber akal (Verstand). Die Allegorie des Gedichtes
über die Früchte ist nach Kosters Meinung folgendermaßen (Koster 1986:

79):

"The fruits may then be seen to stand for the nubile boys and girls, who must

preserve their moral integrity and chastity if they hope to be an attractive

marriage partner. At first, when they give in to hawa nafsu this integrity and

chastity are threatened. The use of their akal finally saves them and they are

rewarded with the bliss of marriage. By listening to this tale about these all-too-
human fruits, with whom it could easily identify itself sympathetically the

(young?) public could derive useful examples and moral guidance (mengambil

ibarat) for similar situations in its own lovelife."



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 865

Wenn man die Opposition akal vs. hawa nafsu auf das Syair sang kupu-
kupu dengan kembang dan balang anwendet, ist dieses Gedicht als eine

Illustration der negativen Folgen der Leidenschaften, die nicht von dem
Verstand gezügelt wurden, zu betrachten. Die Blumen müssen sterben,
weil sie ihren Leidenschaften nicht gewachsen sind. Als der Schmetterling
die Schönheit des Wandelnden Blattes erblickt, ist er erstaunt: Es war, als
ob er "die Besinnung verlor" (bagaikan hilang pada pikiran), heißt es in
Strophe 53. Anders gesagt: seine Ratio ist seinen Leidenschaften unterlegen.

In der nächsten Strophe wird dies wiederholt (Antologi 1980:195):

Pada tatkala melihat sang balang Als er das Wandelnde Blatt sah,

Pikirannya itu menjadi hilang verlor er seine Besinnung.

Datang rindu tiada terbilang Es kam unbeschreibliche Rindu,

Menarik napas berulang-ulang er seufzte immer wieder.

Das Motiv der bezaubernden Schönheit einer Frau, die Männer in Liebe
und häufig auch in Ohnmacht fallen läßt, ist in der traditionellen malaiischen

Literatur sehr bekannt. Manchmal ist es ein Bild - ein Traumbild,
ein Porträt oder eine Schilderung mit Worten - das einen bezwingenden
Eindruck macht. In einem Hadith nennte der Prophet das Auge als die
Ursache des Bösen zwischen Mann und Frau (Prins 1960:86). Die Gefahr
des Auges wird auch im Malaiischen erkannt: "Wegen der Augen: blind;
wegen des Herzens: tot" (karena mata: buta; karena had: mati) oder "dem
Herzen folgen: tot; dem Gefühl folgen: zerstört; dem Auge folgen:
verachtet" (ikut fiati: mati; ikut rasa: binasa; ikut mata: leta), wie es in

Sprichwörtern heißt (Hooykaas 1952:229).
Obwohl der Schmetterling heftig verliebt ist, hat er den Kopf jedoch

nicht ganz verloren. Wohlüberlegt entscheidet er sich, der schönen Frau
keine weiteren Avancen zu machen, weil er seinen guten Ruf nicht aufs

Spiel zu setzen wagt. Schließlich befindet er sich in einer Pattsituation: die
Leidenschaft (hawa nafsu) verursacht starke Gefühle der Sehnsucht

(rindu), aber der Verstand (akal) läßt es nicht zu, daß er seiner Geliebten
nachstellt. Hier, wie so oft in der traditionellen malaiischen Literatur,
sehen wir, daß der Prüfstein für das Tun und Lassen nicht das innerliche
Gewissen, sondern die äußerliche Reputation ist. Die malaiische Kultur
könnte man als 'shame culture' bezeichnen (vgl. Wieringa 1997a:211;
Wieringa 1997b). Die Ehre muß nach außen gewahrt bleiben; wichtig ist,
was die Außenwelt sagen würde. Wer in sexualibus Sachen tut, die von



866 EDWIN WIERINGA

Gott/der Gemeinschaft verboten sind, verliert nicht ipso facto ihre oder
seine Ehre. Erst wenn den Fehltritt offenbar wird, gerät man in
Schwierigkeiten.5

Gleich und gleich gesellt sich gern

Obschon man die Frage, warum die Liebeserzählung des Syair sang kupu-
kupu dengan kembang dan balang keinen glücklichen Ausgang hat, anhand

der Opposition hawa nafsu - akal beantworten könnte, bevorzuge ich eine

andere Interpretation: M.E. wollte der Dichter deutlich machen, daß man
in Liebesbeziehungen nur mit seinesgleichen verkehren sollte. Der Schmetterling

und das Wandelnde Blatt passen nicht zueinander. Die jeweiligen
Familien würden einer Verbindung nicht zustimmen. Im Syair buah-
buahan finden wir dieselbe Moral, aber diesmal mit einem Happy End:

Nach den üblichen Abenteuern sind alle männlichen und weiblichen
Früchte miteinander verheiratet, Sorte zu Sorte. Sogar die'unzivilisierte'
cempedak (Artocarpus integer), die nicht zum Garten gehört, findet ihren

Partner, nämlich die Nangka im Wald (Artocarpus heterophyllusjß
Das Syair sang kupu-kupu dengan kembang dan balang und das Syair

buah-buahan bilden, sozusagen, die zwei Seiten derselben Münze. Anders

gesagt: das eine Gedicht stellt ein Negativbild, während das andere Gedicht
ein Positivbild desselben Gedankens darstellt. Wenn die Geliebten nicht

ebenbürtig, gleichwertig sind, darf es keine Ehe geben (Syair sang kupu-
kupu dengan kembang dan balang), anderenfalls steht der Ehe nichts im
Wege (Syair buah-buahan).

Ebenso wie die Opposition akal vs. hawa nafsu, könnte man das

Thema "gleich und gleich gesellt sich gern" islamisch deuten. Laut islamischem

Gesetz stellt eine Ungleichheit bezüglich Geburt oder Stand ein
Ehehindernis dar. Die Ebenbürtigkeit von Rang und Stand (arabisch:
kafä'ah) ist besonders wichtig für Frauen; in der Regel ist es allerdings für
einen Mann erlaubt, eine Frau, die im Rang unter ihm steht, zu heiraten

(Juynboll 1930:186-187; Sulaiman Rasjid 1990:362-364).

5 Für Parallelen zur mittelniederländischen Literatur, vgl. van Buuren 1988.

6 Diese beiden Früchte sind äußerlich nicht einfach unterscheidbar, s. Molesworth
Allen 1967:202.



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 867

Eine frühmoderne Stadtliteratur

Ich habe mich gefragt, ob die beiden Gedichte von Muhammad Bakir zum
traditionellen islamischen Diskurs gehören. Ist er als ein muslimischer
Erzähler zu betrachten? Seine Wryang-Erzählungen zeigen, daß er jedenfalls

kein orthodoxer Muslim gewesen sein kann.7 Daß er Kindern die
Koranrezitation lehrte, könnte notwendiger Nebenverdienst gewesen sein

für einen armen Mann, der sich täglich mit Lesen und Schreiben

beschäftigte.
Die Werke Muhammad Bakirs werden allgemein zur malaiischen

"Übergangsliteratur" gerechnet (vgl. Chambert-Loir 1991:87). Diese

Bezeichnung soll ausdrücken, daß diese Literatur sich zwischen der
'klassischen' (oder 'traditionellen') und der 'modernen' Literatur befindet.
Der Ausdruck "Übergangsliteratur" ist nicht glücklich gewählt: Er erweckt
den Anschein, daß diese Literatur weder Fisch noch Fleisch ist. Sie ist, so
scheint es, unvollkommen: Einerseits nicht mehr 'klassisch', anderseits
noch nicht 'modern'. Die Übergangsliteratur ist zeitlich nicht genau
abgegrenzt, aber die Hikayat Nakhoda Muda wird als ein frühes Beispiel
angesehen. Diese Erzählung ist die Biographie eines minangkabauischen
Pfefferhändlers in Südsumatra, die um das Jahr 1788 auf Bitten eines

Engländers verfaßt wurde (Drewes 1961). Die meisten Werke der
Übergangsliteratur stammen aus dem 19. Jahrhundert. Die Periode der
Übergangsliteratur endet in etwa in den zwanziger Jahren dieses
Jahrhunderts mit den Anfangen der modernen malaiischen Literatur.

Hinter der Bezeichnung "Übergangsliteratur" verbergen sich mehrere

Entwicklungsstränge, aus denen sich langsam und keineswegs gradlinig,
schließlich das Phänomen der modernen Literatur herauskristallisiert hat.
Eine Entwicklung in diesem Übergangsprozeß ist die Manifestation einer

neuen Literatur der Leihbibliotheken in den Großstädten wie Batavia,
Palembang und Banjarmasin im 19. Jahrhundert (vgl. Kratz 1977; Iskandar
1981; Chambert-Loir 1991:91). Diese Literatur möchte ich als eine
Stadtliteratur bezeichnen, d.h. eine Literatur, die primär auf die städtische

7 Vgl. Grüns (1991:33): "The urban Betawi generally take the orthodox view that

wayang (all sorts of theatrical performances) is in conflict with Islam."
Chambert-Loir (1991:96) erwähnt sieben Wayang-ErzüMungen von Muhammad Bakir.

Nikmah Sunardjo (1992) hat eine Wöytfng-Erzählung Muhammad Bakirs, die

Hikayat Maharaja Garebag Jagat, herausgegeben.



868 EDWIN WIERINGA

Situation zugeschnitten und für ein städtisches Publikum bestimmt war. Sie

war Bestandteil des Feierabends, wenn man für etwa zehn Cent pro Abend
einen Text leihen konnte, der Ausflucht und Trost bot. Syair, die beliebteste

Gattung im 19. Jahrhundert, "provided a bridge between non-print
and print-culture": "For inexperienced and newly literate readers a long

prose narrative may have been daunting, but a syair version whose rhyme,
rhythm and vocabulary could to some extent be anticipated (because of the

established syair conventions) may have presented a more attractive

option." (Matheson 1983:31)
Der relativ kurze Umfang der Syair aus der Übergangszeit stand

wahrscheinlich im Zusammenhang mit dem Bedürfnis nach schnellerer
Kommunikation in der Stadt. Meistens wird 'Realismus' als wesentliches

Merkmal der Übergangsliteratur genannt (s. z.B. Skinner 1978). Man
könnte auch 'Selbstbewußtsein' als Charakteristikum erwähnen. Die
Autoren traten aus der Anonymität und schrieben in ihrer lokalen Mundart
statt klassisches Malaiisch. Viele der Wertmaßstäbe, die für die Städter des

niederländischen Spätmittelalters galten, treffen auch für die malaiische
Stadtliteratur zu: nützlich, gewinnbringend, praktisch, fleißig, aktiv,
lernwillig, ambitioniert, abenteuerlich, unternehmungsfreudig, sparsam,
individualistisch, nüchtern, rational, beherrscht (Pleij 1988:330; Falkenburg
1991:244).

Man könnte also die vorhergehende Interpretation der beiden
Gedichte von Muhammad Bakir in den Rahmen einer Stadtliteratur stellen.
Die islamisch bedingte Opposition hawa nafsu vs. akal könnte man auch

als säkularen Gegensatz zwischen Emotion und Ratio betrachten. Das

Thema 'Sorte zu Sorte' gilt als kennzeichnend für die mittelniederländische
Stadtliteratur (Pleij 1988:135-145). Es ist interessant, daß dieses Thema

genauso wie bei Muhammad Bakir durch Erzählungen einer 'verkehrten
Welt', in der Tiere als Menschen auftreten, vermittelt wurde (Pleij 1988:

135).
Das Viertel Pecenongan, in dem Muhammad Bakir als Dichter aktiv

war, wurde von Kleinhändlern und Handwerkern, hauptsächlich chinesischer

Herkunft, bewohnt (Voskuil 1993:77). Für dieses Publikum spielte
Geld eine wichtige Rolle in den täglichen Belastungen. Ich will jetzt
eruieren, wie Muhammad Bakir über den Wert, die Position und die Macht
des Geldes diskutiert.



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 869

Arme Leute kennt niemand

Muhammad Bakir beendet den ersten Teil des Syair buah-buahan mit dem

Kommentar (Antologi 1980:65):

Demikian ibarat zaman sekarang Dies ist eine Parabel über die heutige

Zeit.

Peliharakan diri jangan sembarang- Benimm dich gut und sei nicht non-

barang chalant,

Biar ta(h)u pantang dan larang damit du weißt, was erlaubt ist und was

nicht,
Sebab zaman sekarang wang weil heutzutage das Geld knapp ist.

kurang

Was bedeutet die rätselhafte Zeile "weil heutzutage das Geld knapp ist"?
Kehren wir zurück zu dem Syair sang kupu-kupu dengan kembang dan

balang. Dort lesen wir in den Strophen 37-40 folgendes (Antologi 1980:

194):

Selamanya ada madunya dia Solange es Nektar gab für ihn,

Sang kupu-kupu menyari sampai saugte der Schmetterling bis zur

paya(h) Ermüdung.

Selamanya orang beroleh kaya Solange du reich bist,

Di mana juga orang tarok mulia wird man dich überall wertschätzen.

Kalau suda(h) tiada madunya Als es keinen Nektar mehr gab,

Kupu-kupu tiada hampir padanya kam der Schmetterling nicht mehr zu

ihr.

Selamanya kalau tiada hartanya Solange du kein Vermögen hast,

Seorang tiada (mem)perdulikannya kümmert sich kein Mensch um dich.

Maka demikian laku-pekerti So benimmt man sich eben;

Bunga kembang menjadi mati die Blume verkümmerte.

Maka pembaca baik ingati Daher, bedenke, Leser,

Harta habis tiada yang dekati wenn du keine Besitzungen mehr hast,

kommt niemand in deine Nähe.



870 EDWIN WIERINGA

Lacurlah bunga sore-pagi Die Blume war Tag und Nacht unglück¬

lich,

Sang kupu-kupu tinggal pergi der Schmetterling ging von ihr fort.

Badan dan harta mendapat rugi Der Körper und das Vermögen erlitten

Schaden,

Sekarang tiada indahkan lagi unberücksichtigt jetzt.

Oben haben wir gesehen, daß der Nektar der Blume die Virginität eines

Mädchens versinnbildlicht. Das Hymen ist sozusagen ihre 'Aussteuer', das

'Kapital', das sie mitbringen muß, um eine gute Ehe schließen zu können.
Der Dichter macht jedoch einen anderen Vergleich, dessen Moral man auf
deutsch zusammenfassen könnte mit den Sprichwörtern "Arme Leute kennt
niemand" oder "Reiche Leute sind überall daheim". Solange die Blume ihr
Kapital hat, kommt der Schmetterling zu ihr; als es nichts mehr gibt, ist er
nicht mehr an ihr interessiert und die Blume stirbt. So ist es auch unter den

Menschen: Solange man Geld hat, ist man geehrt, sonst ist man sozial tot.
Die starke Beschäftigung mit Geld ist vielleicht kennzeichnend für

einen Mann, der wegen des Geldes schrieb. Abgesehen von persönlichen
Bekümmernissen des Dichters, war das Geld zu einem neuen Thema in der
Stadtliteratur des 19. Jahrhunderts geworden, das in der älteren Literatur
keine Rolle spielte. In den dreißiger Jahren schrieb ein gewisser Herr Simi
das Syair dagang berjual beli ("Gedicht über den Handel") und das Syair
potong gaji ("Gedicht über die Lohnsenkung"), in denen der Autor sich
sehr kritisch und negativ über den zeitgenössischen Kapitalismus in Singapur

äußert (Muhammad Haji Salleh 1991). Eine 'Umkehrung aller Werte'
habe stattgefunden, so meinte er (Muhammad Haji Salleh 1991:158):

Sekarang saudagar memerintah Jetzt regieren die Kaufmänner über das

negeri Land,

Tandanya dunia sudahlah akhiri ein Omen des Weltuntergangs.

Im anonymen Syair Gulden ("Gedicht über den Gulden"), das Gramberg,
ein Mitglied der Batavischen Gesellschaft wahrscheinlich zwischen 1864
und 1866 in Palembang kaufte, wird aber der Wert des Geldes nach
Juynboll (1899:39) positiv besungen.

Weiterhin gibt es einige neue Gedichte, in denen Kaufmänner als

Protagonisten auftreten. Overbeck (1934:111-113) unterscheidet in den
Gedichten über Tiere und Blumen eine Sektion, die er als "The Amours of



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 871

the Travelling Merchant" bezeichnet hat. Liebesaffären werden dort in
einer Handelssprache besprochen. So wird im Syair kembang air mawar
("Gedicht über die Rose") eine Liaison mit dem Begriff berjual-beli,
"Handel treiben", ausgedrückt (Antologi 1980:95). Ferner wird in zwei
Versionen des Syair sinyor Kosta ("Gedicht über Senhor Kosta") die

Kaufmanssprache doppeldeutig benutzt: Senhor Kosta möchte ein Kissen
kaufen (mau membeli bantal), mit dem er eine Partnerin meint (mau

jodojß Wenn seine Angebetete schließlich einem Verhältnis zustimmt,
heißt es, daß "ein Geschäft abgeschlossen wurde" (putus janji; janji sudah

teguh) (Dumas 1985:93-94).
Zusammenfassend könnte man sagen, daß die zwei Gedichte von

Muhammad Bakir mit der europäischen mittelalterlichen 'Hausväterliteratur'

zu vergleichen sind (vgl. Pleij 1988:337ff; Pleij 1991:40). Einerseits

lehren sie wie man sich in Liebesaffären benehmen muß: Der
Verstand soll die Leidenschaften zügeln, vorehelicher Sexualverkehr ist
verboten und man soll einen ebenbürtigen Partner auswählen. Die Metapher

der Blume und des Schmetterlings impliziert eine passive Rolle für
die Frau und eine aktive für den Mann. Andererseits soll die Vernunft
nicht nur über die Liebe regieren, sondern auch über Geldangelegenheiten.
Armut und Elend sind Schreckgespenste, die den Selbstrespekt bedrohen.
Diese pragmatische Moral muß ein Publikum von Händlern und
Handwerkern, die sich täglich behaupten mußten, angesprochen haben. Die

Betonung der Keuschheit und des Kapitals sind zwar moderne Phänomene

in der malaiischen Literatur, aber im Grunde sind sie als Ausprägungen
einer traditionellen Wertvorstellung zu betrachten: Man sollte sich stets um
einen guten Ruf bemühen.

Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen

Die traditionelle malaiische Dichtung ist oft mit der europäischen
mittelalterlichen Literatur verglichen worden. Bei dieser Feststellung ist es

meistens geblieben; die Ergebnisse der europäischen Mediävistik sind nur

8 Diese zwei Versionen sind (Universitätsbibliothek Leiden) Kl. 150 und Kl. 170 (in

Dumas 1985 A und B genannt), die laut Dumas (1985:11) resp. aus ca. 1865 und

1845 stammen. Die beide Handschriften wurden herausgegeben (ebenfalls A und B

genannt) in Nor 1986.



872 EDWIN WIERINGA

sparsam, wenn überhaupt, für die Analyse der traditionellen malaiischen

Literatur berücksichtigt worden (vgl. Gerritsen 1986; Teeuw 1994).
Hinsichtlich des Konzeptes der sogenannten Stadtliteratur als eines wichtigen
Bestandteils innerhalb des Übergangsprozesses von der traditionellen zu
der modernen malaiischen Literatur wurde ich inspiriert von Pleijs
Forschungsarbeiten bezüglich der mittelniederländischen Literatur.9

Im obenstehenden habe ich versucht, nachzuweisen, daß man die beiden

Gedichte von Muhammad Bakir aus dem Batavia des ausgehenden 19.

Jahrhunderts als Beispiele einer frühmodernen Stadtliteratur lesen könnte.

Unnötig zu sagen, daß dieser Ansatz nur vorläufigen Charakter hat. Es

war lediglich meine Absicht, mit dem Konzept der Stadtliteratur, das ich
hier ganz allgemein und skizzenhaft als eine Hypothese präsentiert habe,
einen Impuls zur Diskussion über die malaiische Übergangsliteratur zu

geben. Weitere Forschungen sind erforderlich um eine Übersicht über das

bunte Neben- und Durcheinander von literarischen Formen und

Lesegewohnheiten im 19. Jahrhundert geben zu können.
Die Situation der Literatur und der Formen des Lesens im 19.

Jahrhundert wird von einer 'Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen' geprägt.
Neben klassischen Werken werden Texte der Übergangsliteratur noch
immer handschriftlich überliefert, aber zugleich treten neue, europäisch
beeinflußte Literaturformen wie (Auto)biographien, Reisebeschreibungen
und Romane in gedruckter Form auf. Allmählich findet Lesen nicht mehr
im geselligen Kreise statt, wo man Texte laut vorliest, sondern vollzieht
sich in der Einsamkeit der individuellen Lektüre. Die Leihbibliothek von
Muhammad Bakir illustriert die 'Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen':
Neben einer eigenen neuen Literatur, hatte er altbewährte (religiöse) Texte
wie die Hikayat Muhammad al-Samman und die Hikayat Syaikh Abdulkadir
Jailani auf Vorrat lieferbar (Chambert-Loir 1991:92). Diese zwei Werke
sind Hagiographien über die islamischen Heiligen Muhammad b. 'Abd al-
Karîm al-Sammân und 'Abd al-Qâdir al-Jîlânî, die im 19. Jahrhundert vor
allem in Batavia populär waren (Drewes & Poerbatjaraka 1938; Drewes
1992).

In den älteren Katalogen und Literaturübersichten muß man immer
wieder lesen, daß die Dichtung der Übergangsliteratur 'wertlos' und
'unbedeutend' sei. Overbeck (1934:145), der an sich von der ('klassi-

9 Siehe z.B. Pleij 1988; 1991; 1997, in denen auch weiterführende Literatur ange¬

geben wird.



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 873

sehen') malaiischen Literatur entzückt war, schrieb über die Syair von
Muhammad Bakir: "That there ever was a market for his staff [lese: stuff],
does not say much for the literary taste of his public." Vielleicht habe ich
mit dieser Abhandlung verdeutlichen können, daß das Studium der
(handschriftlich überlieferten) malaiischen Literatur ihren eigenen Reiz hat,
nicht nur historisch/philologisch, sondern auch literaturwissenschaftlich.
Die malaiische Dichtung wird nicht erst dann interessant, wenn sie als

Wiederspiegelung der 'großen' indischen und islamischen Kulturströmungen

betrachtet wird, wie eine ältere Generation von Malaiologen meinte.10

LITERATUR

Antologi 1980: Antologi, Antologi syair simbolik dalam sästra Indonesia lama, Jakarta,

1980.

Borneman 1974: Ernest Borneman, Sex im Volksmund. Der obszöne Wortschatz der

Deutschen, Hamburg 1974 (2 Teile).

Buuren 1988: A.M.J. van Buuren, "Eer en schände in enkele laat-Middelnederlandse

literaire teksten", in Gert Hekma & Herman Roodenburg (Hrsg.), Soete minne en

heische boosheit. Seksuele voorsrellingen in Nederland 1300-1850, Nijmegen, 1988, S.

23-41.

Chambert-Loir 1984: Henri Chambert-Loir, "Muhammad Bakir: A Batavian scribe

and author in the nineteenth century", Review of Indonesian and Malaysian Affairs 18

(1984), S. 44-72.

Chambert-Loir 1987: —, "Hikayat Nakhoda Asyik: Jalan lain ke roman", in Sapardi
Djoko Damono (Hrsg.), H.B. Jassin 70 tahun. Kumpulan karangan, Jakarta, 1897, S.

135-147.

10 Vgl. z.B. die Kataloge von Juynboll 1899 und van Ronkel 1909; 1921 und die

Literaturgeschichten von Hooykaas 1949, Winstedt 1961 und Liaw Yock Fang
1982. Mein Schlußsatz zielt auf Roolvink (1975:16) ab, der schrieb: "De Maleise

Letterkunde op zieh zelf is misschien niet een bijzonder opwindend vak, maar zij

wordt boeiend tegen de achtergrond van de grote civilisaties van Zuid-oost Azië in

het verleden, met name die van het oude India en de Islam."



874 EDWIN WIERINGA

Chambert-Loir 1991: —, "Malay literature in the 19th century: The Fadli connection",

in J.J. Ras & S.O. Robson (Hrsg.), Variation, Transformation and Meaning.

Studies on Indonesian Literatures in honour ofA. Teeuw, Leiden, 1991, S. 87-114.

Dammerman 1919: K.W. Dammerman, Landbouwdierkunde van Oost-Indië. De

schadelijke en nuttige dieren voor land-, tuin- en boschbouw in Oost-Indië, Amsterdam,

1919.

Drewes 1961: G.W.J. Drewes, De biografie van een Minangkabausen peperhandelaar

inde Lampongs, 's-Gravenhage, 1961.

Drewes 1992: —, "A note on Muhammad al-Sammân, his writings, and 19th century

Sammâniyya practices, chiefly in Batavia, according to written data", Archipel 43

(1992), S. 73-87.

Drewes & Poerbatjaraka 1938: G.W.J. Drewes & R. Ng. Poerbatjaraka, De

mirakelen van Abdoel Kadir Djaelani, Bandoeng, 1938.

Dumas 1985: R.M. Dumas, "Een intertextuele, literaire en contrastieve analyse van de

Syair Sinyor Kosta", Leiden, 1985 (unpublizierte Diplomarbeit, Universität Leiden).

Falkenburg 1991: R.L. Falkenburg, "Het huishouden van de ziel: Burgerlijk decor in

het Mérode-altaarstuk", in Herman Pleij u.a. (Hrsg.), Op belofie van profijt, Amsterdam,

1991, S. 244-261.

Gerritsen 1986: W.P. Gerritsen, "Hikayat Iskandar Dzu'l-Karnain, as seen by a

Western medievalist", in Taufik Abdullah (Hrsg.), Papers ofthe Fourth Indonesian-

Dutch History Conference, Yogyakarta 24-29 July 1983. Volume Two: Literature and

History, Yogyakarta, 1986, S. 3-25.

Grijns 1991: CD. Grijns, Jakarta Malay. A Multidimensional Approach to Spatial

Variation, Leiden, 1991.

Hamer 1890: C. den Hamer, "De Sair Madi Kentjana", Tijdschrift voor Indische

Tool-, Land- en Volkenkunde 33 (1890), S. 531-564.

Hellwig 1987: Tineke Hellwig, "Rape in two Indonesian pop novels: An analysis of
the female image", in Elsbeth Locher-Scholten & Anke Niehof, Indonesian women

in focus. Past and present notions, Dordrecht-Providence 1987, S. 240-254.

Hooykaas 1947: C. Hooykaas, Over Maleise literatuur, Leiden, 1947.

Hooykaas 1952: —, Penjedar sosterà, Groningen-Djakarta, 1952.



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 875

Iskandar 1981: Teuku Iskandar, "Some manuscripts formerly belonging to Jakarta

lending libraries", in Nigel Phillips & Khaidir Anwar (Hrsg.), Papers on Indonesian

Languages and Literatures, London-Paris, 1981, S. 145-152.

Juynboll 1899: H.H. Juynboll, Catalogus van de Maleische en Sundaneesche

handschriften der Leidsche Universiteits-Bibliotheek, Leiden, 1899.

Juynboll 1930: Th.W. Juynboll, Handleiding tot de kennis van de Mohammedaansche

wet volgens de leer der Sjâfi'itische school, Leiden, 1930.

Klinkert 1930: H.C. Klinkert, Nieuw Maleisch-Nederlandsch woordenboek met

Arabisch karakter naar de beste en laatste bronnen bewerkt, Leiden, 1930 (4.

Auflage).

Knappert 1995: Jan Knappert, Pacific Mythology. An Encyclopedia of Myth and

Legend, London, 1995.

Koster 1986: G.L. Koster, "The soothing works of the seducer and their dubious

fruits: interpreting the Syair Buah-Buahan", in C.M.S. Hellwig & S.O. Robson

(Hrsg.), A Man of Indonesian Letters. Essays in Honour of Professor A. Teeuw,

Dordrecht-Cinnaminson, 1986, S. 73-99.

Koster 1996: —, "Stranded in a foreign land: Sultan Mahmud Badaruddinis Syair

Nuri", Indonesia Circle 68 (1996), pp. 22-34.

Kratz 1977: E.U. Kratz, "Running a lending library in Palembang in 1886 A.D.",
Indonesia Circle 14 (1977), S. 3-12.

Liaw Yock Fang 1982: Liaw Yock Fang, Sejarah kesusastraan Melayu klassik,

Singapura, 1982.

Maier 1993: Henk Maier, "Tn treurnis zat Prins Elft terneer'. Dierenverhalen in de

Maleise wereld", in W.L. Idema, Mineke Schipper & P.H. Schrijvers (Hrsg.), Mijn
naam is haas. Dierenverhalen in verschillende culturen, Baarn, 1993, S. 212-221.

Maier & Koster 1986: H.M.J. Maier & G.L. Koster, "A fishy story: Excercises in

reading the Syair Ikan Terubuk", in CD. Grijns & S.O. Robson (Hrsg.), Cultural

Contact and Textual Interpretation. Papers from the Fourth European Colloquium on

Malay and Indonesian Studies, held in Leiden in 1983, Dordrecht-Cinnaminson, 1986,

S. 204-218.



876 EDWIN WIERINGA

Massier 1988: A.W.H. Massier, "Onder slangen en kikkers. Een uitgave en inter-

pretatie van handschrift 161 van de verzameling-Klinkert", Leiden, 1988 (unpublizierte

Diplomarbeit, Universität Leiden).

Matheson 1983: Virginia Matheson, "Questions arising from a nineteenth century
Riau syair", Review of Indonesian and Malaysian Affairs 17 (1983), S. 1-61.

Molesworth Allen 1967: Betty Molesworth Allen, Malayan fruits. An introduction

to the cultivated species (with Thai & Tamil names), Singapore, 1967.

Muhammad Haji Salleh 1991: Muhammad Haji Salleh, "Dua orang pengarang, tiga

suara gelap dan suatu sub-genre", Archipel 42 (1991), S. 155-176.

NiKMAH Sunardjo 1992: Nikmah Sunardjo, Hikayat Maharaja Garebag Jagat.

Suntingan naskah disertai tinjauan tema dan amanat cerila serta fungsi panakawan di

dalamnya, Jakarta, 1992.

Nor 1986: Mohd. Yusof Md. Nor, Syair Sinyor Kosta, satu kajian teks, Kuala

Lumpur, 1986.

Overbeck 1934: H.O. Overbeck, "Malay animal and flower shaers", Journal ofthe
Malayan Branch ofthe Royal Asiatic Society 12 (1934), S. 108-148.

Pleij 1988: Herman Pleij, De sneeuwpoppen van 1511. Stadscultuur in de late mid-

deleeuwen, Amsterdam, 1988.

Pleu 1991: —, Op belofte van profijt. Stadsliteratuur en burgermoraal in de Neder-

landse letterkunde van de middeleeuwen. Amsterdam, 1991.

Pleij 1997: —, Dromen van Cocagne. Middeleeuwse fantasieën over het volmaakte

leven, Amsterdam, 1997.

Prins 1960: J. Prins, Adat en islamietische plichtenleer in Indonesien, Bandung, 1960

(4. Auflage).

Proudfoot 1993: I. Proudfoot, Early Malay Printed Books. A Provisional Accoum of
Materials Published in the Singapore-Malaysia Area up to 1920, Noting Holdings in

Major Public Collections, o.O., 1993.

Ronkel 1909: Ph.S. van Ronkel, Catalogus der Maleische handschriften in het

Museum van het Bataviaasch Genootschap van Künsten en Wetenschappen, Batavia,
1909.



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 877

Ronkel 1921: —, Supplement-catalogus der Maleische en Minangkabausche

handschriften in de Leidsche Universiteits-Bibliotheek, Leiden, 1921.

Roolvink 1975: R. Roolvink, BahasaJawi. De taal van Sumatra, Leiden, 1975.

SKINNER 1978: C. Skinner, "Transitional Malay literature: Part 1 Ahmad Rijaluddin
and Munshi Abdullah", Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde 134 (1978), S.

466-487.

Snouck Hurgronje 1950: C. Snouck Hurgronje, Katalog der malaiischen

Handschriften der Königlichen Bibliothek in Berlin, Leiden, 1950.

Stibbe 1919: D.G. Stibbe (Hrsg.), Encyclopœdie van Nederlandsch-Indië. Derde deel,

's-Gravenhage-Leiden, 1919.

Sulaiman Rasjid 1990: Haji Sulaiman Rasjid, Fiqh Islam, Bandung, 1990 (23.

Auflage).

Teeuw 1994: A. Teeuw, "Puitika Eropa abad pertengahan dan sästra Indonesia", in A.

Teeuw (Hrsg.), Indonesia antarä kelisanan dan keberaksaraan, Jakarta, 1994, S. 74-

102.

Tuuk 1877: H.N. van der Tuuk, Maleisch-Nederlandsch woordenboek op last van het

gouvernement samengesteld door wijlen H. von de Wall, en, met weglating van al het

overtollige, uitgegeven. Deel 1, Batavia, 1877.

Voskuil 1993: R.P.G.A. Voskuil, Batavia, beeld van een stad, Purmerend, 1993.

Wieringa 1997a: —, "Frauenemanzipation oder literarische Konvention? Zum Thema

'Die Frau, die auszog, ihren Mann zu erlösen' im malaiischen Syair Saudagar Bodoh

(±1861) von der Dichterin Raja Kalzum", Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen

Gesellschaft 147 (1997), S. 195-211.

Wieringa 1997b: Edwin Wieringa, "The quest for a name in the Hikayat Raja Nadir

Syah: A Malay theme in a suposedly historical story about the Persian king Nadir Shah

Afshâr (r. 1736-1747)", erscheint im nächsten Heft der Zeitschrift Tenggara, Journal

of Southeast Asian literature 38 (1997).

Wilkinson 1959: R.J. Wilkinson, A Malay-English Dictionary (romanised), London,

1959.

Winstedt 1961: R.O. Winstedt, "A history of classical Malay literature", Journal of
the Malayan Branch ofthe Royal Asiatic Society 31 (1961), part 3.




	Der flatterhafte Schmetterling und die fröhlichen Früchte : zwei malaiische Gedichte von Muhammad Bakir aus dem Batavia des ausgehenden 19. Jh.

