Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 4

Artikel: Der flatterhafte Schmetterling und die frohlichen Friichte : zwei

malaiische Gedichte von Muhammad Bakir aus dem Batavia des
ausgehenden 19. Jh.

Autor: Wieringa, Edwin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147346

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER FLATTERHAFTE SCHMETTERLING UND DIE FROHLICHEN
FRUCHTE: ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE VON MUHAMMAD
BAKIR AUS DEM BATAVIA DES AUSGEHENDEN 19. JH.

Edwin Wieringa, Miinster

Einfiihrung!

In einer rezent publizierten Enzyklopiddie der pazifischen Mythologie wird
die Gattung Syair als “Malay saga or legend in epic form” definiert
(Knappert 1995:260). Diese Umschreibung trifft jedoch nicht zu, da die
Syair zur traditionellen malaiischen Dichtung gehoren. Ihre Form ist
einfach: Eine Strophe besteht aus vier Versen und das Reimschema ist a-a-
a-a. Die Anzahl der Strophen kann stark variieren - von einigen wenigen
bis zu mehreren hundert. Inhaltlich 148t sich diese Poesie “fiir alles”
verwenden, wie Hooykaas (1947:68) in seinem Lehrbuch bemerkt.
Hooykaas’ (1947:70-78) grobe Unterteilung spiegelt die Verschiedenheit
der behandelten Themen wider: (1) Erzdhlungen iiber Prinz Panji; (2)
romantische Gedichte; (3) Allusionen auf Geschehnisse der (zeitgendssi-
schen) Geschichte; (4) historiographische Gedichte; (5) Ubersetzungen und
Bearbeitungen aus anderen Sprachen und (6) didaktische und religiose
Gedichte.

In einem Aufsatz hat Overbeck (1934) der dritten Gruppe, die eine
beschonigende Beschreibung der “chronique contemporaine et scanda-
leuse” (Hooykaas 1947:73) gibt, seine Aufmerksamkeit geschenkt. Die
Protagonisten dieser Dichtung sind in der Regel Tiere und Blumen und
meistenteils handelt es sich um (ungliickliche) Liebeserzdhlungen. Over-
beck meinte, daB diese Gedichte versteckte Andeutungen historischer
Ereignisse enthalten konnten. Mit Ausnahme der didaktischen Gedichte,

1  Eine erste Version dieses Aufsatzes wurde prisentiert anldBlich des Symposiums
zum Thema “Korper, Geschlecht und Identitit. Ethnologische Ansitze zur
empirischen und theoretischen Konstruktionen des Sexus” vom 4.-6. April 1997,
Institut fiir Ethnologie und Afrika-Studien in Mainz. Ich danke der Von Humboldt-
Stiftung (Bonn) fiir ihre finanzielle Unterstiitzung, die es mir ermdglichte, diesen
Aufsatz zu verfassen.



856 EDWIN WIERINGA

wie das Syair unggas (“Gedicht iiber die Vogel”), oder der Fabeln, wie
das Syair pelanduk jenaka (“Gedicht tiber den schalkhaften Zwerghirsch”),
“the stories contained in the Malay Animal and Flower-Shaers are based
on real incidents” (Overbeck 1934:108). Z.B. hinter dem Syair ikan
terubuk (“Gedicht tber den Terubuk Fisch”) vermutete Overbeck eine
Staatsangelegenheit und hinter dem Syair burung nuri (“Gedicht iber den
Papagei”) eine Liebesaffire in hohen Kreisen.

Damals stellte Overbeck nur Hypothesen auf, fiir die er keine Belege
hatte. Spatere Forschungen haben nachgewiesen, daB er vermutlich, zu-
mindest in einigen Fillen, recht hatte. Das Syair ikan terubuk konnte auf
einen Machtkampf in Siak um 1760 hindeuten (Maier & Koster 1986;
Maier 1993), wihrend das Syair burung nuri, das von Sultan Mahmud
Badaruddin aus Palembang verfait wurde, von seinem Exil in Ternate
(1822-1852) handeln konnte (Koster 1996). Die Liebesaffire des Syair
burung nuri wire also ein Bild fiir Sultan Mahmud Badaruddins unerfiillte
Sehnsucht nach seiner Heimat. Das Syair raja tedung dengan raja katak
(“Gedicht tber den Schlangenkonig und den Froschkonig”), das Overbeck
(1934:114) nur aus der Beschreibung in Van Ronkels Katalog (1921:89)
kannte, konnte laut Massier (1988) auf die Beziehungen zwischen den
urspriinglichen Malaiien und den spiteren buginesischen ‘Eindringlingen’
in dem Riau-Lingga-Archipel anspielen.

In anderen Fillen ist es durchaus moglich, daB historische Ereignisse
im Hintergrund stehen, aber in Ermangelung geschichtlicher Tatsachen der
auBertextuellen Wirklichkeit, 148t sich dariiber keine konkrete Aussage
machen. Was die zwei im nachfolgenden behandelten Werke betrifft, so
konnte sich das eine Gedicht, das Syair buah-buahan (“Gedicht iber die
Friichte”), auf ein chinesisches Ehepaar im Batavia des 19. Jahrhunderts
beziehen, aber aus anderen Quellen ist uns nichts dariiber bekannt (Koster
1986). Das andere Gedicht, das Syair sang kupu-kupu dengan kembang
dan balang (“Gedicht iber den Schmetterling, die Blumen und das
Wandelnde Blatt”), konnte ebenfalls auf wahren lokalen Begebenheiten
beruhen, die wir heute jedoch nicht mehr nachvollziehen kénnen.

Poesie ist per definitionem auf unterschiedliche Weise interpretierbar.
Ein fruchtbarer Ausgangspunkt zur Interpretation der Syair iiber Tiere und
Blumen ist, sie als didaktische Texte zu betrachten. Overbeck (1934:111,
134) schreibt, daB diese Gedichte von ihren Lesern als Ars amandi
hochgeschitzt wurden. Zuniachst méchte ich mich mit dem Syair sang
kupu-kupu dengan kembang dan balang befassen. Overbeck meint, daB “it



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 857

may be based on a local event well-known at that time among the
‘fashionable’ youths”. Stilistisch sei es analog zu dem Syair buah-buahan,
“and very poor” (Overbeck 1934:145). Ich werde den tieferen Sinn des
Gedichtes zu erkldren versuchen, indem ich es intertextuell im Vergleich
zu dem Syair buah-buahan als Beispiel einer friihmodernen Stadtliteratur
lese.

Der Dichter und seine Handschrift

Die Handschrift des Syair sang kupu-kupu dengan kembang dan balang ist,
soviel ich weiB, ein Unikum.2 Meine Besprechung dieses Gedichtes
grindet auf der Ausgabe in Antologi (1980:192-196). Die Handschrift
befindet sich in der Nationalbibliothek in Jakarta unter der Signatur MI.
255. Der Text folgt auf den Seiten 150-161 nach dem Syair siti Dzawiyah
(“Gedicht tber Frau Dzawiyah”), das auch als Syair Haris Fadhillah
(“Gedicht liber Haris Fadhillah”) bekannt ist (Van Ronkel 1909:341, 354,
Antologi 1980:191). Diese Fassung des Syair siti Dzawiyah wurde am 15.
September 1893 verfaBt; es geht auf eine Handschrift aus Pontianak aus
dem Jahre 1864 zuriick (Van Ronkel 1909:341). Overbeck (1934:145)
bezeichnet die moderne Abschrift als eine “korrumpierte” Version des
Originaltextes aus Pontianak: Es sei im batavischen Stil mit vielen euro-
pidischen Wortern “modernisiert” worden.3 Sein negatives Urteil iiber
beide Texte dieser Handschrift hingt wahrscheinlich mit der Abneigung

2  OVERBECK (1934:114) fragte sich, ob die Handschrift des Syair kupu-kupu in
Berlin vielleicht eine lingere Version des Syair sang kupu-kupu dengan kembang
dan balang wire, aber laut SNOUCK HURGRONIJES Katalog enthilt diese Handschrift
eine andere Erzdhlung (SNOUCK HURGRONJE 1950:162-163). PROUDFOOT (1993:
316) beruft sich auf OVERBECK (1934:145) hinsichtlich der Existenz einer Litho-
graphie des Syair sang kupu-kupu dengan kembang dan balang aus Singapur im
Jahre 1297 A.H., aber das ist ein Irrtum: in OVERBECK (1934:145) wird eine
Lithographie des Syair siti Dzawiyah erwahnt,

3 OVERBECK (1934:145) schreibt “corruption of the Palembang-shaer”, was ein
Druckfehler sein muB. Die ‘Urfassung’ eines Gedichtes ist in der traditionellen
malaiischen Literatur in der Regel schwer nachweisbar; das Syair siti Dzawiyah
war zumindest auch in Banjarmasin bekannt (DEN HAMER 1890:534).



858 EDWIN WIERINGA

seiner Generation gegen den batavischen Dialekt zusammen (vgl. Koster
1986:93).

Der Dichter gibt sich am Ende des Syair sang kupu-kupu dengan
kembang dan balang durch folgende Worte zu erkennen (Anrologi 1980:
196):

Sampai di sini hamba berhenti Von hier an hore ich auf;

Karangan hamba yang hina pasti meine Komposition ist bestimmt misera-
bel.

Muhammad Bakir nama disebuti Muhammad Bakir werde ich genannt,

Di Pecenongan langgar tinggi ich halte mich in Pecenongan langgar

tempat menanti tinggi auf,

Di sini hamba ada khabarkan Hier teile ich mit,

Banyak ceritera hamba tuliskan daB ich viele Erzéhlungen geschrieben
habe.

Hikayat syair hamba sewa(h)kan Ich leihe Erzéhlungen und Gedichte aus,
Di ruma(h) hamba bole datangkan ~ man darf zu mir nach Hause kommen.

SchlieBlich folgen noch die “hochachtungsvollen GriiBe des armseligen
Bettlers Gottes, Muhammad Bakir bin Syafian bin Usman al-Ghazali”
(salam takzim saya al fakir al-hakir illallah, Muhammad Bakir bin Syafian
bin Usman al-Ghazali).%

Uber das Leben Muhammad Bakirs wissen wir einiges, vor allem
dank der Forschungen von Chambert-Loir (1984; 1987; 1991). Muham-
mad Bakir war das aktivste Mitglied der Fadli-Familie, die in dem Stadtteil
Pecenongan in Batavia zwischen 1858 und 1909 ihre Leihbibliotheken
hatte. Er schrieb in den Jahren 1884-1898 viele Werke: 31 Handschriften
werden in Jakarta, zwei in Leiden und eine in St. Petersburg aufbewahrt.
Insgesamt sind etwa 7.000 Seiten erhalten geblieben (Chambert-Loir 1991:
90). Er heiratete um 1890; im Jahre 1893 schreibt er, daB er eine Frau und
zwel Kinder hatte. Im Jahre 1897 erwiéhnt er, daB er Kindern die Koran-
rezitation lehrte.

Die Schreiberei brachte nicht viel ein. Im Jahre 1894 bat Muhammad
Bakir seine Leser, die ausgeliehenen Handschriften vorsichtig zu behan-

4  Sein GroBvater wurde jedoch Usman al-Fadli oder Usman bin Fadli genannt
(CHAMBERT-LOIR 1991:88, 90).



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 859

deln: “Meine hochachtungsvolle Griie an die, die diese Erzahlung leihen.
Ich teile mit, daB die Leihgebiihr zehn Cent pro Tag betrdgt. Bitte haben
Sie Verstindnis dafiir, weil ich mir beim Schreiben groBe Miihe gebe und
das Lampenol und das Papier mich viel Geld kosten, um meiner Kinder
und meiner Frau willen. Man konnte sagen, daB ich von Kindheit an
erwerbslos gewesen bin. Mein Essen und meine Kleider habe ich von
meinem Onkel bekommen. Deswegen appelliere ich an das Verstindnis des
Entleihers, die Leihgebiihr von zehn Cent pro Tag zu zahlen.” (Chambert-
Loir 1991:92).

Im Jahre 1889 hatte er schon einen Teil seiner Bibliothek der Batavi-
schen Gesellschaft (“Bataviaasch Genootschap™) verkauft und im Jahre
1899 verkaufte er eine zweite Partie. Danach ist nichts mehr iber ihn
bekannt (Chambert-Loir 1991:92).

Das flatterhafte Leben des Schmetterlings

Die Erzdhlung des Syair sang kupu-kupu dengan kembang dan balang 1aBt
sich folgendermaBen zusammenfassen: Ein schoner Schmetterling flattert
hin und her und saugt unbeschwert den Nektar der Blumen auf. Er ist ein
treuloser Liebhaber: Sobald er den Nektar einer Blume entnommen hat,
sucht er wieder eine andere Blume. Die verlassenen verliebten Blumen
sterben vor Kummer. Eines Tages erblickt der Schmetterling dann die
hiibsche balang daun (“Wandelndes Blatt”), in die er sich verliebt. Sie
aber weist ihn ab und der Schmetterling, der ihre verrufene Familie fiirch-
tet, verschmachtet vor Sehnsucht. Der Dichter schlieft mit den Worten
(Strophe 82, Antologi 1980:196):

Sampai sini hamba berhenti Von hier an hore ich auf.

Akan pembaca biar mengerti Dem Leser wird die Bedeutung iiber-
lassen.

Cari makna dengan arti Suche seinen Sinn mit Uberlegung,

Supaya jadi obat di hati damit es Balsam fiir das Herz wird.

Es scheint nicht schwierig zu sein, in welche Richtung wir zu suchen
haben. Der Schmetterling stellt einen Playboy, einen Don Juan dar, von
dem gesagt wird (Strophe 16, Anrologi 1980:193):



860 EDWIN WIERINGA

Menyari bunga yang amat harum Er entnimmt den Nektar der wohl-
riechenden Blumen

Dengan tulalainya seperti jarum mit seiner Nadelzunge,

Selaku orang yang mengrumrum ebenso wie ein Mann (eine Frau) lieb-
kost.

Habis madunya terbang menderum  Ist der Nektar verbraucht, so fliegt er
summend weg.

Die verbliimte Sprache bringt niemals direkt die gemeinte Materie zum
Ausdruck. Im Grunde aber ist die erotische Metaphorik international. Im
deutschen Sprachbereich kennen wir auch Ausdriicke, wie z.B. “von einer
Blume zur anderen flattern” (= allen Frauen nachlaufen), “an allen Blu-
men naschen” (= es mit jeder Frau versuchen), “die Blume ausrupfen” (=
entjungfern) oder “die Blume begieBen oder einpflanzen” (= koitieren)
(Borneman 1974, 1).

Es ist deutlich, daB die obenerwihnte Stelle ein Bild der Defloration
wiedergibt. Die Zunge des Schmetterlings ist “wie eine Nadel” (seperti
jarum), mit der, wie auch im Deutschen, der Penis gemeint ist (Borneman
1974, 1 s.v. Nadel; 1974, 2:1.73). Die Blumen als Symbol weiblicher
Schonheit und Lieblichkeit versinnbildlichen Madchen: “In love-poetry
bunga is the maiden, the ‘flower’ that is sought by the ‘bee’ (kumbang) or
lover” (Wilkinson 1959:166). Dies kommt auch zum Ausdruck in Sprich-
wortern, wie z.B. “wo eine Blume bliiht, dort gibt es viele Hummeln” (di
tempat bunga yang kembang, di sana kumbang yang banyak), d.h. wo ein
schones Madchen ist, sind auch viele Verehrer (Klinkert 1930:208). Wahr-
scheinlich hat der Dichter statt einer Biene den Schmetterling wegen seines
flatterhaften Wesens als Hauptfigur gewahlt. In dieser Hinsicht sei neben-
bei bemerkt, daB kupu-kupu malam (“Nachtfalter”), eine volkstiimliche
Bezeichnung fiir eine Prostituierte ist.

Von dem Schmetterling wird gesagt, dal er menyari bunga, d.h. “den
Nektar der Blumen entnimmt”. Buchstiblich entnimmt er also den Blumen
ihren Kern, ihre Essenz, ihr Wesen (sari). Laut Wilkinson (1959:166) wird
im Malaiischen Virginitit als bunga tubuh, also “die Blume des Korpers”
umschrieben. Es ist fiir ein Madchen, von dem bekannt wird, daf} es vor
seiner Verlobung heimlichen Geschlechtsverkehr hatte, sehr schwierig, ja
so gut wie unmoglich, in eine geachtete Familie aufgenommen zu werden.
Ein Madchen mufl bis zur Heirat Jungfrau bleiben, sonst wire es eine
schlechte, unmoralische Frau. In einigen modernen indonesischen populd-



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 861

ren Romanen, in denen Vergewaltigung das Hauptthema ist, ist es kenn-
zeichnend, daf “what is much worse than rape itself is that it might
become known that the victim has lost her virginity and that she is expect-
ing an illegitimate child” (Hellwig 1987:250). In einem Roman sagt ein
Maidchen, das seine Jungfriulichkeit verloren hat, iiber sich selbst: “Ich
bin vollkommen wertlos.” (Hellwig 1987:249).

Vielleicht konnte sich Strophe 34 auf eine auBereheliche Schwanger-
schaft und anschlieBende Abtreibung beziehen. In der blumigen Mundart
Batavias wird gesagt (Antologi 1980:194):

Dasaran bunga tiada beruntung Die Blume hatte in der Tat Pech,

Nasibnya suda(h)lah buntung das Gliick war ihr nicht hold.

Bunga gugur pohonnya kutung Die Blume fiel ab, der Baum wurde
umgehauen,

Yang punya kebun sigera memo- der Girtner fillte ihn sofort.

tong

Das Wort buntung, gleichbedeutend mit dem Reimwort kurung (‘gefillt’),
hat verdichtig groBe Ahnlichkeit mit bunting, ‘schwanger’, wihrend mit
gugur (und den anderen Ausdriicken, die mit ‘abhacken’ und ‘umhauen’
zusammenhingen) eine Abortion gemeint sein konnte. In Vers 40 wird
weiterhin gesagt: Lacurlah bunga sore-pagi. Diese Zeile konnte man als
“die Blume war immer ungliicklich” ibersetzen, aber das Wort lacur
(‘miBgliickt, miBlungen’) hat auch die Bedeutung ‘unanstindig, unsittlich,
unmoralisch’; pelacur ist eine Prostituierte.

Die Gefahr ist allerdings groB, daB man auf diese Weise das Gedicht
Uberinterpretiert. Meiner Meinung nach hat ein Informant Overbecks es zu
weit getrieben, wenn er behauptet, daB balang daun eigentlich eine ménn-
liche Figur darstelle. Er meinte, daB die Beschreibung auf einen Jungen
anwendbar sei, obschon das Geschlecht im Gedicht nicht angegeben ist
(Overbeck 1934:146). Haben wir es hier also mit einer homosexuellen
Anspielung zu tun? Kaum vorstellbar, weil “such a plot is unknown to
Malays”, wie Overbeck (1934:146) treffend bemerkt hat. Weiterhin wird
m.E. die balang daun unzweideutig als eine Frau beschrieben: Sie hatte
“eine schlanke Taille, einen vollen Busen” (Vers 49a pinggangnya lang-
sing dadanya bidang) und “diese Person war gut proportioniert, klein und
charmant” (Vers 51b orangnya sedang kecil molek). Es wire natiirlich



862 EDWIN WIERINGA

moglich, dah es sich hier um einen banci (Hermaphrodit, Homosexuellen)
handelt, aber dafiir findet man keine Beweise im Gedicht selbst.

Overbeck (1934:145) iibersetzt balang daun mit “Green Mantis”,
wihrend Koster (1934:73) sie “Praying Mantis” nennt. Wenn balang daun
eine sog. Gottesanbeterin (Mantis religiosa, im Malaiischen bekannt als
balang sembah, Stibbe 1919:575) wire, konnte Kosters Charakterisierung
als “femme fatale” buchstdblich aufgefat werden, weil, wie bekannt, das
Weibchen nach dem Geschlechtsakt das Mainnchen auffrift. Mit balang
daun ist aber das unschuldige Wandelnde Blatt gemeint (van der Tuuk
1877:250; Klinkert 1930:171; Wilkinson 1959:104).

Der Schmetterling hat Angst vor dessen Verwandten: balang kayu,
balang sangit und ungkit-ungkitan. Diese Tiere sind Ungeziefer. Der
balang kayu (Cyrtacanthacris nigricornis Burm. oder Acridium
melanocorne Serv.) ist ein 60 bis 70 Millimeter langes Insekt und hat eine
grunlich graue Farbe. Wie sein Name schon angibt (kayu bedeutet
“Holz”), vergreift er sich an Bidumen (Dammerman 1919:95-96). Der
balang sangit (Leptocorisa varicornis F. oder Leptocorisa acuta Thunb.)
ist etwa 15 bis 17 Millimeter lang, hat eine griine oder gelbbraune Farbe
und ist beriichtigt, weil er von Zeit zu Zeit schwarmweise auf Reisfelder
niederfallt und in wenigen Tagen die Ernte zerstort. Seinen Namen ver-
dankt er seinem Gestank (sangit bedeutet ‘brenzlig riechen’) (Stibbe 1919:
601; Dammerman 1919:158-160). Das Wort ungkit-ungkitan steht nicht in
den Worterbiichern und ich habe es nicht identifizieren konnen. Er gehort
Jedoch zweifellos ebenfalls zum Ungeziefer, da er als “Riduberhauptmann”,
“Hollentier” (Vers 75d), “furchterregend” und “entsetzlich” beschrieben
wird.

Gedichte der Sehnsucht

Die Moral des Gedichtes ist also, daB diejenigen, die den Geboten der ehe-
lichen Liebe zuwiderhandeln, unglicklich werden miissen. Das Werk hilt
Jungen Leuten das Schicksal der beiden Protagonisten als warnendes
Beispiel vor Augen. Fiir die Blume (d.h. das Midchen) ist der (soziale)
Tod die notwendige Folge der unerlaubten Liebe. Fiir den Schmetterling
(d.h. der Junge), der untreu war, gilt: Boser Tat folgt boser Lohn. Am
Ende muB er gleichfalls Liebeskummer durchmachen.



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 863

Warum fliegt der Schmetterling dem Wandelnden Blatt nicht nach? Es
wird gesagt, daB er Angst vor seinen eigenen Eltern und auch vor den
Briidern des Wandelnden Blattes hat (Strophe 66). Wenn er ihr nachlaufen
wiirde, wiirde man sagen, daB er unverschimt sei (Strophe 67). Der
Schmetterling denkt lange nach und ist voller Traurigkeit (Strophen 68-69;
Antologi 1980:195):

Sang kupu jadi rindu sendiri Der Schmetterling erlitt selbst Rindu,

Menahan rindu setiap hari jeden Tag ertrug er Rindu.

Mau menyusul takut dan ngeri Er wollte ihr folgen, aber hatte Angst
und schauderte,

Takut jadi jalan setori er flirchtete, daB er in Schwierigkeiten
gerate.

Kalau kan Balang ada bersaudara Das Blatt hatte Briider,

Kelak gusar menjadi mara(h) die dann bose, sogar wiitend werden
wiirden.

Niscaya jadi jalan sengsara Bestimmt wiirde es ihm Elend bringen,

Namapun kelak menjadi cidera und seinen Ruf beflecken.

Das Schliisselwort hier ist Rindu. In Maier & Koster 1986:205-208; Koster
1986:78 und Koster 1996:25 werden Gedichte wie das Syair sang kupu-
kupu dengan kembang dan balang, Syair buah-buahan, Syair bunga
mawar, Syair kumbang dan melati usw. als Syair kerinduan bezeichnet.
Der gemeinsame Nenner dieser Gedichte ist Rindu, d.h. (starkes) Verlan-
gen, (Liebes-)Begehren, Begierde, Sehnsucht. Maier & Koster 1986,
Koster 1986 und Koster 1996 haben diese Gedichte als Parodien auf die
Liebesgeschichten von Prinz Panji aufgefaBt. Ich mdchte an dieser Stelle
nicht nidher auf diese Behauptung eingehen. Hier interessiert es mich
lediglich, zu wissen, warum in dem Syair sang kupu-kupu dengan kembang
dan balang die Liebesgefiihle nicht erwidert werden, wihrend ein anderes
Gedicht Muhammad Bakirs, das Syair buah-buahan, mit einer glicklichen
Ehe endet.

Das Syair buah-buahan wurde von Muhammad Bakir am 16. Jumadi-
lakir 1314 A.H./22. November 1896 A.D. in Pecenongan langgar, Bata-
via, verfaBt (Antologi 1980:35). Es ist, soviel ich weiB, ebenfalls ein
Unikum und in einer Handschrift der Nationalbibliothek in Jakarta mit der
Signatur M. 254 erhalten geblieben. Das Gedicht setzt sich aus drei Teilen



864 EDWIN WIERINGA

zusammen: (1) Eine Liebesgeschichte verschiedener Friichte (Folio 1 Rek-
to - Folio 37 Rekto, Vers 3; Antologi 1980:37-65); (2) eine Geschichte
liber ein treues chinesischen Liebespaar (Folio 37 Rekto, Vers 4 - Folio 45
Verso, Vers 6; Antologi 1980:65-71) und (3) eine Geschichte iliber zwei
Bienen (Folio 45 Verso, Vers 7 - Folio 61 Verso, Vers 7; Antologi 1980:
71-84). Das Ganze wird mit einem langen Kolophon (Folio 61 Verso, Vers
8 — Folio 64 Rekto, Vers 9; Antologi 1980:84-86) beendet.

Overbeck (1934:143) konnte nur schwer einen Zusammenhang zwi-
schen den drei Teilen entdecken und nahm an, daB “probably the writer
has simply made an artificial connection between the poems”. Koster
(1986:85-86) meint aber, daf das Ganze eine “remarkable coherence”
aufweise. Im Gegensatz zu Koster (1986) wiirde ich allerdings den ersten
Teil als eine selbstindige Einheit auffassen, der spater, vielleicht wegen
einer lokalen Gegebenheit, mit einer Art Appendix versehen wurde. Auf
jeden Fall ist die letzte Zeile des ersten Teils mitten auf das Blatt
geschrieben, gefolgt von Muhammad Bakirs Unterschrift (Chambert-Loir
1991:99). Ich werde bei meiner Besprechung des Syair buah-buahan nur
vom ersten Teil, also der Liebesgeschichte der Friichte, ausgehen.

Leidenschaft vs. Ratio

Koster (1986) betont in seiner Analyse des ersten Teils des Syair buah-
buahan die Opposition hawa nafsu (die Leidenschaften, etwa “Fleisch” im
paulinischen Sinn) gegeniiber akal (Verstand). Die Allegorie des Gedichtes
tiber die Friichte ist nach Kosters Meinung folgendermaBen (Koster 1986:
79):

“The fruits may then be seen to stand for the nubile boys and girls, who must
preserve their moral integrity and chastity if they hope to be an attractive
marriage partner. At first, when they give in to hawa nafsu this integrity and
chastity are threatened. The use of their akal finally saves them and they are
rewarded with the bliss of marriage. By listening to this tale about these all-too-
human fruits, with whom it could easily identify itself sympathetically (...) the
(young?) public could derive useful examples and moral guidance (mengambil
ibarat) for similar situations in its own lovelife.”



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 865

Wenn man die Opposition akal vs. hawa nafsu auf das Syair sang kupu-
kupu dengan kembang dan balang anwendet, ist dieses Gedicht als eine
INlustration der negativen Folgen der Leidenschaften, die nicht von dem
Verstand geziigelt wurden, zu betrachten. Die Blumen miissen sterben,
weil sie ihren Leidenschaften nicht gewachsen sind. Als der Schmetterling
die Schonheit des Wandelnden Blattes erblickt, ist er erstaunt: Es war, als
ob er “die Besinnung verlor” (bagaikan hilang pada pikiran), heiBt es in
Strophe 53. Anders gesagt: seine Ratio ist seinen Leidenschaften unter-
legen. In der nédchsten Strophe wird dies wiederholt (Antologi 1980:195):

Pada tatkala melihat sang balang Als er das Wandelnde Blatt sah,

Pikirannya itu menjadi hilang verlor er seine Besinnung.
Datang rindu tiada terbilang Es kam unbeschreibliche Rindu,
Menarik napas berulang-ulang er seufzte immer wieder.

Das Motiv der bezaubernden Schonheit einer Frau, die Ménner in Liebe
und hdufig auch in Ohnmacht fallen ldBt, ist in der traditionellen malaii-
schen Literatur sehr bekannt. Manchmal ist es ein Bild - ein Traumbild,
ein Portridt oder eine Schilderung mit Worten - das einen bezwingenden
Eindruck macht. In einem Hadith nennte der Prophet das Auge als die
Ursache des Bosen zwischen Mann und Frau (Prins 1960:86). Die Gefahr
des Auges wird auch im Malaiischen erkannt: “Wegen der Augen: blind;
wegen des Herzens: tot” (karena mata: buta; karena hati: mati) oder “dem
Herzen folgen: tot; dem Gefiihl folgen: zerstért; dem Auge folgen: ver-
achtet” (ikut hati: mati; ikut rasa: binasa,; ikut mata: leta), wie es in
Sprichwortern heiBt (Hooykaas 1952:229).

Obwohl der Schmetterling heftig verliebt ist, hat er den Kopf jedoch
nicht ganz verloren. Wohliiberlegt entscheidet er sich, der schonen Frau
keine weiteren Avancen zu machen, weil er seinen guten Ruf nicht aufs
Spiel zu setzen wagt. SchlieBlich befindet er sich in einer Pattsituation: die
Leidenschaft (hawa nafsu) verursacht starke Gefiihle der Sehnsucht
(rindu), aber der Verstand (akal) 1aBt es nicht zu, daB er seiner Geliebten
nachstellt. Hier, wie so oft in der traditionellen malaiischen Literatur,
sehen wir, daB der Priifstein fiir das Tun und Lassen nicht das innerliche
Gewissen, sondern die duflerliche Reputation ist. Die malaiische Kultur
konnte man als ‘shame culture’ bezeichnen (vgl. Wieringa 1997a:211;
Wieringa 1997b). Die Ehre muB nach auBen gewahrt bleiben; wichtig ist,
was die AuBenwelt sagen wiirde. Wer in sexualibus Sachen tut, die von



866 EDWIN WIERINGA

Gott/der Gemeinschaft verboten sind, verliert nicht ipso facto ihre oder
seine Ehre. Erst wenn den Fehltritt offenbar wird, gerdt man in Schwie-
rigkeiten.d

Gleich und gleich gesellt sich gern

Obschon man die Frage, warum die Liebeserzdhlung des Syair sang kupu-
kupu dengan kembang dan balang keinen gliicklichen Ausgang hat, anhand
der Opposition hawa nafsu - akal beantworten konnte, bevorzuge ich eine
andere Interpretation: M.E. wollte der Dichter deutlich machen, daB man
in Liebesbeziehungen nur mit seinesgleichen verkehren sollte. Der Schmet-
terling und das Wandelnde Blatt passen nicht zueinander. Die jeweiligen
Familien wiirden einer Verbindung nicht zustimmen. Im Syair buah-
buahan finden wir dieselbe Moral, aber diesmal mit einem Happy End:
Nach den iiblichen Abenteuern sind alle miannlichen und weiblichen
Friichte miteinander verheiratet, Sorte zu Sorte. Sogar die‘unzivilisierte’
cempedak (Artocarpus integer), die nicht zum Garten gehort, findet ihren
Partner, nimlich die Nangka im Wald (Artocarpus heterophylius).6

Das Syair sang kupu-kupu dengan kembang dan balang und das Syair
buah-buahan bilden, sozusagen, die zwei Seiten derselben Miinze. Anders
gesagt: das eine Gedicht stellt ein Negativbild, wihrend das andere Gedicht
ein Positivbild desselben Gedankens darstellt. Wenn die Geliebten nicht
ebenbiirtig, gleichwertig sind, darf es keine Ehe geben (Syair sang kupu-
kupu dengan kembang dan balang), anderenfalls steht der Ehe nichts im
Wege (Syair buah-buahan).

Ebenso wie die Opposition akal vs. hawa nafsu, konnte man das
Thema “gleich und gleich gesellt sich gern” islamisch deuten. Laut islami-
schem Gesetz stellt eine Ungleichheit beziiglich Geburt oder Stand ein
Ehehindernis dar. Die Ebenbiirtigkeit von Rang und Stand (arabisch:
kafd’ah) ist besonders wichtig fiir Frauen; in der Regel ist es allerdings fur
einen Mann erlaubt, eine Frau, die im Rang unter ihm steht, zu heiraten
(Juynboll 1930:186-187; Sulaiman Rasjid 1990:362-364).

5 Fir Parallelen zur mittelniederlandischen Literatur, vgl. VAN BUUREN 1988.
6 Diese beiden Friichte sind duBerlich nicht einfach unterscheidbar, s. MOLESWORTH
ALLEN 1967:202.



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 867

Eine friihmoderne Stadtliteratur

Ich habe mich gefragt, ob die beiden Gedichte von Muhammad Bakir zum
traditionellen islamischen Diskurs gehoren. Ist er als ein muslimischer
Erzdhler zu betrachten? Seine Wayang-Erzihlungen zeigen, daBl er jeden-
falls kein orthodoxer Muslim gewesen sein kann.” DaB er Kindern die
Koranrezitation lehrte, konnte notwendiger Nebenverdienst gewesen sein
fir einen armen Mann, der sich tidglich mit Lesen und Schreiben
beschiftigte.

Die Werke Muhammad Bakirs werden allgemein zur malaiischen
“Ubergangsliteratur” gerechnet (vgl. Chambert-Loir 1991:87). Diese
Bezeichnung soll ausdriicken, daB diese Literatur sich zwischen der
‘klassischen’ (oder ‘traditionellen’) und der ‘modernen’ Literatur befindet.
Der Ausdruck “Ubergangsliteratur” ist nicht gliicklich gewihlt: Er erweckt
den Anschein, daB diese Literatur weder Fisch noch Fleisch ist. Sie ist, so
scheint es, unvollkommen: Einerseits nicht mehr ‘klassisch’, anderseits
noch nicht ‘modern’. Die Ubergangsliteratur ist zeitlich nicht genau
abgegrenzt, aber die Hikayat Nakhoda Muda wird als ein frithes Beispiel
angesehen. Diese Erzidhlung ist die Biographie eines minangkabauischen
Pfefferhdndlers in Siidsumatra, die um das Jahr 1788 auf Bitten eines
Englinders verfaBt wurde (Drewes 1961). Die meisten Werke der Uber-
gangsliteratur stammen aus dem 19. Jahrhundert. Die Periode der
Ubergangsliteratur endet in etwa in den zwanziger Jahren dieses Jahr-
hunderts mit den Anfingen der modernen malaiischen Literatur.

Hinter der Bezeichnung “Ubergangsliteratur” verbergen sich mehrere
Entwicklungsstringe, aus denen sich langsam und keineswegs gradlinig,
schlieflich das Phinomen der modernen Literatur herauskristallisiert hat.
Eine Entwicklung in diesem UbergangsprozeB ist die Manifestation einer
neuen Literatur der Leihbibliotheken in den GroBstidten wie Batavia,
Palembang und Banjarmasin im 19. Jahrhundert (vgl. Kratz 1977; Iskandar
1981; Chambert-Loir 1991:91). Diese Literatur mochte ich als eine Stadt-
literatur bezeichnen, d.h. eine Literatur, die primidr auf die stiddtische

7 Vgl. GRUNs (1991:33): “The urban Betawi generally take the orthodox view that
wayang (all sorts of theatrical performances) is in conflict with Islam.” CHAM-
BERT-LOIR (1991:96) erwdhnt sieben Wayang-Erzdhlungen von Muhammad Bakir.
NIKMAH SUNARDJO (1992) hat eine Wayang-Erzahlung Muhammad Bakirs, die
Hikayat Maharaja Garebag Jagat, herausgegeben.



868 EDWIN WIERINGA

Situation zugeschnitten und fiir ein stadtisches Publikum bestimmt war. Sie
war Bestandteil des Feierabends, wenn man fiir etwa zehn Cent pro Abend
einen Text leihen konnte, der Ausflucht und Trost bot. Syair, die belieb-
teste Gattung im 19. Jahrhundert, “provided a bridge between non-print
and print-culture”: “For inexperienced and newly literate readers a long
prose narrative may have been daunting, but a syair version whose rhyme,
rhythm and vocabulary could to some extent be anticipated (because of the
established syair conventions) may have presented a more attractive
option.” (Matheson 1983:31)

Der relativ kurze Umfang der Syair aus der Ubergangszeit stand
wahrscheinlich im Zusammenhang mit dem Bediirfnis nach schnellerer
Kommunikation in der Stadt. Meistens wird ‘Realismus’ als wesentliches
Merkmal der Ubergangsliteratur genannt (s. z.B. Skinner 1978). Man
konnte auch ‘SelbstbewuBtsein’ als Charakteristikum erwédhnen. Die
Autoren traten aus der Anonymitdt und schrieben in ihrer lokalen Mundart
statt klassisches Malaiisch. Viele der WertmaBstibe, die fiir die Stadter des
niederldndischen Spatmittelalters galten, treffen auch fiir die malaiische
Stadtliteratur zu: niitzlich, gewinnbringend, praktisch, fleiBig, aktiv, lern-
willig, ambitioniert, abenteuerlich, unternehmungsfreudig, sparsam, indi-
vidualistisch, niichtern, rational, beherrscht (Pleij 1988:330; Falkenburg
1991:244).

Man konnte also die vorhergehende Interpretation der beiden
Gedichte von Muhammad Bakir in den Rahmen einer Stadtliteratur stellen.
Die islamisch bedingte Opposition hawa nafsu vs. akal konnte man auch
als sakularen Gegensatz zwischen Emotion und Ratio betrachten. Das
Thema ‘Sorte zu Sorte’ gilt als kennzeichnend fiir die mittelniederldndische
Stadtliteratur (Pleij 1988:135-145). Es ist interessant, daB dieses Thema
genauso wie bei Muhammad Bakir durch Erzdhlungen einer ‘verkehrten
Welt’, in der Tiere als Menschen auftreten, vermittelt wurde (Pleij 1988:
135).

Das Viertel Pecenongan, in dem Muhammad Bakir als Dichter aktiv
war, wurde von Kleinhindlern und Handwerkern, hauptsachlich chinesi-
scher Herkunft, bewohnt (Voskuil 1993:77). Fiir dieses Publikum spielte
Geld eine wichtige Rolle in den tdglichen Belastungen. Ich will jetzt eru-
ieren, wie Muhammad Bakir liber den Wert, die Position und die Macht
des Geldes diskutiert.



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 869

Arme Leute kennt niemand

Muhammad Bakir beendet den ersten Teil des Syair buah-buahan mit dem
Kommentar (Antologi 1980:65):

Demikian ibarat zaman sekarang Dies ist eine Parabel iiber die heutige

Zeit.
Peliharakan diri jangan sembarang- Benimm dich gut und sei nicht non-
barang chalant,
Biar ta(h)u pantang dan larang damit du weiBt, was erlaubt ist und was
nicht,

Sebab zaman sekarang wang weil heutzutage das Geld knapp ist.

kurang

Was bedeutet die ritselhafte Zeile “weil heutzutage das Geld knapp ist”?
Kehren wir zuriick zu dem Syair sang kupu-kupu dengan kembang dan
balang. Dort lesen wir in den Strophen 37-40 folgendes (Antologi 1980:

194):

Selamanya ada madunya dia
Sang kupu-kupu menyari sampai
paya(h)

Selamanya orang beroleh kaya
Di mana juga orang tarok mulia

Kalau suda(h) tiada madunya
Kupu-kupu tiada hampir padanya

Selamanya kalau tiada hartanya
Seorang tiada (mem)perdulikannya

Maka demikian laku-pekerti
Bunga kembang menjadi mati
Maka pembaca baik ingati
Harta habis tiada yang dekati

Solange es Nektar gab fiir ihn,
saugte der Schmetterling bis zur
Ermiidung.

Solange du reich bist,

wird man dich iiberall wertschétzen.

Als es keinen Nektar mehr gab,

kam der Schmetterling nicht mehr zu
ihr.

Solange du kein Vermdgen hast,
kiimmert sich kein Mensch um dich.

So benimmt man sich eben;

die Blume verkiimmerte.

Daher, bedenke, Leser,

wenn du keine Besitzungen mehr hast,
kommt niemand in deine Nihe.



870 EDWIN WIERINGA

Lacurlah bunga sore-pagi Die Blume war Tag und Nacht ungliick-
lich,

Sang kupu-kupu tinggal pergi der Schmetterling ging von ihr fort.

Badan dan harta mendapat rugi Der Korper und das Vermogen erlitten
Schaden,

Sekarang tiada indahkan lagi unberiicksichtigt jetzt.

Oben haben wir gesehen, daB der Nektar der Blume die Virginitat eines
Midchens versinnbildlicht. Das Hymen ist sozusagen ihre ‘Aussteuer’, das
‘Kapital’, das sie mitbringen muf}, um eine gute Ehe schlieen zu konnen.
Der Dichter macht jedoch einen anderen Vergleich, dessen Moral man auf
deutsch zusammenfassen konnte mit den Sprichwdrtern “Arme Leute kennt
niemand” oder “Reiche Leute sind iiberall daheim”. Solange die Blume ihr
Kapital hat, kommt der Schmetterling zu ihr; als es nichts mehr gibt, ist er
nicht mehr an ihr interessiert und die Blume stirbt. So ist es auch unter den
Menschen: Solange man Geld hat, ist man geehrt, sonst ist man sozial tot.

Die starke Beschiftigung mit Geld ist vielleicht kennzeichnend fiir
einen Mann, der wegen des Geldes schrieb. Abgesehen von personlichen
Bekiimmernissen des Dichters, war das Geld zu einem neuen Thema in der
Stadtliteratur des 19. Jahrhunderts geworden, das in der élteren Literatur
keine Rolle spielte. In den dreiBliger Jahren schrieb ein gewisser Herr Simi
das Syair dagang berjual beli (“Gedicht Giber den Handel”) und das Syair
potong gaji (“Gedicht iiber die Lohnsenkung”), in denen der Autor sich
sehr kritisch und negativ iiber den zeitgendssischen Kapitalismus in Singa-
pur duBert (Muhammad Haji Salleh 1991). Eine ‘Umkehrung aller Werte’
habe stattgefunden, so meinte er (Muhammad Haji Salleh 1991:158):

Sekarang saudagar memerintah Jetzt regieren die Kaufménner iiber das
negeri Land,
Tandanya dunia sudahlah akhiri ein Omen des Weltuntergangs.

Im anonymen Syair Gulden (“Gedicht iiber den Gulden”), das Gramberg,
ein Mitglied der Batavischen Gesellschaft wahrscheinlich zwischen 1864
und 1866 in Palembang kaufte, wird aber der Wert des Geldes nach
Juynboll (1899:39) positiv besungen.

Weiterhin gibt es einige neue Gedichte, in denen Kaufminner als
Protagonisten auftreten. Overbeck (1934:111-113) unterscheidet in den
Gedichten tiber Tiere und Blumen eine Sektion, die er als “The Amours of



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 871

the Travelling Merchant” bezeichnet hat. Liebesaffiren werden dort in
einer Handelssprache besprochen. So wird im Syair kembang air mawar
(“Gedicht iiber die Rose”) eine Liaison mit dem Begriff berjual-beli,
“Handel treiben”, ausgedriickt (Anrologi 1980:95). Ferner wird in zwei
Versionen des Syair sinyor Kosta (“Gedicht iiber Senhor Kosta”) die
Kaufmanssprache doppeldeutig benutzt: Senhor Kosta mochte ein Kissen
kaufen (mau membeli bantal), mit dem er eine Partnerin meint (mau
jodo).8 Wenn seine Angebetete schlieBlich einem Verhiltnis zustimmt,
heifit es, daB “ein Geschift abgeschlossen wurde” (putus janji; janji sudah
teguh) (Dumas 1985:93-94).

Zusammenfassend konnte man sagen, daf die zwei Gedichte von
Muhammad Bakir mit der europidischen mittelalterlichen ‘Hausviter-
literatur’ zu vergleichen sind (vgl. Pleij 1988:337ff; Pleij 1991:40). Einer-
seits lehren sie wie man sich in Liebesaffiren benehmen muB: Der
Verstand soll die Leidenschaften ziigeln, vorehelicher Sexualverkehr ist
verboten und man soll einen ebenbiirtigen Partner auswéhlen. Die Meta-
pher der Blume und des Schmetterlings impliziert eine passive Rolle fir
die Frau und eine aktive fiir den Mann. Andererseits soll die Vernunft
nicht nur liber die Liebe regieren, sondern auch iiber Geldangelegenheiten.
Armut und Elend sind Schreckgespenste, die den Selbstrespekt bedrohen.
Diese pragmatische Moral mufl ein Publikum von Hindlern und Hand-
werkern, die sich tdglich behaupten mufBten, angesprochen haben. Die
Betonung der Keuschheit und des Kapitals sind zwar moderne Phianomene
in der malaiischen Literatur, aber im Grunde sind sie als Ausprigungen
einer traditionellen Wertvorstellung zu betrachten: Man sollte sich stets um
einen guten Ruf bemiihen.

Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen

Die traditionelle malaiische Dichtung ist oft mit der europdischen mittel-
alterlichen Literatur verglichen worden. Bei dieser Feststellung ist es
meistens geblieben; die Ergebnisse der europédischen Medidvistik sind nur

8 Diese zwei Versionen sind (Universititsbibliothek Leiden) KI. 150 und Kl. 170 (in
DuMas 1985 A und B genannt), die laut DuMAS (1985:11) resp. aus ca. 1865 und
1845 stammen. Die beide Handschriften wurden herausgegeben (ebenfalls A und B
genannt) in NOR 1986.



872 EDWIN WIERINGA

sparsam, wenn Uberhaupt, fiir die Analyse der traditionellen malaiischen
Literatur beriicksichtigt worden (vgl. Gerritsen 1986; Teeuw 1994). Hin-
sichtlich des Konzeptes der sogenannten Stadtliteratur als eines wichtigen
Bestandteils innerhalb des Ubergangsprozesses von der traditionellen zu
der modernen malaiischen Literatur wurde ich inspiriert von Pleijs
Forschungsarbeiten beziiglich der mittelniederlindischen Literatur.®

Im obenstehenden habe ich versucht, nachzuweisen, da8 man die bei-
den Gedichte von Muhammad Bakir aus dem Batavia des ausgehenden 19.
Jahrhunderts als Beispiele einer friithmodernen Stadtliteratur lesen konnte.
Unnétig zu sagen, daB dieser Ansatz nur vorldufigen Charakter hat. Es
war lediglich meine Absicht, mit dem Konzept der Stadtliteratur, das ich
hier ganz allgemein und skizzenhaft als eine Hypothese présentiert habe,
einen Impuls zur Diskussion iiber die malaiische Ubergangsliteratur zu
geben. Weitere Forschungen sind erforderlich um eine Ubersicht iiber das
bunte Neben- und Durcheinander von literarischen Formen und Lese-
gewohnheiten im 19. Jahrhundert geben zu kénnen.

Die Situation der Literatur und der Formen des Lesens im 19. Jahr-
hundert wird von einer ‘Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen’ gepragt.
Neben klassischen Werken werden Texte der Ubergangsliteratur noch
immer handschriftlich iiberliefert, aber zugleich treten neue, europidisch
beeinflulte Literaturformen wie (Auto)biographien, Reisebeschreibungen
und Romane in gedruckter Form auf. Allmihlich findet Lesen nicht mehr
im geselligen Kreise statt, wo man Texte laut vorliest, sondern vollzieht
sich in der Einsamkeit der individuellen Lektiire. Die Leihbibliothek von
Muhammad Bakir illustriert die ‘Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen’:
Neben einer eigenen neuen Literatur, hatte er altbewahrte (religiose) Texte
wie die Hikayat Muhammad al-Samman und die Hikayat Syaikh Abdulkadir
Jailani auf Vorrat lieferbar (Chambert-Loir 1991:92). Diese zwei Werke
sind Hagiographien iiber die islamischen Heiligen Muhammad b. ‘Abd al-
Karim al-Sammaén und ‘Abd al-Qadir al-Jilani, die im 19. Jahrhundert vor
allem in Batavia populdr waren (Drewes & Poerbatjaraka 1938; Drewes
1992).

In den dlteren Katalogen und Literaturiibersichten muB man immer
wieder lesen, daB die Dichtung der Ubergangsliteratur ‘wertlos’ und
‘unbedeutend’ sei. Overbeck (1934:145), der an sich von der (‘klassi-

9 Siehe z.B. PLEL 1988; 1991; 1997, in denen auch weiterfithrende Literatur ange-
geben wird.



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 873

schen’) malaiischen Literatur entziickt war, schrieb iiber die Syair von
Muhammad Bakir: “That there ever was a market for his staff [lese: stuff],
does not say much for the literary taste of his public.” Vielleicht habe ich
mit dieser Abhandlung verdeutlichen k6nnen, da das Studium der (hand-
schriftlich uberlieferten) malaiischen Literatur ihren eigenen Reiz hat,
nicht nur historisch/philologisch, sondern auch literaturwissenschaftlich.
Die malaiische Dichtung wird nicht erst dann interessant, wenn sie als
Wiederspiegelung der ‘groBen’ indischen und islamischen Kulturstromun-
gen betrachtet wird, wie eine iltere Generation von Malaiologen meinte.10

LITERATUR

Antologi 1980: Antologi, Antologi syair simbolik dalam sastra Indonesia lama, Jakarta,
1980.

BORNEMAN 1974: Ernest Borneman, Sex im Volksmund. Der obszone Wortschatz der
Deutschen, Hamburg 1974 (2 Teile).

BUUREN 1988: A.M.J. van Buuren, “Eer en schande in enkele laat-Middelnederlandse
literaire teksten”, in Gert HEKMA & Herman ROODENBURG (Hrsg.), Soete minne en
helsche boosheit. Seksuele voorstellingen in Nederland 1300-1850, Nijmegen, 1988, S.
23-41.

CHAMBERT-LOIR 1984: Henri Chambert-Loir, “Muhammad Bakir: A Batavian scribe

and author in the nineteenth century”, Review of Indonesian and Malaysian Affairs 18
(1984), S. 44-72,

CHAMBERT-LOIR 1987: —, “Hikayat Nakhoda Asyik: Jalan lain ke roman”, in SAPARDI
Dioko DAMoNo (Hrsg.), H.B. Jassin 70 tahun. Kumpulan karangan, Jakarta, 1897, S.
135-147.

10 Vgl. z.B. die Kataloge von JUYNBOLL 1899 und VAN RONKEL 1909; 1921 und die
Literaturgeschichten von HOOYKAAS 1949, WINSTEDT 1961 und LIAW YOoCK FANG
1982. Mein Schlufisatz zielt auf ROOLVINK (1975:16) ab, der schrieb: “De Maleise
Letterkunde op zich zelf is misschien niet een bijzonder opwindend vak, maar zij
wordt boeiend tegen de achtergrond van de grote civilisaties van Zuid-oost Azi€ in
het verleden, met name die van het oude India en de Islam.”



874 EDWIN WIERINGA

CHAMBERT-LOIR 1991: —, “Malay literature in the 19th century: The Fadli connec-
tion”, in J.J. RAs & S.0O. RoBSON (Hrsg.), Variation, Transformation and Meaning.
Studies on Indonesian Literatures in honour of A. Teeuw, Leiden, 1991, S. 87-114.

DAMMERMAN 1919: K.W. Dammerman, Landbouwdierkunde van OQost-Indié. De

schadelijke en nuttige dieren voor land-, tuin- en boschbouw in Qost-Indié, Amster-
dam, 1919,

DREWES 1961: G.W.J. Drewes, De biografie van een Minangkabausen peperhandelaar
in de Lampongs, ’s-Gravenhage, 1961.

DREWES 1992: —, “A note on Muhammad al-Sammadn, his writings, and 19th century
Sammaniyya practices, chiefly in Batavia, according to written data”, Archipel 43
(1992), S. 73-87.

DREWES & POERBATIARAKA 1938: G.W.J. Drewes & R. Ng. Poerbatjaraka, De
mirakelen van Abdoel Kadir Djaelani, Bandoeng, 1938.

DuMAs 1985: R.M. Dumas, “Een intertextuele, literaire en contrastieve analyse van de
Syair Sinyor Kosta”, Leiden, 1985 (unpublizierte Diplomarbeit, Universitit Leiden).

FALKENBURG 1991: R.L. Falkenburg, “Het huishouden van de ziel: Burgerlijk decor in
het Mérode-altaarstuk”, in Herman PLEU u.a. (Hrsg.), Op belofie van profijt, Amster-
dam, 1991, S. 244-261.

GERRITSEN 1986: W.P. Gerritsen, “Hikayat Iskandar Dzu’l-Karnain, as seen by a
Western medievalist”, in TAUFIK ABDULLAH (Hrsg.), Papers of the Fourth Indonesian-
Dutch History Conference, Yogyakarta 24-29 July 1983. Volume Two: Literature and
History, Yogyakarta, 1986, S. 3-25.

GRUNS 1991: C.D. Grijns, Jakarta Malay. A Multidimensional Approach to Spatial
Variation, Leiden, 1991.

HAMER 1890: C. den Hamer, “De Sair Madi Kentjana”, Tijdschrift voor Indische
Taal-, Land- en Volkenkunde 33 (1890), S. 531-564.

HELLWIG 1987: Tineke Hellwig, “Rape in two Indonesian pop novels: An analysis of
the female image”, in Elsbeth LOCHER-SCHOLTEN & Anke NIEHOF, Indonesian women
in focus. Past and present notions, Dordrecht-Providence 1987, S. 240-254.

HoOYKAAS 1947: C. Hooykaas, Over Maleise literatuur, Leiden, 1947.

HOOYKAAS 1952: —, Penjedar sastera, Groningen-Djakarta, 1952.



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 875

ISKANDAR 1981: Teuku ISKANDAR, “Some manuscripts formerly belonging to Jakarta
lending libraries”, in Nigel PHILLIPS & KHAIDIR ANWAR (Hrsg.), Papers on Indonesian
Languages and Literatures, London-Paris, 1981, S. 145-152.

JUYNBOLL 1899: H.H. Juynboll, Caralogus van de Maleische en Sundaneesche hand-
schriften der Leidsche Universiteits-Bibliotheek, Leiden, 1899.

JUYNBOLL 1930: Th.W. Juynboll, Handleiding tot de kennis van de Mohammedaansche
wet volgens de leer der Sjdfi‘itische school, Leiden, 1930.

KLINKERT 1930: H.C. Klinkert, Nieuw Maleisch-Nederlandsch woordenboek met
Arabisch karakter naar de beste en laatste bronnen bewerkt, Leiden, 1930 (4. Auf-
lage).

KNAPPERT 1995: Jan Knappert, Pacific Mythology. An Encyclopedia of Myth and
Legend, London, 1995.

KOSTER 1986: G.L. Koster, “The soothing works of the seducer and their dubious
fruits: interpreting the Syair Buah-Buahan”, in C.M.S. HELLWIG & S.0O. ROBSON
(Hrsg.), A Man of Indonesian Letters. Essays in Honour of Professor A. Teeuw,
Dordrecht-Cinnaminson, 1986, S. 73-99.

KOSTER 1996: —, “Stranded in a foreign land: Sultan Mahmud Badaruddinis Syair
Nuri”, Indonesia Circle 68 (1996), pp. 22-34.

KRATZ 1977: E.U. Kratz, “Running a lending library in Palembang in 1886 A.D.”,
Indonesia Circle 14 (1977), S. 3-12.

LIAW Yock FANG 1982: Liaw Yock Fang, Sejarah kesusastraan Melayu klassik,
Singapura, 1982.

MAIER 1993: Henk Maier, “‘In treurnis zat Prins Elft terneer’. Dierenverhalen in de
Maleise wereld”, in W.L. IDEMA, Mineke SCHIPPER & P.H. SCHRUVERS (Hrsg.), Mijn
naam is haas. Dierenverhalen in verschillende culturen, Baarn, 1993, S. 212-221.

MAIER & KOSTER 1986: H.M.J. Maier & G.L. Koster, “A fishy story: Excercises in
reading the Syair lkan Terubuk”, in C.D. GRUNS & S.O. ROBSON (Hrsg.), Cultural
Contact and Textual Interpretation. Papers from the Fourth European Colloquium on
Malay and Indonesian Studies, held in Leiden in 1983, Dordrecht-Cinnaminson, 1986,
S. 204-218.



876 EDWIN WIERINGA

MASSIER 1988: A.W.H. Massier, “Onder slangen en kikkers. Een uitgave en inter-
pretatie van handschrift 161 van de verzameling-Klinkert”, Leiden, 1988 (unpublizierte
Diplomarbeit, Universitit Leiden).

MATHESON 1983: Virginia Matheson, “Questions arising from a nineteenth century
Riau syair”, Review of Indonesian and Malaysian Affairs 17 (1983), S. 1-61.

MOLESWORTH ALLEN 1967: Betty Molesworth Allen, Malayan fruits. An introduction
to the cultivated species (with Thai & Tamil names), Singapore, 1967.

MUHAMMAD HAIl SALLEH 1991: Muhammad Haji Salleh, “Dua orang pengarang, tiga
suara gelap dan suatu sub-genre”, Archipel 42 (1991), S. 155-176.

NIKMAH SUNARDIO 1992: Nikmah Sunardjo, Hikayat Maharaja Garebag Jagat.
Suntingan naskah disertai tinjauan tema dan amanat cerita serta fungsi panakawan di
dalamnya, Jakarta, 1992.

Nor 1986: Mohd. Yusof Md. Nor, Syair Sinyor Kosta, satu kajian teks, Kuala
Lumpur, 1986.

OVERBECK 1934: H.O. Overbeck, “Malay animal and flower shaers”, Journal of the
Malayan Branch of the Royal Asiatic Society 12 (1934), S. 108-148.

PLEDU 1988: Herman Pleij, De sneeuwpoppen van 1511. Stadscultuur in de late mid-
deleeuwen, Amsterdam, 1988.

PLED 1991: —, Op belofie van profijt. Stadsliteratuur en burgermoraal in de Neder-
landse letterkunde van de middeleeuwen. Amsterdam, 1991.

Pleij 1997: —, Dromen van Cocagne. Middeleeuwse fantasieén over het volmaakte
leven, Amsterdam, 1997.

PRINS 1960: J. Prins, Adat en islamietische plichtenleer in Indonesie, Bandung, 1960
(4. Auflage).

PrROUDFOOT 1993: 1. Proudfoot, Early Malay Printed Books. A Provisional Account of
Materials Published in the Singapore-Malaysia Area up to 1920, Noting Holdings in
Major Public Collections, 0.0., 1993.

RONKEL 1909: Ph.S. van Ronkel, Catalogus der Maleische handschriften in het
Museum van het Bataviaasch Genootschap van Kunsten en Wetenschappen, Batavia,
1909.



ZWEI MALAIISCHE GEDICHTE 877

RONKEL 1921: —, Supplement-catalogus der Maleische en Minangkabausche hand-
schriften in de Leidsche Universiteits-Bibliotheek, Leiden, 1921.

ROOLVINK 1975: R. Roolvink, Bahasa Jawi. De taal van Sumatra, Leiden, 1975.

SKINNER 1978: C. Skinner, “Transitional Malay literature: Part 1 Ahmad Rijaluddin
and Munshi Abdullah”, Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde 134 (1978), S.
466-487.

SNouck HURGRONIE 1950: C. Snouck Hurgronje, Karalog der malaiischen Hand-
schriften der Koniglichen Bibliothek in Berlin, Leiden, 1950.

STIBBE 1919: D.G. Stibbe (Hrsg.), Encyclopedie van Nederlandsch-Indié. Derde deel,
’s-Gravenhage-Leiden, 1919.

SULAIMAN RAsIID 1990: Haji Sulaiman Rasjid, Figh Islam, Bandung, 1990 (23. Auf-
lage).

TEEUW 1994: A. Teeuw, “Puitika Eropa abad pertengahan dan sastra Indonesia”, in A.
TEEUW (Hrsg.), Indonesia antara kelisanan dan keberaksaraan, Jakarta, 1994, S. 74-
102.

Tuuk 1877: H.N. van der Tuuk, Maleisch-Nederlandsch woordenboek op last van het
gouvernement samengesteld door wijlen H. von de Wall, en, met weglating van al het
overtollige, uitgegeven. Deel 1, Batavia, 1877.

VOsSKUIL 1993: R.P.G.A. Voskuil, Baravia, beeld van een stad, Purmerend, 1993.

WIERINGA 1997a: —, “Frauenemanzipation oder literarische Konvention? Zum Thema
‘Die Frau, die auszog, ihren Mann zu erlosen’ im malaiischen Syair Saudagar Bodoh
(£1861) von der Dichterin Raja Kalzum”, Zeirschrift der Deutschen Morgenldindischen
Gesellschaft 147 (1997), S. 195-211.

WIERINGA 1997b: Edwin Wieringa, “The quest for a name in the Hikayat Raja Nadir
Syah: A Malay theme in a suposedly historical story about the Persian king Nadir Shih
Afshér (r. 1736-1747)”, erscheint im nichsten Heft der Zeitschrift Tenggara, Journal
of Southeast Asian literature 38 (1997).

WILKINSON 1959: R.J. Wilkinson, A Malay-English Dictionary (romanised), London,
1959.

WINSTEDT 1961: R.O. Winstedt, “A history of classical Malay literature”, Journal of
the Malayan Branch of the Royal Asiatic Society 31 (1961), part 3.






	Der flatterhafte Schmetterling und die fröhlichen Früchte : zwei malaiische Gedichte von Muhammad Bakir aus dem Batavia des ausgehenden 19. Jh.

