
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 3

Artikel: Die zwei Körper des Vorsitzenden Mao Zedong

Autor: Vittinghoff, Natascha

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147345

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147345
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE ZWEI KÖRPER DES VORSITZENDEN MAO ZEDONG

Natascha Vittinghoff, Heidelberg

"Macht ist die Macht des Fleisches. Macht ist körperlich. Macht erwirbt
ausschließlich derjenige, der die fleischliche Konstitution besitzt, Macht zu
erwerben. Würde er einen anderen Standpunkt einnehmen, beispielsweise
das Gegenteil, oder aber das gleiche, nur in einer anderen Partei oder

Bewegung, er würde ebenfalls Macht erwerben. Sie hätten immer Macht
erworben, Vater, selbst bei den Katholiken oder Kommunisten. Der
Mächtige ist jemand, der Macht erwirbt, weil er ein physisches Geheimnis
hat, aufgrund dessen die anderen sagen: 'Ja, das ist unser Mann' - oder
unsere Frau natürlich. Der Surplus ist ausschließlich dieses eine Ding: der

Körper."
Harry Mulisch. Die Entdeckung des Himmels.1

Kommentar zu Li Zhisui: Ich war Maos Leibarzt. Die persönlichen
Erinnerungen des Dr. Li Zhisui an den Großen Vorsitzenden. Bergisch
Gladbach: Gustav Lübbe Verlag, 1994.

"Maos Gesundheit und die Politik des Landes waren nicht selten miteinander

verknüpft" (S. 127), raisonniert Dr. Li Zhisui, der langjährige private
Leibarzt von Mao Zedong in einem der ersten Kapitel seiner ausführlichen
Memoiren. Und wie die Landespolitik Chinas von Maos körperlichen
Zustand abhängig zu sein schien, unterlag so auch Dr. Li Zhisuis persönliches

Schicksal den privaten und politischen Launen des Vorsitzenden.
1920 in eine Familie mit langer Arzttradition geboren, kehrte Dr. Li

nach Abschluß seines Medizinstudiums und 17j ährigem Exil während des

Bürgerkrieges im Juni 1949 nach Peking zurück, um als Arzt für die
oberste Parteiführung eingesetzt zu werden. Dort «diente» er Mao Zedong
als Leibarzt bis zu dessen Tod im September 1976. In seinem knapp 700

seitigen Werk (in der deutschen Übersetzung aus dem amerikanischen

Original) beschreibt der Autor seine privaten und politischen Erfahrungen
im inneren Kern der chinesischen politischen Führungselite, die sich nach
seiner Darstellung vornehmlich mit intriganten und raffinierten Machen-

1 Roman aus dem Niederländischen von Martina den Hertog-Vogt. München, Wien:
Carl Hanser Verlag, 1993.



824 NOTIZ/NOTICE

schaffen die Zeit vertreibt. Hinter den hohen Mauern des Zhongnanhai, wo
die geordnete, zuverlässig wirkende Welt der Macht zu vermuten war,
offenbart uns Dr. Li eine Welt des improvisierten Chaos, ein alltägliches
Gewimmel von Zänkereien und Eitelkeiten. Hineingeworfen in verstrickte
Beziehungsnetze und vertrackte ideologische Streitereien kämpft Dr. Li um
sein politisches (zuweilen auch um das physische) Überleben, und alle
seine Versuche, sich seinem verantwortungsvollen Posten als Leibarzt zu
entziehen, schlagen fehl. Erst Maos Tod und die Ausreise in die U.S.A.
bringen ihm die ersehnte Erlösung von der ständigen Angst um seine

Zukunft.
Dr. Lis Enthüllungen über Maos Privatleben erstrecken sich konkret

von der Darstellung allgemeiner körperlicher Leiden über sexuelle
Vorlieben bis hin zu detaillierten Ausführungen über die Ursachen der
Potenzprobleme des Vorsitzenden. Im Zusammenhang mit dessen Krankheitsbildern

und Beschwerden beschreibt er seine eigene politische und

persönliche Abwendung von den Idealen der Revolution, die ihm
angesichts der moralischen Verkommenheit des Vorsitzenden - und weniger
aufgrund der katastrophalen Lage im Lande, an der er erstaunlich wenig
Anteil nimmt, - falsch und geheuchelt erscheinen.

Das Buch enthält 5 Teile und beginnt mit der Darstellung der letzten

Todeskämpfe Maos im Herbst 1976. Im Anschluß berichtet der Autor
chronologisch von den Zeitperioden 1949-57, 1957-65, 1965-76 und endet

mit einem letzten Abschnitt über die Zeit nach Maos Tod. Damit folgt er
einem gängigen Schema der Periodisierung der modernen chinesischen

Ereignisgeschichte, mit den Einschnitten "Anti-Rechten-Kampagne" (1957)
und "Großer Sprung" (1958) bzw. "Kulturrevolution" (1966) und
"Zerschlagung der Viererbande" (1976).

Die Memoiren basieren auf verlorengegangenen Notizen, die Dr. Li
seit den 50er Jahren niedergelegt aber in der Kulturrevolution verbrannt
hatte, so daß seine Darstellung auf eine erneute Niederschrift im Jahre
1977 zurückgeht. Veröffentlichen wollte er seine Erfahrungen jedoch erst
im sicheren Ausland, nachdem er mit seiner Frau 1988 in die USA
ausgereist war.



NOTIZ/NOTICE 825

Sozialpsychologische Perspektive

Wie dem Vorwort zu entnehmen hatte Dr. Li seine Erinnerungen mit
sinologischer Unterstützung aus den USA zusammengestellt, unter besonderer
Mithilfe von Anne F. Thurston, der Autorin von Enemies ofthe People.2
In jenem Buch, das mit autobiographischen Interviews individuelle Tragödien

und Leidenswege von Akteuren und/oder Opfern der Kulturrevolution
nachzeichnet, will Thurston sich auf die Frage konzentrieren, "how the

political upheaval of the Cultural Revolution affected the lives of those who

were its victims, how political events became tragedy writ large."3 Ihr
geht es hier nicht um eine politische Analyse etwa der "Banalität des

Bösen"4, sondern zum einen um die psychologische Erklärung der

Auswirkungen von Verlust gesellschaftlicher Moral und zum anderen um
den Versuch der psychologischen Rechtfertigung bzw. Vergangenheitsbewältigung

der Opfer und Täter. Diese Betrachtungsperspektive scheint
auf die Darstellung von Dr. Li nicht ohne Einfluß geblieben zu sein.5 Auch
Dr. Li war nach eigenen Aussagen zum "Opfer" der Schreckensherrschaft
Maos geworden. War er anfangs noch "außer sich vor Freude", da er von
einem "gewöhnlichen Mediziner" zum "Leibarzt des Vorsitzenden Mao"
avanciert war (S. 97), so beendet er sein Buch mit den Worten: "Es soll an
die schrecklichen Folgen der Diktatur Maos erinnern, und daran, daß

rechtschaffene und begabte Menschen unter seinem Regime gezwungen
wurden, ihrem Gewissen zuwiderzuhandeln und ihre Ideale zu opfern, um

2 New York: Knopf, 1987.

3 Ebd. "Preface", p. XIX.

4 Vgl. Hanna Arendt, Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des

Bösen. München: Piper, 19959.

5 In einem kürzlich erschienenen Artikel thematisiert Anne Thurston explizit den

Zusammenhang ihrer Kulturrevolutions-Forschung und Li Zhisui und interpretiert
Lis Memoiren als "act of revenge" gegenüber denjenigen Zeitgenossen, die innerhalb

des Zhongnanhai-Komplexes gegen ihn gestanden waren. "The Politics of
Survival: Li Zhisui and the Inner Court", in: The China Journal, no 35 (Januar
1996), S. 97-105. Das Heft enthält weiter Beiträge von Lucien Pye, der in einer

psychologischen Analyse dem Vorsitzenden ein "borderline" Syndrom nachweist

("Rethinking the Man in the Leader", S. 107-112); von David Bachmann, der die
neusten Erkenntnisse zur Elitenforschung, die aus dem Buch zu gewinnen sind,
vorstellt ("Li Zhisui, Mao Zedong, and Chinese Elite Politics", S. 113-120; und
den unten von mir zitierten Artikel von Geremie Barmé.



826 NOTIZ/NOTICE

zu überleben." (S. 658). Seine Hauptklage besteht immer wieder darin,
daß er unter diesen Umständen seine professionellen Ideale, ein bedeutender

Neurologe zu werden, nicht hatte durchsetzen können (S. 657).
In seinem durchgängig formulierten Anspruch, dem Vaterland durch

seine fachliche Expertise dienen zu wollen, unterscheidet sich Dr. Li nicht
von vielen anderen chinesischen Intellektuellen - doch sein Scheitern trotz
nächster Nähe zum Entscheidungszentrum steigert für ihn den Druck, sich
in der Opferrolle zu etablieren, um einiges mehr. Auch liegt der Vorwurf
des Opportunismus gegen ihn sicher nicht allzu fern angesichts der
Tatsache, daß er trotz der ständigen Gefahr, die er durchgängig thematisiert,
ein relativ angenehmes, unversehrtes Leben hatte führen können - im
Vergleich zu den Millionen Opfern der Anti-Rechten-Kampagne, des

Großen Sprunges und der Kulturrevolution.
Daher argumentiert er aus der Perspektive eines Intellektuellen,

dessen Warnungen kein Gehör geschenkt wurden. Genaugenommen hatte

er, wie er bedauernd feststellt, "nie wirklich zu < ihnen > gehört" (S. 81),
und sein Antrag auf Aufnahme in die Partei war aus familiären Gründen

abgelehnt worden (S. 76). Für all dieses zieht er nun die Politik der
Kommunistischen Partei und vorneweg den Großen Vorsitzenden Mao Zedong
zur Verantwortung.

Politisch-kulturelle Perspektive

Dr. Li enthüllt in seinem aufsehenerregenden Bericht dem informierten
chinesischen oder sinologischen Publikum nicht allzu viele neue Details,
die nicht vorher schon durch Publikationen aus Hongkongs Zeitschriften
wie Jiushi niandai oder sogar volksrepublikanischen Werken bekannt

gewesen wären.6 Spätestens seit Maos Yan'aner Affären, die zur offenen
Kritik durch die Parteiführung geführt haben, weiß man um dessen

fehlende moralische Disziplin in Frauensachen.7 Dr. Li bringt sie hier

möglicherweise erstmals in einer Deutlichkeit und Detailfreude zur
Sprache, die einzigartig ist, - und zum Teil den Respekt vor der körper-

6 Z.B. Mao Zedong he tade nürenmen (Mao Zedong und seine Frauen), Taibei,
1994 (8. Auflage). Dazu s.u.

7 Helen Foster Snow, The Chinese Communists, Westport, Conneticut, 1972. Hierzu
S. 250 ff.



NOTIZ/NOTICE 827

liehen Integrität des anderen vermissen läßt. Doch würde ich Geremie
Barmés Einschätzung zustimmen, daß dieser Aspekt der Memoiren kaum
den Eindruck des Vorsitzenden zu unterminieren imstande sind: "Indeed
one could speculate that popular opinion in China - at least among those

who have seen Li's book8 - was neither particularly outraged nor surprised
by the latest proof of the chairman's talents. If anything, people may well
regard Mao's voracious appetites, whether for sex, power struggles or
food, as further evidence of his exceptional stature, superhuman energy
and unequivocal success."9

Es ist also sicher nicht die Tatsache, daß das interessierte Publikum
sich nun informiert weiß, zu welchen sexuellen Leistungen der Vorsitzende
fähig war oder welche Farbe Maos Zahnbelag zu welcher Zeit annehmen

konnte, die dieses Buch doch zu einem so vielbesprochenen und sensationellen

Ereignis gemacht haben. Die Kernfrage ist m.E. auch nicht, ob Dr.
Li sich für sein eigenes Verhalten durch besonders drastische Darstellung
zu rechtfertigen sucht oder ob Mao nun tatsächlich solch ein ausschweifendes

Leben geführt habe. Statt dessen gilt es zu untersuchen, warum eine

solche Perzeption des chinesischen Vorsitzenden für ein breites Publikum
attraktiv und offenbar notwendig geworden ist.

Eine Führungsperson moralisch zu diskreditieren, um deren politische
Untragbarkeit beweisen zu können, entspricht einem gängigen Schema der

volksrepublikanischen biographischen Behandlung.10 Deutlichstes Beispiel
für ein solches Vorgehen ist wohl die Bewertung Jiang Qings nach ihrer
Verhaftung, und Dr. Li folgt ganz offensichtlich diesem Modell.11 Erst im
historischen Kontext des populären Diskurses um die Führerfigur Mao in

8 Laut Thurston zirkulierte das Buch (von dem eine Hongkonger Übersetzung ins
Chinesische existiert) offiziell intern unter Parteimitgliedern ab dem Rang eines

Vizeministers, und wurde viel gelesen; außerdem existierten viele Kopien, die über
Kanton aus Hongkong in die VR China kamen. Thurston, 1996, S. 103.

9 Geremie R. Barmé, "Private Practice, Public Performance: The Cultural Reve¬

lations of Dr Li", in: The China Journal, no 35 (Januar 1996), S. 121-127; zitiert
S. 124-125.

10 Vgl. D.C. Twichett, "Chinese Biographical Writing", in: William G. Beasley &
Edwin Pulleyblank, Historians of China and Japan, London, 1961.

11 Vgl. Natascha Vittinghoff, Geschichte der Partei entwunden - eine semiotische

Analyse des Dramas 'Jiang Qing und ihre Ehemänner' (1991) von Sha Yexin,
Bochum: Projekt Verlag, 1995. S. 36-54.



828 NOTIZ/NOTICE

den 80er Jahren wird aber deutlich, warum er diese Art von Disqualifikation

in einer solchen Schärfe vortragen muß.

Die Körper des Königs

Es scheint mir hierbei anregend und aufschlußreich, die Theorie der "Zwei
Körper des Königs" des Historikers Kantorowitz als Gedankenexperiment
und Analysehilfe heranziehen, in Anlehnung an kulturelle Studien zur
Französischen Revolution von Roger Chartier oder Keith Baker, die u.a.
dieses Konzept zur historischen Interpretation in Dienst nehmen.12 Ich will
also im folgenden argumentieren, daß eine Unterscheidung zwischen einem

politischen und physischen Körper des «Führers» auch in der Behandlung
der Person Mao Zedongs wahrgenommen werden kann, auch wenn die
ideologischen Grundlagen völlig verschieden sind.

Kantorowitz unterscheidet den (überlegenen) politischen Körper des

Königs, der frei von Kindheit und Alter unveränderlich in der Zeit besteht

von dem (unterlegenen) physischen natürlichen Körper, die zusammen eine

hierarchisch bestimmte Einheit bilden, und erst mit dem Ableben des

Königs getrennt werden. Der politische Körper ist im Unterschied zum
vergänglichen physischen Körper ein mystischer, der auf der Grundlage
der theologischen Doktrin des Mittelalters den Gesalbten der Zeitlichkeit
repräsentiert, (neben Christus als Gesalbtem der Ewigkeit). Diese implizite
Trennung erlaubte die Hinrichtung Karl Stuarts, ohne dessen politischen
Körper anzutasten ("Fight the King to defend the king"), und kann als

Grundlage für die Sinnhaftigkeit der Parole der Französischen Revolution
"Le Roi est mort, vive le roi!" verstanden werden.13 Wie das Eingangszitat

andeutet, präsentiert uns Dr. Li die Geschichte eines der weltweit
bekanntesten Führer, indem er dessen öffentliche politische Geschichte mit
dessen körperlichem Privatleben in Verbindung stellt. Der Leibarzt
unternimmt mit seinem Bericht nicht den Versuch, aufgrund anatomischer
Konditionen des Vorsitzenden dessen Charakter, Entwicklung und Persönlichkeit

zu erklären, wie dies in zahlreichen medizinischen Reportagen

12 Vgl. z.B. Keith Baker, Inventing the French Revolution, Cambridge, 1990 bzw.
Roger Chartier, The Cultural Origins of the French Revolution, Durham &
London, 1991.

13 Ernst H. Kantorowicz, Die zwei Körper des Königs: eine Studie zur politischen
Theologie des Mittelalters, München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 1994.



NOTIZ/NOTICE 829

z.B. über Hitler oder Stalin versucht worden ist.14 Was dieses Buch
bewirken soll, ist, die letzte Bastion der Mythologisierung und Verherrlichung

der Führerfigur zu brechen, und die ideologisch überhöhte Figur
auf ihre Körperlichkeit und ihr menschliches Dasein zu reduzieren. Hier
wird die Trennung des politischen und physischen Körpers des «Königs»
vollzogen. Die Geschichte der Volksrepublik wird als naturgeschichtlichen
Prozeß erklärt, der analog zu Maos Körper und seinen verschiedenen
Gebrechen biologischen bzw. natürlichen Zufällen unterworfen ist, und als

langfristige Krankheitsursache der Volksrepublik Ausschweifung und

Maßlosigkeit, d.h. ideologischer Extremismus diagnostiziert. Dr. Li
konstruiert durch seine Darstellung eine Einheit der politischen Geschichte
Chinas und des körperlichen Wohlbefindens Mao Zedongs, um sodann mit
der Diagnose des physischen Verfalls des Körpers des Führers die Maro-
dität des politischen Systems offenbaren zu können.

Er steht hiermit am Ende einer langwierigen Auseinandersetzung um
den Führerkult, das vor allem ein Ringen um das Überleben des politischen

Körpers des Vorsitzenden von seiten der Führungsspitze ist. Der
Arztbericht nimmt so Teil an einem langjährigen Diskurs um eine Absage
an den Führerkult in China, der allerdings mit seiner schrillen
Darstellungsweise seine Vorläufer bei weitem übertrifft. Die Konsequenz, mit
der Dr. Li dieses Unterfangen betreibt, und sein offenbartes Bemühen, mit
machtvoller Stimme die letzten Tabus brechen zu wollen, begründet seine

Untragbarkeit im heutigen volksrepublikanischen Diskurs über die Führerfiguren

und bewirkt seinen Ausschluß durch Publikationsverbot.

Aufbau und Zerfall der Einheit der Körper

Die Definition der Rolle des Individuums in der Geschichte im Sinne des

historischen Materialismus hat Plekhanov 1898 formuliert und damit die
theoretische Grundlage für den Führerkult in sozialistischen Staaten gelegt.
Mit Formulierungen wie "a great man is precisely a beginner He is a

hero ..."15 werden Bilder eines kraftvollen, vitalen und potenten Mannes

14 Ernst Günther Schenk, Patient Hitler. Eine medizinische Biographie. Düsseldorf:
Droste, 1989.

15 George Plekhanov, The Role ofthe Individual in History, International Publishers,
1940. Zitiert aus Alvin W. Gouldner (Hrsg.), Studies in Leadership. Leadership
and Democratic Action, New York: Rüssel & Rüssel Inc., 19652. S. VI.



830 NOTIZ/NOTICE

heraufbeschworen, der schon allein physisch die Initiative zu ergreifen und
die Gesellschaft zu führen imstande ist. Es ist allgemeiner Konsens, daß

Mao spätestens seit dem Lushan-Plenum einen autokratischen Führungsstil

angenommen hatte, und die persönliche Beziehung zum Vorsitzenden

ausschlaggebend für das eigene politische Überleben wurde. Der exzessiv

betriebene Führerkult kulminierte einerseits in der Aussage Lin Biaos,
"Alles was (Mao Zedong) sagt, ist die Wahrheit, jeder Satz, den er äußert,
ist 10 000 Sätze wert",1*' andererseits in der wundersamen Wirkung seiner

Zitate, die selbst 45 kg schwere Tumore entfernen halfen, wenn man sich

ganz auf sie verliesse.17 Die politisch-ideologischen Inhalte der Lehren
Mao Zedongs wurden somit auf den physischen Körper des Vorsitzenden
transferiert, und allein seine körperlich-symbolische Anwesenheit, sei es

durch die symbolische Omnipräsenz in Form der Portraits und Buttons,
durch symbolische Zeichen in Form der «Mao-Bibel» oder symbolische
Rituale wie die Empfänge der Roten Garden, garantierte die Teilhabe an
der Einheit der gemeinsamen revolutionären Bewegung.18 Als Zeichen der

Loslösung vom menschlichen physischen Dasein verlor Mao seinen
persönlichen Namen und wurde nur noch mit den vier allegorischen Namen

(sige weida) benannt. Hier bildete der physische Körper Maos eine Einheit
mit dem politischen Körper des Überbaus, der das konzeptionelle und

mythische Fundament der Herrschaft inkorporierte, und dies etablierte eine

Art Heiligkeit der staatlichen Ordnung. Mao wurde zum Sinnbild der
Revolution überhaupt, zum Zeichen der kollektiven Anamnesis der

gemeinsamen Leiden der Vergangenheit und der siegreichen Errungenschaften

der neuen Revolution.
Wie bekannt setzte die Kritik am Führerkult und autokratischen

Herrschaftsstil schon Mitte der 70er Jahre in öffentlicher Form ein, z.B. durch
die berühmten Plakate der Gruppe Li Yizhe. Jedoch beschränkte sich diese

Form allein auf die politische und theoretische Auseinandersetzung um das

Herrschaftssystem und berührte nicht den physischen Körper des

16 Zitiert bei Helmut Martin, Kult und Kanon. Die Entstehung und Entwicklung des
Staatsmaoismus 1935-1978, Hamburg, 1978. S. 78.

17 Vgl. George Urban, The Miracles of Chairman Mao. A Compendium ofDevotional
Literature 1966-1979, Los Angeles, 1972. S. 1-9.

18 Vgl. Liu Guokai, "A Brief Analysis of the Cultural Revolution" in: Chinese

Sociology and Anthropology. A Journal of Translations. 2, 1986/87, vol 19. S. 14-
150.



NOTIZ/NOTICE 831

Vorsitzenden. Mao blieb als Symbol der Verbindung von physischer und

politischer Macht erhalten, auch wenn sein Körper - wie wir aus den

Erinnerungen Dr. Lis erfahren, schon längst in ein höchstbedenkliches
Verfallsstadium gelangt war, und er kaum mehr in der Öffentlichkeit
auftreten konnte.

Die ersten populären Attacken gegen die Physis einer politischen
Führerfigur zielten in Form von Pamphleten, Gedichten und Karikaturen
während der Trauer-Demonstrationen um den verstorbenen
Ministerpräsidenten Zhou Enlai im Frühjahr 1976 nicht auf den Vorsitzenden,
sondern dessen Frau Jiang Qing ab. Fast ohne Ausnahme nehmen alle

Karikaturen, die seit dieser Zeit von Jiang Qing entstanden sind, auch ihre
Weiblichkeit zum Anlaß des Spottes, indem sie mit Attributen, die ihre
Weiblichkeit hervorheben und ins Lächerliche übersteigern - wie dick
aufgetragener Schminke, enganliegenden Kleidern und hochhackigen Schuhen

-, ausstaffiert wird. In die politische Kritik ist so immer auch der Aspekt
ihrer weiblichen Körperlichkeit einbezogen.19

Mao wird dagegen nach seinem Tode wie zur physischen
Sichtbarmachung, daß der politische Leib der orthodoxen Lehre, d.h. der Mao

Zedong-Ideen, nicht gestorben sei, in einem gläsernen Sarg aufgebahrt.20
Die drastischen, fast komischen Ausführungen von Dr. Li, daß man zur
Durchführung dieser Prozedur den Körper des Vorsitzenden mit solchen

Mengen an Formaldehyd habe vollpumpen müssen, daß er fast aufgeplatzt
sei (S. 41 ff), zeugen nicht nur vom angestrengten Bemühen des

Leibarztes, den Akt der mystischen Verherrlichung mit besonders derben

physischen Bildern der Lächerlichkeit preiszugeben. Sie bestätigen auch

das Ausmaß der «Entmenschlichung» im Umgang mit dem Körper Mao

Zedongs und legen in krasser Weise den Grad der Dringlichkeit des

Problems für die Parteiführung klar, wie das Überleben des verstorbenen

"Königs" zu gewährleisten sei.

Mit der einsetzenden Modernisierungs- und Liberalisierungspolitik
beginnen sich gleichzeitig aus populären literarischen Quellen Stimmen zu

melden, die diesen Versuch scheitern lassen wollen. Als einen ersten

19 Vgl. z.B. Johnny Erling & Detlev von Graeve, Tigermaske und Knochengespenst.
Die neue chinesische Karrikatur, Köln, 1978.

20 Daß auch die Frage des Umganges mit der Leiche des "Vaters der chinesischen
Revolution" ein vieldiskutiertes Problem war, beschreibt Harrison E. Salisbury in
Die neuen Kaiser. China in der Ära Maos und Dengs, Frankfurt a.M., 1992.



832 NOTIZ/NOTICE

Auftakt, Mao im öffentlichen Diskurs auf seine menschliche Person zu
reduzieren, könnte man die grundsätzliche Abrechnung mit dem
Vorsitzenden und der Kulturrevolution von dem Dissidenten Wang Xizhe
interpretieren, die in Hongkong publiziert wurde. In seiner bis dahin

beispiellosen Abhandlung "Mao Zedong und die Kulturrevolution"
(derentwegen er 1981 verhaftet worden war) versucht er bereits, viele
Verhaltensweisen und Fehler Maos durch dessen bäuerliche Herkunft zu
erklären.21 Bis Ende der 80er Jahre hat sich eine äußerst rege
Publikationstätigkeit auch in der Volksrepublik entfaltet - z.B. mit
Bestseller-Publikationen Quan Yanchis22, Enthüllungen der Krankenschwester
Xiao Feng oder Darstellungen seiner Privatsekretäre, Leibwächter,
Photographen oder Übersetzer - die sich mit dem Privatleben des Führers
beschäftigt23 und im Zusammenhang der Debatte um Humanismus oder

um einen «menschlichen Marxismus» steht. Die meisten dieser Erinnerungen

schmeicheln dem Vorsitzenden in gewohnter Manier, - doch ist die

Perspektive der Autoren neu, d.h. eben jener Versuch, daß man Mao als

Privatmenschen betrachten und beschreiben will. Noch sind physischer und

politischer Körper in diesen Darstellungen einheitlich öffentlich und

entsprechen so der Matrix volksrepublikanischer Biographienliteratur, die

vorschreibt, daß nur das öffentliche Leben der Parteiführer Eingang in die

biographische Beschreibung finden kann, da diese "Repräsentanten der
staatlichen Ordnung" sind, und keine "Individuen"24. Mit dem Ausschluß
der Privatheit wird versucht, die harmonische Einheit zwischen der
physischen, menschlichen Existenz des politischen Führers und dessen

21 Vgl. "Mao Zedong yu wenhua da geming" (Mao Zedong und die Kulturrevo¬
lution), in: Qishi niandai, 2.1981, (133). S. 26-49.

22 Vgl. Lingxiu Lei (Die Tränen des Führers), Beijing, 1989; Weiduizhang tan Mao
Zedong (Der Gruppenführer der Leibwächter über Mao Zedong), Beijing, 1989;
Zhangshang qianqiu - Zhuanzhan Shanbei zhong de Mao Zedong yu Jiang Qing
(Die Ewigkeit in einer Hand - Mao Zedong und Jiang Qing in den Kämpfen in
Nord-Shaanxi), Beijing : 1989.

23 Vgl. zu den zahlreichen Publikationen den Review-Artikel von Thomas Scharping,
"The Man, the Myth, the Message", in: China Quarterly, 137. 1994, (März), S.

168-179.

24 Vgl. D.C. Twichett, op.cit., S. 95-114. Susanne Weigelin-Schwiedrzik, Partei¬
geschichtsschreibung in der VR China. Typen, Methoden, Themen und Funktionen.
Wiesbaden: Harrassowitz, 1984. Hierzu S. 80.



NOTIZ/NOTICE 833

politischem Körper, seinem historischen Auftrag, herzustellen. In idealer
Reinform kann der Führer gar nicht privat sein und Bedingung der

Möglichkeit von Privatheit ist also die Trennung von physischem und

politischem Körper, was in den oben genannten Darstellungen eher zaghaft
versucht wird.

Erst mit Gu Huas Mao Zedong und seine Frauen2-5, das nach

Aussagen im Vorwort zu Huanghuo (Gelbes Unheil) eine Beliebtheit wie die

abgesetzte Fernsehserie Heshang (Elogie auf den früh verstorbenen Fluß)
erreicht haben soll,26 beginnt die Darstellung Maos als eines Menschen
mit (vornehmlich sexuellen) Begierden und Gelüsten, dessen Politik vor
allem als subjektiven Gefühlen unterworfen verstanden werden muß.

Anhand dieser Darstellung lasse sich zeigen, daß sich Mao der 3000-

jährigen Geschichte des Feudalismus nicht hat entziehen und unter diesem

Einfluß nie zu einem Sozialisten oder Marxisten hatte werden können.27

Hier wie später bei Dr. Li, müssen Maos private und v.a. sexuelle
Verhältnisse herangezogen werden, um seine Politik unglaubwürdig zu machen
und dem ideologischen Überbau des Führerkultes radikal den Boden zu
entziehen. Doch die Grundsätzlichkeit, mit der Maos Fähigkeit, vernünftige

Entscheidungen zu treffen, in Frage gestellt wird, hat nach diesen
Vorarbeiten erst bei Dr. Li ihren Höhepunkt erreicht: offenbar hatte sich

Mao in seinen letzten Jahrzehnten vornehmlich und selbst bei hohen

politischen Veranstaltungen nur in Betten aufgehalten und mit jungen
Mädchen vergnügt.

Trotz wiederholter Absage an den Führerkult durch sowohl Deng
Xiaoping selbst als auch die Parteielite, die mit der Abfassung der
Resolution zur Geschichte der KP 198128 die maßgebliche Bewertung der
Person Maos niedergelegt hat, scheint eine sachliche, argumentgeleitete

25 Jing Fuzi (pseud.), Mao Zedong he tade nürenmen (Mao Zedong und seine

Frauen), Taibei: Lianjing chuban gongsi, 19948.

26 Bao Mi, Huanghuo (Gelbes Unheil), Xianggang: Jianada Mingjing chubanshe,
1991. S. 13.

27 Mao Zedong he tade nürenmen, S. 2.

28 Resolution über einige Fragen zur Geschichte der KP China seit 1949, Beijing,
1981.



834 NOTIZ/NOTICE

Auseinandersetzung mit dem Problem des Führerkultes nicht möglich.29

Gleichzeitig läßt die tatsächliche Fortführung der Führerkultes die
Positionen der Führung als reines Lippenbekenntnis erscheinen. Denn die

Aufbereitung Dengs pragmatischer Politik als "Kristallisation der
kollektiven Weisheit" auf dem 14. Parteitag im Herbst 1992 weist auf die

durchgängige Bemühung hin, das sozialistische Image Chinas durch das

Charisma eines legendären Führers aufzubessern, dessen politischer und

physischer Körper wieder vereint werden soll.
Daß die politische Führung gespannt auf diese Phänomene reagiert,

zeigen nicht nur die Verbote solcherlei Publikationen, sondern äußert sich
auch in den 1993 neuerlassenen "Ergänzenden Bestimmungen über die

Veröffentlichung von Werken über Leben und Werk wichtiger Führer von
Partei und Staat", die die verstärkte Kontrolle dieser Publikationen
institutionell einforderten.30 Dr. Lis Ängste vor einer Publikation in der

Volksrepublik schon in den 80er Jahren (wozu ihm Ye Jianying geraten
haben soll) waren somit sicher nicht unbegründet.

Schluß

Auch wenn sich wenig neue «Fakten» aus dem Buch herausziehen lassen,

geben Dr. Lis persönliche Erinnerungen dennoch einen lebhaften Einblick
in die Atmosphäre und die Kommunikationsweisen im inneren Kreis des

Zhongnanhai. Und wenn auch die Glaubwürdigkeit allein durch die Form
der Aufzeichnung angezweifelt werden kann - immerhin suggeriert der
Leibarzt ein Erinnerungsvermögen über knapp 30 Jahre in erstaunlicher
Detailtreue - so ist das Buch ein wertvolles Zeitzeugnis dafür, wie die

politischen Führungskämpfe auf einen Menschen wie Dr. Li psychologisch
eingewirkt haben, und wie er sich mit seinem moralischen Dilemma
auseinandersetzt. Gleichzeitig repräsentiert es eine Position im diskursiven
Ringen um die Aufgabe des Führerkultes in China.

Seine persönlichen Erinnerungen lassen sich somit aus zwei

Perspektiven erklären, der sozialpsychologischen und politisch-kulturellen,
die eng miteinander verwoben sind. Da er durch sein Selbstverständnis als

29 Vgl. Tony Saich, "The Fourteenth Party Congress: A Programme or Authoritarian
Rule", in: China Quarterly, 132.1992 (Dezember), S. 1136-1160.

30 China aktuell, 4,1993, S. 324.



NOTIZ/NOTICE 835

Intellektueller mit einem besonders starken Legitimationsdruck konfrontiert
ist, muß er einen besonders krassen Ton anschlagen, um Schuldige für
seine Situation zu finden und zu diskreditieren.

Gleichzeitig erfordern das unbeirrte Festhalten am Führerkult durch
die Parteiführung und die praktische Ausschließung einer argumentativen
theoretischen Auseinandersetzung eine ebenso machtvolle Gegenstimme.
Da eine theoretische analytische Auseinandersetzung um das Problemfeld
des Führerkultes im sozialistischen China offenbar nicht ausgetragen
werden kann, verlegt sich Dr. Li auf die metephorische Ebene. Insofern
bemüht er sich mit seiner fast schamlosen Entkleidung des Vorsitzenden,
dem Versuch, eine politische und physische Körper-Einheit einer heiligen
"Führerfigur Mao Zedong" zu konstruieren, jegliche Grundlage zu
entziehen. Eine unveränderte Weiterführung des Prinzips «Führerkult» und
die Glorifizierung von Individuen als entmenschlichte Repräsentanten einer

Staatsordnung wird für die jetzige Parteiführung nach einer solchen

Enthüllung zumindest schwierig.




	Die zwei Körper des Vorsitzenden Mao Zedong

