
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 3

Artikel: Xing-Theorie und Erkenntnistheorie in der Lehre des Wang Tingxiang
(1474 - 1544)

Autor: Ommerborn, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


X7M?-THE0RIE UND ERKENNTNISTHEORIE IN DER LEHRE DES
WANG TINGXIANG (1474-1544)

Wolfgang Ommerborn, Ruhr-Universität Bochum

1. Vorbemerkung

Die vorliegende Arbeit ist mein zweiter Beitrag zur Philosophie des in der

Ming-Zeit (1368-1644) wirkenden Neo-Konfuzianers Wang Tingxiang 3:
££ t@. Der erste Aufsatz befaßt sich mit den Grundzügen der Ontologie
und Kosmologie dieses Denkers und zeigt deren materialistischen
Charakter auf1, der auch in den anderen Bereichen seiner Lehre zur
Geltung kommt. Wang formuliert seine Xing |4-Theorie, d.i. seine Lehre
von den guten und schlechten Anlagen im Menschen2, sowie seine

Erkenntnistheorie, d.i. seine Lehre vom Erkennen der empirischen Dinge
und ihrer Prinzipien, auf dieser Grundlage und kritisiert dabei die
entsprechenden Theorien vorangegangener Konfuzianer. Anders als in der

Ontologie und Kosmologie, mit der er eindeutig von der Qi H,-Theorie des

Zhang Zai 3§ Wl (1020-1077) ausgeht, weicht Wang mit seinen Überlegungen

zum Begriff Xing von diesem ab. So vertritt er nicht die von Zhang
vorgelegte Aufteilung des einen Xing in zwei Aspekte, die der wohl
bekannteste Neo-Konfuzianer Zhu Xi 7^ J| (1130-1200) als Lösung der seit
dem frühen Konfuzianismus geführten Xi'ng-Diskussion bezeichnet. Wie zu
zeigen sein wird, bringt der Gedanke der Zweiteilung des einen Xing aber

gewisse Schwierigkeiten mit sich, die Wang mit seiner eigenen Konzeption
überwinden will. Auch in seiner Erkenntnistheorie weicht Wang von
Zhang Zai ab, indem er die von letzterem im Neo-Konfuzianismus
erstmals vorgelegte spezifische Konzeption einer von ethischen Aspekten
geprägten Erkenntnisstufe heftig attackiert. Insgesamt kann festgestellt
werden, daß die im Rahmen der Ontologie und Kosmologie innerhalb der
Lehre des Zhang Zai formulierten materialistischen Vorstellungen von
Wang Tingxiang konsequent weiterentwickelt werden und sich auch ganz
deutlich in seinen Gedanken zum Xing und zum Erkenntnisprozeß
widerspiegeln. Damit geht er nicht nur über Zhang Zai hinaus, sondern setzt

1 Der Aufsatz trägt den Titel "Ontologie und Kosmologie in der Lehre des Wang
Tingxiang", in: minima sinica, 2 (1996), S.29-56.

2 Der Begriff Xing wird meist mit 'Natur', 'Wesen' übersetzt.



730 WOLFGANG OMMERBORN

sich sogar ausdrücklich in Gegensatz zu zentralen Teilen der Lehre dieses

Denkers der Song-Zeit. Die v.a. von chinesischen Philosophiehistorikern
in der Volksrepublik China vertretene Auffassung, Wang sei ein
Nachfolger des Zhang Zai3, ist darum zu modifizieren.

2. Die Xing-Theorie

2.1. Charakterisierung der Xmg-Theorie im Neo-Konfuzianismus der

Song-Zeit

Innerhalb des Konfuzianismus spielt die Auseinandersetzung um den

Begriff Xing eine zentrale Rolle.4 Es geht dabei in erster Linie um die

Frage, ob der Mensch seinem Wesen nach gut oder schlecht ist oder ob er
von Anfang an sowohl Gutes als auch Böses in sich trägt und in welcher
Weise diese Eigenschaften zur Geltung kommen. Bei dieser Diskussion
handelt es sich also auch um die in der westlichen Philosophie seit der
Antike bekannte Frage nach dem Ursprung des Bösen in der Welt, die seit

Leibniz (1646-1716) v.a. mit dem Begriff "Theodizee" verbunden ist. Die
Fragestellung der Vertreter des Konfuzianismus zeigt jedoch schon den

wesentlichen Unterschied zwischen ihnen und den meisten westlichen
Philosophen zu diesem Thema auf. Stehen letztere v.a. vor dem Problem -
in der Antike - die an sich gute Ordnung des Kosmos, d.i. das gute Sein,
bzw. - seit dem Mittelalter - den theistischen Gottesbegriff mit der
Existenz des Bösen in der Welt in Einklang zu bringen, versuchen erstere
die Frage nach dem Bösen ausschließlich anthropologisch zu lösen, ohne

z.B. in Konflikt mit der Idee einer übergeordneten, die Welt und den
Menschen schaffenden und weitgehend bestimmenden Instanz als

Verkörperung des höchsten Guten zu geraten. Die Neo-Konfuzianer kennen
dabei weder die Präexistenz noch die Unsterblichkeit des Xing oder des das
Gute erkennenden menschlichen Geistes, vielmehr entstehen diese gemäß
ihrer Auffassung mit der Geburt des konkreten Menschen und vergehen

3 Z.B. Ge Rongjin, Wang Tingxiang Shengping Xueshu Biannian, Vorwort, S.l.
4 Mit der Diskussion des Begriffs Xing vor und in der Song-Zeit habe ich mich in

folgenden Aufsätzen befaßt: "Die Diskussion der Frage nach der Immanenz des
Guten und Bösen im Menschen innerhalb der konfuzianischen Schule vor der
Song-Zeit" und "Die Idee der Immanenz des Guten und Bösen in der Xmg-Theorie
der Neo-Konfuzianer der Song-Zeit".



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 731

auch wieder mit seinem Tod. Da sie mit diesem Gedanken eine
überirdische Existenzform des Menschen abstreiten, ist für sie die Frage nach

Xing und dem Erkennen der diesem immanenten sittlichen Prinzipien nur
im Kontext des in der empirischen Welt seienden Menschen sinnvoll.
Anders als bei den westlichen Denkern, die das Böse als Mangel des Guten
verstehen und ihm jegliche Substantialität abstreiten5, wird von den Neo-
Konfuzianern in diesem Zusammenhang das eigenständige Sein des Bösen
nicht geleugnet. Die Neo-Konfuzianer der Song-Zeit sprechen im
Hinblick auf Xing des Menschen von zwei Aspekten: einen mit der universalen
sittlichen Ordnungsstruktur Li Jü identischen Aspekt, der nur das Gute

enthält, den sie in der Regel Tian Di zhi Xing ^ iE ;£. 14 (Xing des

Universums) nennen und einen Li und die Materielles und Nichtmaterielles
einschließende Substanz Qi umfassenden Aspekt, in dem Gutes und Böses

stets vermischt auftreten, der meist als Qi Zhi zhi Xing M, Jf ;£. fÉ (Xing
des Qi und des materiellen Stoffes) bezeichnet wird. Die Einbeziehung der
für den Neo-Konfuzianismus grundlegenden Begriffe Li und Qi in die

Xing-Iheorie zeigt, daß ihre Ontologien wichtige Gedanken für diese
Diskussion liefern.6 Die alle Dinge konstituierende Substanz Qi und die -
in der Lehre des Zhang Zai - ihr entweder immanente oder - in der Lehre
des Zhu Xi - gegenüber ihr ein eigenes Sein aufweisende Ordnungsstruktur

Li stellen ebenfalls zentrale Begriffe der jeweiligen Xmg-Theorien
dar. Die genannten zwei Aspekte des Xing werden von den Neo-Kon-

Augustin (354-430) fragt: "Was ist aber das sogenannte Schlechte anderes als ein

Mangel des Guten?" Er vergleicht es dann mit einer Krankheit oder Wunde:
"Denn wie für die Körper der Lebewesen von Krankheit und Wunden betroffen zu
werden nichts anderes ist als der Gesundheit beraubt zu werden. Denn die
Krankheit oder die Wunde ist keine Substanz, sondern ein Fehler an einer fleischlichen

Substanz, weil das Fleisch die Substanz selbst ist, also etwas Gutes, zu dem

jene Übel hinzutreten, d.h. die Mängel des Guten, das Gesundheit genannt wird) -
so sind auch alle Fehler der Seelen Mängel an natürlichen Gutem, die nicht anderswohin

übertragen werden, wenn sie geheilt werden; sondern die, die dort waren,
werden nirgendwo sein, wenn sie in jener Gesundheit nicht mehr sein werden." De
civitate dei, libri XXII. Leibniz sagt: "...: aber im strengen Sinn ist die Formal-
ursache des Bösen nicht als wirkende Ursache aufzufassen; denn wir werden sehen,
daß es in der Beraubung, das heißt in dem von der wirkenden Ursache nicht getanen,

besteht: Darum pflegen die Scholastiker die Ursache des Bösen deficiens zu
nennen." Theodizee, l.Teil, 20, S.110.

Zur Ontologie der Neo-Konfuzianer siehe: Ommerborn, W., "Zum Stellenwert der

Ontologie und der Frage nach dem ersten Seienden im Neo-Konfuzianismus".



732 WOLFGANG OMMERBORN

fuzianer aber nicht als zwei unterschiedliche Arten des Xing'1 verstanden,
vielmehr bilden sie bei jedem Menschen zusammen ein einheitliches Xing.
Der Aspekt des nur guten universalen Xing stellt im Grunde als das

höchste sittliche Prinzip ein Ideal dar, das der Mensch als körperliches
Wesen - d.i. für die Neo-Konfuzianer: in seinem Sein - niemals erreichen

kann, dem er aber in einem Prozeß der sittlichen Kultivierung zustreben

soll. Er verweist demnach darauf, daß der Mensch das Gute als Teil seines

Wesens in sich trägt und somit auch die Möglichkeit besitzt, ein guter
Mensch zu werden. Das beim Menschen aktualisierte Xing ist aber de facto
immer ein aus Li und Qi bestehendes, so daß tatsächlich nur dieser Aspekt
des Xing zur Geltung kommt.8 Im Xing eines jeden Menschen finden sich

darum Gutes und Böses zugleich angelegt.
Impliziert ist hier außerdem der Gedanke, daß das Böse niemals völlig

überwunden werden kann. Aufgabe des Menschen ist es jedoch, den

Aspekt des Guten zu fördern und den Aspekt des Bösen einzudämmen, so

daß sein Denken und Handeln von sittlichen Prinzipien geleitet wird. Das

Eindämmen des Bösen geschieht aber nicht durch Zwang und Unfrei-
willigkeit, denn dies wäre die Methode der von den Konfuzianern heftig
kritisierten Schule der Legalisten, die ein negatives Bild vom Wesen des

Menschen vertreten und, davon ausgehend, seine Lernfähigkeit hinsichtlich
des Guten vollständig bestreiten.9 Die Konfuzianer hingegen - auch Xun

Die Vorstellung, daß es hinsichtlich der sittlichen Beschaffenheit bei den Menschen
unterschiedliche Arten des Xing gibt, findet sich z.B. bei Dong Zhongshu Sf^êf
(179-104 v.u.Z.) oder Wang Chong 3i^ (27-97). Ommerborn, W., "Die Diskussion

der Frage nach der Immanenz des Guten und Bösen im Menschen innerhalb
der konfuzianischen Schule vor der Song-Zeit", S.41-47. In ihr wird die Idee des

bei allen Menschen ursprünglich einheitlichen Xing aufgegeben, die im frühen
Konfuzianismus und im Neo-Konfuzianismus eine zentrale Rolle spielt.

An anderer Stelle schlage ich vor, Tian Di zhi Xing in einem ethisch-erkenntnistheoretischen

Sinn zu deuten, da es auf das ideale Ziel des sittlichen Kultivierungsprozesses

verweist, und Qi Zhi zhi Xing eine ontologisch-kosmologische Bedeutung
zuzuweisen, da es sich auf das tatsächliche Sein des Menschen bezieht. Ommerborn,

W., "Die Idee der Immanenz des Guten und Bösen in der Xj'ng-Theorie der
Neo-Konfuzianer der Song-Zeit".

Gemäß der Auffassung der Legalisten ist Ordnung nur durch repressive Zwangsmittel

erreichbar, nicht aber durch eine sittliche Erziehung. Der wichtigste
Theoretiker dieser Schule Han Fei f|# (280-233 v.u.Z.) sagt z.B.: "In einer strengen
Familie gibt es keine freche Dienerschaft, aber eine gütige Mutter verdirbt ihr
Kind. Aus dem Grund weiß ich, daß Ehrfurcht gebietende Macht das Böse ver-



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 733

Zi Iq-?- (313-238 v.u.Z.), der die Einschätzung eines negativen Xing der

Legalisten teilt - sind vielmehr überzeugt, daß der Mensch das Gute
einsehen kann und in der Lage ist, diesem freiwillig zu folgen. Es besteht

aber dennoch stets die Gefahr, daß das Böse zur Auswirkung kommt.
Gemäß der Lehre der Neo-Konfuzianer ist selbst der Weise nicht davor
gefeit. Einen Zustand der völligen Übereinstimmung mit dem idealen guten
Aspekt des Xing gibt es für den körperlichen Menschen somit selbst dann

nicht, wenn er die höchste Erkenntnisstufe erlangt hat. Auf dieser
Erkenntnisstufe weiß er sich zwar weitgehend in Einklang mit der
universalen Ordnungsstruktur Li, aber eben nur approximativ, da er -
solange er Mensch ist - auch aus Qi konstituiert ist.

Die Xmg-Theorie liefert somit eine philosophische Begründung für die

Notwendigkeit und Möglichkeit des von den Konfuzianern stets

hervorgehobenen Erziehungs- und Lernprozesses des Menschen, der als ein Weg
der sittlichen Kultivierung verstanden wird, und sie muß darum in erster
Linie vor diesem erkenntnistheoretischen Hintergrund verstanden werden.
Grundsätzlich ist demnach jeder Mensch in der Lage, bewußt sittlich zu
denken und zu handeln, denn er trägt seit seiner Geburt diese Fähigkeit in
sich. Sie bildet für die Konfuzianer das Spezifikum des Menschen gegenüber

allen anderen Dingen. Gleichzeitig steht dieser Fähigkeit die immanente

Neigung zum Bösen gegenüber. Die Erkenntnis des Guten muß

darum durch eine angemessene sittliche Ausbildung erreicht werden. In
dieser wird das Gute hervorgeholt und aktualisiert, das Böse aber immer
mehr eingeschränkt und paralysiert. Auf diese Weise, indem der Einzelne
also im Erkenntnisprozeß die ihm immanenten guten Anlagen fördert, wird
er zu einem sittlichen Menschen - und das stellt auch das primäre Ziel
konfuzianischen Strebens dar, denn der Tugendhafte ist als Handelnder
und als Vorbild die Basis für die Errichtung und Bewahrung der Ordnung
in der Welt.

2.2. Wang Tingxiangs Xmg-Theorie

Im vorangegangenen Abschnitt ist versucht worden, die Vorstellungen der

Xmg-Theorie der Neo-Konfuzianer der Song-Zeit kurz in ihren wesentlichen

Grundzügen zu skizzieren. Im folgenden soll Wang Tingxiangs

meiden kann und Tugend und Großmut nicht ausreichen, um Unordnung Einhalt
zu gebieten." Han Fei Zi, Kap. 19.50, S.llb.



734 WOLFGANG OMMERBORN

Beitrag zu diesem Problembereich näher beleuchtet werden. Offensichtlich
formuliert er seine Überlegungen zum Xing auf der Grundlage seiner
materialistischen Ontologie und Kosmologie. In Anknüpfung an den in der
Diskussion um Xing als Widersacher des Menzius (ca. 372-289 v.u.Z.)
auftretenden Gao Buhai ^ sfi Ü (ca. 420-350 v.u.Z.), verbindet er die

Begriffe Xing und Sheng ^ (Leben) miteinander. 10 Er verweist in dem
Kontext sogar explizite auf Gao Buhai: "Jemand fragt: Du erklärst mit dem

Prinzip des Lebens Xing, ist das nicht von (der Meinung) vieler Konfuzianer

verschieden? (Wang) antwortet: Viele Konfuzianer meiden die
Lehre des Meisters Gao und halten daran fest, Xing mit Li zu erklären.
Damit können sie die Wirklichkeit des Xing in der Welt nicht erklären."11
An anderer Stelle sagt er: "Darum, wenn es Leben gibt, dann kann man
davon sprechen, daß es Xing gibt; ohne Leben muß Xing vergehen."12 Er
betont mit dieser Aussage die notwendige Verbindung von Xing und dem
lebenden Menschen. Der Mensch ist ein körperliches Wesen, dessen
Existenz Resultat einer spezifischen «Verdichtung» des Qi ist13, und nur wenn
diese spezifische «Verdichtung» sich bildet, kann Xing überhaupt in
Erscheinung treten: "Wenn der aus körperlichem Qi gebildete Mensch da

ist, kann Xing entstehen."14 Tatsächlich hat Xing hier selbst die Bedeutung
'Leben', denn es ist das Element, das aus einer leblosen «Verdichtung» des

Qi, d.i. einem leblosen Körper, ein belebtes Wesen macht: "Spricht man

von Qi unabhängig von Xing, dann ist Qi ohne Leben und mit dem
Leblosen verbunden. Xing und Qi stützen sich (bei dem Menschen) aufeinander

und können nicht voneinander getrennt sein."15 Ein Ding kann sich
also immer dann zu einem Lebewesen entwickeln, wenn das sich zu einem

empirischen Ding «verdichtende» Qi den Aspekt des Xing als Lebensprinzip

in sich birgt. Dann sind beide aber untrennbar verknüpft, denn
ohne Qi kann es nicht die körperliche Gestalt des Menschen geben, und
ohne Xing als Lebensprinzip kann die aus «verdichtetem» Qi konstituierte

10 Meng Zi Yi Zhu, S.254 [6A3].

11 Shen Yan, Wen Cheng Xing Bian. Wang Tingxiang Zhexue Xuanji TWTZX], S.18.

12 Jia Cang Ji, Hengqu Li Qi Bian. WTZX, S.176.

13 Der Prozeß des «Verdichtens» und «Zerstreuens» des Qi bezeichnet Entstehen und

Vergehen der empirischen Dinge.

14 Ya Shu, Shang Bian. WTZX, S. 103.

15 Jia Cang Ji, Da Xue Juncai Lun Xing Shu. WTZX, S. 163.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 735

Gestalt kein Leben haben, sondern ist irgendein lebloser Gegenstand.

Wang will mit seiner Argumentation v.a. vermeiden, daß Xing - wie z.B.
in der Konzeption des Tian Di zhi Xing - schließlich sogar mit Li
gleichgesetzt wird. Als Lebensprinzip hat Xing für ihn in ethischer Hinsicht
immer nur einen neutralen Charakter. Es impliziert zwar als natürliche
Instanz auch die Anlagen für gutes Verhalten, ist aber in keiner Weise mit
den sittlichen Prinzipien identisch.

Xing ist gemäß Wang darum auch nicht als etwas von Qi
Verschiedenes zu verstehen, selbst wenn einige seiner Äußerungen zur
Beziehung von Xing und Leben dies zu suggerieren scheinen, vielmehr
beruht es in seiner Existenz vollständig auf dem alles einschließenden Qi-
Prozeß. Das zeigt sich, wenn er auf der Grundlage seiner Ontologie sagt,
daß auch Xing von der die Dinge konstituierenden materiellen Substanz Qi
gebildet wird: "Ich meine, daß Xing des Menschen nichts anderes als die
materielle Ausstattung mit Qi (Qi Zhi MW) ist. Spricht man von Xing
unabhängig von Qi, dann hat Xing keinen Ort und ist gleich einer
Leere."16 Xing, sagt er an anderer Stelle, entsteht im körperlichen Qi.17
Es ist darum von Qi bzw. dem ßz'-Prozeß vollständig abhängig: "Wenn
man von Xing spricht, darf dies nicht unabhängig von Qi geschehen

Xing kommt aus dem Qi und wird von ihm geleitet."18 Das Vorhandensein
und Nichtvorhandensein des Xing, heißt es außerdem, ist vom Prozeß des

«Verdichtens» und «Zerstreuens» des Qi, d.i. des Transformationsprozesses

der empirischen Dinge, abhängig.19 Damit wird hier betont, daß

Xing auf der Grundlage des ßz-Prozesses mit dem aus Qi konstituierten
Menschen entsteht und vergeht. Ohne den zum sittlichen Handeln fähigen
Menschen, so heißt es bei ihm, gibt es kein subjektives Bewußtsein, und
ohne dieses Bewußtsein können auch die sittlichen Prinzipien nicht
auftreten.20 Darum, so lautet seine Schlußfolgerung, kann Xing nur
vorhanden sein, wenn es auch den körperlich existierenden Menschen gibt.
Tatsächlich stellt Xing als die Instanz des Organischen eine dem Menschen
immanente besondere Form der «Verdichtung» des Qi dar.

16 Ibid.

17 Shen Yan, Wen Cheng Xing Bian. WTZX, S.19.

18 Jia Cang Ji, Da Xue Juncai Lun Xing Shu. WTZX, S. 164.

19 Jia Cang Ji, Hengqu Li Qi Bian. WTZX, S. 176 f.

20 Ibid., S.176.



736 WOLFGANG OMMERBORN

Den ursprünglichen Grund für die Existenz des Guten und Bösen sieht

Wang also in der Substanz Qi und ihrem Prozeß begründet, wobei das

tatsächliche Wirken dieser beiden Eigenschaften als Xing aber nur im
Zusammenhang mit Qi in körperlicher Gestalt, d.i. als konkreter Mensch,
auftreten kann. Dies ist nicht nur beim normalen Menschen der Fall,
sondern ebenso bei dem Weisen, von dem er sagt, daß "sein Xing auch nur
in der materiellen Ausstattung des Qi ist. Jedoch ist seine Ausstattung mit
Qi klar und rein und (somit) verschieden von allen anderen Menschen.

Darum, wenn sein Xing sich bildet, ist es (in der Hauptsache) rein und gut
und nicht böse. Wer sollte ihn darin übertreffen? (Aber) Xing des Weisen
ist nicht von der materiellen Ausstattung des Qi unabhängig, dies können
die Menschen wissen. (Darum:) Qi hat Klares und Trübes, Reines und
Beflecktes, wie kann Xing dann nicht Gutes und Böses vermischt haben."21

Gutes und Böses existieren immer nur im Zusammenhang mit dem

körperlichen Menschen, ohne diesen gibt es für sie keine Grundlage:
"Über das, was vor den körperlichen Gestalten ist, gibt es nichts zu sagen.
Wenn gesagt wird, (schon vor der Existenz der körperlichen Gestalten) sei

das Gute, (muß ich fragen,) worauf soll es sich stützen? Erst nachdem es

körperliche Gestalten gibt, kann von Xing gesprochen werden. Wenn man

sagt, das Böse sei im Xing nicht vorhanden, woher soll es dann
kommen?"22 Der Mensch hat also stets beide zugleich, d.i. es gibt weder nur
gute oder nur schlechte Menschen. Für Wang verbirgt sich hinter dieser

Feststellung ein grundlegendes Prinzip, das aus der Yin-Yang ü£ fê§-

Theorie abgeleitet ist: "In der Fähigkeit zum Bösen ist auch das Gute

enthalten; in der Fähigkeit zum Guten ist auch das Böse enthalten."23
Ebenso wie jedes Phänomen in der Welt immer von den beiden
Wirkprinzipien Yin und Yang bestimmt wird, bei den einzelnen Dingen aber
entweder das eine oder das andere dominiert, hat ein guter Mensch auch
Böses und ein böser Mensch auch Gutes in sich.

Wenn dem Menschen die Anlagen zum Guten und Bösen immanent
sind, kommt es darauf an, daß er erstere kultiviert und aktualisiert. In dem
Kontext hebt Wang den Gedanken des durch Erziehung zu formenden Xing
hervor, d.i. der durch Einflüsse von außen verursachten Heranbildung der

21 Jia Cang Ji, Da Xue Juncai Lun Xing Shu. WTZX, S. 163.

22 Shen Yan, Wen Cheng Xing Bian. WTZX, S.16.

23 Ibid.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 737

guten Anlagen des Xing: "Die Xing aller Menschen werden durch (spätere)
Gewohnheiten geformt, (d.i.) durch die Lehren der Weisen geleitet und
durch die Regeln geordnet. Die Sitten zu allen Zeiten in der Welt haben

darum das Gute als Ziel und verbieten das Böse."24 Offensichtlich beruft
er sich hier auf Konfuzius (trad. 551-479 v.u.Z.). An anderer Stelle sagt er
noch deutlicher: "Darum, wenn man von Xing spricht, kann man dies nicht
unabhängig von Qi machen, und wenn man von Qi spricht, darf Xing nicht

vernachlässigt werden. Das ist der Sinn (des Gedankens) des Konfuzius,
daß (Xing der Menschen zuerst) einander ähneln und sich durch (spätere)
Gewohnheiten voneinander entfernen."25 Die von ihm hier zitierte Stelle

aus dem Lun Yu2^ ist die einzige, die eine Definition des Xing durch
Konfuzius enthält. Sie impliziert eine relative Gleichheit der Xing bei der
Geburt der Menschen und die Entwicklung der in ihnen angelegten
Eigenschaften durch späteren Einfluß. Diesen Gedanke aus dem Lun Yu

hebt Wang Tingxiang als richtig hervor.27 Zum entscheidenden Kriterium
der Aktualisierung des Guten wird darum für ihn die angemessene
Ausbildung eines Menschen. Aufgrund der Vermittlung der richtigen
Lehre "kann die ^-Ausstattung zum Guten verändert werden; falls man
sich beim Lernen (aber) dem Bösen zuwendet, wird man sich täglich
weiter vom Guten entfernen."28 Es kommt also darauf an, daß der Mensch
bei seiner sittlichen Kultivierung richtig geleitet wird, denn die Gefahr,
einen falschen Weg einzuschlagen, ist stets gegeben, da die Veranlagung
zum Bösen nur unterdrückt, aber nicht vollständig eliminiert werden kann.

Wang Tingxiang fordert darum, daß die angemessene Erziehung von
besonders qualifizierten Persönlichkeiten ausgeführt werden muß: "Der
Weise verbindet sich mit den Menschen, um ihnen Ordnung zu bringen; er
fördert das Gute ihres Xing und errichtet seine Lehre; ist die Lehre
errichtet, dann sind Gutes und Böses (des Xing) im richtigen Verhältnis.
Darum, wenn die Lehre gefestigt wird, dann ist der Mensch gut, wird von

24 Jia Cang Ji, Da Xue Juncai Lun Xing Shu. WTZX, S. 164.

25 Jia Cang Ji, Hengqu Li Qi Bian. WTZX, S. 177.

26 Lun YuYiZhu, S. 181 [17.2].

27 Shen Yan, Wen Cheng Xing Bian. WTZX, S.17.

28 Jia Cang Ji, Da Xue Juncai Lun Xing Shu. WTZX, S. 164.



738 WOLFGANG OMMERBORN

ihr abgelassen, dann ist der Mensch böse."29 "Wenn der Weise die Welt
ordnet, dann muß er danach streben, die Xing der Menschen gut zu
machen, damit sie der Ordnung folgen. Darum errichtet er die Lehre und
leitet sie."30 Er ist also überzeugt, daß es exponierte Persönlichkeiten gibt,
die das immanente Gute für sich realisiert haben und deren zentrale

Aufgabe es ist, dieses Wissen weiter zu vermitteln. Der Weise wird so zur
Schlüsselfigur bei der Verwirklichung des Guten in der Welt: "Manche
behaupten, daß das Böse beim Menschen durch das Pervertieren des

Schambewußtseins entstehe, menschliches Xing darum ursprünglich gut
und nicht böse sei. Ach! (In Wirklichkeit) wird (das Gute) durch die

Fähigkeit des Weisen erlangt, den rechten Lebenswandel zu führen und die

richtige Lehre zu errichten."31 Wie wichtig in bezug auf die Verwirklichung

des Guten die angemessene, von den Intentionen der Weisen

geleitete Kultivierung der Menschen ist, sagt er auch an anderer Stelle
deutlich: "Durch die (von den Weisen durchgeführte) Belehrung der
Nachwelt werden (die sittlichen Prinzipien) der Mitmenschlichkeit (Ren

iZ), der Rechtschaffenheit (Yi f|), des Anstandes (Li }Ü) und der
Weisheit (Zhi ^j?) gefestigt. Wird dieser (Belehrung) zuwidergehandelt,
dann wird das Böse errichtet. Darum gibt es ohne Leben kein Xing und
ohne die Lehre (der Weisen) nicht das richtige Verhältnis von Gut und
Böse (im XmgJ."32 Da gemäß der Auffassung der Neo-Konfuzianer das

Böse niemals vollständig beseitigt werden kann, geht es Wang im
Kultivierungsprozeß darum, das "richtige Verhältnis" von guten und bösen

Neigungen zu erlangen, das de facto die optimale Aktualisierung ersterer
und die größtmögliche Zügelung letzterer bedeutet.

In bezug auf die Verwirklichung des Guten bei den meisten Menschen

zeigt sich Wang aber eher skeptisch: "Schaut man sich die Menschen der
bisherigen Epochen an, dann gibt es gewöhnlich ein oder zwei gute, aber
sehr viele schlechte; und dann gibt es gewöhnlich ein oder zwei, die bei
ihren Handlungen mit der richtigen Lehre (Dao JH) übereinstimmen, aber
sehr viele, die nicht damit übereinstimmen."33 Im folgenden sucht er

29 Shen Yan, Wen Cheng Xing Bian. WTZX, S.16.

30 Ibid., S.20.

31 Jia Cang Ji, Da Xue Juncai Lun Xing Shu. WTZX, S. 164.

32 Shen Yan, Wen Cheng Xing Bian. WTZX, S.16 f.

33 Ya Shu, Shang Bian. WTZX, S. 108 f.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 739

deutlich zu machen, daß dieses für ihn empirisch nachweisbare Faktum
auch die Theorien des nur guten Xing widerlegt. Es liefert ihm somit eine

Erklärung für das nach seiner Auffassung in der Welt nur selten in
zufriedenstellender Form zur Geltung kommende Gute. Eine Dominanz
des Guten sieht er konkret nur in den wenigen Weisen des Altertums zur
Auswirkung kommen, die zufällig eine günstige materielle ßi-Ausstattung
empfangen haben und sich so das Gute besser bewußt machen konnten. Bei
der Mehrheit der Menschen ist dies aber nicht der Fall, so daß sie viel
stärker zwischen den immanenten Neigungen zum Guten und zum Bösen

hin und her schwanken, wobei - wie Wang überzeugt ist - die Tendenz zu

letzterer meist überwiegt. Er sagt: "Das körperliche Qi des Weisen ist

reiner, darum ist sein Xing (in der Hauptsache) gut; das körperliche Qi der
anderen Menschen ist vermischter, darum ist ihr Xing meist nicht gut."34
Daß dennoch die Erziehung des normalen Menschen auf keinen Fall
hoffnungslos ist, manifestiert schließlich seine grundsätzliche Überzeugung
der Immanenz guter Anlagen im Menschen und der Möglichkeit der

Bildung des menschlichen Xing. In ihr ist zugleich der optimistische
Gedanke eingeschlossen, daß jederzeit wieder ein möglicher Weiser, d.i.
ein Mensch mit einer für das Erkennen des Guten besonders günstigen Qi-
Ausstattung, geboren werden kann.

Eine Person, die die Tugendprinzipien für sich realisiert hat, soll
diese auch anderen Menschen vermitteln, das wird von Wang durch seine

Gedanken zum Erziehungsauftrag und zur Vorbildlichkeit des Weisen
verdeutlicht. Im optimalen Fall stellt der Herrscher selbst eine solche
Person dar und wird so zum Vorbild seiner Untertanen und zum Garanten

gesellschaftlicher Ordnung. Die Konfuzianer - auch Wang Tingxiang -
sind grundsätzlich davon überzeugt, daß die legendären, von ihnen aber als

historisch verstandenen weisen Könige des Altertums diesen Kriterien
entsprachen. Wang macht aber in dem Zusammenhang klar, daß er - ebenso

wie beim Einzelmenschen - auch im Kontext der Gesamtgesellschaft
nicht von einer vollkommenen Realisierung der guten Ordnung ausgeht,
denn dies würde im Widerspruch zu seiner Lehre des nicht auszulöschenden

Bösen in der Welt stehen. Ziel ist darum auch hier, das Gute so gut es

geht zu fördern und das Böse gleichzeitig zurückzudrängen. So sagt er:
"Obwohl (bei der Errichtung der Ordnung in der Welt durch den Weisen)

34 Ibid., S.103.



740 WOLFGANG OMMERBORN

das Gute nicht völlig ausgeschöpft werden kann, ist aber (- wenn dies

durchgeführt wird -) vom Bösen nur wenig vorhanden."35 Ein von einem

vorbildlichen und weisen Herrscher geleiteter Staat, in dem das Gute dominiert

und das Böse gleichzeitig in seinen Auswirkungen gering gehalten

wird, stellt für ihn die optimal zu verwirklichende Form gesellschaftlicher
Ordnung dar.

Obwohl Wang Tingxiang die Xmg-Theorien der Neo-Konfuzianer der

Song-Zeit kritisiert, vertreten diese im Grunde mit dem Gedanken des Qi
Zhi zhi Xing als des aktualisierten Xing des seienden Menschen eine

ähnliche Auffassung wie er. Im Unterschied zu ihm halten aber Denker
wie Zhu Xi mit der Konzeption des Tian Di zhi Xing an der Idee eines nur
guten Aspektes des Xing fest, die sie auf der Grundlage der Theorie des

von ihnen besonders geschätzten Menzius vortragen. Hinzu kommt, daß

Zhu Xi in seiner Ontologie und Kosmologie zwar einerseits das universale

Prinzip Li immer zusammen mit Qi wirken sieht36 und damit einen

Gedanken vorträgt, der auch von Wang vertreten wird, er andererseits

jedoch ausdrücklich eine Präexistenz des Li vor den aus Qi konstituierten,
eine besondere Zustandsform des Qi bildenden empirischen Dingen, zu
denen auch der körperliche Mensch zählt, postuliert.37 Diese Vorstellung
wird von Wang zurückgewiesen. Gemäß seiner Ansicht gibt es kein von
den empirischen Dingen losgelöstes Li. Es ist aber auch klar, daß für Zhu
Xi im Hinblick auf den Menschen tatsächlich kein eigenständiges, nur
gutes Xing existiert, denn er negiert das Vorhandensein zweier qualitativ
unterschiedlicher Arten des Xing. Da alle Dinge aus Qi konstituiert sind
und darum die Neigung zum Bösen enthalten, ist das wirkliche Xing des

Menschen immer nur das aus Li und Qi bestehende.38 Die Idee des Tian

Di zhi Xing hat darum v.a. den Zweck, das Gute als die ideale und

eigentlich zu aktualisierende Wesenseigenschaft des Menschen besonders

aufscheinen zu lassen. Sie stellt die für den Kultivierungsprozeß
notwendige Motivation und Zielsetzung dar, sich dem Guten zuzuwenden.
Dennoch kann gesagt werden, daß die von Wang Tingxiang formulierte
Kritik an dieser X/'ng-Konzeption nicht unberechtigt ist, da die Idee der

35 Shen Yan, Wen Cheng Xing Bian. WTZX, S.20.

36 Z.B. Zhu Zi Yu Lei [ZZYL], Kap.65, S.2614.

37 ZZYL, Kap.l,S.65, 69.

38 Zhu Wen Gong WenJi, Kap.61, S.1124.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 741

zwei Aspekte des einen Xing dem Vorwurf, es handele sich hier um zwei
seiende und voneinander verschiedene Xing, d.i. eines nur guten und eines

Gutes und Böses zugleich umfassenden, durchaus einen Nährboden
verschafft. "Daß der Mensch zwei (Aspekte des) Xing hat, ist der große
Irrtum der Konfuzianer der Song-Zeit"39, stellt er darum kritisch fest. In
der Tat wirft er den Neo-Konfuzianern der Song-Zeit dann sogar vor, daß

sie selbst in Wirklichkeit die Theorie des nur guten Xing vorlegen, da

dieser Aspekt von ihnen immer hervorgehoben wird, was in Zhu Xis
Gleichsetzung von Li und Xing für Wang einen deutlichen Ausdruck
erfährt. Selbst wenn Zhu Xi diese Gleichsetzung in bezug auf den

Menschen nur auf ein als ideales erkenntnistheoretisches Ziel gedachtes,
aber nicht wirklich seiendes Xing bezieht, bleibt für Wang der Widerspruch

dieser Konzeption bestehen, da er Xing immer im Zusammenhang
mit den seienden Menschen und ihren tatsächlich aktualisierbaren Möglichkeiten

sieht. Er sagt darum auch an einer Stelle unmißverständlich, daß mit
der Annahme eines guten Aspektes des Xing "schließlich auf die Lehre des

(nur) guten Xing von Menzius zurückgegriffen wird."40 Diese durchdringe
aber nicht die tatsächliche Bedeutung des Xing. Wie oben erwähnt, betont

Wang demgegenüber, daß er hinsichtlich der sittlichen Beschaffenheit des

Xing der von Konfuzius formulierten Idee folgt, die besage, daß es im Xing
ursprünglich nahezu eine Gleichheit der menschlichen Anlagen gibt, d.i.
Gutes und Böses gleichmäßig vermischt sind, und die späteren Einflüsse
durch Erziehung und Ausbildung über die jeweilige Herausbildung des

Guten oder Bösen eines Menschen entscheiden - eine Idee, die aber auch

in der Konzeption des Qi Zhi zhi Xing der Neo-Konfuzianer der Song-Zeit
impliziert ist. Obwohl sich im Lun Yu keine Erklärungen zur sittlichen
Beschaffenheit des Xing finden, d.i. ob in ihm die Anlagen zum Guten und
Bösen vorhanden sind, gibt es jedoch bei Wang Chong Hinweise auf
unmittelbare Schüler des Konfuzius, welche die Theorie der Immanenz des

Guten und Bösen im Xing vorgetragen haben, zu der die knappe Xing-
Definition im Lun Yu nicht im Widerspruch steht.41 Wang Tingxiang

39 Jia Cang Ji, Da Xue Juncai Lun Xing Shu. WTZX, S. 163.

40 Ibid.

41 Siehe hierzu: Ommerborn, W., "Die Diskussion der Frage nach der Immanenz des

Guten und Bösen im Menschen innerhalb der konfuzianischen Schule vor der

Song-Zeit", S.26ff.



742 WOLFGANG OMMERBORN

knüpft ausdrücklich an diese Tradition der Xing-Theorie an, um in seiner
Polemik die des Menzius und v.a. der sich auf diesen berufenden Neo-
Konfuzianer als falsch zurückzuweisen.

3. Wang Tingxiangs Erkenntnistheorie

In seiner Xmg-Theorie bringt Wang Tingxiang die Überzeugung zum
Ausdruck, daß der Mensch die Anlagen zum Guten und Bösen seit seiner
Geburt natürlich in sich trägt. In seiner Erkenntnislehre geht es darum zu
zeigen, auf welche Weise richtiges Wissen erlangt wird. Dazu gehört
natürlich auch das Wissen des Guten, d.i. die Frage, wie sich der

subjektive Geist die dem Xing immanenten Anlagen zum Gutsein bewußt
machen und aktualisieren kann. Dieses stellt eine für alle Konfuzianer
zentrale Aufgabe innerhalb ihrer Erkenntnistheorien dar. Wang Tingxiangs
Augenmerk richtet sich dabei aber in einer für den Konfuzianismus
außergewöhnlichen Weise auf die Welt der empirischen Dinge, und er
betont auch hier wieder seine Überzeugung der Abhängigkeit der sittlichen
Prinzipien von der Existenz konkreter Menschen. Ohne den wahrnehmenden

und reflektierenden Menschen und ohne bestimmte Erfahrungen, die
der Mensch in der Sinnenwelt macht, können sittliche Prinzipien nicht
erkannt werden und somit auch nicht zur Geltung kommen. Diese

Auffassung spiegelt sich schon in dem im vorangegangenen Abschnitt
aufgezeigten Gedanken wider, daß Xing, als Sitz der guten Anlagen, eine

nur mit dem lebenden Menschen verknüpfte Instanz ist, d.i. ohne den

konkreten Menschen gibt es kein Xing, und ohne Xing gibt es auch das

Gute nicht.

Wang negiert gleichzeitig die Existenz einer besonderen, über alle
anderen Formen der Erkenntnis stehenden Stufe des sittlichen Wissens und

kritisiert in diesem Zusammenhang v.a. wieder die Neo-Konfuzianer der
Song-Zeit. Dabei stellt er sich deutlich gegen Zhang Zai, denn dieser hat

den von ihm heftig attackierten Begriff De Xing zhi Zhi '{% 14 *L £P

(Erkenntnis des moralischen Wesens) erstmals vorgelegt. Zhang Zai betont

zwar ebenso wie Wang Tingxiang die Bedeutung des Kontaktes mit den

empirischen Dingen als Ausgangspunkt für den Erkenntnisprozeß, wenn er
sagt, "Wahrnehmung muß sich auf die Dinge stützen; gibt es Dinge, dann

gibt es Wahrnehmung; wie könnte es ohne Dinge Wahrnehmung



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 743

geben?"42; oder wenn er Wissen als ein durch den Einfluß der Außenwelt
auf die Sinnesorgane hervorgerufenes Phänomen bezeichnet.43 Aber er
plädiert mit seiner Konzeption des De Xing zhi Zhi schließlich für eine über
die sinnliche und rationale Erkenntnis hinausgehende Erkenntnisstufe, da

er die beiden ersteren für das Erfassen der grundlegenden Prinzipien als

nicht ausreichend versteht. Zhang Zai sagt hierzu: "Erkenntnis des Hörens
und Sehens (d.i. hier: sinnliche und rationale Erkenntnis) ist das Wissen,
das man im Kontakt mit den (sichtbaren) Dingen erlangt; es ist nicht De-

Xmg-Erkenntnis. De?-Xz'«g-Erkenntnis hat ihren Keim nicht im Sehen und
Hören."44

Wie der Ausdruck De Xing deutlich macht, handelt es sich bei dieser
Stufe der Erkenntnis um eine von ethischen Inhalten geprägte Ebene. Sie

bildet den Schlußpunkt des Erkennens und wird offensichtlich unabhängig
von den Einflüssen der Außenwelt erlangt, da die sittlichen Prinzipien
bzw. das Bewußtsein dieser Prinzipien dem Menschen seit seiner Geburt
immanent sind. Somit impliziert die Immanenz des Guten bei Zhang das

Postulat, sich im Erkenntnisprozeß von den Außendingen zu lösen, wenn
die höchste Wahrheit erlangt werden soll. Er verwendet in diesem
Zusammenhang auch den von Menzius übernommenen Begriff Liang Zhi J^P45,
d.i. das intuitive Wissen der immanenten sittlichen Prinzipien, das er explizite

als von der "kleinen Erkenntnis des Hörens und Sehens" verschieden
und unabhängig bezeichnet.46 Sinnliche und rationale Erkenntnis - sagt

Zhang weiter - haben darum nur einen begrenzten Charakter, d.i. sie

beschränken den menschlichen Geist47, und er warnt: "Wer sich (nur) mit
(der Erkenntnis des) Sehens und Hörens zufrieden gibt, der bleibt ein

niedriger Unwissender."48 Er hebt an gleicher Stelle hervor, daß ein
Mensch mit vollkommenem ethischen Wissen ein höchster Wissender ist.

42 Zhang Zi Yu Lu, Yu Lu Shang. Zhang Zai Ji [ZZJ\, S.313.

43 Zheng Meng, Da Xin. ZZJ, S.25.

44 Ibid., S.24.

45 Menzius sagt: "Das, was man ohne nachzudenken weiß, ist Liang Zhi. " Meng Zi
YiZhu, S.307[7A15].

46 Zheng Meng, Cheng Ming. ZZJ, S.20.

47 Zheng Meng, Da Xin. ZZI, S.24.

48 Zhang Zi Yu Lu. Yu Lu, Shang. ZZJ, S.307.



744 WOLFGANG OMMERBORN

Weisheit bedeutet darum das adäquate Erfassen des Guten auf der Ebene
des De Xing zhi Zhi. Wang Tingxiang attackiert hingegen die Annahme
einer über der sinnlichen und rationalen Stufe liegenden Form der
Erkenntnis: "Die Konfuzianer sagen, Denken und Sehen und Hören bedeute

Wissen haben; dies genüge aber nicht als höchstes Wissen. (Sie) tragen
darum noch (den Aspekt der) De-Xing-Erkenntnis vor und nehmen sie als

Nichtwissen (Wu Zhi #££Q); diese halten (sie) für das Große Wissen (Da
Zhi A%Q)- Ach! Das sind (Gedanken) des (buddhistischen) Chan #p. Sie

sind nicht tief durchdacht."49 Für Wang gibt es keine über der sinnlichen
und rationalen Erkenntnis liegende und von ihr unabhängige Stufe des

Wissens. Obwohl er das Gute ebenfalls im Xing des Menschen angelegt
sieht, macht er aber - wie noch genauer zu zeigen sein wird - ihr Erkennen

vollständig von einem nach außen gewandten Erkenntnisprozeß
abhängig.

Wenn Wang Denkern wie Zhu Xi oder Zhang Zai hier vorwirft, sie

unterschieden sich in ihren Erkenntnislehren zuletzt nicht von Vorstellungen

des buddhistischen Chan (Japan.: Zen), dann bezieht er sich auf
Äußerungen der beiden, die den Endpunkt des Erkenntnisprozesses, d.i. die
Stufe des De Xing zhi Zhi, im Sinne einer Erleuchtung deuten. Zhang
spricht in dem Zusammenhang z.B. vom "leeren Geist" (Xu Xin ujf >£0,

der die Wissensebene kennzeichnet, die jenseits sinnlicher und rationaler
Erkenntnis steht: "Wenn das Verstehen des Lernenden den Punkt des

leeren Geistes erreicht hat, dann braucht der Lehrer nichts mehr zu
sagen."50 "Leerer Geist" bedeutet für ihn, daß der Geist von allen diskursiven

Denkbewegungen frei ist: "Wenn man jetzt mit dem Geist (bewußt
reflektierend) dessen Leere sucht, dann hat man schon den ganzen Geist in

(Denk-)Bewegung gesetzt und kann seine Leere nicht erlangen."51 Die
letzte Stufe der Erkenntnis bezeichnet er ausdrücklich als "Erleuchtung",
die den "Geist groß macht".52 Sie ist ein Zustand jenseits der Möglichkeiten

des sprachlichen Formulierens, denn er betont, daß "gründliches
Nachdenken den Punkt erreicht, der mit Worten nicht (mehr) ausgesagt

49 Ya Shu, Xia Bian. WTZX, S.86.

50 Jing Xue Li Ku, Yi Li. ZZJ, S.272.

51 Ibid., S.269.

52 Jing Xue Li Ku, Qi Zhi. ZZJ, S.268.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 745

werden kann."53 Auch für Zhu Xi ist auf dieser Erkenntnisstufe, auf der Li
erfaßt wird, empirisches Wissen nicht mehr notwendig.54 Er bezeichnet
das Erlangen dieser Stufe ebenfalls als einen Akt der Erleuchtung, bei dem

man "mit einem mal plötzlich alles klar sieht".55 Die Vorstellung, daß die
Wahrheit in einer plötzlichen Erleuchtung gewonnen wird, bildet in der
Tat einen zentralen Gedanken innerhalb der chan-buddhistischen
Erkenntnistheorie und ist bei den genannten Neo-Konfuzianern ohne Zweifel von
dieser Schule beeinflußt. Wang Tingxiangs Vorwurf ist darum nicht von
der Hand zu weisen. Andererseits muß darauf hingewiesen werden, daß

auch Zhu Xi und Zhang Zai jeglichen Zusammenhang ihrer Lehren mit
buddhistischem Denken zurückweisen. Tatsächlich ist ihr "Erleuchteter"
der mit den sittlichen Prinzipien in Einklang stehende konfuzianische
Weise, der keine individuelle Erlösung außerhalb der menschlichen
Gemeinschaft oder sogar auf einer überirdischen Ebene anstrebt, sondern
der seine Aufgaben ausschließlich innerhalb der empirischen Welt findet.
Er wirkt v.a. in der Gesellschaft, ist aber von deren normalen Mitgliedern
verschieden, denn - so charakterisiert Zhang Zai den Wissenden - er
"weiß spontan, was getan werden soll und was nicht"56, und das bedeutet,
"der Weise leitet die unzähligen Dinge im Universum und ordnet die

Welt (Tian Xia 3Ï~F)."V
Gemäß Wang Tingxiang besteht der Erkenntnisprozeß aus den Stufen

der sinnlichen und der rationalen Erkenntnis. Beide sind eng miteinander

verknüpft. Wang gebraucht für die Kennzeichnung der sinnlichen Erkenntnis

gelegentlich den Ausdruck Tian Xing ^ 14 (natürliches Wesen)-
Erkenntnis, der auf die natürlichen, angeborenen Fähigkeiten des
Menschen verweist, und grenzt sie gegenüber der rationalen Erkenntnis ab, die

er als Ren-Dao ÀxË (wörtl.: Weg des Menschen)-Erkenntnis bezeichnet.
Er sagt: "Wenn ein Kind noch im Mutterleib ist, kann es nur essen und
trinken. Verläßt es den Mutterleib, dann kann es (auch) sehen und hören.
Das ist 7ïan-Xmg-Erkenntnis. Geistige Aktivitäten gibt es (auf dieser Stufe)

53 Shi Yi, Jin Si Lu Shi Yi. ZZJ, S.377.

54 ZZYL, Kap. 11, S.365.

55 Da Xue Zhang Ju. Zitiert bei: Deng Aimin, "Lun Zhu Xi Xingershangxue de 'Ge
Wu' Shuo", S.205.

56 Jing Xue Li Ku, Xue Da Yuan. ZZI, S.280.

57 Hengqu Yi Shuo, Xi Ci Shang. ZZI, S. 185.



746 WOLFGANG OMMERBORN

noch nicht."58 An anderer Stelle schließt er mit dem Begriff Tian Xing
aber auch das intellektuelle Verstehen ein: "Daß (der Mensch) mit den
Ohren hören, mit den Augen sehen, mit dem Mund sprechen, mit der Nase
riechen und mit dem Geist verstehen kann, das ist Tian Xing."^
Offensichtlich bezieht sich an dieser Stelle der Begriff Tian Xing aber nicht auf
eine Stufe innerhalb des Erkenntnisprozesses, denn er verknüpft ihn hier
nicht mit dem Ausdruck Zhi £Q (Wissen, Erkenntnis), sondern auf den

grundsätzlich natürlichen Charakter der sinnlichen und geistigen Aktivitäten

des Menschen. Beide beruhen auf dem Kontakt mit den empirischen
Dingen. Wang betont dann auch, daß die vom Menschen aufgenommenen
Sinneseindrücke der Außenwelt sein Bewußtsein beeinflussen, d.i. je mehr
Eindrücke er von außen erhält, um so fruchtbarer ist dies für seine innere

geistige Entwicklung.60
Die Sinnesorgane und der Geist haben innerhalb des Erkenntnisprozesses

ihre spezifischen Funktionen: "Die Fähigkeit der Ohren ist das

Hören; die Fähigkeit der Augen ist das Sehen; die Fähigkeit des Geistes ist
das Denken. Diese (Fähigkeiten) sind alle (jeweils) den Ohren, Augen und
dem Geist immanent. Wie könnten Sehen, Hören und Denken ohne Ohren
und Augen und ohne Geist vorhanden sein?"61 Der Ausdruck 'Geist' ist
hier Xin >(j (wörtl.: Herz) als Organ des Denkens. Ohne die Sinnesorgane
und das Organ Xin kann es weder Sinneswahrnehmungen noch Denken

geben, die immanente Eigenschaften dieser Organe sind. Wang will damit
auch betonen, daß es z.B. keine geistige Instanz gibt, die sich außerhalb
des individuellen menschlichen Xin befindet. Er betont in diesem Kontext
die Notwendigkeit des Kontaktes der Sinnes- und Denkorgane mit den

Außendingen für den Erkenntnisprozeß: "(Das Organ) Xin ist Wohnung
des Bewußtseins; das Bewußtsein ist Wurzel des Wissens; Denken ist das

wunderbare (Wirken) des Bewußtseins. Die Weisen und alle Menschen
müssen sich darauf stützen, um Wissen zu haben. Darum ist das Bewußtsein

die innere geistige Einsichtskraft und Hören das äußere Vermögen.
Kann man die Prinzipien der Dinge nicht sehen und hören, dann kann

58 Ya Shu, Shang Bian. WTZX, S.86.

59 Shen Yan, Wen Cheng Xing Bian. WTZX, S.19.

60 Shen Yan, Qian Xin Bian. WTZX, S.27.

61 Ya Shu, Shang Bian. WTZX, S. 103.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 747

selbst ein Weiser nicht danach forschen und diese wissen."62 Auch an

anderer Stelle betont er, daß nicht nur der normale Mensch, sondern der
Weise ebenfalls sein Wissen nur in einem Prozeß des Wahrnehmens und
Reflektierens in der Konfrontation mit den Dingen der Außenwelt erlangt:
"Das Wissen der Weisen (beruht) auch nur (auf) den Fähigkeiten des

Denkens und Sehens und Hörens."63 Der Mensch muß, will er ein Weiser
werden, seinen Geist frei machen und die Dinge der Außenwelt
unvoreingenommen wahrnehmen: "Wird der Geist nicht blockiert, dann folgt
man den Dingen und durchdringt sie mit den Sinnen. So werden die Dinge
wahrgenommen und können empfunden werden. Dieses Empfinden ist
Ursprung der Weisheit."64 Die sinnliche Wahrnehmung ist die Grundlage
des Wissens aller Menschen; ist jemand von den empirischen Dingen
abgeschnitten, dann kann es demnach für ihn auch keine Erkenntnis geben.

In diesem Zusammenhang übt Wang heftige Kritik an der in der

Hauptsache von Wang Yangming 5E M ^M (1472-1529) repräsentierten
Strömung innerhalb des Neo-Konfuzianismus, die mit ihrer spezifischen
Auffassung der Immanenz des Li sowie der Bedeutung der Außendinge für
das Erfassen dieses Li die Theorie eines extrem subjektiv geprägten
Erkenntnisprozesses vertritt. So wird berichtet, daß Wang Yangming, der

Aufforderung Zhu Xis zur Erforschung der Dinge folgend, sich mehrere

Tage vor einen Bambus setzt, um das Li dieser Pflanze zu erfassen.
Nachdem ihm dies nicht gelingt, gewinnt er die Überzeugung, daß die
Außenwelt zur Erkenntnis des immanenten Li nutzlos sei.65 Die Li aller
Dinge sind in meinem Geist, darum, so folgert Wang weiter, sind auch die

Dinge in meinem Geist. Diese Feststellung wirft bei seinen Zeitgenossen
offensichtlich verschiedene Fragen auf. Als Wang Yangming z.B. einmal
mit Freunden einen Spaziergang in den Bergen macht, wird er von einem

Begleiter gefragt: "Du sagst, daß es nichts unter dem Himmel gibt, das

außerhalb unseres Geistes ist. Welche Beziehung haben dann diese
Bergblumen und -bäume, die von selbst blühen und verblühen zu meinem
Geist?" Daraufhin antwortet dieser: "Wenn du diese Blumen nicht siehst,
kommen sie und dein Geist zur Ruhe. Siehst du sie, dann werden ihre

62 Ibid., S.85.

63 Ibid., S.86.

64 Ibid.,.S.88.

65 Yangming Zhi Yao. Siehe: Henke, F.G., The Philosophy of Wang Yang-ming, S.7.



748 WOLFGANG OMMERBORN

Farben sofort klar. An dieser Tatsache erkennst du, daß diese Blumen
nicht außerhalb deines Geistes sind."66 Wenn er hier behauptet, die Dinge
befinden sich im subjektiven Geist, dann bezieht sich das auf deren

Wesensprinzipien, d.i. auf das Wissen dieser Prinzipien, die zuletzt bei
allen Dingen eins, d.i. das eine Li, sind. Tatsächlich setzt Wang Yangming
Li und Geist sogar gleich. Damit will er v.a. zum Ausdruck bringen, daß

das Bewußtsein des grundlegenden Prinzips mit dem Prinzip selbst

identisch ist, d.i. ohne den subjektiven Geist gibt es auch kein Li. In
diesem Gedanken kommt deutlich die Hervorhebung des Geistes in seiner

Lehre zum Ausdruck. Für Zhu Xi hingegen ist Li aber auch ohne den

subjektiven Geist vorhanden.67

Wang Yangming will mit seinen Äußerungen aber nicht die objektive
Existenz der Außenwelt negieren, d.i. er macht in seiner Lehre keinen
Schritt von der Erkenntnistheorie zur Ontologie, darum sagt er z.B. auch,
daß es "notwendig ist, die Wirklichkeit der (äußeren) Dinge zu
akzeptieren."68 Ihm geht es v.a. um die Betonung des subjektiven Charakters
der Erkenntnis und ihrer Abhängigkeit vom vergänglichen Geist. Er
antwortet darum auch, als er wieder einmal gefragt wird, was er meine, wenn
er sage, die Dinge würden zu existieren aufhören, sobald der subjektive
Geist nicht mehr vorhanden sei: "Betrachte den toten Menschen. Sein

Geist ist fortgetrieben und zerstreut. Wo sind sein Himmel, seine Erde und

seine unzähligen Dinge."69 Wenn ein Mensch stirbt, vergeht auch sofort
sein Geist und damit sein Bewußtsein der Welt. Damit hört zugleich die

Welt für dieses vergehende Individuum zu existieren auf, d.i. die Welt
verlöscht für mich als erkennendes Wesen, aber nicht an sich. Aber auch

wenn die objektive Existenz der Außendinge von Wang Yangming nicht

geleugnet wird, so ist doch nicht zu übersehen, daß diese für die
Erkenntnis der eigentlichen Wahrheit keine Bedeutung haben. Der Mensch
erfaßt die Prinzipien der Dinge, die mit dem ihm immanenten Wesensprinzip

identisch sind, indem er in sich hineinblickt und nicht, indem er die

66 Chuan Xi Lu. Zitiert bei: Henke, a.a.O., S.169.

67 Fung Yu-lan bezeichnet diesen Tatbestand als den "fundamentalen Unterschied"
zwischen den beiden Denkern. Fung Yu-lan, A History of Chinese Philosophy.
Vol.II, S.607.

68 Da Xue Wen. Zitiert bei: Henke, a.a.O., S.213.

69 Chuan Xi Lu. Zitiert bei: Henke, a.a.O., S.185.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 749

äußeren Dinge selbst erforscht. Diese Erfahrung hat Wang für sich selbst

offenkundig gemacht, als er vergeblich versucht, das Li des Bambus durch

Betrachtung einer sinnlich wahrnehmbaren Bambuspflanze zu ergründen.
Wang Tingxiang sagt dagegen: "Wenn jemand seit seiner Kindheit in

einem abgeschlossenen Raum lebt und nie mit den Außendingen Kontakt
hat, dann wird er, wenn er als Erwachsener (den Raum) verläßt, die
alltäglichsten Dinge nicht erklären können. Um wieviel weniger wird er die
Erhabenheit des Universums, die Welt der Dämonen und Geister und die

Veränderungen vom Altertum bis heute in der Welt, deren Ursachen
schwer zu verstehen sind, wissen können?"70 "Wenn (jemand als) Kind
eingeschlossen wird, so daß er nichts von der Welt erfahren kann, und er
als größerer Mensch aber hinaus (in die Welt) tritt, wird er Kühe und
Pferde nicht unterscheiden können. Um wieviel weniger wird er die
angemessene Beziehung zwischen Herrscher und Untertan, Ehemann und

Ehefrau, Alten und Jungen und Freunden (kennen)."71 Wang behauptet
hier direkt gegen die Strömung des Wang Yangming gerichtet, daß eine die

objektiv existierende Außenwelt ignorierende meditative Innenschau zur
Ergründung der Prinzipien der Dinge nicht möglich ist. Indirekt richtet
sich seine Kritik aber auch gegen Denker wie Zhang Zai und Zhu Xi, da

diese von der Immanenz des Li im Geist ausgehen.72 Er ist hingegen
überzeugt, daß im Geist ursprünglich kein Li ist - d.i. der Mensch auch

kein "intuitives Wissen des immanenten Guten" (Liang Zhi) seit seiner
Geburt haben kann, wie v.a. auch Wang Yangming73 behauptet - denn

ursprünglich, heißt es bei Wang Tingxiang an dieser Stelle weiter, ist der
Geist leer und füllt sich erst mit Hilfe der sinnlichen Wahrnehmungen und
der Reflexionen über die wahrgenommenen Dinge, mit denen der Mensch
in Kontakt kommt, mit Erkenntnissen und somit auch mit sittlichem
Wissen. Das bedeutet aber zugleich, daß der Geist, als das aktive Organ
des Erkenntnisprozesses, auch das im Xing des Menschen angelegte Gute

70 Ya Shu, Shang Bian. WTZX, S.85.

71 Jia Cang Ji, Shi Long Shu Yuan Xue Bian. WTZX, S. 179.

72 Z.B.: Zhang Zi Yu Lu, Yu Lu Zhong. ZZI, S.321 ; ZZYL, Kap.9, S.305.

73 Liang Zhi wird von Wang Yangming definiert als "der ursprüngliche Zustand
unseres Geistes, der spontan intelligent und deutlich bewußt ist. Jede Idee, die
entsteht, wird auf jeden Fall sofort automatisch von dem Liang Zhi unseres Geistes

begriffen." Da Xue Wen. Zitiert bei: Henke, a.a.O., S.212 f.



750 WOLFGANG OMMERBORN

immer nur mit Hilfe äußerer Einflüsse erkennen kann. Wie schon gezeigt,
ist es v.a. die durch den wissenden Lehrer durchgeführte Erziehung, die

gemäß Wang Tingxiang den Prozeß der sittlichen Kultivierung, d.i. des

Erkennens der sittlichen Prinzipien, zum Ziel kommen läßt.

Wang Tingxiang unterstreicht darum auch hier wieder die Relevanz
der empirischen Welt und der Erfahrungen darin für den Erkenntnisprozeß.

In der Konfrontation mit den wahrnehmbaren Dingen erhält der
Mensch seine Anstöße für das Erkennen der Welt, aber v.a. auch für seine

Reflexionen über abstraktere Sachverhalte und die Erkenntnis der
grundlegenden Prinzipien der sichtbaren Dinge. Er führt in dem Zusammenhang
als Beispiel an, daß die Fertigkeit des Bootsbaus von der Erfahrung in der
Praxis abhänge - z.B. müßten die spezifischen Beschaffenheiten von Wind
und Wasser berücksichtigt werden -, von der Praxis abgeschnittene
Spekulationen hingegen dafür nutzlos seien.74 Die für den Schiffsbau relevanten

Prinzipien erschließen sich in erster Linie im praktischen Erproben. Überhaupt

finden sich in seinem Werk viele Stellen, die sich auf das Erforschen
natürlicher Phänomene beziehen und mit denen er vorherrschende falsche

Aussagen über die Natur durch den Hinweis auf eigene Beobachtungen
korrigieren will. So weist er z.B. die offensichtlich zu seiner Zeit
verbreitete Behauptung zurück, Schneekristalle seien zwar im Winter sechs-

strahlig, im Frühling hingegen nur fünfstrahlig; oder er rekurriert auf seine

"über mehrere Jahre" auf dem Lande durchgeführten Beobachtungen zur
Entwicklung von Insektenarten, um diesbezüglich existierende, aus alten
Schriften überlieferte Irrtümer zu korrigieren.75 In dem Zusammenhang
kritisiert er die Naturerklärungen der Gelehrten der Vergangenheit als

erfahrungsferne Spekulationen: "Die Menschen des Altertums haben die
Dinge nicht beobachtet, darum gibt es viele Fehler in ihren Lehren. " Wang
spricht sich hier dagegen aus, Wissen v.a. auf den Glauben an die Autorität

der alten Schriften aufzubauen. Ob sich ein in den Schriften der
Vergangenheit geschilderter Sachverhalt tatsächlich so verhält und die daraus
abstrahierten Prinzipien richtig sind, muß durch eigene, genaue Beobachtungen

und entsprechende Schlußfolgerungen erwiesen werden.
Wang plädiert also deutlich dafür, daß man "durch Erforschen der

Dinge das Wissen vergrößern muß", denn dieses Vorgehen sei richtig und

74 Jia Cang Ji, Shi Long Shu Yuan Xue Bian. WTZX, S. 179.

75 Ya Shu, Xia Bian. WTZX, S. 135 f.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 751

beruhe nicht auf leeren, oberflächlichen und falschen Annahmen.76 Wenn

er hier fordert, man müsse durch das Erforschen der Dinge der Außenwelt
sein Wissen vergrößern (Ge Wu Zhi Zhi fê^UÏ^P), dann folgt er einer
erkenntnistheoretischen Methode, die insbesondere von Zhu Xi in seiner
Lehre vorgetragen wird. So ermuntert Zhu Xi seine Schüler ebenfalls zum
Studium der Außendinge, wenn er sagt, man müsse die Dinge erforschen,
selbst "Gräser, Bäume und Insekten"77, oder verlangt: "Nur wenn man
heute ein Ding erforscht und morgen wieder ein Ding erforscht und so

lange gesammelt hat, daß man viel hat, dann wird man völliges Verstehen
haben."78 Er negiert also nicht die Relevanz der Außenwelt für den

Erkenntnisprozeß des Menschen. Tatsächlich ist aber - das wurde schon

erwähnt - auch ein Denker wie Zhu Xi überzeugt, daß Li als eigentliches
Ziel des Erkenntnisprozesses dem Menschen immanent ist. Die Außendinge

sind ihm nur ein Mittel zur Erkenntnis des Li, denn es geht darum,
das zuletzt für alle Dinge eine Li in den Dingen als das eigene

Wesensprinzip zu erkennen. Grundsätzlich ist darum auch für Zhu Xi ein

Erkenntnisprozeß möglich, der die Außendinge ignoriert. Er warnt dann
auch vor einem Studium, das sich zu sehr auf diese konzentriert, indem er
sagt, wenn man "den Geist fest auf Gräser, Bäume und (andere) Gegenstände

richtet, was für ein Lernen ist das? Hofft man so (sein Ziel) zu
erreichen, ist das (wie) Sand kochen und dadurch eßbaren Reis herstellen
wollen."79 Bei der Suche nach der Wahrheit spielen die empirischen Dinge
eine gewisse Rolle, aber eine zu große Einbeziehung wird als nutzlos und

sogar gefährlich aufgefaßt, da sie den Menschen verwirrt und von dem

eigentlichen Ziel des Erkennens, der Stufe des De Xing zhi Zhi, fortführt.
Wie schon gezeigt, findet sich diese Auffassung grundsätzlich auch bei

Zhang Zai.
Anders als in der Lehre des Wang Tingxiang wird in diesen Äußerungen

somit die Bedeutung der Außenwelt für den Erkenntnisprozeß wieder
relativiert. Da Li bei Zhu Xi ein universales ethisches Prinzip ist, zeigt sich
hier ebenfalls der Kontrast zu Wang Tingxiang, der die Existenz eines von
den Dingen losgelösten Li negiert. Wang Tingxiang macht in seiner

76 Shen Yan, Qian Xin Bian. WTZX, S.29.

77 ZZYL, Kap. 15, S.533.

78 Zhu Zi Si Shu Huo Wen, Da Xue Huo Wen. Zitiert bei: Deng Aimin, a.a.O., S.20.

79 Zhu Wen Gong Wen Ji, Kap.39, S.648.



752 WOLFGANG OMMERBORN

erkenntnistheoretischen Kritik darum auch keinen gravierenden Unterschied

zwischen Zhu Xi und Wang Yangming aus, denn hinsichtlich des

Ziels des Erkenntnisprozesses besteht in der Tat kein Gegensatz zwischen
den Auffassungen der beiden. Sie betonen gleichsam die Immanenz des Li
und identifizieren es als das eigentliche Erkenntnisobjekt des erkennenden
Menschen. Tatsächlich kritisiert Wang Tingxiang Zhu Xi und die Anhänger

seiner Strömung im gleichen Atemzug wie die Vertreter der Strömung
Wang Yangmings und stellt dabei letztere noch viel stärker in die Nähe des

Chan-Buddhismus. Gemäß seiner Ansicht liegt der Unterschied zwischen
beiden Denkern wohl in der Hauptsache in der Betonung bestimmter

Aspekte des Erkenntnisweges, da Zhu Xi die empirischen Dinge in
gewisser Weise noch in den Erkenntnisprozeß einbeziehen will, Wang Yangming

diese hierfür aber als völlig nutzlos bezeichnet. Bezieht sich der

Ausspruch Ge Wu Zhi Zhi bei Zhu Xi auf die Methode des Erforschens
und Erkennens der Prinzipien der Außendinge, so bedeutet er bei Wang
Yangming, der diesen ebenfalls vorträgt, das Ausdehnen des intuitiven
Wissens (Zhi Liang Zhi §fc jj| £P) auf die Außendinge80, d.i. das Aktualisieren

dieses immanenten Wissens im Kontakt mit der Außenwelt, was von
ihm selbst als "richtig stellen" der Dinge definiert wird.81 Es handelt sich
hier also nicht um das Postulat, die Dinge zu erforschen, sondern um die

Anwendung der schon gewußten immanenten Prinzipien in der Außenwelt,
um diese mit den sittlichen Prinzipien in Einklang zu bringen. Das Wissen
selbst wird aber unabhängig von den empirischen Dingen erlangt. Wirft
Wang Tingxiang der von Wang Yangming repräsentierten Strömung darum

vor, sie wollten in leerer meditativer Innenschau Erkenntnis erlangen, so
lautet sein Vorwurf an die Anhänger der Lehre Zhu Xis, sie würden zu
viele oberflächliche und leere Dispute halten, um die eigentliche Wahrheit
erfassen zu können.82 Letztere suchen demnach die Erkenntnis der
Prinzipien zwar nicht in einer nur nach innen gerichteten Meditation, sondern
im nach außen orientierten Dialog mit anderen, doch sei dieser von der
eigentlichen Realität abgehoben. Beide Denker und ihre Anhänger - so

Wang Tingxiangs Resümee - ignorieren die für den Erkenntnisprozeß
grundlegenden Erfahrungen der Sinnenwelt.

80 Shu. Siehe. Henke, a.a.O., S.305.

81 Da Xue Wen. Siehe: Henke, a.a.O., S.213.

82 Jia Cang Ji, Yu Xue Juncai. WTZX, S. 151.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 753

Für Wang ist - wie schon erwähnt - aber auch unabdinglich, daß der
Mensch im Erkenntnisprozeß nicht auf der Stufe der sinnlichen Erkenntnis
und der Betrachtung der empirischen Dinge stehenbleiben darf, da er
ansonsten in Gefahr geraten kann, "seinen Geist zu verengen".83 Er muß,

von den Sinnesdingen angeregt, die Stufe der rationalen Erkenntnis
anstreben, um die "Wirklichkeit der unzähligen Dinge"84 zu verstehen. Auf
dieser Grundlage wird "das Denken die Wahrheit (der Dinge) erlangen"85.

Wang ist überzeugt: "Die Prinzipien können vollständig verstanden

werden; die Dinge können analog erschlossen werden", und er bezeichnet
das als "die geheimnisvolle Funktion vollständigen Reflektierens"86. An
anderer Stelle betont er den langen Erkenntnisprozeß, der zu höchstem
Wissen führt: "Hat man lange Wissen akkumuliert, dann durchdringt man

(mit dem Verstand) alles, erreicht oben den Himmel und unten die Erde,
dringt in das Feinste ein und erlangt alles (Wissen)."87 Er benutzt auch -
wie schon erwähnt - den Ausdruck Ren Dao als Kennzeichnung der rationalen

Erkenntnis: "Wenn ich aufgrund von Lernen und Begreifen, Fehler
machen und Zweifeln Wissen (erlange), dann ist das alles Ren-Dao-
Erkenntnis. Die (sittliche) Beziehung zu den Eltern und Brüdern kommt
auch (erst) durch das Ansammeln von Lernerfahrung zur Reife."88
Rationale Erkenntnis ist das Ergebnis eines langen Reflexionsprozesses des

Lernens und Zweifeins, bei dem sich das richtige Wissen allmählich
herausbildet. Er sagt hier wieder deutlich, daß auch ethisches Wissen zu
dem Bereich der rationalen Erkenntnis gehört und keine eigene Erkenntnisstufe

darstellt. Sittliches Wissen ist für ihn nur das Ergebnis eines

Lernprozesses, der vollständig abhängig von praktischen Erfahrungen ist.
Das sucht er an dieser Stelle zu verdeutlichen, indem er die im Konfuzianismus

eine zentrale Rolle spielende sittliche Beziehung zwischen Kindern
und Eltern, d.i. die kindliche Pietät, als Ergebnis eines Erfahrungsprozesses

und nicht als universale angeborene Fähigkeit versteht, die es als

83 Shen Yan, Jian Wen Bian. WTZX, S.21.

84 Ibid., S.20.

85 Shen Yan, Qian Xin Bian. WTZX, S.27.

86 Shi Long Shu Yuan Xue Bian. WTZX, S. 180.

87 Ya Shu, Shang Bian. WTZX, S.85 f.

88 Ibid., S.86.



754 WOLFGANG OMMERBORN

Li auch ohne die Existenz der Menschen gäbe. Falls z.B. ein Mensch als

Säugling - sagt er hier - von seinen leiblichen Eltern getrennt und von
anderen Menschen aufgezogen wird, betrachtet er nur letztere als seine

wirklichen Eltern. Selbst wenn er seinen leiblichen Eltern begegnete,
würde er diese nicht erkennen und wäre sogar in der Lage, diesen Schaden

zuzufügen oder sie zu beschimpfen. Die Ausübung des sittlichen Prinzips
der Pietät ist nur auf der Grundlage entsprechender konkreter Erfahrungen
des Menschen möglich. Ein Mensch, der keine Personen hat, die ihm in
der Funktion als Eltern gegenübertreten, würde demnach niemals das

Prinzip der Pietät kultivieren können.

Wang Tingxiang hebt schließlich in seiner Erkenntnistheorie die

Beziehung von Denken und Handeln besonders hervor. Beide Aspekte, so

heißt es, müssen gemeinsam durchgeführt werden: "Die Kunst des Lernens
hat zwei (Aspekte): (der eine) heißt 'Wissen vergrößern', (der andere)
heißt 'Handeln'. (Erst) beide zusammen (führen zur) hohen Stufe (der
Erkenntnis)."89 An gleicher Stelle sagt er: "Obwohl jemand die Kunst der
Mitmenschlichkeit und der Rechtschaffenheit beherrscht und fähig ist, in
den Bereich (der weisen Herrscher) Yao und Shun einzudringen, muß er
Denken und Handeln gemeinsam ausüben, um sich als fähig zu erweisen."
Wenn jemand nur "spricht und nicht handelt, dann werden alle Angelegenheiten

schließlich verschwommen und verwirrend sein."90 Es ist also für
eine gesicherte Erkenntnis unabdinglich, daß das Gewußte ständig in der
Praxis überprüft und erwiesen wird. Das Ergebnis dieses Vorgehens
bezeichnet er an gleicher Stelle als "wahres Wissen" (Zhen Zhi iH£P). Mit
diesen Bemerkungen befindet er sich prinzipiell in Einklang mit grundsätzlichen

Vorstellungen des gesamten Konfuzianismus, da dessen Vertreter
stets den Aspekt des praktischen Handelns als besonders wichtig
hervorgehoben haben. So finden sich z.B. bei dem von Wang immer wieder
kritisierten Zhu Xi Äußerungen, die diesen Aspekt unterstreichen: "Wissen
und Handeln sind voneinander abhängig. Wie der Sehende ohne Füße nicht
gehen kann und der Gehende ohne Augen nicht sehen kann. Spricht man

von Vorher oder Nachher (in der Beziehung von Wissen und Handeln),
dann ist Wissen vorher. Spricht man von Leichtem und Schwerem (in der

89 Shen Yan, Xiao Zong Bian. WTZX, S.40.

90 Jia Cang Ji, Yu Xue Juncai. WTZX, S.151.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 755

Beziehung von Wissen und Handeln), dann ist Handeln schwerer."91
"Breites Lernen ist nicht so gut wie notwendiges Wissen; notwendiges
Wissen ist nicht so gut wie praktisches Handeln."92 Auch Wang Yangming
betont diesen Aspekt, wenn er behauptet, daß Wissen ohne Handeln
tatsächlich kein Wissen sei.93 Die weitgehende Negation der Relevanz der
Außenwelt für den Erkenntnisprozeß schließt auch bei Wang Yangming
nicht die zentrale Aufgabe des gesellschaftlichen Handelns aus. Das

Hervorholen des Wissens der immanenten sittlichen Prinzipien ist somit
für ihn zwar ein von den Außendingen unabhängiger Prozeß, die Aktualisierung

dieser Prinzipien, d.i. ihre Ausweitung auf die Außenwelt (Zhi
Liang Zhi), bedeutet aber, daß sie nur im Kontakt mit der Gesellschaft
sinnvoll angewandt werden können. Dieser letztere Gedanke wird somit

von Wang Tingxiang ebenso wie von Zhu Xi und Wang Yangming
vertreten. Den Erkenntnisprozeß aber - wie bei Wang Yangming - als ein

vollständig oder - wie bei Zhu Xi - überwiegend von den empirischen
Dingen losgelöstes Vorgehen aufzufassen, wird von Wang Tingxiang als

falsch zurückgewiesen, denn damit wird für ihn die Funktion des

praktischen Handelns für den Erkenntnisprozeß selbst weitgehend negiert
bzw. abgewertet. Richtiges Wissen und Verhalten kann gemäß seiner
Ansicht dagegen nur im erkenntnistheoretischen Prozeß des wiederholten
Wechsels zwischen Wahrnehmung, Reflexion und Handeln herausgebildet
werden. In der Tat findet sich in seiner Lehre darum de facto eine noch
viel stärkere Betonung der Beziehung von Denken und Handeln als bei Zhu
Xi oder Wang Yangming.

BIBLIOGRAPHIE UND ABKÜRZUNGEN

De civitate dei 1928/9. Ree. B. Dembart/A. Kalb, Leipzig.

Deng Aimin 1979, "Lun Zhu Xi Xingershangxue De 'Ge Wu' Shuo" ffi&M3M±
& Éfó " fê #J " 18 [Über Zhu Xis metaphysische Theorie der 'Erforschung der
Dinge'], in: Zhongguo Zhexue, Nr.l, S. 199-229.

Fung Yu-lan 1952, A History of Chinese Philosophy. Vol.11. Princeton.

91 ZZYL, Kap.9, S.295.

92 ZZYL, Kap. 13, S.413.

93 Chuan Xi Lu. Siehe: Henke, a.a.O., S.53.



756 WOLFGANG OMMERBORN

Ge Rongjin 1987, Wang Tingxiang Shengping Xueshu Biannian ïStS^Ë^p-'P^li
^- [Chronik des Lebens und der Gelehrsamkeit des Wang Tingxiang], Henan.

Han Fei Zi H#^. Ausgabe: Si Bu Bei Yao 164.

Henke, F.G. 1919, The Philosophy of Wang Yang-ming, London/Chicago.

Leibniz, G.W. 1968, Die Theodizee. Übersetzt von A.Buchenau, Hamburg.

Lun Yu Yi Zhu fwünl^E: [Übersetzung und Erläuterung des Lun Yu] 1980. Übersetzt
und erläutert von Yang Bojun. Beijing: Zhonghua Shuju.

Meng Zi Yi Zhu äi -?" PI ÌÈ [Übersetzung und Erläuterung des Meng Zi] 1984.
Übersetzt und erläutert von Yang Bojun. Beijing: Zhonghua Shuju.

Ommerborn, W. 1995, "Die Diskussion der Frage nach der Immanenz des Guten und
Bösen im Menschen innerhalb der konfuzianischen Schule vor der Song-Zeit", in:
Bochumer Jahrbuch zur Ostasienforschung 1994, Bd. 18, S.21-54.

Ommerborn, W. 1996a, "Die Idee der Immanenz des Guten und Bösen in der Xing-
Theorie der Neo-Konfuzianer der Song-Zeit" (liegt zur Zeit der Redaktion der
Zeitschrift Monumenta Serica vor).

Ommerborn, W. 1996b, "Ontologie und Kosmologie in der Lehre des Wang
Tingxiang", in: minima sinica 1996, Nr.2, S. 29-56.

Ommerborn, W. 1996c, "Zum Stellenwert der Ontologie und der Frage nach dem
ersten Seienden im Neo-Konfuzianismus", in: Bochumer Jahrbuch zur

Ostasienforschung 1995, Bd. 19, S.71-89.

Wang Tingxiang Zhexue Xuanji 31 $£ JfQ @ ¦§! *§ -JH [Ausgewählte philosophische
Schriften des Wang Tingxiang] (WTZX) 1965. Herausgegeben von Hou Wailu.
Beijing: Zhonghua Shuju.

Zhang Zai Ji jü J£ ^ [Gesammelte Werke des Zhang Zai] (ZZJ) 1978. Mit einem
Vorwort von Zhang Dainian. Beijing: Zhonghua Shuju.

Zhu Wen Gong Wen Ji %:3C{ù:3CM [Die offiziell gesammelten Schriften des Zhu Xi].
Ausgabe: Si Bu Cong Kan, Chu Bian 226-235 (Suo Ben).

Zhu Zi Yu Lei ^fc^f-f^lK [Die klassifizierten Konversationen des Meisters Zhu] (ZZYL)
1962. 8 Bde. Kompiliert von Li Jingde. Taibei: Zhengzhong Shuju.


	Xing-Theorie und Erkenntnistheorie in der Lehre des Wang Tingxiang (1474 - 1544)

