Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 3

Artikel: Xing-Theorie und Erkenntnistheorie in der Lehre des Wang Tingxiang
(1474 - 1544)

Autor: Ommerborn, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147341

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

XING-THEORIE UND ERKENNTNISTHEORIE IN DER LEHRE DES
WANG TINGXIANG (1474-1544)

Wolfgang Ommerborn, Ruhr-Universitdt Bochum

1. Vorbemerkung

Die vorliegende Arbeit ist mein zweiter Beitrag zur Philosophie des in der
Ming-Zeit (1368-1644) wirkenden Neo-Konfuzianers Wang Tingxiang §
% 8. Der erste Aufsatz befaBt sich mit den Grundziigen der Ontologie
und Kosmologie dieses Denkers und zeigt deren materialistischen
Charakter aufl, der auch in den anderen Bereichen seiner Lehre zur
Geltung kommt. Wang formuliert seine Xing ' -Theorie, d.i. seine Lehre
von den guten und schlechten Anlagen im Menschen2?, sowie seine
Erkenntnistheorie, d.i. seine Lehre vom Erkennen der empirischen Dinge
und ihrer Prinzipien, auf dieser Grundlage und kritisiert dabei die ent-
sprechenden Theorien vorangegangener Konfuzianer. Anders als in der
Ontologie und Kosmologie, mit der er eindeutig von der Qi $&-Theorie des
Zhang Zai 7§ &} (1020-1077) ausgeht, weicht Wang mit seinen Uberle-
gungen zum Begriff Xing von diesem ab. So vertritt er nicht die von Zhang
vorgelegte Aufteilung des einen Xing in zwei Aspekte, die der wohl be-
kannteste Neo-Konfuzianer Zhu Xi % B (1130-1200) als Losung der seit
dem friihen Konfuzianismus gefiihrten Xing-Diskussion bezeichnet. Wie zu
zeigen sein wird, bringt der Gedanke der Zweiteilung des einen Xing aber
gewisse Schwierigkeiten mit sich, die Wang mit seiner eigenen Konzeption
iiberwinden will. Auch in seiner Erkenntnistheorie weicht Wang von
Zhang Zai ab, indem er die von letzterem im Neo-Konfuzianismus erst-
mals vorgelegte spezifische Konzeption einer von ethischen Aspekten
geprigten Erkenntnisstufe heftig attackiert. Insgesamt kann festgestellt
werden, daB die im Rahmen der Ontologie und Kosmologie innerhalb der
Lehre des Zhang Zai formulierten materialistischen Vorstellungen von
Wang Tingxiang konsequent weiterentwickelt werden und sich auch ganz
deutlich in seinen Gedanken zum Xing und zum Erkenntnisprozef# wider-
spiegeln. Damit geht er nicht nur iiber Zhang Zai hinaus, sondern setzt

1 Der Aufsatz tragt den Titel “Ontologie und Kosmologie in der Lehre des Wang
Tingxiang”, in: minima sinica, 2 (1996), S.29-56.

2  Der Begriff Xing wird meist mit ‘Natur’, ‘Wesen’ iibersetzt.



730 WOLFGANG OMMERBORN

sich sogar ausdricklich in Gegensatz zu zentralen Teilen der Lehre dieses
Denkers der Song-Zeit. Die v.a. von chinesischen Philosophiehistorikern
in der Volksrepublik China vertretene Auffassung, Wang sei ein Nach-
folger des Zhang Zai3, ist darum zu modifizieren.

2. Die Xing-Theorie

2.1. Charakterisierung der Xing-Theorie im Neo-Konfuzianismus der
Song-Zeit

Innerhalb des Konfuzianismus spielt die Auseinandersetzung um den
Begriff Xing eine zentrale Rolle.4 Es geht dabei in erster Linie um die
Frage, ob der Mensch seinem Wesen nach gut oder schlecht ist oder ob er
von Anfang an sowohl Gutes als auch Bdses in sich trdgt und in welcher
Weise diese Eigenschaften zur Geltung kommen. Bei dieser Diskussion
handelt es sich also auch um die in der westlichen Philosophie seit der
Antike bekannte Frage nach dem Ursprung des Bosen in der Welt, die seit
Leibniz (1646-1716) v.a. mit dem Begriff “Theodizee” verbunden ist. Die
Fragestellung der Vertreter des Konfuzianismus zeigt jedoch schon den
wesentlichen Unterschied zwischen ihnen und den meisten westlichen
Philosophen zu diesem Thema auf. Stehen letztere v.a. vor dem Problem -
in der Antike - die an sich gute Ordnung des Kosmos, d.i. das gute Sein,
bzw. - seit dem Mittelalter — den theistischen Gottesbegriff mit der
Existenz des Bosen in der Welt in Einklang zu bringen, versuchen erstere
die Frage nach dem Bdsen ausschlieBlich anthropologisch zu ldsen, ohne
z.B. in Konflikt mit der Idee einer ilibergeordneten, die Welt und den
Menschen schaffenden und weitgehend bestimmenden Instanz als Ver-
korperung des hochsten Guten zu geraten. Die Neo-Konfuzianer kennen
dabel weder die Praexistenz noch die Unsterblichkeit des Xing oder des das
Gute erkennenden menschlichen Geistes, vielmehr entstehen diese gemaB
threr Auffassung mit der Geburt des konkreten Menschen und vergehen

3 Z.B. Ge Rongjin, Wang Tingxiang Shengping Xueshu Biannian, Vorwort, S.1.

4  Mit der Diskussion des Begriffs Xing vor und in der Song-Zeit habe ich mich in
folgenden Aufsdtzen befaBt: “Die Diskussion der Frage nach der Immanenz des
Guten und Bosen im Menschen innerhalb der konfuzianischen Schule vor der
Song-Zeit” und “Die Idee der Immanenz des Guten und Bosen in der Xing-Theorie
der Neo-Konfuzianer der Song-Zeit”.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 731

auch wieder mit seinem Tod. Da sie mit diesem Gedanken eine iiber-
irdische Existenzform des Menschen abstreiten, ist fiir sie die Frage nach
Xing und dem Erkennen der diesem immanenten sittlichen Prinzipien nur
im Kontext des in der empirischen Welt seienden Menschen sinnvoll.
Anders als bei den westlichen Denkern, die das Bose als Mangel des Guten
verstehen und ihm jegliche Substantialitit abstreitend, wird von den Neo-
Konfuzianern in diesem Zusammenhang das eigenstindige Sein des Bdsen
nicht geleugnet. Die Neo-Konfuzianer der Song-Zeit sprechen im Hin-
blick auf Xing des Menschen von zwei Aspekten: einen mit der universalen
sittlichen Ordnungsstruktur Li BE identischen Aspekt, der nur das Gute
enthdlt, den sie in der Regel Tian Di zhi Xing K H8 < ¥ (Xing des
Universums) nennen und einen Li und die Materielles und Nichtmaterielles
einschlieBende Substanz Qi umfassenden Aspekt, in dem Gutes und Bdses
stets vermischt auftreten, der meist als Qi Zhi zhi Xing R'8 2 Y (Xing
des Qi und des materiellen Stoffes) bezeichnet wird. Die Einbeziehung der
fiir den Neo-Konfuzianismus grundlegenden Begriffe Li und Qi in die
Xing-Theorie zeigt, daB ihre Ontologien wichtige Gedanken fiir diese
Diskussion liefern.6 Die alle Dinge konstituierende Substanz Qi und die -
in der Lehre des Zhang Zai - ihr entweder immanente oder - in der Lehre
des Zhu Xi - gegeniiber ihr ein eigenes Sein aufweisende Ordnungs-
struktur Li stellen ebenfalls zentrale Begriffe der jeweiligen Xing-Theorien
dar. Die genannten zwei Aspekte des Xing werden von den Neo-Kon-

5 Augustin (354-430) fragt: “Was ist aber das sogenannte Schlechte anderes als ein
Mangel des Guten?” Er vergleicht es dann mit einer Krankheit oder Wunde:
“Denn wie fiir die Korper der Lebewesen von Krankheit und Wunden betroffen zu
werden nichts anderes ist als der Gesundheit beraubt zu werden. (... Denn die
Krankheit oder die Wunde ist keine Substanz, sondern ein Fehler an einer fleisch-
lichen Substanz, weil das Fleisch die Substanz selbst ist, also etwas Gutes, zu dem
jene Ubel hinzutreten, d.h. die Mingel des Guten, das Gesundheit genannt wird) -
so sind auch alle Fehler der Seelen Mingel an natiirlichen Giitern, die nicht anders-
wohin iibertragen werden, wenn sie geheilt werden; sondern die, die dort waren,
werden nirgendwo sein, wenn sie in jener Gesundheit nicht mehr sein werden.” De
civitate dei, libri XXII. Leibniz sagt: “...: aber im strengen Sinn ist die Formal-
ursache des Bdsen nicht als wirkende Ursache aufzufassen; denn wir werden sehen,
daB es in der Beraubung, das heifit in dem von der wirkenden Ursache nicht geta-
nen, besteht: Darum pflegen die Scholastiker die Ursache des Bosen deficiens zu
nennen.” Theodizee, 1.Teil, 20, S.110.

6 Zur Ontologie der Neo-Konfuzianer sieche: Ommerborn, W., “Zum Stellenwert der
Ontologie und der Frage nach dem ersten Seienden im Neo-Konfuzianismus”.



732 WOLFGANG OMMERBORN

fuzianer aber nicht als zwei unterschiedliche Arten des Xing” verstanden,
vielmehr bilden sie bei jedem Menschen zusammen ein einheitliches Xing.
Der Aspekt des nur guten universalen Xing stellt im Grunde als das
hochste sittliche Prinzip ein Ideal dar, das der Mensch als korperliches
Wesen - d.i. fiir die Neo-Konfuzianer: in seinem Sein - niemals erreichen
kann, dem er aber in einem Prozefl der sittlichen Kultivierung zustreben
soll. Er verweist demnach darauf, dafl der Mensch das Gute als Teil seines
Wesens in sich trigt und somit auch die Moglichkeit besitzt, ein guter
Mensch zu werden. Das beim Menschen aktualisierte Xing ist aber de facto
immer ein aus Li und Qi bestehendes, so daB tatsichlich nur dieser Aspekt
des Xing zur Geltung kommt.8 Im Xing eines jeden Menschen finden sich
darum Gutes und Boses zugleich angelegt.

Impliziert ist hier auBerdem der Gedanke, da} das Bose niemals vollig
iberwunden werden kann. Aufgabe des Menschen ist es jedoch, den
Aspekt des Guten zu fordern und den Aspekt des BOsen einzuddammen, so
daB sein Denken und Handeln von sittlichen Prinzipien geleitet wird. Das
Eindimmen des Bosen geschieht aber nicht durch Zwang und Unfrei-
willigkeit, denn dies wire die Methode der von den Konfuzianern heftig
kritisierten Schule der Legalisten, die ein negatives Bild vom Wesen des
Menschen vertreten und, davon ausgehend, seine Lernfahigkeit hinsichtlich
des Guten vollstindig bestreiten.® Die Konfuzianer hingegen — auch Xun

7 Die Vorstellung, daB es hinsichtlich der sittlichen Beschaffenheit bei den Menschen
unterschiedliche Arten des Xing gibt, findet sich z.B. bei Dong Zhongshu # {1 #F
(179-104 v.u.Z.) oder Wang Chong F F¢ (27-97). Ommerborn, W., “Die Diskus-
sion der Frage nach der Immanenz des Guten und Bdsen im Menschen innerhalb
der konfuzianischen Schule vor der Song-Zeit”, S.41-47. In ihr wird die Idee des
bei allen Menschen urspriinglich einheitlichen Xing aufgegeben, die im friihen
Konfuzianismus und im Neo-Konfuzianismus eine zentrale Rolle spielt.

8 An anderer Stelle schlage ich vor, Tian Di zhi Xing in einem ethisch-erkenntnis-
theoretischen Sinn zu deuten, da es auf das ideale Ziel des sittlichen Kultivierungs-
prozesses verweist, und Qi Zhi zhi Xing eine ontologisch-kosmologische Bedeutung
zuzuweisen, da es sich auf das tatsichliche Sein des Menschen bezieht. Ommer-
born, W., “Die Idee der Immanenz des Guten und Bosen in der Xing-Theorie der
Neo-Konfuzianer der Song-Zeit”.

9 GemiB der Auffassung der Legalisten ist Ordnung nur durch repressive Zwangs-
mittel erreichbar, nicht aber durch eine sittliche Erziehung. Der wichtigste Theo-
retiker dieser Schule Han Fei § 3F (280-233 v.u.Z.) sagt z.B.: “In einer strengen
Familie gibt es keine freche Dienerschaft, aber eine giitige Mutter verdirbt ihr
Kind. Aus dem Grund weif} ich, daB Ehrfurcht gebietende Macht das Bose ver-



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 733

Zi &) + (313-238 v.u.Z.), der die Einschitzung eines negativen Xing der
Legalisten teilt — sind vielmehr iberzeugt, daB der Mensch das Gute
einsehen kann und in der Lage ist, diesem freiwillig zu folgen. Es besteht
aber dennoch stets die Gefahr, da das Bose zur Auswirkung kommt.
GemiélB der Lehre der Neo-Konfuzianer ist selbst der Weise nicht davor
gefeit. Einen Zustand der volligen Ubereinstimmung mit dem idealen guten
Aspekt des Xing gibt es fiir den korperlichen Menschen somit selbst dann
nicht, wenn er die hochste Erkenntnisstufe erlangt hat. Auf dieser
Erkenntnisstufe weil er sich zwar weitgehend in Einklang mit der
universalen Ordnungsstruktur Li, aber eben nur approximativ, da er -
solange er Mensch ist — auch aus Qi konstituiert ist.

Die Xing-Theorie liefert somit eine philosophische Begriindung fiir die
Notwendigkeit und Moglichkeit des von den Konfuzianern stets hervor-
gehobenen Erziehungs- und Lernprozesses des Menschen, der als ein Weg
der sittlichen Kultivierung verstanden wird, und sie mufl darum in erster
Linie vor diesem erkenntnistheoretischen Hintergrund verstanden werden.
Grundsitzlich ist demnach jeder Mensch in der Lage, bewuBt sittlich zu
denken und zu handeln, denn er trigt seit seiner Geburt diese Fahigkeit in
sich. Sie bildet fiir die Konfuzianer das Spezifikum des Menschen gegen-
iber allen anderen Dingen. Gleichzeitig steht dieser Fahigkeit die imma-
nente Neigung zum Bosen gegeniiber. Die Erkenntnis des Guten muB
darum durch eine angemessene sittliche Ausbildung erreicht werden. In
dieser wird das Gute hervorgeholt und aktualisiert, das Bdse aber immer
mehr eingeschrinkt und paralysiert. Auf diese Weise, indem der Einzelne
also im Erkenntnisprozef die ihm immanenten guten Anlagen fordert, wird
er zu einem sittlichen Menschen - und das stellt auch das primire Ziel
konfuzianischen Strebens dar, denn der Tugendhafte ist als Handelnder
und als Vorbild die Basis fiir die Errichtung und Bewahrung der Ordnung
in der Welt.

2.2. Wang Tingxiangs Xing-Theorie

Im vorangegangenen Abschnitt ist versucht worden, die Vorstellungen der
Xing-Theorie der Neo-Konfuzianer der Song-Zeit kurz in ihren wesent-
lichen Grundziigen zu skizzieren. Im folgenden soll Wang Tingxiangs

meiden kann und Tugend und GroBmut nicht ausreichen, um Unordnung Einhalt
zu gebieten.” Han Fei Zi, Kap.19.50, S.11b.



734 WOLFGANG OMMERBORN

Beitrag zu diesem Problembereich niher beleuchtet werden. Offensichtlich
formuliert er seine Uberlegungen zum Xing auf der Grundlage seiner
materialistischen Ontologie und Kosmologie. In Ankniipfung an den in der
Diskussion um Xing als Widersacher des Menzius (ca. 372-289 v.u.Z.)
auftretenden Gao Buhai & 4~ &£ (ca. 420-350 v.u.Z.), verbindet er die
Begriffe Xing und Sheng 4 (Leben) miteinander.10 Er verweist in dem
Kontext sogar explizite auf Gao Buhai: “Jemand fragt: Du erkldrst mit dem
Prinzip des Lebens Xing, ist das nicht von (der Meinung) vieler Konfu-
zianer verschieden? (Wang) antwortet: Viele Konfuzianer meiden die
Lehre des Meisters Gao und halten daran fest, Xing mit Li zu erklaren.
Damit konnen sie die Wirklichkeit des Xing in der Welt nicht erkliren.”11
An anderer Stelle sagt er: “Darum, wenn es Leben gibt, dann kann man
davon sprechen, daB es Xing gibt; ohne Leben muf Xing vergehen.”12 Er
betont mit dieser Aussage die notwendige Verbindung von Xing und dem
lebenden Menschen. Der Mensch ist ein korperliches Wesen, dessen Exi-
stenz Resultat einer spezifischen «Verdichtung» des Qi ist!3, und nur wenn
diese spezifische «Verdichtung» sich bildet, kann Xing iberhaupt in
Erscheinung treten: “Wenn der aus korperlichem Qi gebildete Mensch da
ist, kann Xing entstehen.”14 Tatsichlich hat Xing hier selbst die Bedeutung
‘Leben’, denn es ist das Element, das aus einer leblosen «Verdichtung» des
Qi, d.i. einem leblosen Korper, ein belebtes Wesen macht: “Spricht man
von Qi unabhidngig von Xing, dann ist Qi ohne Leben und mit dem Leb-
losen verbunden. Xing und Qi stiitzen sich (bei dem Menschen) aufein-
ander und kénnen nicht voneinander getrennt sein.” 13 Ein Ding kann sich
also immer dann zu einem Lebewesen entwickeln, wenn das sich zu einem
empirischen Ding «verdichtende» Qi den Aspekt des Xing als Lebens-
prinzip in sich birgt. Dann sind beide aber untrennbar verkniipft, denn
ohne Qi kann es nicht die korperliche Gestalt des Menschen geben, und
ohne Xing als Lebensprinzip kann die aus «verdichtetem» Qi konstituierte

10 Meng Zi Yi Zhu, S.254 [6A3].
11 Shen Yan, Wen Cheng Xing Bian. Wang Tingxiang Zhexue Xuanji [WITZX], S.18.
12 Jia Cang Ji, Hengqu Li Qi Bian. WTZX, S.176.

13 Der Prozeff des «Verdichtens» und «Zerstreuens» des Qi bezeichnet Entstehen und
Vergehen der empirischen Dinge.

14 Ya Shu, Shang Bian. WTZX, S.103.
15 Jia Cang Ji, Da Xue Juncai Lun Xing Shu. WTZX, S.163.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 733

Gestalt kein Leben haben, sondern ist irgendein lebloser Gegenstand.
Wang will mit seiner Argumentation v.a. vermeiden, dafl Xing - wie z.B.
in der Konzeption des Tian Di zhi Xing - schlieBlich sogar mit Li gleich-
gesetzt wird. Als Lebensprinzip hat Xing fiir ihn in ethischer Hinsicht
immer nur einen neutralen Charakter. Es impliziert zwar als natiirliche
Instanz auch die Anlagen fiir gutes Verhalten, ist aber in keiner Weise mit
den sittlichen Prinzipien identisch.

Xing ist gemdB Wang darum auch nicht als etwas von Qi
Verschiedenes zu verstehen, selbst wenn einige seiner AuBerungen zur
Beziehung von Xing und Leben dies zu suggerieren scheinen, vielmehr
beruht es in seiner Existenz vollstindig auf dem alles einschlieBenden Qi-
ProzeB. Das zeigt sich, wenn er auf der Grundlage seiner Ontologie sagt,
daB auch Xing von der die Dinge konstituierenden materiellen Substanz Qi
gebildet wird: “Ich meine, daB Xing des Menschen nichts anderes als die
materielle Ausstattung mit Qi (Qi Zhi 5& &) ist. Spricht man von Xing
unabhdngig von Qi, dann hat Xing keinen Ort und ist gleich einer
Leere.”16 Xing, sagt er an anderer Stelle, entsteht im korperlichen Qi.l7
Es ist darum von Qi bzw. dem Qi-ProzeB vollstindig abhidngig: “Wenn
man von Xing spricht, darf dies nicht unabhingig von Qi geschehen ...
Xing kommt aus dem Qi und wird von ihm geleitet.” 18 Das Vorhandensein
und Nichtvorhandensein des Xing, heiBt es auBerdem, ist vom Prozefl des
«Verdichtens» und «Zerstreuens» des Qi, d.i. des Transformationspro-
zesses der empirischen Dinge, abhiingig.!® Damit wird hier betont, daf
Xing auf der Grundlage des Qi-Prozesses mit dem aus Qi konstituierten
Menschen entsteht und vergeht. Ohne den zum sittlichen Handeln fahigen
Menschen, so heifit es bei ihm, gibt es kein subjektives BewuBtsein, und
ohne dieses BewuBtsein konnen auch die sittlichen Prinzipien nicht
auftreten.20 Darum, so lautet seine SchluBfolgerung, kann Xing nur vor-
handen sein, wenn es auch den korperlich existierenden Menschen gibt.
Tatséchlich stellt Xing als die Instanz des Organischen eine dem Menschen
immanente besondere Form der «Verdichtung» des Qi dar.

16 Ibid.

17 Shen Yan, Wen Cheng Xing Bian. WTZX, S.19.

18 Jia Cang Ji, Da Xue Juncai Lun Xing Shu. WTZX, S.164.
19 Jia Cang Ji, Hengqu Li Qi Bian. WTZX, S. 176 f.

20 Ibid., S.176.



736 WOLFGANG OMMERBORN

Den urspriinglichen Grund fiir die Existenz des Guten und Bosen sieht
Wang also in der Substanz Qi und ihrem Prozel begriindet, wobei das
tatsichliche Wirken dieser beiden Eigenschaften als Xing aber nur im
Zusammenhang mit Qi in korperlicher Gestalt, d.i. als konkreter Mensch,
auftreten kann. Dies ist nicht nur beim normalen Menschen der Fall,
sondern ebenso bei dem Weisen, von dem er sagt, da “sein Xing auch nur
in der materiellen Ausstattung des Qi ist. Jedoch ist seine Ausstattung mit
Qi klar und rein und (somit) verschieden von allen anderen Menschen.
Darum, wenn sein Xing sich bildet, ist es (in der Hauptsache) rein und gut
und nicht bose. Wer sollte ihn darin iibertreffen? (Aber) Xing des Weisen
ist nicht von der materiellen Ausstattung des Qi unabhingig, dies konnen
die Menschen wissen. (Darum:) Qi hat Klares und Triibes, Reines und Be-
flecktes, wie kann Xing dann nicht Gutes und Béses vermischt haben.”21
Gutes und Boses existieren immer nur im Zusammenhang mit dem
korperlichen Menschen, ohne diesen gibt es fiir sie keine Grundlage:
“Uber das, was vor den korperlichen Gestalten ist, gibt es nichts zu sagen.
Wenn gesagt wird, (schon vor der Existenz der korperlichen Gestalten) sei
das Gute, (muB} ich fragen,) worauf soll es sich stiitzen? Erst nachdem es
korperliche Gestalten gibt, kann von Xing gesprochen werden. Wenn man
sagt, das Bose sei im Xing nicht vorhanden, woher soll es dann kom-
men?”22 Der Mensch hat also stets beide zugleich, d.i. es gibt weder nur
gute oder nur schlechte Menschen. Fiir Wang verbirgt sich hinter dieser
Feststellung ein grundlegendes Prinzip, das aus der Yin-Yang f& [%-
Theorie abgeleitet ist: “In der Fahigkeit zum Bdsen ist auch das Gute
enthalten; in der Fihigkeit zum Guten ist auch das Bose enthalten.”23
Ebenso wie jedes Phidnomen in der Welt immer von den beiden Wirk-
prinzipien Yin und Yang bestimmt wird, bei den einzelnen Dingen aber
entweder das eine oder das andere dominiert, hat ein guter Mensch auch
Boses und ein boser Mensch auch Gutes in sich.

Wenn dem Menschen die Anlagen zum Guten und Bésen immanent
sind, kommt es darauf an, daB er erstere kultiviert und aktualisiert. In dem
Kontext hebt Wang den Gedanken des durch Erziehung zu formenden Xing
hervor, d.i. der durch Einfliisse von auBen verursachten Heranbildung der

21 Jia Cang Ji, Da Xue Juncai Lun Xing Shu. WTZX, S.163.
22 Shen Yan, Wen Cheng Xing Bian. WTZX, S.16.
23 Ibid.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG T3]

guten Anlagen des Xing: “Die Xing aller Menschen werden durch (spétere)
Gewohnheiten geformt, (d.i.) durch die Lehren der Weisen geleitet und
durch die Regeln geordnet. Die Sitten zu allen Zeiten in der Welt haben
darum das Gute als Ziel und verbieten das Bése.”24 Offensichtlich beruft
er sich hier auf Konfuzius (trad. 551-479 v.u.Z.). An anderer Stelle sagt er
noch deutlicher: “Darum, wenn man von Xing spricht, kann man dies nicht
unabhingig von Qi machen, und wenn man von Qi spricht, darf Xing nicht
vernachlissigt werden. Das ist der Sinn (des Gedankens) des Konfuzius,
daB (Xing der Menschen zuerst) einander dhneln und sich durch (spétere)
Gewohnheiten voneinander entfernen.”25 Die von ihm hier zitierte Stelle
aus dem Lun Yu26 ist die einzige, die eine Definition des Xing durch
Konfuzius enthidlt. Sie impliziert eine relative Gleichheit der Xing bei der
Geburt der Menschen und die Entwicklung der in ihnen angelegten
Eigenschaften durch spiteren Einfluf. Diesen Gedanke aus dem Lun Yu
hebt Wang Tingxiang als richtig hervor.2’ Zum entscheidenden Kriterium
der Aktualisierung des Guten wird darum fir ihn die angemessene
Ausbildung eines Menschen. Aufgrund der Vermittlung der richtigen
Lehre “kann die Qi-Ausstattung zum Guten verdandert werden; falls man
sich beim Lernen (aber) dem Bosen zuwendet, wird man sich taglich
weiter vom Guten entfernen.”28 Es kommt also darauf an, daB der Mensch
bei seiner sittlichen Kultivierung richtig geleitet wird, denn die Gefahr,
einen falschen Weg einzuschlagen, ist stets gegeben, da die Veranlagung
zum Bosen nur unterdriickt, aber nicht vollstindig eliminiert werden kann.

Wang Tingxiang fordert darum, daB die angemessene Erziehung von
besonders qualifizierten Personlichkeiten ausgefiihrt werden muB: “Der
Weise verbindet sich mit den Menschen, um ihnen Ordnung zu bringen; er
férdert das Gute ihres Xing und errichtet seine Lehre; ist die Lehre
errichtet, dann sind Gutes und Boses (des Xing) im richtigen Verhiltnis.
Darum, wenn die Lehre gefestigt wird, dann ist der Mensch gut, wird von

24 Jia Cang Ji, Da Xue Juncai Lun Xing Shu. WTZX, S.164.
25 Jia Cang Ji, Hengqu Li Qi Bian. WTZX, S.177.

26 Lun Yu Yi Zhu, S.181 [17.2].

27 Shen Yan, Wen Cheng Xing Bian. WTZX, S.17.

28 Jia Cang Ji, Da Xue Juncai Lun Xing Shu. WIZX, S.164,



738 WOLFGANG OMMERBORN

ihr abgelassen, dann ist der Mensch bose.”29 “Wenn der Weise die Welt
ordnet, dann muBl er danach streben, die Xing der Menschen gut zu
machen, damit sie der Ordnung folgen. Darum errichtet er die Lehre und
leitet sie.”30 Er ist also iiberzeugt, daB es exponierte Personlichkeiten gibt,
die das immanente Gute fiir sich realisiert haben und deren zentrale
Aufgabe es ist, dieses Wissen weiter zu vermitteln. Der Weise wird so zur
Schlisselfigur bei der Verwirklichung des Guten in der Welt: “Manche
behaupten, dal das Bose beim Menschen durch das Pervertieren des
Schambewufitseins entstehe, menschliches Xing darum urspriinglich gut
und nicht bose sei. Ach! (In Wirklichkeit) wird (das Gute) durch die
Fahigkeit des Weisen erlangt, den rechten Lebenswandel zu fiihren und die
richtige Lehre zu errichten.”31 Wie wichtig in bezug auf die Verwirk-
lichung des Guten die angemessene, von den Intentionen der Weisen
geleitete Kultivierung der Menschen ist, sagt er auch an anderer Stelle
deutlich: “Durch die (von den Weisen durchgefiihrte) Belehrung der
Nachwelt werden (die sittlichen Prinzipien) der Mitmenschlichkeit (Ren
{Z), der Rechtschaffenheit (Yi #), des Anstandes (Li &) und der
Weisheit (Zhi %) gefestigt. Wird dieser (Belehrung) zuwidergehandelt,
dann wird das Bose errichtet. Darum gibt es ohne Leben kein Xing und
ohne die Lehre (der Weisen) nicht das richtige Verhiltnis von Gut und
Bose (im Xing).”32 Da gemiB der Auffassung der Neo-Konfuzianer das
Bose niemals vollstindig beseitigt werden kann, geht es Wang im
KultivierungsprozeB darum, das “richtige Verhiltnis” von guten und bosen
Neigungen zu erlangen, das de facto die optimale Aktualisierung ersterer
und die groBtmogliche Ziigelung letzterer bedeutet.

In bezug auf die Verwirklichung des Guten bei den meisten Menschen
zeigt sich Wang aber eher skeptisch: “Schaut man sich die Menschen der
bisherigen Epochen an, dann gibt es gewohnlich ein oder zwei gute, aber
sehr viele schlechte; und dann gibt es gewohnlich ein oder zwei, die bei
ihren Handlungen mit der richtigen Lehre (Dao 38 ) iibereinstimmen, aber
sehr viele, die nicht damit iibereinstimmen.”33 Im folgenden sucht er

29 Shen Yan, Wen Cheng Xing Bian. WTZX, S.16.

30 Ibid., S.20.

31 Jia Cang Ji, Da Xue Juncai Lun Xing Shu. WIZX, S.164.
32 Shen Yan, Wen Cheng Xing Bian. WTZX, S.16 f.

33 Ya Shu, Shang Bian. WTZX, S.108 f.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 739

deutlich zu machen, daf dieses fiir ihn empirisch nachweisbare Faktum
auch die Theorien des nur guten Xing widerlegt. Es liefert ihm somit eine
Erklirung fiir das nach seiner Auffassung in der Welt nur selten in
zufriedenstellender Form zur Geltung kommende Gute. Eine Dominanz
des Guten sieht er konkret nur in den wenigen Weisen des Altertums zur
Auswirkung kommen, die zufillig eine gilinstige materielle Qi-Ausstattung
empfangen haben und sich so das Gute besser bewuBt machen konnten. Bei
der Mehrheit der Menschen ist dies aber nicht der Fall, so daB sie viel
stirker zwischen den immanenten Neigungen zum Guten und zum Bdsen
hin und her schwanken, wobei — wie Wang iiberzeugt ist — die Tendenz zu
letzterer meist liberwiegt. Er sagt: “Das korperliche Qi des Weisen ist
reiner, darum ist sein Xing (in der Hauptsache) gut; das korperliche Qi der
anderen Menschen ist vermischter, darum ist ihr Xing meist nicht gut.”34
DaBl dennoch die Erziehung des normalen Menschen auf keinen Fall
hoffnungslos ist, manifestiert schlieBlich seine grundsitzliche Uberzeugung
der Immanenz guter Anlagen im Menschen und der Mdglichkeit der
Bildung des menschlichen Xing. In ihr ist zugleich der optimistische
Gedanke eingeschlossen, daB jederzeit wieder ein moglicher Weiser, d.i.
ein Mensch mit einer fiir das Erkennen des Guten besonders giinstigen Qi-
Ausstattung, geboren werden kann.

Eine Person, die die Tugendprinzipien fiir sich realisiert hat, soll
diese auch anderen Menschen vermitteln, das wird von Wang durch seine
Gedanken zum Erziehungsauftrag und zur Vorbildlichkeit des Weisen
verdeutlicht. Im optimalen Fall stellt der Herrscher selbst eine solche
Person dar und wird so zum Vorbild seiner Untertanen und zum Garanten
gesellschaftlicher Ordnung. Die Konfuzianer - auch Wang Tingxiang -
sind grundsitzlich davon iiberzeugt, daf} die legendiren, von ihnen aber als
historisch verstandenen weisen Konige des Altertums diesen Kriterien
entsprachen. Wang macht aber in dem Zusammenhang klar, dafl er - eben-
so wie beim Einzelmenschen - auch im Kontext der Gesamtgesellschaft
nicht von einer vollkommenen Realisierung der guten Ordnung ausgeht,
denn dies wiirde im Widerspruch zu seiner Lehre des nicht auszuldschen-
den Bosen in der Welt stehen. Ziel ist darum auch hier, das Gute so gut es
geht zu férdern und das Bose gleichzeitig zuriickzudriangen. So sagt er:
“Obwohl (bei der Errichtung der Ordnung in der Welt durch den Weisen)

34 Ibid., S.103.



740 WOLFGANG OMMERBORN

das Gute nicht vollig ausgeschopft werden kann, ist aber (- wenn dies
durchgefiihrt wird -) vom Bésen nur wenig vorhanden.”35 Ein von einem
vorbildlichen und weisen Herrscher geleiteter Staat, in dem das Gute domi-
niert und das Bose gleichzeitig in seinen Auswirkungen gering gehalten
wird, stellt fiir ihn die optimal zu verwirklichende Form gesellschaftlicher
Ordnung dar.

Obwohl Wang Tingxiang die Xing-Theorien der Neo-Konfuzianer der
Song-Zeit kritisiert, vertreten diese im Grunde mit dem Gedanken des Qi
Zhi zhi Xing als des aktualisierten Xing des seienden Menschen eine
dhnliche Auffassung wie er. Im Unterschied zu ithm halten aber Denker
wie Zhu Xi mit der Konzeption des Tian Di zhi Xing an der Idee eines nur
guten Aspektes des Xing fest, die sie auf der Grundlage der Theorie des
von ihnen besonders geschitzten Menzius vortragen. Hinzu kommt, daB
Zhu Xi in seiner Ontologie und Kosmologie zwar einerseits das universale
Prinzip Li immer zusammen mit Qi wirken sieht36 und damit einen
Gedanken vortragt, der auch von Wang vertreten wird, er andererseits
jedoch ausdriicklich eine Priexistenz des Li vor den aus Qi konstituierten,
eine besondere Zustandsform des Qi bildenden empirischen Dingen, zu
denen auch der kérperliche Mensch zihlt, postuliert.37 Diese Vorstellung
wird von Wang zuriickgewiesen. GemaB seiner Ansicht gibt es kein von
den empirischen Dingen losgelostes Li. Es ist aber auch klar, daB fiir Zhu
Xi im Hinblick auf den Menschen tatsichlich kein eigenstindiges, nur
gutes Xing existiert, denn er negiert das Vorhandensein zweier qualitativ
unterschiedlicher Arten des Xing. Da alle Dinge aus Qi konstituiert sind
und darum die Neigung zum Bosen enthalten, ist das wirkliche Xing des
Menschen immer nur das aus Li und Qi bestehende.38 Die Idee des Tian
Di zhi Xing hat darum v.a. den Zweck, das Gute als die ideale und
eigentlich zu aktualisierende Wesenseigenschaft des Menschen besonders
aufscheinen zu lassen. Sie stellt die fiir den KaultivierungsprozeB
notwendige Motivation und Zielsetzung dar, sich dem Guten zuzuwenden.
Dennoch kann gesagt werden, daB die von Wang Tingxiang formulierte
Kritik an dieser Xing-Konzeption nicht unberechtigt ist, da die Idee der

35 Shen Yan, Wen Cheng Xing Bian. WTZX, S.20.
36 Z.B. Zhu Zi Yu Lei [ZZYL], Kap.65, S.2614.
37 ZZYL, Kap.1, S.65, 69.

38 Zhu Wen Gong Wen Ji, Kap.61, S.1124.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 741

zweil Aspekte des einen Xing dem Vorwurf, es handele sich hier um zwei
seiende und voneinander verschiedene Xing, d.i. eines nur guten und eines
Gutes und Boses zugleich umfassenden, durchaus einen Nahrboden ver-
schafft. “DaB der Mensch zwei (Aspekte des) Xing hat, ist der groBe
Irrtum der Konfuzianer der Song-Zeit”39, stellt er darum kritisch fest. In
der Tat wirft er den Neo-Konfuzianern der Song-Zeit dann sogar vor, dafl
sie selbst in Wirklichkeit die Theorie des nur guten Xing vorlegen, da
dieser Aspekt von ihnen immer hervorgehoben wird, was in Zhu Xis
Gleichsetzung von Li und Xing fiir Wang einen deutlichen Ausdruck
erfahrt. Selbst wenn Zhu Xi diese Gleichsetzung in bezug auf den
Menschen nur auf ein als ideales erkenntnistheoretisches Ziel gedachtes,
aber nicht wirklich seiendes Xing bezieht, bleibt fir Wang der Wider-
spruch dieser Konzeption bestehen, da er Xing immer im Zusammenhang
mit den seienden Menschen und ihren tatsdchlich aktualisierbaren Moglich-
keiten sieht. Er sagt darum auch an einer Stelle unmifiverstiandlich, daB mit
der Annahme eines guten Aspektes des Xing “schliefilich auf die Lehre des
(nur) guten Xing von Menzius zuriickgegriffen wird.”40 Diese durchdringe
aber nicht die tatsichliche Bedeutung des Xing. Wie oben erwihnt, betont
Wang demgegeniiber, daB er hinsichtlich der sittlichen Beschaffenheit des
Xing der von Konfuzius formulierten Idee folgt, die besage, daB es im Xing
urspriinglich nahezu eine Gleichheit der menschlichen Anlagen gibt, d.i.
Gutes und Boses gleichmiBig vermischt sind, und die spdteren Einfliisse
durch Erziehung und Ausbildung iiber die jeweilige Herausbildung des
Guten oder Bosen eines Menschen entscheiden - eine Idee, die aber auch
in der Konzeption des Qi Zhi zhi Xing der Neo-Konfuzianer der Song-Zeit
impliziert ist. Obwohl sich im Lun Yu keine Erkldarungen zur sittlichen
Beschaffenheit des Xing finden, d.i. ob in ihm die Anlagen zum Guten und
Bosen vorhanden sind, gibt es jedoch bei Wang Chong Hinweise auf
unmittelbare Schiiler des Konfuzius, welche die Theorie der Immanenz des
Guten und Bdsen im Xing vorgetragen haben, zu der die knappe Xing-
Definition im Lun Yu nicht im Widerspruch steht.4! Wang Tingxiang

39 Jia Cang Ji, Da Xue Juncai Lun Xing Shu. WTZX, S.163.
40 Ibid.

41 Siehe hierzu: Ommerborn, W., “Die Diskussion der Frage nach der Immanenz des

Guten und Bdsen im Menschen innerhalb der konfuzianischen Schule vor der
Song-Zeit”, S.26 ff.



742 WOLFGANG OMMERBORN

kniipft ausdriicklich an diese Tradition der Xing-Theorie an, um in seiner
Polemik die des Menzius und v.a. der sich auf diesen berufenden Neo-
Konfuzianer als falsch zuriickzuweisen.

3. Wang Tingxiangs Erkenntnistheorie

In seiner Xing-Theorie bringt Wang Tingxiang die Uberzeugung zum
Ausdruck, daB der Mensch die Anlagen zum Guten und Bosen seit seiner
Geburt natiirlich in sich tragt. In seiner Erkenntnislehre geht es darum zu
zeigen, auf welche Weise richtiges Wissen erlangt wird. Dazu gehort
natirlich auch das Wissen des Guten, d.i. die Frage, wie sich der
subjektive Geist die dem Xing immanenten Anlagen zum Gutsein bewuft
machen und aktualisieren kann. Dieses stellt eine fiir alle Konfuzianer
zentrale Aufgabe innerhalb ihrer Erkenntnistheorien dar. Wang Tingxiangs
Augenmerk richtet sich dabei aber in einer fiir den Konfuzianismus
auBergewohnlichen Weise auf die Welt der empirischen Dinge, und er
betont auch hier wieder seine Uberzeugung der Abhingigkeit der sittlichen
Prinzipien von der Existenz konkreter Menschen. Ohne den wahrnehmen-
den und reflektierenden Menschen und ohne bestimmte Erfahrungen, die
der Mensch in der Sinnenwelt macht, konnen sittliche Prinzipien nicht
erkannt werden und somit auch nicht zur Geltung kommen. Diese
Auffassung spiegelt sich schon in dem im vorangegangenen Abschnitt
aufgezeigten Gedanken wider, daB Xing, als Sitz der guten Anlagen, eine
nur mit dem lebenden Menschen verkniipfte Instanz ist, d.i. ohne den
konkreten Menschen gibt es kein Xing, und ohne Xing gibt es auch das
Gute nicht.

Wang negiert gleichzeitig die Existenz einer besonderen, iiber alle
anderen Formen der Erkenntnis stehenden Stufe des sittlichen Wissens und
kritisiert in diesem Zusammenhang v.a. wieder die Neo-Konfuzianer der
Song-Zeit. Dabei stellt er sich deutlich gegen Zhang Zai, denn dieser hat
den von ihm heftig attackierten Begriff De Xing zhi Zhi & % 2 #l
(Erkenntnis des moralischen Wesens) erstmals vorgelegt. Zhang Zai betont
zwar ebenso wie Wang Tingxiang die Bedeutung des Kontaktes mit den
empirischen Dingen als Ausgangspunkt fiir den Erkenntnisprozel, wenn er
sagt, “Wahrnehmung muB sich auf die Dinge stiitzen; gibt es Dinge, dann
gibt es Wahrnehmung; wie konnte es ohne Dinge Wahrnehmung



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 743

geben?”42; oder wenn er Wissen als ein durch den EinfluB der AuBenwelt
auf die Sinnesorgane hervorgerufenes Phinomen bezeichnet.43 Aber er
pladiert mit seiner Konzeption des De Xing zhi Zhi schlieBlich fiir eine uiber
die sinnliche und rationale Erkenntnis hinausgehende Erkenntnisstufe, da
er die beiden ersteren fiir das Erfassen der grundlegenden Prinzipien als
nicht ausreichend versteht. Zhang Zai sagt hierzu: “Erkenntnis des Horens
und Sehens (d.i. hier: sinnliche und rationale Erkenntnis) ist das Wissen,
das man im Kontakt mit den (sichtbaren) Dingen erlangt; es ist nicht De-
Xing-Erkenntnis. De-Xing-Erkenntnis hat ihren Keim nicht im Sehen und
Horen. 744

Wie der Ausdruck De Xing deutlich macht, handelt es sich bei dieser
Stufe der Erkenntnis um eine von ethischen Inhalten geprigte Ebene. Sie
bildet den SchluBlpunkt des Erkennens und wird offensichtlich unabhingig
von den Einflissen der AuBenwelt erlangt, da die sittlichen Prinzipien
bzw. das BewuBtsein dieser Prinzipien dem Menschen seit seiner Geburt
immanent sind. Somit impliziert die Immanenz des Guten bei Zhang das
Postulat, sich im Erkenntnisproze von den AuBendingen zu ldsen, wenn
die hochste Wahrheit erlangt werden soll. Er verwendet in diesem Zusam-
menhang auch den von Menzius iibernommenen Begriff Liang Zhi B 143,
d.i. das intuitive Wissen der immanenten sittlichen Prinzipien, das er expli-
zite als von der “kleinen Erkenntnis des Horens und Sehens” verschieden
und unabhingig bezeichnet.46 Sinnliche und rationale Erkenntnis - sagt
Zhang weiter - haben darum nur einen begrenzten Charakter, d.i. sie
beschrinken den menschlichen Geist4”, und er warnt: “Wer sich (nur) mit
(der Erkenntnis des) Sehens und Horens zufrieden gibt, der bleibt ein
niedriger Unwissender.”48 Er hebt an gleicher Stelle hervor, daB ein
Mensch mit vollkommenem ethischen Wissen ein hochster Wissender ist.

42 Zhang Zi Yu Lu, Yu Lu Shang. Zhang Zai Ji [ZZ]], S.313.
43 Zheng Meng, Da Xin. ZZJ, S.25.
44 1bid., S.24.

45 Menzius sagt: “Das, was man ohne nachzudenken weiB, ist Liang Zhi.” Meng Zi
Yi Zhu, S.307 [7TA15].

46 Zheng Meng, Cheng Ming. ZZJ, S.20.
47 Zheng Meng, Da Xin. ZZJ, S.24.
48 Zhang Zi Yu Lu. Yu Lu, Shang. ZZJ, S.307.



744 WOLFGANG OMMERBORN

Weisheit bedeutet darum das addquate Erfassen des Guten auf der Ebene
des De Xing zhi Zhi. Wang Tingxiang attackiert hingegen die Annahme
einer iber der sinnlichen und rationalen Stufe liegenden Form der
Erkenntnis: “Die Konfuzianer sagen, Denken und Sehen und Héren bedeu-
te Wissen haben; dies genlige aber nicht als hochstes Wissen. (Sie) tragen
darum noch (den Aspekt der) De-Xing-Erkenntnis vor und nehmen sie als
Nichtwissen (Wu Zhi f %[]); diese halten (sie) fiir das GroBe Wissen (Da
Zhi K #1). Ach! Das sind (Gedanken) des (buddhistischen) Chan #&. Sie
sind nicht tief durchdacht.”49 Fiir Wang gibt es keine iiber der sinnlichen
und rationalen Erkenntnis liegende und von ihr unabhingige Stufe des
Wissens. Obwohl er das Gute ebenfalls im Xing des Menschen angelegt
sicht, macht er aber - wie noch genauer zu zeigen sein wird - ihr Erken-
nen vollstindig von einem nach auflen gewandten ErkenntnisprozeB ab-
hingig.

Wenn Wang Denkern wie Zhu Xi oder Zhang Zai hier vorwirft, sie
unterschieden sich in ihren Erkenntnislehren zuletzt nicht von Vorstellun-
gen des buddhistischen Chan (japan.: Zen), dann bezieht er sich auf Aufie-
rungen der beiden, die den Endpunkt des Erkenntnisprozesses, d.i. die
Stufe des De Xing zhi Zhi, im Sinne einer Erleuchtung deuten. Zhang
spricht in dem Zusammenhang z.B. vom “leeren Geist” (Xu Xin [ /[)),
der die Wissensebene kennzeichnet, die jenseits sinnlicher und rationaler
Erkenntnis steht: “Wenn das Verstehen des Lernenden den Punkt des
leeren Geistes erreicht hat, dann braucht der Lehrer nichts mehr zu
sagen.”d0 “Leerer Geist” bedeutet fiir ihn, daB der Geist von allen diskur-
siven Denkbewegungen frei ist: “Wenn man jetzt mit dem Geist (bewuf}t
reflektierend) dessen Leere sucht, dann hat man schon den ganzen Geist in
(Denk-)Bewegung gesetzt und kann seine Leere nicht erlangen.”>! Die
letzte Stufe der Erkenntnis bezeichnet er ausdriicklich als “Erleuchtung”,
die den “Geist groB macht”.52 Sie ist ein Zustand jenseits der Moglich-
keiten des sprachlichen Formulierens, denn er betont, daB “grindliches
Nachdenken den Punkt erreicht, der mit Worten nicht (mehr) ausgesagt

49 Ya Shu, Xia Bian. WTZX, S.86.

50 Jing Xue Li Ku, Yi Li. ZZJ, S.272.
51 1Ibid., S.269.

52 Jing Xue Li Ku, Qi Zhi. ZZJ, S.268.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 745

werden kann.”33 Auch fiir Zhu Xi ist auf dieser Erkenntnisstufe, auf der Li
erfaBt wird, empirisches Wissen nicht mehr notwendig.94 Er bezeichnet
das Erlangen dieser Stufe ebenfalls als einen Akt der Erleuchtung, bei dem
man “mit einem mal plétzlich alles klar sieht”.35 Die Vorstellung, daf} die
Wahrheit in einer plétzlichen Erleuchtung gewonnen wird, bildet in der
Tat einen zentralen Gedanken innerhalb der chan-buddhistischen Erkennt-
nistheorie und ist bei den genannten Neo-Konfuzianern ohne Zweifel von
dieser Schule beeinfluBt. Wang Tingxiangs Vorwurf ist darum nicht von
der Hand zu weisen. Andererseits muB darauf hingewiesen werden, daB
auch Zhu Xi und Zhang Zai jeglichen Zusammenhang ihrer Lehren mit
buddhistischem Denken zuriickweisen. Tatsdchlich ist ihr “Erleuchteter”
der mit den sittlichen Prinzipien in Einklang stehende konfuzianische
Weise, der keine individuelle Erlosung auBerhalb der menschlichen
Gemeinschaft oder sogar auf einer tberirdischen Ebene anstrebt, sondern
der seine Aufgaben ausschlieBlich innerhalb der empirischen Welt findet.
Er wirkt v.a. in der Gesellschaft, ist aber von deren normalen Mitgliedern
verschieden, denn - so charakterisiert Zhang Zai den Wissenden - er
“weil spontan, was getan werden soll und was nicht”56, und das bedeutet,
“der Weise leitet die unzdhligen Dinge im Universum ... und ordnet die
Welt (Tian Xia X F).”57

GemiBl Wang Tingxiang besteht der ErkenntnisprozeB aus den Stufen
der sinnlichen und der rationalen Erkenntnis. Beide sind eng miteinander
verkniipft. Wang gebraucht fiir die Kennzeichnung der sinnlichen Erkennt-
nis gelegentlich den Ausdruck Tian Xing & |4 (natiirliches Wesen)-
Erkenntnis, der auf die natiirlichen, angeborenen Fihigkeiten des Men-
schen verweist, und grenzt sie gegeniiber der rationalen Erkenntnis ab, die
er als Ren-Dao A jE (wortl.: Weg des Menschen)-Erkenntnis bezeichnet.
Er sagt: “Wenn ein Kind noch im Mutterleib ist, kann es nur essen und
trinken. VerldBt es den Mutterleib, dann kann es (auch) sehen und horen.
Das ist Tian-Xing-Erkenntnis. Geistige Aktivitdten gibt es (auf dieser Stufe)

53 Shi Yi, Jin Si Lu Shi Yi. ZZJ, S.377.
54 ZZYL, Kap.11, S.365.

55 Da Xue Zhang Ju. Zitiert bei: Deng Aimin, “Lun Zhu Xi Xingershangxue de ‘Ge
Wu’ Shuo”, S.205.

56 Jing Xue Li Ku, Xue Da Yuan. ZZJ, S.280.
57 Hengqu Yi Shuo, Xi Ci Shang. ZZJ, S.185.



746 WOLFGANG OMMERBORN

noch nicht.”58 An anderer Stelle schlieBt er mit dem Begriff Tian Xing
aber auch das intellektuelle Verstehen ein: “Dall (der Mensch) mit den
Ohren horen, mit den Augen sehen, mit dem Mund sprechen, mit der Nase
riechen und mit dem Geist verstehen kann, das ist Tian Xing.”>% Offen-
sichtlich bezieht sich an dieser Stelle der Begriff Tian Xing aber nicht auf
eine Stufe innerhalb des Erkenntnisprozesses, denn er verkniipft ihn hier
nicht mit dem Ausdruck Zhi %] (Wissen, Erkenntnis), sondern auf den
grundsatzlich natiirlichen Charakter der sinnlichen und geistigen Aktivi-
titen des Menschen. Beide beruhen auf dem Kontakt mit den empirischen
Dingen. Wang betont dann auch, daB die vom Menschen aufgenommenen
Sinneseindriicke der AuBenwelt sein BewuBtsein beeinflussen, d.i. je mehr
Eindriicke er von auBlen erhilt, um so fruchtbarer ist dies fiir seine innere
geistige Entwicklung.60

Die Sinnesorgane und der Geist haben innerhalb des Erkenntnis-
prozesses ihre spezifischen Funktionen: “Die Fihigkeit der Ohren ist das
Horen; die Fahigkeit der Augen ist das Sehen; die Fahigkeit des Geistes ist
das Denken. Diese (Fahigkeiten) sind alle (jeweils) den Ohren, Augen und
dem Geist immanent. Wie konnten Sehen, Horen und Denken ohne Ohren
und Augen und ohne Geist vorhanden sein?”6! Der Ausdruck ‘Geist’ ist
hier Xin /(» (wortl.: Herz) als Organ des Denkens. Ohne die Sinnesorgane
und das Organ Xin kann es weder Sinneswahrnehmungen noch Denken
geben, die immanente Eigenschaften dieser Organe sind. Wang will damit
auch betonen, daB es z.B. keine geistige Instanz gibt, die sich auBerhalb
des individuellen menschlichen Xin befindet. Er betont in diesem Kontext
die Notwendigkeit des Kontaktes der Sinnes- und Denkorgane mit den
AuBlendingen fiir den ErkenntnisprozeB: “(Das Organ) Xin ist Wohnung
des BewuBtseins; das BewuBtsein ist Wurzel des Wissens; Denken ist das
wunderbare (Wirken) des BewuBtseins. Die Weisen und alle Menschen
miissen sich darauf stiitzen, um Wissen zu haben. Darum ist das BewuBt-
sein die innere geistige Einsichtskraft und Horen das duBere Vermogen.
Kann man die Prinzipien der Dinge nicht sehen und héren, dann kann

58 Ya Shu, Shang Bian. WTZX, S.86.

59 Shen Yan, Wen Cheng Xing Bian. WTZX, S.19.
60 Shen Yan, Qian Xin Bian. WTZX, S.27.

61 Ya Shu, Shang Bian. WTZX, S.103.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 747

selbst ein Weiser nicht danach forschen und diese wissen.”62 Auch an
anderer Stelle betont er, daB nicht nur der normale Mensch, sondern der
Weise ebenfalls sein Wissen nur in einem Proze des Wahrnehmens und
Reflektierens in der Konfrontation mit den Dingen der AuBlenwelt erlangt:
“Das Wissen der Weisen (beruht) auch nur (auf) den Fihigkeiten des
Denkens und Sehens und Horens.”03 Der Mensch muB, will er ein Weiser
werden, seinen Geist frei machen und die Dinge der AuBlenwelt unvor-
eingenommen wahrnehmen: “Wird der Geist nicht blockiert, dann folgt
man den Dingen und durchdringt sie mit den Sinnen. So werden die Dinge
wahrgenommen und kénnen empfunden werden. Dieses Empfinden ist
Ursprung der Weisheit.”64 Die sinnliche Wahrnehmung ist die Grundlage
des Wissens aller Menschen; ist jemand von den empirischen Dingen
abgeschnitten, dann kann es demnach fiir ihn auch keine Erkenntnis geben.

In diesem Zusammenhang iibt Wang heftige Kritik an der in der
Hauptsache von Wang Yangming F [5 BH (1472-1529) reprisentierten
Stromung innerhalb des Neo-Konfuzianismus, die mit ihrer spezifischen
Auffassung der Immanenz des Li sowie der Bedeutung der AuBlendinge fiir
das Erfassen dieses Li die Theorie eines extrem subjektiv gepragten
Erkenntnisprozesses vertritt. So wird berichtet, da Wang Yangming, der
Aufforderung Zhu Xis zur Erforschung der Dinge folgend, sich mehrere
Tage vor einen Bambus setzt, um das Li dieser Pflanze zu erfassen.
Nachdem ihm dies nicht gelingt, gewinnt er die Uberzeugung, daB die
AuBenwelt zur Erkenntnis des immanenten Li nutzlos sei.65 Die Li aller
Dinge sind in meinem Geist, darum, so folgert Wang weiter, sind auch die
Dinge in meinem Geist. Diese Feststellung wirft bei seinen Zeitgenossen
offensichtlich verschiedene Fragen auf. Als Wang Yangming z.B. einmal
mit Freunden einen Spaziergang in den Bergen macht, wird er von einem
Begleiter gefragt: “Du sagst, daB es nichts unter dem Himmel gibt, das
auBerhalb unseres Geistes ist. Welche Beziehung haben dann diese Berg-
blumen und -bdume, die von selbst bliilhen und verblihen zu meinem
Geist?” Daraufhin antwortet dieser: “Wenn du diese Blumen nicht siehst,
kommen sie und dein Geist zur Ruhe. Siehst du sie, dann werden ihre

62 Ibid., S.85.
63 1Ibid., S.86.
64 1Ibid.,.S.88.
65 Yangming Zhi Yao. Siehe: Henke, F.G., The Philosophy of Wang Yang-ming, S.7.



748 WOLFGANG OMMERBORN

Farben sofort klar. An dieser Tatsache erkennst du, daf diese Blumen
nicht auBerhalb deines Geistes sind.”6 Wenn er hier behauptet, die Dinge
befinden sich im subjektiven Geist, dann bezieht sich das auf deren
Wesensprinzipien, d.i. auf das Wissen dieser Prinzipien, die zuletzt bei
allen Dingen eins, d.i. das eine Li, sind. Tatsdchlich setzt Wang Yangming
Li und Geist sogar gleich. Damit will er v.a. zum Ausdruck bringen, daB
das BewulBtsein des grundlegenden Prinzips mit dem Prinzip selbst
identisch ist, d.i. ohne den subjektiven Geist gibt es auch kein Li. In
diesem Gedanken kommt deutlich die Hervorhebung des Geistes in seiner
Lehre zum Ausdruck. Fir Zhu Xi hingegen ist Li aber auch ohne den
subjektiven Geist vorhanden.67

Wang Yangming will mit seinen AuBerungen aber nicht die objektive
Existenz der AuBenwelt negieren, d.i. er macht in seiner Lehre keinen
Schritt von der Erkenntnistheorie zur Ontologie, darum sagt er z.B. auch,
daB es “notwendig ist, die Wirklichkeit der (duBeren) Dinge zu akzep-
tieren.”68 Thm geht es v.a. um die Betonung des subjektiven Charakters
der Erkenntnis und ihrer Abhidngigkeit vom vergidnglichen Geist. Er ant-
wortet darum auch, als er wieder einmal gefragt wird, was er meine, wenn
er sage, die Dinge wiirden zu existieren aufhdren, sobald der subjektive
Geist nicht mehr vorhanden sei: “Betrachte den toten Menschen. Sein
Geist ist fortgetrieben und zerstreut. Wo sind sein Himmel, seine Erde und
seine unzihligen Dinge.”09 Wenn ein Mensch stirbt, vergeht auch sofort
sein Geist und damit sein Bewufitsein der Welt. Damit hort zugleich die
Welt fiir dieses vergehende Individuum zu existieren auf, d.i. die Welt
verloscht fir mich als erkennendes Wesen, aber nicht an sich. Aber auch
wenn die objektive Existenz der AuBendinge von Wang Yangming nicht
geleugnet wird, so ist doch nicht zu Ubersehen, daB diese fiir die
Erkenntnis der eigentlichen Wahrheit keine Bedeutung haben. Der Mensch
erfat die Prinzipien der Dinge, die mit dem ihm immanenten Wesens-
prinzip identisch sind, indem er in sich hineinblickt und nicht, indem er die

66 Chuan Xi Lu. Zitiert bei: Henke, a.a.0., S.169.

67 Fung Yu-lan bezeichnet diesen Tatbestand als den “fundamentalen Unterschied”
zwischen den beiden Denkern. Fung Yu-lan, A History of Chinese Philosophy.
Vol.1II, S.607.

68 Da Xue Wen. Zitiert bei: Henke, a.a.0., S.213.
69 Chuan Xi Lu. Zitiert bei: Henke, a.a.0., S.185.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 749

duBeren Dinge selbst erforscht. Diese Erfahrung hat Wang fiir sich selbst
offenkundig gemacht, als er vergeblich versucht, das Li des Bambus durch
Betrachtung einer sinnlich wahrnehmbaren Bambuspflanze zu ergriinden.
Wang Tingxiang sagt dagegen: “Wenn jemand seit seiner Kindheit in
einem abgeschlossenen Raum lebt und nie mit den AuBendingen Kontakt
hat, dann wird er, wenn er als Erwachsener (den Raum) verlaft, die alltig-
lichsten Dinge nicht erkliren kénnen. Um wieviel weniger wird er die
Erhabenheit des Universums, die Welt der Ddmonen und Geister und die
Veridnderungen vom Altertum bis heute in der Welt, deren Ursachen
schwer zu verstehen sind, wissen konnen?”70 “Wenn (jemand als) Kind
eingeschlossen wird, so daB er nichts von der Welt erfahren kann, und er
als groBerer Mensch aber hinaus (in die Welt) tritt, wird er Kiihe und
Pferde nicht unterscheiden kénnen. Um wieviel weniger wird er die ange-
messene Beziehung zwischen Herrscher und Untertan, Ehemann und
Ehefrau, Alten und Jungen und Freunden (kennen).”’l Wang behauptet
hier direkt gegen die Stromung des Wang Yangming gerichtet, da} eine die
objektiv existierende AuBenwelt ignorierende meditative Innenschau zur
Ergriindung der Prinzipien der Dinge nicht moglich ist. Indirekt richtet
sich seine Kritik aber auch gegen Denker wie Zhang Zai und Zhu Xi, da
diese von der Immanenz des Li im Geist ausgehen.’2 Er ist hingegen
uberzeugt, daB im Geist urspriinglich kein Li ist - d.i. der Mensch auch
kein “intuitives Wissen des immanenten Guten” (Liang Zhi) seit seiner
Geburt haben kann, wie v.a. auch Wang Yangming”3 behauptet - denn
urspriinglich, heiBt es bei Wang Tingxiang an dieser Stelle weiter, ist der
Geist leer und fiillt sich erst mit Hilfe der sinnlichen Wahrnehmungen und
der Reflexionen iiber die wahrgenommenen Dinge, mit denen der Mensch
in Kontakt kommt, mit Erkenntnissen und somit auch mit sittlichem
Wissen. Das bedeutet aber zugleich, daB der Geist, als das aktive Organ
des Erkenntnisprozesses, auch das im Xing des Menschen angelegte Gute

70 Ya Shu, Shang Bian. WTZX, S.85.
71 Jia Cang Ji, Shi Long Shu Yuan Xue Bian. WTZX, S.179.
72 Z.B.: Zhang Zi Yu Lu, Yu Lu Zhong. ZZJ, S.321; ZZYL, Kap.9, S.305.

73 Liang Zhi wird von Wang Yangming definiert als “der urspriingliche Zustand
unseres Geistes, der spontan intelligent und deutlich bewuBt ist. Jede Idee, die
entsteht, wird auf jeden Fall sofort automatisch von dem Liang Zhi unseres Geistes
begriffen.” Da Xue Wen. Zitiert bei: Henke, a.a.0O., S.212 f.



750 WOLFGANG OMMERBORN

immer nur mit Hilfe duBerer Einfliisse erkennen kann. Wie schon gezeigt,
ist es v.a. die durch den wissenden Lehrer durchgefiihrte Erziehung, die
gemaB Wang Tingxiang den ProzeB der sittlichen Kultivierung, d.i. des
Erkennens der sittlichen Prinzipien, zum Ziel kommen laft.

Wang Tingxiang unterstreicht darum auch hier wieder die Relevanz
der empirischen Welt und der Erfahrungen darin fiir den Erkenntnis-
prozeBl. In der Konfrontation mit den wahrnehmbaren Dingen erhilt der
Mensch seine AnstoBe fiir das Erkennen der Welt, aber v.a. auch fiir seine
Reflexionen iiber abstraktere Sachverhalte und die Erkenntnis der grund-
legenden Prinzipien der sichtbaren Dinge. Er fiihrt in dem Zusammenhang
als Beispiel an, daB die Fertigkeit des Bootsbaus von der Erfahrung in der
Praxis abhidnge - z.B. miiten die spezifischen Beschaffenheiten von Wind
und Wasser beriicksichtigt werden —, von der Praxis abgeschnittene Speku-
lationen hingegen dafiir nutzlos seien.”4 Die fiir den Schiffsbau relevanten
Prinzipien erschlieBen sich in erster Linie im praktischen Erproben. Uber-
haupt finden sich in seinem Werk viele Stellen, die sich auf das Erforschen
natiirlicher Phanomene beziehen und mit denen er vorherrschende falsche
Aussagen iber die Natur durch den Hinweis auf eigene Beobachtungen
korrigieren will. So weist er z.B. die offensichtlich zu seiner Zeit ver-
breitete Behauptung zuriick, Schneekristalle seien zwar im Winter sechs-
strahlig, im Friihling hingegen nur fiinfstrahlig; oder er rekurriert auf seine
“liber mehrere Jahre” auf dem Lande durchgefiihrten Beobachtungen zur
Entwicklung von Insektenarten, um diesbeziiglich existierende, aus alten
Schriften tberlieferte Irrtiimer zu korrigieren.”> In dem Zusammenhang
kritisiert er die Naturerklarungen der Gelehrten der Vergangenheit als
erfahrungsferne Spekulationen: “Die Menschen des Altertums haben die
Dinge nicht beobachtet, darum gibt es viele Fehler in ihren Lehren.” Wang
spricht sich hier dagegen aus, Wissen v.a. auf den Glauben an die Autori-
tat der alten Schriften aufzubauen. Ob sich ein in den Schriften der Ver-
gangenheit geschilderter Sachverhalt tatsidchlich so verhdlt und die daraus
abstrahierten Prinzipien richtig sind, muB durch eigene, genaue Beobach-
tungen und entsprechende Schluffolgerungen erwiesen werden.

Wang pladiert also deutlich dafiir, daB man “durch Erforschen der
Dinge das Wissen vergroBern muB”, denn dieses Vorgehen sei richtig und

74 Jia Cang Ji, Shi Long Shu Yuan Xue Bian. WTZX, S.179.
75 Ya Shu, Xia Bian. WTZX, S.135 f.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 751

beruhe nicht auf leeren, oberflichlichen und falschen Annahmen.”® Wenn
er hier fordert, man miisse durch das Erforschen der Dinge der AuBenwelt
sein Wissen vergroBern (Ge Wu Zhi Zhi #& %) 3 #1), dann folgt er einer
erkenntnistheoretischen Methode, die insbesondere von Zhu Xi in seiner
Lehre vorgetragen wird. So ermuntert Zhu Xi seine Schiiler ebenfalls zum
Studium der AuBendinge, wenn er sagt, man miisse die Dinge erforschen,
selbst “Griser, Biaume und Insekten”7’, oder verlangt: “Nur wenn man
heute ein Ding erforscht und morgen wieder ein Ding erforscht und so
lange gesammelt hat, da man viel hat, dann wird man vélliges Verstehen
haben.”78 Er negiert also nicht die Relevanz der AuBenwelt fiir den
Erkenntnisproze des Menschen. Tatsdchlich ist aber — das wurde schon
erwahnt - auch ein Denker wie Zhu Xi liberzeugt, daB Li als eigentliches
Ziel des Erkenntnisprozesses dem Menschen immanent ist. Die AuBen-
dinge sind ihm nur ein Mittel zur Erkenntnis des Li, denn es geht darum,
das zuletzt fiir alle Dinge eine Li in den Dingen als das eigene
Wesensprinzip zu erkennen. Grundsitzlich ist darum auch fiir Zhu Xi ein
ErkenntnisprozeB mdglich, der die AuBendinge ignoriert. Er warnt dann
auch vor einem Studium, das sich zu sehr auf diese konzentriert, indem er
sagt, wenn man “den Geist fest auf Gridser, Baume und (andere) Gegen-
stinde richtet, was fiir ein Lernen ist das? Hofft man so (sein Ziel) zu
erreichen, ist das (wie) Sand kochen und dadurch eBbaren Reis herstellen
wollen.”79 Bei der Suche nach der Wahrheit spielen die empirischen Dinge
eine gewisse Rolle, aber eine zu groBe Einbeziehung wird als nutzlos und
sogar gefahrlich aufgefaBt, da sie den Menschen verwirrt und von dem
eigentlichen Ziel des Erkennens, der Stufe des De Xing zhi Zhi, fortfiihrt.
Wie schon gezeigt, findet sich diese Auffassung grundsitzlich auch bei
Zhang Zai.

Anders als in der Lehre des Wang Tingxiang wird in diesen AuBerun-
gen somit die Bedeutung der AuBlenwelt fiir den ErkenntnisprozeB wieder
relativiert. Da Li bei Zhu Xi ein universales ethisches Prinzip ist, zeigt sich
hier ebenfalls der Kontrast zu Wang Tingxiang, der die Existenz eines von
den Dingen losgelosten Li negiert. Wang Tingxiang macht in seiner

76 Shen Yan, Qian Xin Bian. WTZX, S.29.

77 ZZYL, Kap.15, S.533. _

78 Zhu Zi Si Shu Huo Wen, Da Xue Huo Wen. Zitiert bei: Deng Aimin, a.a.O., S.20.
79 Zhu Wen Gong Wen Ji, Kap.39, S.648.



732 WOLFGANG OMMERBORN

erkenntnistheoretischen Kritik darum auch keinen gravierenden Unter-
schied zwischen Zhu Xi und Wang Yangming aus, denn hinsichtlich des
Ziels des Erkenntnisprozesses besteht in der Tat kein Gegensatz zwischen
den Auffassungen der beiden. Sie betonen gleichsam die Immanenz des Li
und identifizieren es als das eigentliche Erkenntnisobjekt des erkennenden
Menschen. Tatsichlich kritisiert Wang Tingxiang Zhu Xi und die Anhén-
ger seiner Strdmung im gleichen Atemzug wie die Vertreter der Stromung
Wang Yangmings und stellt dabei letztere noch viel stirker in die Ndhe des
Chan-Buddhismus. GemiB seiner Ansicht liegt der Unterschied zwischen
beiden Denkern wohl in der Hauptsache in der Betonung bestimmter
Aspekte des Erkenntnisweges, da Zhu Xi die empirischen Dinge in ge-
wisser Weise noch in den ErkenntnisprozeB einbeziehen will, Wang Yang-
ming diese hierfiir aber als voéllig nutzlos bezeichnet. Bezieht sich der
Ausspruch Ge Wu Zhi Zhi bei Zhu Xi auf die Methode des Erforschens
und Erkennens der Prinzipien der Auflendinge, so bedeutet er bei Wang
Yangming, der diesen ebenfalls vortrdgt, das Ausdehnen des intuitiven
Wissens (Zhi Liang Zhi { B 1) auf die AuBendinge80, d.i. das Aktuali-
sieren dieses immanenten Wissens im Kontakt mit der AuBenwelt, was von
ihm selbst als “richtig stellen” der Dinge definiert wird.81 Es handelt sich
hier also nicht um das Postulat, die Dinge zu erforschen, sondern um die
Anwendung der schon gewuBten immanenten Prinzipien in der AuBenwelt,
um diese mit den sittlichen Prinzipien in Einklang zu bringen. Das Wissen
selbst wird aber unabhidngig von den empirischen Dingen erlangt. Wirft
Wang Tingxiang der von Wang Yangming représentierten Stromung darum
vor, sie wollten in leerer meditativer Innenschau Erkenntnis erlangen, so
lautet sein Vorwurf an die Anhidnger der Lehre Zhu Xis, sie wiirden zu
viele oberflachliche und leere Dispute halten, um die eigentliche Wahrheit
erfassen zu konnen.82 Letztere suchen demnach die Erkenntnis der Prin-
zipien zwar nicht in einer nur nach innen gerichteten Meditation, sondern
im nach auBen orientierten Dialog mit anderen, doch sei dieser von der
eigentlichen Realitdt abgehoben. Beide Denker und ihre Anhdnger - so
Wang Tingxiangs Reslimee - ignorieren die fiir den Erkenntnisprozef
grundlegenden Erfahrungen der Sinnenwelt.

80 Shu. Siehe. Henke, a.a.0., S.305.
81 Da Xue Wen. Siehe: Henke, a.a.0., S.213.
82 Jia Cang Ji, Yu Xue Juncai. WTZX, S.151.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 753

Fiir Wang ist - wie schon erwihnt - aber auch unabdinglich, daf} der
Mensch im Erkenntnisprozefl nicht auf der Stufe der sinnlichen Erkenntnis
und der Betrachtung der empirischen Dinge stehenbleiben darf, da er
ansonsten in Gefahr geraten kann, “seinen Geist zu verengen”.83 Er muB,
von den Sinnesdingen angeregt, die Stufe der rationalen Erkenntnis an-
streben, um die “Wirklichkeit der unzihligen Dinge”84 zu verstehen. Auf
dieser Grundlage wird “das Denken die Wahrheit (der Dinge) erlangen”83,
Wang ist iberzeugt: “Die Prinzipien konnen vollstindig verstanden
werden; die Dinge konnen analog erschlossen werden”, und er bezeichnet
das als “die geheimnisvolle Funktion vollstindigen Reflektierens”86. An
anderer Stelle betont er den langen ErkenntnisprozeB, der zu hdchstem
Wissen fiihrt: “Hat man lange Wissen akkumuliert, dann durchdringt man
(mit dem Verstand) alles, erreicht oben den Himmel und unten die Erde,
dringt in das Feinste ein und erlangt alles (Wissen).”87 Er benutzt auch -
wie schon erwihnt — den Ausdruck Ren Dao als Kennzeichnung der ratio-
nalen Erkenntnis: “Wenn ich aufgrund von Lernen und Begreifen, Fehler
machen und Zweifeln Wissen (erlange), dann ist das alles Ren-Dao-
Erkenntnis. Die (sittliche) Beziehung zu den Eltern und Briidern kommt
auch (erst) durch das Ansammeln von Lernerfahrung zur Reife.”88
Rationale Erkenntnis ist das Ergebnis eines langen Reflexionsprozesses des
Lernens und Zweifelns, bei dem sich das richtige Wissen allméhlich
herausbildet. Er sagt hier wieder deutlich, daB auch ethisches Wissen zu
dem Bereich der rationalen Erkenntnis gehort und keine eigene Erkennt-
nisstufe darstellt. Sittliches Wissen ist fiir ihn nur das Ergebnis eines
Lernprozesses, der vollstindig abhingig von praktischen Erfahrungen ist.
Das sucht er an dieser Stelle zu verdeutlichen, indem er die im Konfuzia-
nismus eine zentrale Rolle spielende sittliche Beziehung zwischen Kindern
und Eltern, d.i. die kindliche Pietit, als Ergebnis eines Erfahrungs-
prozesses und nicht als universale angeborene Fihigkeit versteht, die es als

83 Shen Yan, Jian Wen Bian. WTZX, S.21.

84 Ibid., S.20.

85 Shen Yan, Qian Xin Bian. WTZX, S.27.

86 Shi Long Shu Yuan Xue Bian. WTZX, S.180.
87 Ya Shu, Shang Bian. WTZX, S.85 f.

88 Ibid., S.86.



754 WOLFGANG OMMERBORN

Li auch ohne die Existenz der Menschen gidbe. Falls z.B. ein Mensch als
Sdugling - sagt er hier — von seinen leiblichen Eltern getrennt und von
anderen Menschen aufgezogen wird, betrachtet er nur letztere als seine
wirklichen Eltern. Selbst wenn er seinen leiblichen Eltern begegnete,
wiirde er diese nicht erkennen und wire sogar in der Lage, diesen Schaden
zuzufiigen oder sie zu beschimpfen. Die Ausiibung des sittlichen Prinzips
der Pietit ist nur auf der Grundlage entsprechender konkreter Erfahrungen
des Menschen moéglich. Ein Mensch, der keine Personen hat, die ihm in
der Funktion als Eltern gegeniibertreten, wiirde demnach niemals das
Prinzip der Pietit kultivieren kdnnen.

Wang Tingxiang hebt schlieBlich in seiner Erkenntnistheorie die
Beziehung von Denken und Handeln besonders hervor. Beide Aspekte, so
heiBt es, miissen gemeinsam durchgefiihrt werden: “Die Kunst des Lernens
hat zwei (Aspekte): (der eine) heiBt ‘Wissen vergréBern’, (der andere)
heifit ‘Handeln’. (Erst) beide zusammen (filhren zur) hohen Stufe (der
Erkenntnis).”89 An gleicher Stelle sagt er: “Obwohl jemand die Kunst der
Mitmenschlichkeit und der Rechtschaffenheit beherrscht und fihig ist, in
den Bereich (der weisen Herrscher) Yao und Shun einzudringen, muf} er
Denken und Handeln gemeinsam ausiiben, um sich als fahig zu erweisen.”
Wenn jemand nur “spricht und nicht handelt, dann werden alle Angelegen-
heiten schlieflich verschwommen und verwirrend sein.”%0 Es ist also fiir
eine gesicherte Erkenntnis unabdinglich, daB das GewuBte stindig in der
Praxis uberpriift und erwiesen wird. Das Ergebnis dieses Vorgehens
bezeichnet er an gleicher Stelle als “wahres Wissen” (Zhen Zhi 1§ %]). Mit
diesen Bemerkungen befindet er sich prinzipiell in Einklang mit grundsatz-
lichen Vorstellungen des gesamten Konfuzianismus, da dessen Vertreter
stets den Aspekt des praktischen Handelns als besonders wichtig hervor-
gehoben haben. So finden sich z.B. bei dem von Wang immer wieder
kritisierten Zhu Xi AuBerungen, die diesen Aspekt unterstreichen: “Wissen
und Handeln sind voneinander abhidngig. Wie der Sehende ohne Fiifle nicht
gehen kann und der Gehende ohne Augen nicht sehen kann. Spricht man
von Vorher oder Nachher (in der Beziehung von Wissen und Handeln),
dann ist Wissen vorher. Spricht man von Leichtem und Schwerem (in der

89 Shen Yan, Xiao Zong Bian. WTZX, S.40.
90 Jia Cang Ji, Yu Xue Juncai. WTZX, S.151.



ERKENNTNISTHEORIE BEI WANG TINGXIANG 755

Beziehung von Wissen und Handeln), dann ist Handeln schwerer.”91
“Breites Lernen ist nicht so gut wie notwendiges Wissen; notwendiges
Wissen ist nicht so gut wie praktisches Handeln.”%92 Auch Wang Yangming
betont diesen Aspekt, wenn er behauptet, daB Wissen ohne Handeln tat-
sichlich kein Wissen sei.93 Die weitgehende Negation der Relevanz der
Auflenwelt fir den ErkenntnisprozeB schlieBft auch bei Wang Yangming
nicht die zentrale Aufgabe des gesellschaftlichen Handelns aus. Das
Hervorholen des Wissens der immanenten sittlichen Prinzipien ist somit
fiir ihn zwar ein von den Aufendingen unabhédngiger ProzeB, die Aktuali-
sierung dieser Prinzipien, d.i. ihre Ausweitung auf die AuBenwelt (Zhi
Liang Zhi), bedeutet aber, daf sie nur im Kontakt mit der Gesellschaft
sinnvoll angewandt werden konnen. Dieser letztere Gedanke wird somit
von Wang Tingxiang ebenso wie von Zhu Xi und Wang Yangming
vertreten. Den Erkenntnisproze aber — wie bei Wang Yangming - als ein
vollstindig oder — wie bei Zhu Xi - iberwiegend von den empirischen
Dingen losgelostes Vorgehen aufzufassen, wird von Wang Tingxiang als
falsch zuriickgewiesen, denn damit wird fiir ihn die Funktion des
praktischen Handelns fiir den Erkenntnisprozef selbst weitgehend negiert
bzw. abgewertet. Richtiges Wissen und Verhalten kann gemiB seiner
Ansicht dagegen nur im erkenntnistheoretischen ProzeB des wiederholten
Wechsels zwischen Wahrnehmung, Reflexion und Handeln herausgebildet
werden. In der Tat findet sich in seiner Lehre darum de facto eine noch
viel stirkere Betonung der Beziehung von Denken und Handeln als bei Zhu
Xi oder Wang Yangming.

BIBLIOGRAPHIE UND ABKURZUNGEN

De civitate dei 1928/9. Rec. B. Dembart/A. Kalb, Leipzig.

Deng Aimin 1979, “Lun Zhu Xi Xingershangxue De ‘Ge Wu’ Shuo” i % B 1 L
B R “ Y " 3 [Uber Zhu Xis metaphysische Theorie der ‘Erforschung der
Dinge’], in: Zhongguo Zhexue, Nr.1, S.199-229.

Fung Yu-lan 1952, A History of Chinese Philosophy. Vol.Il. Princeton.

91 ZZYL, Kap.9, S.295.
92 ZZYL, Kap.13, S.413.
93 Chuan Xi Lu. Siehe: Henke, a.a.0., S.53.



756 WOLFGANG OMMERBORN

Ge Rongjin 1987, Wang Tingxiang Shengping Xueshu Biannian T 7EAH 4 2 15 57
#F [Chronik des Lebens und der Gelehrsamkeit des Wang Tingxiang], Henan.

Han Fei Zi 8 3E . Ausgabe: Si Bu Bei Yao 164.
Henke, F.G. 1919, The Philosophy of Wang Yang-ming, London/Chicago.
Leibniz, G.W. 1968, Die Theodizee. Ubersetzt von A.Buchenau, Hamburg.

Lun Yu Yi Zhu 3 3E 22 1% [Ubersetzung und Erliuterung des Lun Yu] 1980. Ubersetzt
und erldutert von Yang Bojun. Beijing: Zhonghua Shuju.

Meng Zi Yi Zhu & F 3% i¥ [Ubersetzung und Erliuterung des Meng Zi] 1984.
Ubersetzt und erldutert von Yang Bojun. Beijing: Zhonghua Shuju.

- Ommerborn, W. 1995, “Die Diskussion der Frage nach der Immanenz des Guten und
Bosen im Menschen innerhalb der konfuzianischen Schule vor der Song-Zeit”, in:
Bochumer Jahrbuch zur Ostasienforschung 1994, Bd.18, S.21-54.

Ommerborn, W. 1996a, “Die Idee der Immanenz des Guten und Bosen in der Xing-
Theorie der Neo-Konfuzianer der Song-Zeit” (liegt zur Zeit der Redaktion der
Zeitschrift Monumenta Serica vor).

Ommerborn, W. 1996b, “Ontologie und Kosmologie in der Lehre des Wang Ting-
xiang”, in: minima sinica 1996, Nr.2, S. 29-56.

Ommerborn, W. 1996¢, “Zum Stellenwert der Ontologie und der Frage nach dem
ersten Seienden im Neo-Konfuzianismus”, in: Bochumer Jahrbuch zur Ostasien-
Sforschung 1995, Bd.19, S.71-89.

Wang Tingxiang Zhexue Xuanji F 7E ¥ 3 2 3£ £ [Ausgewihlte philosophische
Schriften des Wang Tingxiang] (WTZX) 1965. Herausgegeben von Hou Wailu.
Beijing: Zhonghua Shuju.

Zhang Zai Ji 7 & # [Gesammelte Werke des Zhang Zai] (ZZJ) 1978. Mit einem
Vorwort von Zhang Dainian. Beijing: Zhonghua Shuju.

Zhu Wen Gong Wen Ji 5 3/ X £& [Die offiziell gesammelten Schriften des Zhu Xi].
Ausgabe: Si Bu Cong Kan, Chu Bian 226-235 (Suo Ben).

Zhu Zi Yu Lei %35 [Die klassifizierten Konversationen des Meisters Zhu] (ZZYL)
1962. 8 Bde. Kompiliert von Li Jingde. Taibei: Zhengzhong Shuju.



	Xing-Theorie und Erkenntnistheorie in der Lehre des Wang Tingxiang (1474 - 1544)

