Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 2

Artikel: Mittelsleute zwischen Ibn Haff und Ab Ishq al-Kzarn
Autor: Sobieroj, Florian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147338

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MITTELSLEUTE ZWISCHEN IBN HAFIF UND
ABU ISHAQ AL-KAZARUNT!

Florian Sobieroj, Jena

In seiner Dissertation {iber den 426/1035 verstorbenen persischen Sufi Abi
Ishaq al-Kazariini kommt Fritz Meier verschiedentlich auf das Verhaltnis
Kazarunis zu dem auf Grund seiner vermittelnden Stellung zwischen klassi-
scher und nachklassischer Sufik bedeutenden Sirazer Mystiker Muhammad
ibn Hafif (gest. 371/982) zu sprechen.? Meier weist nach, dass Ibn Hafif das
Glaubensbekenntnis und die sufische Lehre Kazariinis beeinflusst hat (Vita
25f., 571t.), und er erwahnt Vita 18f. einige Personen (Abi Bakr-i Muslim,
Akkar, ‘Abdullah-i Banik, ‘Abbadani), iiber die die beiden Scheiche indirekt
miteinander verbunden waren. — Kazariini hatte Ibn Hafif selbst offenbar
nicht mehr kennengelernt (Meier, ibid.). Ein hagiologischer Reflex dieser
Verbundenheit ist die Tatsache, dass der Kazartiniorden sowohl dem Grtiin-
der Kazaruni als auch Ibn Hafif eine herausgehobene Stellung zuerkannte
(Firdaws 475,6-13), die beiden am Jiingsten Tage neben dem Propheten zu-
gewiesen wiirde.> Dem Firdaws zufolge (S. 433,22ff.) wurden Uberdies

1 Herm Prof. B. Radtke sei an dieser Stelle fiir die von ihm um 1993 vorgenommene
kritische Lektiire einer fritheren Fassung dieses Aufsatzes mein Dank ausgespro-
chen.

2 Die Hauptquellen fiir unsere Kenntnis der beiden Sufischeiche sind aus dem 7./13.
bzw. 8./14. Jh. stammende persische Bearbeitungen zweier arabischer Grundwerke,
die bis auf Ausziige bei spiteren Autoren nicht mehr erhalten sind. Vf. des arab.
Grundwerks des Firdaws ul-mursidiyya fi asrar as-samadiyya ist Hatib Imam Abu
Bakr Muhammad ibn ‘Abdalkarim ibn ‘Ali ibn Sa‘d (gest. 502/1108-9), die pers.
Bearbeitung wurde abgefasst von MAHMUD IBN ‘UTMAN (gest. 728/1327; MEIER,
Vita 4). Das arab. Grundwerk der Sirat as-Sayh al-kabir Abi ‘Abdallah Ibn al-Hafif
stammt von Abi l-Hasan ‘Ali ad-DAYLAMI (gest. nach 392/1001-1002), der Uber-
setzer hiess Ruknuddin Yahya ibn-i GUNAYD-I SIRAZI.

3 Die Hagiographie iiberliefert auch Triume, in denen Ibn Hafif als eine Verkorpe-
rung des Numinosen heilend und segnend auf Kazaruni einwirkt: So sah letzterer
den Sayh-i kabir im Traum, als er an einer schweren Krankheit litt. Am Tage darauf
soll Kazariini von seinem Leiden geheilt gewesen sein (Firdaws 188,18-189,9). Auf
die Autoritét eines anderen Kazariinischiilers wird Firdaws 205,4-16 der Bericht
tiber einen zweiten Traum iiberliefert, in dem Kazariini Ibn Hafif gesehen haben
soll. Kazartini wird hier von Ibn Hafif gesegnet, weil er einen von dessen Schiilern



652 FLORIAN SOBIEROJ

auch Leibdiener Kazariinis wie etwa der seiner nisha zufolge aus Siraz
stammende Abii ‘Abdallah Muhammad Ibn ‘Ali a3-Sirazi neben dem Grab
Ibn Hafifs beigesetzt.*

Zu den obengenannten sowie anderen Mittelsleuten konnte ich aus den
biographischen Quellen weitere Nachrichten gewinnen. Diese Personen,
Autoritidten Kazariinis, sollen im folgenden kurz vorgestellt und ihre Profile
auf ihre Brauchbarkeit fiir die ndhere Bestimmung des Verhiltnisses des
Sayh-i kabir der Sufiyya von Fars, ,Ibn-i Hafif*, zu Kazartini untersucht
werden.

Zwei Sufis sollen auf Kazarini bereits aufmerksam geworden sein, als er
noch ein Kind war. Beide waren Schiiler Ibn Hafifs: Akkar, der durch die
Koranrezitation des Siebenjadhrigen in Staunen versetzt worden sei (Meier,
Vita 18), sowie Abl Bakr-i Muslim, der dem dreizehnjahrigen Kazartuni
seine zukiinftige Grosse voraussagte.

1. Abt ‘Ali al-Husayn ibn Muhammad ibn Ahmad al-Akkar Bazyar al-
Gari al-Firlizabadi.

AKkKar, der aus Gir bei Siraz stammte (Firdaws 18,2), starb 391/1000-
1 und wurde neben Ibn Hafifs Grab beigesetzt. Ibn Hafif zahlte Firdaws
18,6 zufolge Akkar zu den ,,Ersatzheiligen (abdal). '

Akkar wurde Lehrer Kéazarinis. Er vermachte Ibn Hafifs Flickenrock
an Kazarini (Meier, Vita 18), wodurch er in die mystische Tradition des
Sirazers initiiert wurde. Im Jahre 388/998 machte Akkar die Wallfahrt nach
Mekka, wo er sich mit Kazarini traf (Firdaws 122,20, 123,9ff.). Auf seinen
Rat hin gab Kazariini die Absicht auf, sich in Mekka als ,,Metoke* anzusie-
deln und kehrte nach Kazarin zuriick. Einer der Sohne Akkars, ‘Abdal‘aziz
a§-Sirazi, wurde Novize Kazarinis (Firdaws 433,14f)).

2. ,,Abii Bakr-i Muslim-i Sirazi“ (Muhammad ibn Ahmad ibn Muhammad
ibn Yahya ibn ‘Abdalgabbar al-Muslim).

Abil Bakr-i Muslim-i Sirazi war einer der Lehrer Kazariinis im hadit
(Firdaws 38,14). Er stammte aus Siraz, liess sich aber in Kazariin nieder

mit Proviant fiir den Riickweg nach Siraz versorgt hatte.

4 Muhammad ibn ‘Ali (,,ein Mann von Charakterstirke und Mannhaftigkeit usw.*;
Firdaws 433,22f)) kann aber kaum mehr in einem Schiilerverhiltnis zu Ibn Hafif
gestanden haben, da er auch Berichte iiber das Sterben Kazarunis (Firdaws 304,15-
305,3; 413,5) iiberliefert.



ZWISCHEN IBN HAFIF UND AL-KAZARUNI 653

(Firdaws 38,15), wo er Kazariini begegnete: Firdaws 65f. rechnet Abi
Bakr-1 Muslim zu der Gruppe von Scheichen, die das Hervortreten Kaza-
runis ankiindigten. Abii Bakr, beriihmt fiir seine Wunder und sein Hellsehen
(Firdaws 65,5), ,entdeckte” den zwolfjahrigen Kazariini (Meier, Vita 18)
und rief ihn als den kiinftigen ,,Sultan der Gottesfreunde* aus (Firdaws 65,
11).

Abi Bakr-i Muslim ist aber auch einer der Uberlieferer bzw. Schiiler
Ibn Hafifs. Er tberliefert von Ibn Hafif an den Sayh al-haram, Ahmad ibn
Muhammad an-Nasawi (gest. 396/1005-6), die Geschichte vom Mordan-
schlag des zayditischen Soldners Layli® auf den in den Kreisen der Isfa-
haner Mu‘taziliten und Schiiten als anti-schiitischer Fanatiker verrufenen
Isfahaner Qadi Ibn Abi ‘Asim (gest. 287/900)%. Die in der persischen Sira
Ibn Hafifs” ohne isnad iiberlieferte Geschichte ist in der arabischen Fassung
bei Dahabi (Siyar 13/435), der das verschollene arabische Grundwerk des
‘Ali ad-Daylami benutzte, mit dem isndd erhalten. Der isnad der Geschich-
te: [Abi 1-‘Abbas Ahmad Ibn Muhammad an-] Nasawi (gest. 396/1005) —
Abu Bakr Muhammad ibn Muslim — Ibn Hafif — Aba 1-Hasan al-Hakimi —
Ahmad ibn Abi ‘Asim?® ldsst angesichts der Tendenz der persischen Redak-
tion von Daylamis Sira, die isnade zu verkiirzen, und des frithen Todes von
Ibn Abi ‘Asim (287/900), als zweifelhaft erscheinen, dass Ibn Hafif den
grossen Traditionarier und Verfasser von Schriften noch gesehen hat. Viel-
mehr wird er samtliche Berichte iiber ihn von seinem Freunde Hakimi (gest.

5 Layli ibn Nu‘man ad-Daylami (gest. 309/921-2) war Statthalter von Tabaristan
(SCHWARZ, Iran 6/815; SPULER, Iran 87).

6 Abii Bakr Ahmad ibn ‘Amr ibn Nabil Abi ‘Asim a$-Saybani az-Zahid al-Qadi al-
Isbahani, ,,an-Nabil“, wurde 206/821-2 in Basra als Sohn des Qadi von Hims gebo-
ren. Nabil begann als Siebzehnjdhriger mit dem hadit-Schreiben, nachdem er zuvor
ausschliesslich der Askese gelebt haben soll (DAHABI, Siyar 13/431). In Basra galt
Nabil als der gesetzeskundigste Mann am Ort (ibid. 13/432). Nabil verkehrte mit
den religiosi (nussak) und wanderte mit Abu Turab an-NahSabi und dessen Lehrer
‘Utman ibn Sahr umher. Berilhmt waren die proviantlosen Wiistenreisen, die die
drei zusammen unternahmen (vgl. ABU NUAYM, Hilya 10/45,8v.u.). Zu Nabil noch
GAS 1/522, ausserdem DAHABI, Siyar 13/437.

DAYLAMI, Sirat 120.

8  Bei Daylami bzw. der pers. Bearbeitung tritt dagegen Ibn Hafif als direkter Uber-
lieferer von Nabil auf.



654 FLORIAN SOBIEROIJ

345/965-7)° in Siraz gehort haben. Aufenthalte Ibn Hafifs in Isfahan sind
erst fiir das Jahr 298/910-11 belegt.!?

Neben Akkar wird in Firdaws ein weiterer Schiiler Ibn Hafifs erwahnt, der
ein Bekleidungsstiick (das ,,weisse Hemd Gunayds* [pirahan/gama-i safid])
von Ibn Hafif (iiber einen weiteren Mittelsmann) an Kazarini vererbte:
‘Abdullah-i Banik (vgl. Meier, Vita 19):

3. Ahmad ibn Ibrahim ibn Banik (so Ansari, Tabagat 472/M 554;
Minak bei Gami, Nafahdt 266), Abi ‘Abdallah al-Arragani''; gest. um 400/
1009-10 im Alter von iiber hundert Jahren (Ansari, a.a.0.); nach dem isnad
in Firdaws 112,21 (Gunayd — Sibli — Ibn Hafif — ‘Abdullah-i Banik — Abi
Bakr-i ‘Abbadani — Kazartni) war er ein Schiiler Ibn Hafifs.

Der in diesem isnad eine Generation vor Kazariini genannte Abu Bakr-
1 ‘Abbadani ging im Jahre 388/998 mit Kazarlini, den er in Basra empfing,
auf den hagg (Firdaws 123,1; Meier, Vita 19) und starb 415/1024 (Sam‘ani,
Ansab 9/172). Kazarinis Lehrer Akkar war seinem Schiiler bereits nach
Mekka vorausgeeilt (Firdaws 122,22). In Basra, nahe der Zentralmoschee

9  Hakimi war Krdmer in Bagdad, bevor er Sufi wurde (vgl. DAYLAMI, Sirat 184, f.
16). Unter den bei SAM‘ANI, Ansab 4/210 mitgeteilten Namen seiner Gewahrsleute
im hadit befindet sich Ibn Hafifs Lehrer aus Kifa, Mutayyan (gest. 297/909-10;
DAYLAMI, Sirat 111{f).

10 In Isfahan horte Ibn Hafif den als Schriftsteller und Adfiz bekannten Traditions-
gelehrten Abu Hasan ‘Ali ibn Sa‘id ibn ‘Abdallah al-‘Askari (DAYLAMI, Sirat
208,13), der 298/910-11 die Stadt betrat. ‘Askari soll 300/912-3 in Naysabur (ABU
NU‘AYM, Ahbar 2/12), bzw. 305/917 oder 313/925-6 in Rayy (DAHABI, Tadkira
2/749; id., Siyar 14/463f.) gestorben sein.

11 Hinter dem Namen des bei IBN ‘ASAKIR, Tabyin 142 und HATIB, Tarih 11/347 als
Uberlieferer eines Berichtes iiber As‘ari (auf Autoritit des Sirazer Sufis Bundar ibn
al-Husayn) erwdhnten Abu ‘Abdallah Danyal (so Tabyin!/; HATIB, Tarih: Banyal)
verbirgt sich zweifellos Abu ‘Abdallah-i Banik (vgl. die Ligaturen!). Den Bericht
tiberlieferte Ibn Bénik an den Hatib al-Bagdadi iiber ‘Abdallah ibn Muhammad ibn
‘Abdarrahman al-Isbahani, Ibn al-Labban, den Qadi von Idag (gest. 446/1054-5),
einen Schiiler von Abi Bakr al-As‘ari (vermutlich der as‘aritische Theologe
Bagillani). In Isfahan horte Ibn al-Labban hadit von Abt Bakr ibn al-Mugqri’, einem
Uberlieferer von Ibn Hafifs Meister Hazrag ibn ‘Ali. Zu Ibn al-Labban: HATIB,
Tarih 10/144; IBN ‘ASAKIR, Tabyin 261; DAHABI, Siyar 17/653; zu Hazrag ibn
‘Ali: DAYLAMI, Sirat 167,9f.; HATIB, Tarih 8/344,4f.; ANSARI, Tabagat M 548,7,
Adab al-mulik, Einleitung 21; zu Ibn al-Muqri’: HATIB, Tarih 8/343,20; SAM‘ANI,
Ansab 5/286.



ZWISCHEN IBN HAFIF UND AL-KAZARUNI 655

(Hatib, Tarih 3/157) gab es in der Mitte des 4./10. Jh.s ein Sufihospiz
(ribat), das vom Vater des Abu Bakr-i ‘Abbadani, Muhammad ibn al-Fadl
ibn Ga‘far al-Qurasi al-‘Abbadani, geleitet wurde (Sam‘ani, Ansab, a. a. O.).

Wenn Ibn Banik auch das Hemd des Abii 1-Qasim al-Gunayd (gest.
297/910) von Ibn Hafif erhalten hat, so ist er doch primér als Schiiler
(Ansari: Sagird) des Bundar ibn al-Husayn (gest. 353/964 oder 357/968)
anzusehen (Gami, Nafahat 266; Ansari, Tabagat 472), der, wie Tbn Banik
selbst, in Arragin lebte. Ibn Banik blieb dann auch nicht im Sirazer Kon-
vent Ibn Hafifs, sondern ging wieder nach Arragan, wahrscheinlich um die
Leitung der Schule Bundars zu iibernehmen.

Ibn Banik war im hadit Lehrer von Abl Nasr-i Qabbani (Ansari,
Tabagdt M 554, Gami, Nafahat 266); dieser wiederum stellte eine der Auto-
rititen des ‘Abdullah-i Harawi-i Ansari dar (gest. 481/1089; Gami, Nafahat
343), und er sah Ibn Banik in Arragan (Arberry, Jami's Biography 70,18).

Sam‘dni, der Ibn Banik unter der Nisbe Arragani anfiihrt (4nsab 1/
154), ist offenbar die einzige nichtsufische biographische Quelle fiir den
Triager dieses Namens. Sam‘dni kannte personlich noch Ibn Baniks Enkel,
den beriihmten Dichter Nasihaddin Ahmad ibn Muhammad ibn Husayn al-
Arragani, der zeitweilig das Richteramt von Tustar innehatte (460-544/
1067-1149; GAL 1/294; S 1/448). Uber seinen Grossvater miitterlicherseits,
unseren Sufi Abu ‘Abdallah Muhammad'? ibn Ahmad ibn Ibrahim Ibn Ma-
sak,'3 schreibt Sam‘ani: ,,Einer der Scheiche, die beriihmt waren fiir ihren
Weltverzicht, ihre religiose Gewissenhaftigkeit und ihre subtilen mysti-
schen Erfahrungen.*

In Ibn Banik laufen also mehrere Traditionslinien zusammen: Er war
Schiiler zweier miteinander disputierender'# Sirazer Sufischeiche (Ibn Hafif

12 Nicht auszuschliessen ist jedoch auch, dass der in Firdaws erwihnte Ibn Banik der
Vater von Sam‘anis Sufi war, denn der ism des letzteren lautet dort Muhammad (!)
ibn Ahmad usw.

13 So in der Haydarabader Edition der Ansab, die Schreibung des Namens in der
Facsimile-Edition ist unpunktiert.

14 Sulami: ,,Zwischen Bundar und Muhammad ibn Hafif fanden Erorterungen iiber
bestimmte Fragen statt. Er widerlegte ... Muhammad ibn Hafif, als dieser die Aus-
sagen der Scheiche widerlegte. Er verteidigte die Aussagen der Scheiche und
widerlegte ihn dort, wo er sie widerlegte* (in: IBN ‘ASAKIR, Tabyin 179; vgl. auch
DAHABI, Siyar 16/108f. und SUBKI, Tabagat, Nr.162).



656 FLORIAN SOBIEROJ

und Bundar ibn al-Husayn), die in der Theologie Schiiler bzw. Uberlieferer
des gleichen Lehrers (Abu 1-Hasan al-AS‘ari; gest. 324/935)'° und beide mit
dem Bagdader Sufi Abii Bakr a3-Sibli (gest. 334/946) verbunden waren. Ibn
‘Asakir, Tabyin 142 uberliefert einen Bericht Bundars iiber dessen Bekeh-
rung zur Mystik unter dem Einfluss Siblis.!6 Zwei kurze Berichte in Day-
lamis Sirat belegen eine Beziehung zwischen Ibn Hafif und Sibli.!” Auch
Ibn Banik hatte Sibli noch kennengelernt (Ansari, Tabagat M 472). Der
bedeutendste Empfanger dieses zweifachen mystisch-theologischen Ver-
machtnisses von Ibn Banik war Kazariini. Auch Ansari war iiber einen
Mittelsmann — Qabbani — mit Ibn Banik verbunden.

Ein Sufi, der sich als spater Schiiler Ibn Hafifs Kazartni anschloss, war
,»Ablu 1-Husayn Salbih-i Baydawi“. Den Flickenrock soll er jedoch von
einem anderen Sufischeich erhalten haben:

4. Abii 1-Husayn Ahmad ibn Muhammad ibn Ga‘far al-Baydawi, Sayk
as-Suyih (gest. 415/1024-5); ,.einer der grossen Sufis von Fars, Zeitgenosse
von Kazaruni und [dem Philosophen und Literaten Abt Hayyan at-] Tawhi-

15 IBN ‘ASAKIR nennt Bundar Leibdiener (hddim) As‘aris und fiihrt ihn als Zeuge fiir
die religiose Gewissenhaftigkeit As‘aris an (Tabyin 142). Ibn Hafif begegnete
AS§‘ari auf einem Boot vor Basra: As‘ari erlauscht eine mystische Koranexegese Ibn
Hafifs — der von einem Ibn-i Saliiya begleitet wird -, und lésst sich von ihnen den
Sinn ihrer Rede erkldren. Anschliessend besucht Ibn Hafif den Unterricht As‘aris
(DAYLAMI, Sirat 109-111, f. 22). Eine andere Uberlieferung, die von einer Bezie-
hung zwischen Ibn Hafif und As‘ari spricht, steht bei MAQQARI (Azhar ar-riyad
3/80), der im Zusammenhang mit der Beschreibung der Reise Bagillanis nach Siraz
(um 370/980) mitteilt, dass Baqillani Ibn Hafif dabei antraf, wie er seine Schiiler
aus den Luma“ AS‘ARIs unterrichtete.

16  Der zu Geschiften in Bagdad weilende Bundar stosst auf Sibli und ist von dessen
Predigt beeindruckt. Sibli fordert Bundar auf, sich seines Besitzes zu entiussern.
Anschliessend schickt er Bundar auf den Markt zum Betteln unter seinen Bekann-
ten. Die Preisgabe seines Renommees (badl al-gah) soll aber fiir Bundar die
schwierigere Form des Weltverzichts gewesen sein. Bundar wird auch bei ABU
NU‘AYM, Hilya 10/ 371,6v.u. als Uberlieferer eines Gedichtes von Sibli angefiihrt.

17 1. Ibn Hafif lasst Sibli, der fiir eine grosse Familie zu sorgen hatte, anlisslich einer
in Bagdad herrschenden Hungersnot aus Siraz 200 Dirham zukommen (DAYLAMI,
Sirat 103f.). 2. Ibn Hafif macht auf dem Riickweg von Syrien in Bagdad bei Sibli
Station. Dieser hatte kurz davor Geld geborgt, um auf einem gemieteten Reittier zu
Ibn Hafif zu reisen (DAYLAMI, Sirat 104,10-15).



ZWISCHEN IBN HAFIF UND AL-KAZARUNI 657

di [gest. um 380/990; GAL 1,283, S 1,435], begraben in Bayda“ (Zarkib,
Siraznama in: Gunayd-i Sirazi, Sadd, Anhang 476; ausserdem: Gullabi,
Kasf215/Ubers. 104; Gami, Nafahat 279f)).

Nach Auskunft Zarkibs (Siraznama 148/100) nahm Abi I-Husayn-i
Baydawi die hirqga aus den Hianden des in Mekka wirkenden jiingeren Abu
|-Husayn as-Sirawani (gest. 396/1005)!® entgegen, vermutlich auf einer der
vier Pilgerfahrten, die ihm (Zarkib, a.a.0.) zugeschrieben werden. Eine
Zeitlang soll er auch in Indien gelebt haben, um nach der Riickkehr in Fars
,,den Weg der Armut und der Sufik“ einzuschlagen (Zarkib, a. a. O.).

Eine Mitteilung Zarkiibs (Sirdznama, a.a.0.) kann als Beleg dafiir ge-
wertet werden, dass Abi 1-Husayn-i Baydawi Ibn Hafif noch kennengelernt
hatte: ,,Am Ende der Laufbahn Ibn Hafifs stand er am Anfang der eigenen®.

Abu 1-Husayn-i Baydawi begegnete Kazarini nach dem Tode Ibn
Hafifs auf dem Dach von dessen ribat und erkannte Kazartni als seinen
Lehrer an (Firdaws 120,6ff.). Dies nachdem er gesehen hatte, dass der tri-
umphale Empfang, den die Sirazer Kazariini bereiteten, ,,dessen Nu nicht
triiben konnte*. Schiiler Kazariinis waren auch Baydawis Sohne Abu l-Fath
(Firdaws 436,8f.) und ‘Abdallah (Firdaws 436,10-14).

Abi 1-Husayn-i Baydawi stand auch mit dem Lehrerkreis Ansaris in
Verbindung: ‘Abbas-i Harawi und >Imran-i Tulti (aus Agypten) kamen zu
Baydawi nach Siraz. ‘Abbas, Imran sowie Abi 1-‘Abbas Ahmad Ibn Mu-
hammad an-Nihawandi (370/980-81),'” ein dritter Lehrer Ansaris, wurden
von letzterem dafiir geriihmt, dass sie nur kochten und Nahrung zu sich nah-
men, wenn sie Géste bewirteten (Ansari, Tabagat M 617). Auch an ithrem
Lehrer Baydawi pries Ansari die Giite, die er den Armen zu erweisen
pflegte (Tabagat M 618).

Neben Abiu 1-Husayn-i Baydawi hatte auch Abl 1-Azhar, ein weiterer Sufi
aus Bayda (Arabisch: al-Bayda’), mit Kazarini Umgang:

5. Abu I-Azhar ‘Abdalwahid ibn Muhammad ibn Hayyan al-Istahri al-
Baydawi (gest. um 400/1009-10); griindete einen Sufikonvent in Bayda so-

18  Zu ihm Adab al-muliik, Einleitung 16-20 (dort Quellenangaben).

19 Die Armenspeisung bei Nihawandi wird auch von Abii n-Nagib as-SUHRAWARDI
(gest. 563/1168) in Adab al-muridin hervorgehoben (zitiert bei MEIER, Vita 59,
Anm. 1).



658 FLORIAN SOBIEROIJ

wie einen zweiten ribat in Mayin?° (an der ,mittleren Strasse“ nach Isfa-
héan); zahlte zu jenen, ,die man aus allen Ldndern aufsuchte* (Sam‘ani,
Ansab, s. n. Baydawi).

Zwar ist in den frithesten Quellen offenbar nichts iiberliefert, was eine
direkte Beziehung zwischen Ibn Hafif und Abu 1-Azhar bestatigt; da aber
Ibn Hafif Bayda passiert haben muss,?! und ihre Schiiler einander kannten,
liegt die Wahrscheinlichkeit einer Bekanntschaft zwischen den beiden Sufis
auf der Hand. Die hiibsche legendare Geschichte, die Yafi‘i (gest. 767/1366)
erzahlt (abgedruckt bei Daylami, Sirat, Anhang 229, f. 4), konnte als Erin-
nerung an eine Begegnung zwischen Ibn Hafif und Abu 1-Azhar zu werten
sein: Ibn Hafif gerit auf der Suche nach den budala’ an neun Sufis in einem
Konvent in Istahr, unter denen sich Abu I-Azhar befindet.?? Des Nachts er-
scheint der Prophet Ibn Hafif im Traum und enthiillt ihm, dass diese Sufis
die von ihm gesuchten ,,Ersatzheiligen* seien, und dass er zu ihnen gehore.
Von seiner Triebseele dazu verleitet, den Sufis mitzuteilen, was er im
Traum schaute, ,,auf dass mir von ihnen eine hohere Wertschiatzung zuteil
werde®, erzahlt ihnen Ibn Hafif den Inhalt seines Traumes, worauthin sie in
alle Richtungen entflichen — weil ihr Geheimnis kundgetan wurde, bzw. aus
Angst vor dem Ruhm, der sich infolgedessen einstellen wiirde.

Abil 1-Azhar war mit Ibn Hafifs mekkanischem Lehrer (vgl. Daylami,
Sirat 65ff.) Kattani befreundet (gest. 322/934; Ablu Nu‘aym, Hilya 10/321;
Massignon, Passion 1/54) und diente Sarrag zufolge (Luma’ 325,7) als sein
Gewiéhrsmann fiir Nachrichten iiber den 289/902 gestorbenen Bagdader
Mystiker Abii Hamza. Abii I-Azhar war auch Schiiler des Ibrahim ibn Say-

20  Weitere Beziehungen zwischen Sufis von Mayin und Siraz: Der Uberlieferer des
Bagdader Sufis Husri (gest. 371/981-2), Ahmad ibn Misa ibn ‘Ammar, Qadi von
Dinawar (HATIB, Tarih 11/340,8), iiberlieferte in Siraz an Abi I-Hasan ‘Ali ibn
Muhammad al-Mayini (SAM‘ANI, 4nsab 12/68f.). Das Sufioberhaupt von Mayin,
Muhammad ibn Nasr (gest. 540/1145-6), mit dem Sam‘ani befreundet war, lernte
bei Abi Suga al-Magaridi in Siraz (vgl. SAM'ANI, a. a. O.; QAZWINI, in: GUNAYD-
1 SIRAZI, Sadd 101, Anm. 3).

21  Al-Bayda’ lag auf dem direkten Weg von Siraz nach Isfahin, das Ibn Hafif auf
seinen Reisen mehrfach besuchte.

22 Der zweite in Yafi‘is Legende neben Abi 1-Azhar genannte Heilige, al-Hasan ibn
Abi Sa‘d, diirfte mit dem bei ABU NU‘AYM, Hilya 10/407 erwihnten bekannten
syrischen Gottesmann al-Hasan ibn ‘Ali ibn Sa‘id as-Sunbulani, den ,,man zu den
abdal zahlte*, identisch sein.



ZWISCHEN IBN HAFIF UND AL-KAZARUNI 659

ban al-Qirmisini (gest. um 400/1010; Abta Nu‘aym, Hilya 10/275), von dem
er Worte Gunayds iiberlieferte (Abii Nu‘aym, a.a.0.). Ibrahim ibn Sayban
zihlte zu den entschiedenen Gegnern des i. J. 309/922 hingerichteten
Mystikers Husayn ibn Mansir al-Hallag, der ebenso wie Abi 1-Azhar aus
al-Bayda’ stammte.??

Die bei Yaqut, Mu‘gam, s. v. al-Bayda’, erwahnten drei Sufis aus al-
Bayda’ sind mit Massignon, Passion 2/189 als Schiiler Abl 1-Azhars bzw.
als Bewohner seines ribats anzusehen. Es handelt sich um Abi I-Hasan ‘Ali
ibn Husayn al-Kurdi, Abl Ya‘qib Yusuf ibn ‘Ali sowie Bulbul Ahmad ibn
Muhammad ibn Bihnawar. Letzterer starb nach einer Isfahanreise in Siraz
und wurde 455/1063 in al-Bayda’ beigesetzt.

Noch zu Lebzeiten Abl 1-Azhars kam Kazariini zu Besuch nach
Bayda, nachdem er Abii 1-Azhar im Traum in Gestalt eines Engels gesehen
hatte. Abil 1-Azhar erweist Kazariini in Bayda die Ehre, das Gemeinschafts-
gebet zu leiten. Kazarlini spricht aus, was diese Auszeichnung fiir ihn
bedeutete: ,,Seitdem mich der Scheich Abi 1-Azhar nach vorne genommen
hatte [um das Gebet zu leiten], schreite ich mit jedem neuen Tag weiter
voran“ (Firdaws 114,22f)).

Auch nach Ableben Abiu 1-Azhars blieb die Verbindung zwischen
Kazartni und den Sufis von Bayda bestehen: Bulbul al-Baydawi — der mit
dem hiervon bei Yaqit erwidhnten Bulbul Ahmad al-Baydawi identisch sein
muss — unternahm die Reise nach Kazariin mit einer Gruppe von Scheichen.
Kazarini veranstaltete fiir die Besucher aus Bayda ein geistliches Konzert
auf dem Dach der Moschee (Firdaws 400,18).

Auch Gegenbesuche wurden abgestattet: Abii Ga‘far Ahmad ibn
Husayn-i Ansari, ein Schiiler Kazariinis, besuchte Abiu l-Azhars Grab in
Bayda, wo er von Hwaga Abi 1-Hasan ibn ‘Ali ibn Hasan?4, einem der Kon-
ventsleiter, empfangen wurde. Dieser erzihlt dem Besucher aus Kazariin
von der Ermahnung, die er im Traume vom Engel Gabriel erhalten haben
soll (Firdaws 441,14f.), am Todestag Kazarinis in Bayda eine Gedenkfeier
(‘urs) abzuhalten. Diese in der Hagiographie der Kazariniyya iiberlieferte
Geschichte reflektiert vermutlich eine Rivalitdt, die zwischen den beiden

23 Ibrahim ibn Sayban iiberliefert einen Hallag-feindlichen Bericht an Ibn Bakawayh
(Bidaya, Nr. 15; HATIB, Tarih 8/119,7).

24 Vermutlich identisch mit dem o.g. Kurdi.



660 FLORIAN SOBIEROJ

Konventen bestanden hat: Der Kazariinthagiograph lasst unter Berufung auf
die Autoritiat des Erzengels und Offenbarungstrigers Gabriel die Auffor-
derung an die Bewohner des Konvents in Bayda ergehen, Kazariini den ge-
biihrenden Respekt zu erweisen.

Eine besondere, ,,dynastische” Stellung im Konvent des Abl 1-Azhar
genossen offenbar die Mitglieder der Familie des in Bayda begrabenen Abu
I-Husayn-i Salbih-i Baydawi (Nr. 4). Der Titel des letzteren, Sayh as-suyuh,
deutet darauf hin, dass er nach Ableben von Abii 1-Azhar dessen ribat wei-
tergefiihrt haben konnte (vgl. Firdaws 120,6-14). Abu 1-Husayn-i Salbihs
Sohn, Abu ‘Abdallah — nach dem Tode von Ibn Hafif und Abu 1-Azhar
schliesslich Schiiler Kazartnis — soll gleichfalls neben Abu 1-Azhar in
Bayda beigesetzt worden sein (Firdaws 436,14f)).

Ein weiterer Brennpunkt sufischer Aktivitit in Fars war der spétestens
seit 377/987-8 in Siraz bestehende Konvent der Maqaridi-Familie. Beleg fiir
Beziehungen zwischen den Konventen von Bayda und Siraz ist ein gewisser
Ahmad ibn Muhammad ibn Salama. Dieser wurde sowohl von Ibn Hafif als
auch von Abu I-Azhar ausgebildet und lebte bis zu seinem Tode 1. J.
447/1055-6 im ribat der Maqaridi-Familie (Gunayd-i Sirazi, Sadd 102).

Mit Kaka Mas‘td-i Guzargahi kamen auch Hurasaner aus dem Lehrer-
kreis Ansaris nach Bayda. Kaka Mas‘td, der den Flickenrock von ‘Amu,
einem Enkelschiiler Ibn Hafifs, empfing, konnte noch Abi I-Azhar lebend
antreffen und lberlieferte Geschichten liber den Scheich von Bayda an
Ansari (Arberry, Jami’s Biography 71,7v.u.).

Meier behandelt Vita 21 die Reise, die Kazarini nach Siraz (zwischen 402/
1011-2 und 407/1016-7)% antrat, um sich vor dem butyidischen Wesir Fahr-
ulmulk gegen die Anschuldigungen seiner einflussreichen zoroastrischen
Gegner in Kazarun zu verteidigen. Diese hatten ihn der Rebellion gegen die
Staatsgewalt bezichtigt. Kazariini wurde begleitet durch den Oberrichter
von Fars, ,,Abt I-Hasan ‘Ali ibn ‘Abdullah-i Fazari“ (Firdaws 117,19):

6. Abu 1-Hasan ‘Ali al-Qadi al-Fazari; wirkte zwischen 388/998 und
421/1030 am Hofe Mahmiids von Gazna als Richter (Ibn al-Balhi, Fars-
nama, Einl. XX; Bayhaqi, Tarih 294). Abu 1-Hasan ‘Ali war einer der fiinf
Sohne des unter dem Kalifen ar-Radi (d. h. zwischen 322/933-4 und 329/

25 Die fiinf Jahre von Fahrulmulks Wesirat; von 390/999-1000 an war er stellvertre-
tender Wesir (vgl. BUSSE, Buyiden 243).



ZWISCHEN IBN HAFIF UND AL-KAZARUNI 661

940-1) nach Siraz entsandten Bagdader Qadis Abii Muhammad ‘Abdalldh
ibn Ahmad ibn Sulayman al-Fazari (Ibn al-Balhi, Farsnama 117, Einl. XIX;
Zarkib, Siraznama G. 53/35). Fazari, der Vater, dessen Gelehrsamkeit und
Gewissenhaftigkeit in der Religionsausiibung von Ibn al-Balhi (Farsnama
118) als einzigartig bezeichnet werden, soll durch den buyidischen Herr-
scher ‘Adudaddawla heftig drangsaliert worden sein. Der Sirazer Hagio-
graph Zarkib berichtet indessen, dass Fazari ein Hospiz (hangah) fur die
Gefolgsleute Ibn Hafifs (Siraznama, a. a. O.) habe errichten lassen konnen.
Zarkib schreibt iiberdies, dass der 372/982-3 herrschende Sohn ‘Adud-
addawlas, Saraf Abii |-Fawaris, dem Qadi Fazari die Genehmigung erteilt
habe, fiir die Schiiler und Géste Ibn Hafifs einen Konvent vor dem Stadttor
zu errichten (Siraznama 35). Damit ist evtl. der seinerzeit am Sirazer Siidtor
gelegene, rege besuchte Konvent gemeint, der fiir das Jahr 473/1080-1 be-
zeugt ist (vgl. Gunayd-i Sirazi, Sadd 180f).

Die fiinf S6hne Fazaris, Abu Nasr, Abi I-Hasan ‘Ali, Abu Tahir, Abu
Zuhayr, Abl Darr, die als Stellvertreter ihres Vaters fungierten, besetzten
das Amt des Richters von Siraz fiir die nachfolgenden Jahrzehnte (Ibn al-
Balhi, Farsnama 117,21f)).

Uber Abii Tahir Muhammad ibn ‘Abdulldh-i Fazari (gest. 492/1098-
9)?6, den Bruder des mit Kazariini befreundeten Richters, erfahren wir von
Zarkiib (= Gunayd-i Sirazi, Sadd, Anhang 358, Anm.10), dass eine enge
Freundschaft zwischen ihm und Abi Bakr Ahmad ibn Muhammad ibn
Salama ibn Salbih, einem Schiiler Ibn Hafifs (id., Sadd 102; Siraznama
109), bestand. Abli Tahir al-Fazari soll unabléssig die ,,Viten der alten
Scheiche wie beispielsweise Ibn Hafifs“ studiert haben, und er wird auch
selbst als Asket gerithmt (sahib wara® wa-zuhd; Gunayd-i Sirdzi, a.a.0.).
Ein Jahr nachdem Fahrulmulk Kazarini zum Verhor nach Sirdz geladen
hatte, soll der Wesir die Heiligkeit Kazarinis anerkannt haben. Die Hagio-
graphie erzéhlt, dass Fahrulmulk den Scheich auf dem Wege nach Ahwaz in
Kézarin aufgesucht habe, um von ihm den Segen zu erbitten (Firdaws
121,11-122,4).

In Firdaws 44-52 wird eine Namensliste von Sirazer Traditionsgelehrten
angefiihrt, von denen der junge Kazarini hadit horte. Kazarlini war liberdies

26  Das Todesjahr scheint allerdings zu spit angesetzt zu sein.



662 FLORIAN SOBIEROJ

auch selbst als hadit-Uberlieferer titig.2” Von seinen hadit-Autorititen hat-
ten folgende Gelehrte Beziehungen zu Ibn Hafif oder zu Méannern aus seiner
Umgebung:

7. ,Abu I-Husayn ‘Abdallah ibn Muhammad ibn ‘Abdallah?8-i
Hargusi (Firdaws 45,12). Hierbei handelt es sich um den 380/990-1 ge-
storbenen Enkelschiiler von Ibn Hafifs Sirazer hadit-Gewahrsmann Abil
Bakr Muhammad ibn Yahya ibn ‘Ali al-Hasib al-Hargasi.?’ Der Sohn von
Kazarinis hadit-Lehrer wiederum, Abu 1-Farag Muhammad ibn ‘Ubaydal-
1ah al-Hargiis1, war ein spéter Uberlieferer Ibn Hafifs in Siraz (Hatib, Tarih
2/839). Abi I-Farag war ausserdem eine der Autoritdten des -Hatib al-Bag-
dadi*® sowie von dem 476/1083 verstorbenen Rechtsgelehrten und Theo-
logen Abil Ishaq Ibrahim ibn ‘Ali a$-Sirazi (ibid. 2/839; GAL 1,484). Ein
anderer Uberlieferer Abii I-Farags war der Sirazer Sufi Ahmad ibn Mansiir,
ein Gewahrsmann Daylamis und Kazartinis (Nr. 11).

8. ,,Abil ‘Alil Hasan ibn Ahmad ibn Muhammad as-Saffar* (Firdaws 45,19).
Gemeint ist der 405/1014-5 verstorbene Abl ‘Ali Hasan ibn Ahmad ibn
Muhammad ibn al-Layt as-Saffar a§-Sirazi al-Hafiz; safi‘itischer fagih und
eine der herausragenden Gestalten unter den Sirazer Traditionsgelehrten;

evtl. identisch mit Aba ‘Ali, dem Imam der Sirazer Freitagsmoschee, einem
Schiiler Ibn Hafifs (Daylami, Sirat 217,33). Ibn Hafif bestimmte den ,,Imam

27  SAMANI nennt Ansab 10/222 den Namen eines Mannes aus dem siid-dstlich von
Siraz gelegenen Fisingan, der zu Kazarini ging, um von ihm hadit zu horen: ,Mu-
hammad ibn ‘Ali ibn Muhammad al-Fisingani, Abu ‘Abdallah; begegnete noch dem
Asketen Sayh Abi Ishaq al-Kazariini und tiberlieferte von ihm...* In Siraz tradierte
Fisingani hadit an den 480/1087-8 in Marw gestorbenen Sufi und Autor Hibatallah
ibn ‘Abd al-Warit Abu 1-Qasim al-Hafiz und starb dort. Hibatallah verfasste eine
von Sam‘ni benutzte Chronik von Siraz (DAHABI, Tadkira 4/1215f.) sowie einen
diesem ebenfalls noch vorliegenden Mu‘gam as-suyih (SAM'ANI, ibid.). Hibatallah
war Schiiler von Muhammad ibn Hasan ibn Layt a§-Sirazi, dem Sohn des mut-
masslichen Ibn Hafif-Schiilers Abii ‘Ali (Nr. 8).

28  Richtiger als ‘Abdallah ist ‘Ubaydallah.
29 DAYLAMI, Sirat 208,9f. SAM‘ANI, Ansab 8/85f. erwihnt ihn als Abu Bakr Muham-
mad ibn Yahya al-Farisi al-Hargusi.

30  Auf einer Handschrift von Muhasibis Ri‘Gya li-huqiiq Allah ist vermerkt, dass Abu
|-Farag dieses Werk nach 349/960-1 in Bagdad gehort habe (vgl. VAN ESS, Gedan-
kenwelt 23).



ZWISCHEN IBN HAFIF UND AL-KAZARUNI 663

Abu ‘Ali* in seinem Testament als einen der Ménner, die notigenfalls als
Ersatz fiir einen anderen Sirazer iiber ihn das Totengebet verrichten sollten
(Daylami, a.a.0.). Der Traditionsgelehrte Abl ‘Ali Hasan unterhielt, abge-
sehen von Kazariini, Verbindungen zu weiteren Sufis: Er diente Abiu 1-Fadl
Muhammad ibn ‘Ali as-Sahlagi (gest. 476/1083) als Gewahrsmann fiir des-
sen kitab Ruh ar-ruh (Vajda, Typologie 310). Weitere Belege zu Abu ‘Ali
Hasan as-Saffar: Ibn al-Gawzi, Mandgib 153; Dahabi, Tadkira 3/1037;
Asnawi, Tabagat 2/91; Subki, Tabagat 4/302.

9. ,,Abl ‘Ali Hasan ibn al-‘Abbas-i Kirmani*“ (Firdaws 47,12). Ein gleich-
namiger Mann (Hatib, Tarik 7/397 mit dem Gentilicium Sirdzi statt Kir-
mani) ist bekannt als Uberlieferer von Muhammad ibn ‘Ali ibn Mihran as-
Saydalani3!, den er in Istahr horte32, Saydalani hatte von dem Gewadhrsmann
Ibn Hafifs, Abi ‘Abdallih Muhammad ibn Yazdad ibn Adin al-Gari al-
Mawardi (gest. 311/923-4; Daylami, Sirat 209,23f.) aus Giir,33 hadit gehort.
Der Firdaws 117,19 ,Oberprediger (hatib al-hutabad’) genannte Kirmani
befand sich unter den Gefahrten Kazariinis, die mit ihm nach Siraz zum
Wesir Fahrulmulk zogen.

10. ,,Abil 1-‘Abbas Fadl ibn Yahya ibn Ibrahim“ (Firdaws 50,13). Fadl ibn
Yahya al-Habri war ein Enkel von Fadl ibn Hammad al-Habri (gest.
264/877-8), von dem der Gewidhrsmann Ibn Hafifs, Ahmad ibn Sam‘an
(Sulami, Tabagat 462) hadit uberlieferte. Im isnad Sulamis iiberliefert
Ahmad ibn Sam‘an von Fadl ibn Hammad, fiir den der Herausgeber der Kai-

31 Saydalani iiberlieferte in Istahr ausserdem an Abi ‘Ali Hasan ibn Mansur, bekannt
als Ibn ‘Aluya as-Stfi (HATIB, Tarik 7/430). Es konnte sich bei letzterem um den
Mystiker ‘Umar bzw. ‘Ali-i Saliiya (oder ‘Alilya) handeln, in dessen Begleitung Ibn
Hafif in Basra Abu 1-Hasan al-As‘ari begegnete (DAYLAMI, Sirat 109).

32 In spiterer Zeit treffen wir auf Schiiler Ibn Hafifs und Kazarunis, die aus Istahr
stammten: Qasim-i Istahri (DAYLAMI, Sirat 42,2; ibid. 109, Anmerkung nach
DAHABI, Tarih al-islam) war der Schiiler Ibn Hafifs (so DAHABI nach Ibn Baka-
wayh), der sich bei diesem nach A§‘ari erkundigte. Abt Nasr und Aba ‘Ali-i Istahri,
zwei Schiiler Kazarinis (MEIER, Vita 48), errichteten in den Ortschaften Fasa und
Garbayakan je einen ribat.

33 Muhammad ibn Yazdad stammte aus dem 20 Parasangen (=120 km) siidlich von
Siraz gelegenen Orte Gir, das von ‘Adudaddawla zu Firiizabad umbenannt wurde
(SAM‘ANI, Ansab 3/396f.; YAQUT, Mu‘gam 3/166).



664 FLORIAN SOBIEROJ

riner Edition von Sulamis Tabagat, Surayba, auf Dahabi, Mizan verweist.
Sam‘ani, Ansab 5/38f., s. n. Habri, bringt etwas ausfiihrlichere Informatio-
nen: ,,al-Fadl ibn Hammad al-Habri, Abii 1-‘Abbas, aus Habr bei Siraz; Ver-
fasser eines grossen Musnad“. In Ansab 6/359 fiihrt Sam‘ani den Sirazer
Ahmad ibn Sam‘n ibn ‘Abdallah (so!) als einen Uberlieferer von den bei-
den Traditionsgelehrten Ibn Sahtan und ‘Ali ibn Muhammad az-Ziyadabadi
an. Abii Muhammad ‘Abdallah ibn Muhammad ibn Sahtin a§-Sirazi as-
Sahtani al-Mu‘addil (gest. 305/917-8) war Gewéahrsmann Ibn Hafifs,3*

Ziyadabadi Lehrer Arzakanis, der an Ibn Hafif hadit tiberlieferte (Daylami,
Sirat 208,6).3°

11. ,,Abii 1-‘Abbas Ahmad ibn Mansiir a§-Sirazi“ (Firdaws 50,1). Der
382/992 gestorbene Sufi und hafiz war aller Wahrscheinlichkeit nach der
Vater von Baytar, einem Schiiler Ibn Hafifs.3* Ahmad ibn Mansiir war Ge-
wiahrsmann von Abu I-Farag al-Hargusi, dessen Vater wie er selbst an
Kazaruni hadit iiberlieferte (vgl. hier Nr. 7). Ahmad ibn Mansur pflegte eine
Freundschaft mit dem Autor Abi I-Farag ‘Abdalwahid ibn Bakr al-Waratani

34  ,‘Abdallah ibn Sahtan ibn Abi Muhammad al-Imam“ (DAYLAMI, Sirat 208,4)
iiberlieferte von ,,den Traditionsgelehrtern von Fars“, Ya‘qub ibn Sufyan al-Fasawi

(SAM‘ANI, Ansab 7/94) sowie von Ahmad al-‘Utaridi (gest. 272/885-6 in Kiifa).
‘Utaridi wurde indes von einem seiner Uberlieferer, Mutayyan, als Liigner be-
zeichnet (vgl. ibid. 9/325; HATIB, Tarih 4/263). Mutayyan wiederum war Lehrer
Ibn Hafifs in Kifa (DAYLAMI, Sirat 111{f)). Bei SAMANI, Ansab 6/359 ist der
Name Ibn Sahtdns unvollstindig geschrieben (‘Abdallah ibn Muhammad ibn ...
[so!]).

35  Arzakani, der in den Quellen Abii ‘Abdarrahman bzw. Abii Ga‘far genannt wird,
starb entweder 311/923-4 (SAM‘ANI, Ansab 1/186; IBN AL-ATIR, Lubab), 314/ 926-
7 (Ansab 1/187) oder 340/951-2 (GUNAYD-I SIRAZI, Sadd und ZARKUB, Sirdz-
nama). Zu seinen Gewihrsleuten zihlte neben Ziyadabadi auch Ya‘qib ibn Sufyan.
— Die Sirazer Gefihrten Ibn Hafifs, Ahmad ibn ‘Abdan, Abii Bakr al-‘Allaf und der
Sufi Ahmad ibn Abi Tawba werden als Arzakanis Uberlieferer angefiihrt. Zu Ar-
zakani s. DAYLAMI, Sirat 14,28, 14,33-15,37, 22,21-28; SAM‘ANI, Ansab 1/186f;
YAQUT, Mugam 1/189; IBN AL-ATIR, Lubab 1/37;, ZARKUB, Siraznama G.134f.;
GUNAYD-I SIRAZI, Sadd 116; SCHIMMEL, Einleitung, in: DAYLAMI, Sirat 19.

36  Al-Husayn ibn Ahmad al-Baytar, Abii ‘Abdallih (gest. 363/974 in Siraz; ZARKUB,

Siraznama 97/130; GUNAYD-I SIRAZI, Sadd 104 [dort auch zum Studium Baytirs
bei seinem Vater].



ZWISCHEN IBN HAFIF UND AL-KAZARUNI 665

a§-Sirazi, mit dem er Syrien bereiste. Abu |-Farag al-Waratani tiberliefert
von Ibn Hafif die Weisung des Bagdader Mystikers Abi Muhammad
Ruwaym, sich nur auf die Sufik einzulassen, wenn er bereit sei, dabei sein
Leben aufs Spiel zu setzen (badl ar-riih).3’

Wenn auch die Aussage Gunayd-i Sirazis (Sadd 50), Kazariini habe bei
den Sirazer Schiilern Ibn Hafifs Unterricht in hadit erhalten, sich nur fiir
Abu Bakr-1 Muslim (hier Nr. 2) und vielleicht fiir Abi ‘Ali Hasan (Nr. 8)
bestitigen liess, so konnte doch belegt werden, dass mehrere der Sirazer

Autorititen Kazarunis Beziehungen zu Ibn Hafifs weiterem sozialen Um-
feld hatten.

12. Die Ubersicht iiber die Lehrer Kazariinis im hadit, die direkt oder in-
direkt mit Ibn Hafif verbunden waren, sei mit dem Hinweis auf einen Abu
Ahmad ‘Abdalgalil ibn Muhammad ibn Ibrahim ibn Yasuf az-Zaggag be-
endet, den Kazariini 388/998 in Mekka horte (Firdaws 56,20). Bei diesem
Abiu Ahmad handelt es sich um keinen geringeren als den Sohn des Freun-
des und Lehrers Ibn Hafifs, ,,Abl ‘Amr az-Zaggagi“ (,,Glaser*), Muhammad
ibn Ibrahim ibn Yisuf an-Naysabiiri (gest. 348/959-60), der ein halbes
Jahrhundert zuvor (wahrscheinlich zwischen 322 und 328/934-939)3 den
Kreis der mekkanischen Metoken bzw. Sufis geleitet hatte. Zu dem Mysti-
kerkreis von Mekka gehdrten unter Zaggagis Leitung die Sufis Abu Bakr al-
Kattani, Abi Ya‘qib al-Nahraguri (gest. 330/941-2), Abi ‘Abdallah al-
Murta‘i§ (aus Naysabir; gest. 328/939-40; Ansari, Tabagat M 455) sowie

37 SULAMI, Tabagat 183, Nr. 13; QUSAYRI, Risala 22,7/Sendschreiben 1.76; abge-
druckt auch in DAYLAMI, Sirat, Anhang 233. ‘Abdalwahid war Verfasser einer
Sammlung von Sufibiographien, die eine von Sulamis Quellen darstellt. Den Schatz
der sufischen Uberlieferungen ‘Abdalwihids verwerteten ausser Sulami auch
andere zeitgendssische Autoren wie Ibn Bakawayh (vgl. z. B. IBN AL-GAWZI,
Talbis 222; QUSAYRI, Risala 73,14v.u. / Sendschreiben 13.8), ABU NU‘AYM (Hilya
10/357, 321,10v.u.) und SAHLAGI (Nir 97), die ihr Uberlieferungsmaterial direkt
von ihm {ibernahmen. ‘Abdalwahid starb 372/982-3 im Higaz (SAHMI, Tarih 211).

38  Setzt man Zaggagis Ankunft in Mekka auf 308h. (= Todesjahr 348 minus 40 Jahre
mugawara in Mekka), und addiert man die 12 Jahre seiner Isolierung von der Sufi-
gemeinde, nach deren Ablauf Ibn Hafif Zaggagi traf, so kommen wir in die zwan-
ziger Jahre des 4. Jh.s. Naheres zur Datierung von Ibn Hafifs Besuch bei Zaggagi
und dessen ,,Dienstjahren® als §ayh al-haram s. SOBIEROJ, Ibn Hafif as-Sirdzi, s.v.
WS 167



666 FLORIAN SOBIEROJ

der altere und der jlingere Muzayyin (vgl. Aba Nu‘aym, Hilya 10/340,131f;
Gami, Nafahat 222). Zaggagi war Schiiler der Bagdader Sufis Abi 1-Qasim
al-Gunayd, Abid I-Husayn an-Niri, Ruwaym ibn Ahmad, Ibrahim al-
Hawwas sowie von Abu ‘Utman al-Hiri in Naysabir. In Daylamis Sirat
finden sich folgende Berichte zu ihm:

1. Ibn Hafif kommt auf seiner letzten oder vorletzten Wallfahrt nach
Mekka in Begleitung seiner Mutter zu Zaggagi. Diese Reise unternahm er
nicht in der Absicht, den hagg durchzufiihren, sondern um Zaggagi zu besu-
chen (ibid. 76,25f.). Er trifft auf Zaggagi, der sich seit 12 Jahren von den
Scheichen abseits gehalten hatte. Ibn Hafif veranlasst Zaggagi, in den Kreis
,2unzertrennliche Freunde* (ibid. 76).

2. Zaggagi erzahlt Ibn Hafif liber seine frithen Jahre in Naysabiir, wo er
mit ,,Edelbanditen* (‘ayyar) Umgang hatte. Unter dem Eindruck dieses Ver-
kehrs brach er auf der Stelle zur Pilgerfahrt nach Mekka auf (ibid. 77-78).

3. Zaggagi sucht in Bagdad Gunayd auf und erbittet sich dessen Segen
fiir seine Wallfahrt. Dem Segen Gunayds schreibt Zaggagi den gegliickten
Ausgang der Pilgerfahrt zu (ibid. 78).

4. Zaggagi briistet sich, dreissig Jahre lang Gunayds Abtritt gereinigt
zu haben; Ibn Hafif bezweifelt das und erntet dafiir den Zorn des aufbrau-
senden (ibid. 75) Scheichs (ibid. 78).

Es lassen sich noch zwei weitere Sirazer hadit-Lehrer Kazariinis bestim-
men, ohne dass bei ihnen jedoch eine Zugehorigkeit zum gesellschaftlichen
Umfeld Ibn Hafifs nachweisbar ist.3

39 13. ,Abii ‘Abdallah Muhammad ibn Ga‘far al-Ibrisami“ (Firdaws 46,6). Ein
gleichnamiger Sirazer Traditionsgelehrter ist in Sahlagis kitab Rith ar-rih als Ge-
wihrsmann erwihnt (vgl. VAIDA, Typologie 310,7; dort keine Identifizierung). —
14. ,,Abu I-Hasan ‘Ali ibn Ahmad a§-Sirazi“ (Firdaws 49,9). Vielleicht identisch
mit dem gleichnamigen Tréiger der nisba Nu‘aymi aus Basra, der sich in Bagdad
niederliess. Der als hafiz, Theologe und Dichter geriihmte Mann war Gefihrte des
Abi Ishaq al-Firiizabadi (IBN ‘ASAKIR, Tabyin 251), der sich von Kazariini noch
den Segen hatte spenden lassen, bevor er nach Bagdad ging (vgl. ZARKUB, Sirdz-
nama 107/147), wo er daraufhin als Theologe bliihte. Die Geschichte iiber seinen
Abschiedsbesuch bei Kazarini erzdhlte Firtizabadi seinem Gefihrten ‘Ali ibn
Ahmad, der sie dann weitertradierte (Firdaws 171,7). Der 423/1031-2 verstorbene
Traditionsgelehrte Nu‘aymi (IBN ‘ASAKIR, Tabyin 251), dem ein ,,vollkommenes
Wissen in sdmtlichen Bereichen der Wissenschaft” und ein Eifern fiir die Partei der



ZWISCHEN IBN HAFIF UND AL-KAZARUNI 667

Fiir zwolf Personen unter Kazartinis Lehrern konnte nachgewiesen werden,
dass sie in einer direkten Beziehung zu Ibn Hafif bzw. zu seinen Schiilern,
Autoritiaten oder anderen bedeutenden Personen in deren Umkreis gestan-
den hatten.

Diese Autoritdten Kazarlinis lassen sich im Hinblick auf ihr Verhéltnis
zu Ibn Hafif folgendermassen klassifizieren:

1. Direkte Schiiler bzw. Geféahrten Ibn Hafifs (Nr 1, 2, 9, 5).

2. Mitschiiler Ibn Hafifs bei dessen Autoritdten (Nr. 5).

3. Sohne von Autoritdten Ibn Hafifs (Nr. 12).

4. Sohne von Mitschiilern Ibn Hafifs (Nr. 7); in diesem Fall war der
Sohn von Kazariinis Lehrer iiberdies noch ein Schiiler Ibn Hafifs (Abu I-
Farag).

5. Schiiler von Mitschiilern Ibn Hafifs (Nr. 9).

6. Enkelschiiler von Autoritdten Ibn Hafifs der zweiten Lehrergenera-
tion (Nr. 10).

7. Vater von Schiilern Ibn Hafifs (Nr. 11).

Drei dieser Mittelsleute (Nr. 3, 4, 5) waren ausserdem auch Lehrer von
Autorititen Ansari-i Harawis.

Zwei der Sirazer hadit-Gewihrsleute Kazariinis (Nrr. 8, 13) waren
auch Autoritdten fiir Sahlagi, einen Sufi der sich an der Geistigkeit des Abu
Yazid al-Bistami (gest. 261/875) orientierenden Tayfuri-Affiliation.

Schliesslich wurden Schiiler Ibn Hafifs (Abu I-Husayn al-Baydawi, d.
h. Nr. 4) bzw. deren Kinder (‘Abdallah, Abi 1-Fath, S6hne Baydawis; ‘Abd-
al‘aziz a§-Sirazi, Sohn Baytars) von Kazarini als Schiiler iibernommen.

Das oben ausgebreitete biographische Material ldsst erkennen, dass die
Wechselbeziehungen zwischen den Sufikonventen in der Region Fars,*
Siraz, Bayda, und Kazariin dynamischer Natur waren: Mitgliedschaften
wechselten mit dem Tod eines Konventsleiters, die Stfiyya im Schnittpunkt
der Einflussbereiche dieser geistigen Zentren wies nicht geringe Mobilitét
auf. Im iibrigen ldsst sich eine vom spaten 4./10. Jh. an deutlich zunehmen-

Sunniten nachgeriihmt wurde (DAHABI, Tadkira 3/1112), reiste durch Persien
(SAM‘ANI, Ansab 13/149-52), wo er in Siraz an Kazarini hadit iiberliefert haben
konnte. Identifizierung unsicher.

40 Konvente, die noch durch Kazariini und seine Schiiler an anderen Orten in Fars
gegriindet wurden, sind bei MEIER, Vita 48f. aufgelistet.



668 FLORIAN SOBIEROJ

de Protegierung der regionalen Siifiyya durch Vertreter der Staatsmacht wie
etwa die Mitglieder der Fazari-Richterfamilie belegen.

Personen, die einen massgeblichen Einfluss auf Kazarinis sufische
Entwicklung ausgeiibt haben, waren Akkar (Nr. 1), Abi Bakr-i Muslim-i
Sirazi (Nr. 2), Abi 1-Husayn al-Baydawi (Nr. 4) und Abii I-Azhar al-Istahri
(Nr. 5), indirekt auch Ibn Banik (Nr. 3). Von Akkar und — iiber einen ande-
ren Mittelsmann — von Ibn Banik hat Kazarini Ibn Hafifs Flickenrock bzw.
durch Vermittlung des letzteren das ,,weisse Hemd Gunayds* erhalten. Die
Vielzahl der Kontakte Kazarlinis zu Personen aus dem Milieu der sunniti-
schen Traditionsgelehrsamkeit, in der Ibn Hafif zeitlebens beheimatet war,
belegen indes, dass Kazariini auch tiber die reine Mystik hinaus sich in sei-
ner geistigen Orientierung Ibn Hafif zum Vorbild erkor. Freilich verliefen
die Reisen zum Studium des hadit, ein Erfordernis des Bildungsgangs der
Traditionsgelehrten, dem Kazariini sich nicht vollig entziehen konnte, in
vergleichsweise geringem Umfang. Dagegen stellte die entschiedene Beja-
hung der hadit-Gelehrsamkeit durch Ibn Hafif fiir diesen offenbar ein Kor-
rektiv zu einer potentiell auch hadit-feindlichen bzw. -indifferenten Mystik
dar, wie sie ihm von manchen seiner Autorititen — insbesondere etwa Sib-
Ii*! — bekannt gewesen sein muss. Wenn Ibn Hafif und Kazarini auf der
historischen Ebene einander auch nicht begegnet sind, verdient Kazartni je-
doch uneingeschrinkt, als ein geistiger Schiiler Ibn Hafifs in dessen sun-
nitisch-traditionalistischer Mystik bezeichnet zu werden.

LITERATURVERZEICHNIS

ABU NUAYM, Ahbar — ABU NU‘AYM al-Isbahani, Dikr Ahbar Isbahan. 1-2. Ed. S. Dede-
ring. Leiden 1931.

ABU NU‘AYM, Hilya — ABU NU‘AYM al-Isbahani, Hilyat al-awliya’ wa-tabaqat al-asfiya’.
1-10. Beirut 1967/1387.

Adab al-muluk — Bernd RADTKE, Adab al-muluk. Ein Handbuch zur islamischen Mystik
aus dem 4./10. Jahrhundert. Beirut/Stuttgart 1991.

ANSARI, Tabagat — ‘Abdullah-i ANSARI, Tabagat us-sifiyya. Ed. ‘Abdulhayy-i Habibi-i
Qandahari. Kabul 1340/Ed. Muhammad-i Sarwar-i Mawla’l. Teheran 1362 (=
Ansari, Tabagat M).

41  Siehe z.B. IBN AL-GAWZI, Talbis 368.



ZWISCHEN IBN HAFIF UND AL-KAZARUNI 669

ARBERRY, Jami'’s Biography - Arthur J. ARBERRY, Jami’s Biography of Ansari. In:
Islamic Quarterly 7,3 (1963), 57-82.

ASNAWI, Tabagadt — ‘Abdarrahim ibn al-Hasan al-ASNAWI, Tabagat as-Safiiyya. 1-2.
Bagdad 1390/1970.

BAYHAQI, Tarih — Abu 1-Fadl Muhammad ibn Husayn al-BAYHAQI, Tarih-i Bayhaqi.
Targamahi ila I-‘arabiyya Yahya 1-Ha$sab wa-Sadiq Na§’at. Kairo 1956.

BUSSE, Biuyiden — Heribert BUSSE, Chalif und Grosskonig. Die Biiyiden im Iraq (945-
1055). Beirut 1969 (BTS 6).

DAHABI, Duwal — Sams ad-din Aba ‘Abdallih Muhammad ibn Ahmad ad-DAHABI,
Duwal al-Islam. Haydarabad 1364.

DAHABI, Mizan — Sams ad-din Abia ‘Abdallah Muhammad ibn Ahmad ad-DAHABI,
Mizan al-i'tidal fi naqd ar-rigal. 1-4. Kairo 1963.

DAHABI, Siyar — Sams ad-din Abi ‘Abdallih Muhammad ibn Ahmad ad-DAHABI, Siyar
a‘lam an-nubal@. Ed. Su‘ayb Arna’iit und andere. 1-23. Beirut 1401-5/1981-5.
DAHABI, Tadkira — Sams ad-din Abii ‘Abdallih Muhammad ibn Ahmad ad-DAHABI,

Tadkirat al-huffaz. 1-4. Haydarabad. 1375-77/1955-58.
DAYLAMI, Sirat — Abu 1-Hasan ‘Ali ad-DAYLAMI, Sirat as-Sayh al-kabir Abi ‘Abdallah
Ibn al-Hafif. Ed. A. Schimmel. Ankara 1955.

VAN ESS, Gedankenwelt — Josef VAN ESS, Die Gedankenwelt des Harit al-Muhasibi.
Bonn 1961.

Firdaws - MAHMUD IBN ‘UTMAN.

GAL - Carl BROCKELMANN, Geschichte der arabischen Litteratur. 2. Aufl. 1-2. Leiden
1943-1949. Supplement 1-3, 1937-1942.

GAMI, Nafahat - Niruddin ‘Abdurrahman-i GAMI, Nafahdt ul-uns min hadarat ul-quds.
Ed. Tawhidi Pir. Teheran 1336.

GAS - Fuat SEZGIN, Geschichte des arabischen Schrifttums. 1ff. Leiden 1967ff.

GULLABI, Ka$f — Aba 1-Hasan ‘Ali ibn ‘Utman al-Hugwirl. Kasf ul-mahgib. Ed. V.
Zukowsky. Teheran 1336. (Nachdruck) / The Kashf al-mahjib. The Oldest Persian

Treatise on Sufism. Translated by Reynold A. NICHOLSON. London 1976 (Reprint).
GMS XVII.

GUNAYD-I SIRAZI, Sadd — GUNAYD-1 SIRAZI, Sadd al-izar fi hatt al-awzdar ‘an zuwwar
al-mazar. Ed. Muhammad-i Qazwini. Teheran 1328.

HATIB, Tarih — al-HATIB al-Bagdadi, 7arih Bagdad. 1-14. Kairo 1349/1931.

IBN ‘ASAKIR, Tabyin — Abu 1-Qasim ‘Ali ibn al-Hasan ibn Hibatallah IBN ‘ASAKIR.
Tabyin kadib al-mufiari fi ma nusiba ila I-imam Abi I-Hasan al- AS‘ari. Beirut
1399/1979.

IBN AL-ATIR, Kamil — ‘Izzaddin IBN AL-ATIR, al-Kamil fi t-tarih. 1-13. Beirut
1966/1386.

IBN AL-ATIR, Lubab — ‘Izzaddin IBN AL-ATIR, al-Lubab fi tahdib al-ansab. 1-3. Kairo
1938-50.



670 FLORIAN SOBIEROJ

IBN BAKAWAYH, Bidaya — Abt ‘Abdallah Muhammad ibn ‘Abdallah IBN BAKAWAYH,
Bidayat hal al-Hallag. In: Louis MASSIGNON, Quatre textes inédits relatifs a la
biographie d'al-Husayn b. Mansir al-Halldj. Paris 1914, S. 29-47.

IBN AL-BALHI, Farsnama — IBN AL-BALHI, Farsnama. Ed. G. Le Strange und R. Nichol-
son. London 1921. GMS, NS I.

IBN AL-GAWZI, Mandgib — Abii 1-Farag IBN AL-GAWZI, Mandgib Ahmad ibn Hanbal.
Kairo 1349/1930.

IBN AL-GAWZI, Talbis — Abi |-Farag IBN AL-GAWZI, Talbis Iblis. Beirut 1983/1403.

IBN AL-IMAD, Sadardat — Abu 1-Falah ‘Abdalhayy IBN AL-IMAD, Sadardt ad-dahab fi
ahbar man dahab. 1-8. Kairo 1350-1.

MAHMUD IBN ‘UTMAN, Firdaws — MAHMUD IBN ‘UTMAN, Firdaws ul-mursidiyya fi
asrar as-samadiyya. Die Vita des Scheich Abi Ishaq al-Kazaruni. Herausgegeben
und eingeleitet von Fritz Meier. Bibliotheca Islamica 14. Leipzig 1948.

MAQQARI, Azhar ar-riyad — Abi 1-‘Abbas Ahmad ibn Muhammad ibn Ahmad at-Tilim-
sani. Azhar ar-riyad fi ahbar ‘Iyad. Ed. Mustafa s-Saqqa u. a. Kairo 1358/1939.

MASSIGNON, Passion — Louis MASSIGNON, The Passion of al-Hallaj. Mystic and Martyr
of Islam. Translated from the French with a biographical foreword by Herbert
Mason. 1-4. Princeton 1982.

MEIER, Vita. - Mahmiud ibn ‘Utman.

QUSAYRI, Risala — Abu 1-Qasim ‘Abdalkarim al-QUSAYRI, ar-Risdla fi t-tasawwuf. Kairo
1359/1940.

SAHLAGI, kitab Rith ar-rith — VAIDA.

SAHLAGI, Nir — Abi 1-Fadl Muhammad ibn ‘Ali as-SAHLAGI, an-Niar min kalimat Abi
Yazid Tayfur. In: ‘Abdarrahman al-Badawi, Satahdt as-Siifiyya. Kairo 1949.

SAHMI, Tarih — Hamza ibn Yusuf as-SAHMI, Tarip Gurgan. Ed. M. A. Mud Han. Hay-
darabad 1387/1967.

SAM‘ANI, Ansab — Abt Sa‘d ‘Abdalkarim ibn Muhammad, al-4nsab. Faksimile. GMS 20.
London-Leiden 1912/Haydarabad 1962ff.

SARRAG, Luma“ — Abu Nasr as-SARRAG, al-Luma“ fi t-tasawwuf. Ed. R. A. NICHOLSON.
London-Leiden 1914. GMS 22.

SCHIMMEL — DAYLAMI, Sirat.

SCHWARZ, Iran — Paul SCHWARZ, [ran im Mittelalter nach den arabischen Geographen.
I-VII, VIII, IX in 4 Banden. Leipzig 1896, 1910, 1912, 1921, 1925, 1929; Stuttgart-
Berlin 1936.

Sendschreiben — Richard GRAMLICH, Das Sendschreiben al-Quiayris iiber das Sufitum.
Eingeleitet, iibersetzt und kommentiert von R. G. Wiesbaden 1989.

SOBIEROYJ, Ibn Hafif as-Sirazi — Florian SOBIEROJ, Ibn Hafif as-Sirdzi und seine Schrift
zur Novizenerziehung (Kitab al-Iqtisad). Biographische Studien, Edition und Uber-
setzung. Beirut/Stuttgart (demnéchst in BTS).

SPULER, [ran — Bertold SPULER, Iran in friihislamischer Zeit. Wiesbaden 1952.



ZWISCHEN IBN HAFIF UND AL-KAZARUNI 671

SUBKI, Tabagat — ‘Abdalwahhab ibn ‘Ali as-SUBKI, Tabagadt as-Safiiyya. 1-10. Kairo
1385£./1967f.

SULAMI, Tabagat — Abu ‘Abdarrahman as-SULAMI, Tabagqat as-Sifiyya. Ed. Nuraddin
Surayba. Kairo 1372/1953.

VAIDA, Typologie — Georges VAIDA, Une breve typologie du Soufisme. Kitab riuh ar-rith.
Opuscule inédit de Muhammad ibn ‘Ali al-Sahlaki al-Bistami. Arabica 29 (1982),

S. 307-314.
YAQUT, Mu‘gam — YAQUT ibn ‘Abdallah ar-Rumi, Mu‘¢am al-buldan. 1-5. Kairo 1323-
5/1906-7.

ZARKUB, Siraznama — ZARKUB-i Sirazi, Siraznama. Ed. Bahman-i Karimi. Tehqran
1310/Ed. Isma’il-i Wa‘iz-i Gawadi, Teheran o. J. Inti3arat-i bunyad-i farhang-i Iran
41 (= Siraznama G.).






	Mittelsleute zwischen Ibn Hafīf und Abū Ishāq al-Kāzarūnī

