
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 2

Artikel: Mittelsleute zwischen Ibn Haff und Ab Ishq al-Kzarn

Autor: Sobieroj, Florian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MITTELSLEUTE ZWISCHEN IBN HAFÏF UND
ABU ISHÄQ AL-KÄZARÜNI1

Florian Sobieroj, Jena

In seiner Dissertation über den 426/1035 verstorbenen persischen Sufi Abu
Ishäq al-Kazarunï kommt Fritz Meier verschiedentlich auf das Verhältnis
Käzarünis zu dem auf Grund seiner vermittelnden Stellung zwischen klassischer

und nachklassischer Sufik bedeutenden Siräzer Mystiker Muhammad
ibn Hafif (gest. 371/982) zu sprechen.2 Meier weist nach, dass Ibn Hafif das

Glaubensbekenntnis und die sufische Lehre Kazarunïs beeinflusst hat (Vita
25f, 57ff), und er erwähnt Vita 18f. einige Personen (Abu Bakr-i Muslim,
Akkär, 'Abdulläh-i Bänik, 'Abbädäni), über die die beiden Scheiche indirekt
miteinander verbunden waren. - Kazarunï hatte Ibn Hafif selbst offenbar
nicht mehr kennengelernt (Meier, ibid.). Ein hagiologischer Reflex dieser
Verbundenheit ist die Tatsache, dass der Käzarüniorden sowohl dem Gründer

Kazarunï als auch Ibn Hafif eine herausgehobene Stellung zuerkannte

(Firdaws 475,6-13), die beiden am Jüngsten Tage neben dem Propheten
zugewiesen würde.3 Dem Firdaws zufolge (S. 433,22ff.) wurden überdies

1 Herrn Prof. B. Radtke sei an dieser Stelle für die von ihm um 1993 vorgenommene
kritische Lektüre einer früheren Fassung dieses Aufsatzes mein Dank ausgesprochen.

2 Die Hauptquellen für unsere Kenntnis der beiden Sufischeiche sind aus dem 7./13.
bzw. 8./14. Jh. stammende persische Bearbeitungen zweier arabischer Grundwerke,
die bis auf Auszüge bei späteren Autoren nicht mehr erhalten sind. Vf. des arab.

Grundwerks des Firdaws ul-mursidiyya fi asrär as-samadiyya ist Hatîb Imäm Abu
Bakr Muhammad ibn 'Abdalkarim ibn 'Ali ibn Sa'd (gest. 502/1108-9), die pers.
Bearbeitung wurde abgefasst von MAHMUD IBN 'UTMÄN (gest. 728/1327; MEIER,
Vita 4). Das arab. Grundwerk der Sïrat as-sayh al-kabïr Abî 'Abdallah Ibn al-Hafif
stammt von Abu 1-Hasan 'AIï ad-DAYLAMÏ (gest. nach 392/1001-1002), der Übersetzer

hiess Ruknuddin Yahyä ibn-i ÖUNAYD-I SlRÄZi.

3 Die Hagiographie überliefert auch Träume, in denen Ibn Hafif als eine Verkörpe¬

rung des Numinosen heilend und segnend auf Käzarüni einwirkt: So sah letzterer
den sayh-i kabîr im Traum, als er an einer schweren Krankheit litt. Am Tage darauf
soll Käzarüni von seinem Leiden geheilt gewesen sein (Firdaws 188,18-189,9). Auf
die Autorität eines anderen Käzarünischülers wird Firdaws 205,4-16 der Bericht
über einen zweiten Traum überliefert, in dem Käzarüni Ibn Hafif gesehen haben
soll. Käzarüni wird hier von Ibn Hafif gesegnet, weil er einen von dessen Schülern



652 FLORIAN SOBIEROJ

auch Leibdiener Käzarünis wie etwa der seiner nisba zufolge aus Sïraz

stammende Abu 'Abdallah Muhammad Ibn 'AH as-Sïrazï neben dem Grab
Ibn Hafifs beigesetzt.4

Zu den obengenannten sowie anderen Mittelsleuten konnte ich aus den

biographischen Quellen weitere Nachrichten gewinnen. Diese Personen,
Autoritäten Käzarünis, sollen im folgenden kurz vorgestellt und ihre Profile
auf ihre Brauchbarkeit für die nähere Bestimmung des Verhältnisses des

sayh-i kabîr der Süfiyya von Färs, „Ibn-i Hafif, zu Käzarüni untersucht
werden.

Zwei Sufis sollen auf Kazarunï bereits aufmerksam geworden sein, als er
noch ein Kind war. Beide waren Schüler Ibn Hafifs: Akkär, der durch die
Koranrezitation des Siebenjährigen in Staunen versetzt worden sei (Meier,
Vita 18), sowie Abu Bakr-i Muslim, der dem dreizehnjährigen Käzarüni
seine zukünftige Grösse voraussagte.

1. Abu 'AIï al-Husayn ibn Muhammad ibn Ahmad al-Akkär Bäzyär al-
öüri al-Fïruzabadï.

Akkär, der aus öür bei Sïraz stammte (Firdaws 18,2), starb 391/1000-
1 und wurde neben Ibn Hafifs Grab beigesetzt. Ibn Hafif zählte Firdaws
18,6 zufolge Akkär zu den „Ersatzheiligen" (abdäl).

Akkär wurde Lehrer Käzarünis. Er vermachte Ibn Hafifs Flickenrock
an Käzarüni (Meier, Vita 18), wodurch er in die mystische Tradition des

Sïrazers initiiert wurde. Im Jahre 388/998 machte Akkär die Wallfahrt nach

Mekka, wo er sich mit Käzarüni traf (Firdaws 122,20, 123,9ff). Auf seinen
Rat hin gab Käzarüni die Absicht auf, sich in Mekka als „Metöke" anzusiedeln

und kehrte nach Käzarün zurück. Einer der Söhne Akkärs, 'Abdal'azïz
as-Sïrazï, wurde Novize Käzarünis (Firdaws 433,14L).
2. „Abu Bakr-i Muslim-i Sïrazï" (Muhammad ibn Ahmad ibn Muhammad
ibn Yahyä ibn 'Abdalgabbär al-Muslim).

Abu Bakr-i Muslim-i Sïrazï war einer der Lehrer Käzarünis im hadît
(Firdaws 38,14). Er stammte aus Sïraz, liess sich aber in Käzarün nieder

mit Proviant für den Rückweg nach Siräz versorgt hatte.

Muhammad ibn 'Ali („ein Mann von Charakterstärke und Mannhaftigkeit usw.";
Firdaws 433,22f.) kann aber kaum mehr in einem Schülerverhältnis zu Ibn Hafif
gestanden haben, da er auch Berichte über das Sterben Käzarünis (Firdaws 304,15-
305,3; 413,5) überliefert.



ZWISCHEN IBN HAFIF UND AL-KAZARUNI 653

(Firdaws 38,15), wo er Käzarüni begegnete: Firdaws 65f. rechnet Abu
Bakr-i Muslim zu der Gruppe von Scheichen, die das Hervortreten Käzarünis

ankündigten. Abu Bakr, berühmt für seine Wunder und sein Hellsehen

(Firdaws 65,5), „entdeckte" den zwölfjährigen Käzarüni (Meier, Vita 18)
und rief ihn als den künftigen „Sultan der Gottesfreunde" aus (Firdaws 65,
11).

Abu Bakr-i Muslim ist aber auch einer der Überlieferer bzw. Schüler
Ibn Hafifs. Er überliefert von Ibn Hafif an den sayh al-haram, Ahmad ibn
Muhammad an-Nasawï (gest. 396/1005-6), die Geschichte vom Mordanschlag

des zayditischen Söldners Laylï5 auf den in den Kreisen der Isfa-
häner Mu'taziliten und Schiiten als anti-schiitischer Fanatiker verrufenen
Isfahäner Qâdï Ibn Abî 'Äsim (gest. 287/900)6. Die in der persischen Sïra
Ibn Hafifs7 ohne isnäd überlieferte Geschichte ist in der arabischen Fassung
bei Dahabï (Siyar 13/435), der das verschollene arabische Grundwerk des

'AIï ad-Daylamï benutzte, mit dem isnäd erhalten. Der isnäd der Geschichte:

[Abu l-'Abbäs Ahmad Ibn Muhammad an-] Nasawï (gest. 396/1005) -
Abu Bakr Muhammad ibn Muslim - Ibn Hafif - Abu 1-Hasan al-Hakïmï -
Ahmad ibn Abî 'Äsim8 lässt angesichts der Tendenz der persischen Redaktion

von Daylamïs Sïra, die isnäde zu verkürzen, und des frühen Todes von
Ibn Abî 'Äsim (287/900), als zweifelhaft erscheinen, dass Ibn Hafif den

grossen Traditionarier und Verfasser von Schriften noch gesehen hat.
Vielmehr wird er sämtliche Berichte über ihn von seinem Freunde Hakïmï (gest.

Laylï ibn Nu'män ad-Daylamï (gest. 309/921-2) war Statthalter von Tabaristan
(SCHWARZ, Iran 6/815; SPULER, Iran 87).

Abu Bakr Ahmad ibn 'Amr ibn Nabïl Abi 'Äsim as-Saybäni az-Zähid al-Qädi al-
Isbahäni, „an-Nabïl", wurde 206/821-2 in Basra als Sohn des Qädi von Hims geboren.

Nabïl begann als Siebzehnjähriger mit dem /iaüfo-Schreiben, nachdem er zuvor
ausschliesslich der Askese gelebt haben soll (DAHABÎ, Siyar 13/431). In Basra galt
Nabil als der gesetzeskundigste Mann am Ort (ibid. 13/432). Nabïl verkehrte mit
den religiosi (nussäk) und wanderte mit Abu Turäb an-Nahsabï und dessen Lehrer
'Utmän ibn Sahr umher. Berühmt waren die proviantlosen Wüstenreisen, die die
drei zusammen unternahmen (vgl. ABU NU'AYM, Hilya 10/45,8v.u.). Zu Nabil noch
GAS 1/522, ausserdem Dahabï, Siyar 13/437.

DAYLAMÎ, Sfra/l 20.

Bei Daylami bzw. der pers. Bearbeitung tritt dagegen Ibn Hafif als direkter
Überlieferer von Nabil auf.



654 FLORIAN SOBIEROJ

345/965-7)9 in Sïraz gehört haben. Aufenthalte Ibn Hafifs in Isfahan sind
erst für das Jahr 298/910-11 belegt.10

Neben Akkär wird in Firdaws ein weiterer Schüler Ibn Hafifs erwähnt, der
ein Bekleidungsstück (das „weisse Hemd öunayds" [pirähan/gäma-i safid])
von Ibn Hafif (über einen weiteren Mittelsmann) an Kazarunï vererbte:
'Abdulläh-i Bänik (vgl. Meier, Vita 19):

3. Ahmad ibn Ibrahîm ibn Banïk (so Ansäri, Tabaqât 472/M 554;
Mänak bei Gamï, Nafahät 266), Abu 'Abdallah al-Arraganï11; gest. um 400/
1009-10 im Alter von über hundert Jahren (Ansäri, a.a.O.); nach dem isnäd
in Firdaws 112,21 (Öunayd - Siblî - Ibn Hafif- 'Abdullah-i Banïk - Abu
Bakr-i 'Abbädäni - Kazarunï) war er ein Schüler Ibn Hafifs.

Der in diesem isnäd eine Generation vor Kazarunï genannte Abu Bakr-
i 'Abbädäni ging im Jahre 388/998 mit Käzarüni, den er in Basra empfing,
auf den hagg (Firdaws 123,1; Meier, Vita 19) und starb 415/1024 (Sam'äni,
Ansäb 9/172). Käzarünis Lehrer Akkär war seinem Schüler bereits nach

Mekka vorausgeeilt (Firdaws 122,22). In Basra, nahe der Zentralmoschee

9 Hakïmï war Krämer in Bagdad, bevor er Sufi wurde (vgl. DAYLAMÏ, Sïrat 184, f.
16). Unter den bei SAM'ÄNI, Ansäb 4/210 mitgeteilten Namen seiner Gewährsleute
im hadît befindet sich Ibn Hafifs Lehrer aus Küfa, Mutayyan (gest. 297/909-10;
DAYLAMÏ, Sfrafl 11 ff).

10 In Isfahan hörte Ibn Hafif den als Schriftsteller und häfiz bekannten Traditions¬
gelehrten Abu Hasan 'Ali ibn Sa'ïd ibn 'Abdallah al-'Askarï (DAYLAMÏ, Sïrat
208,13), der 298/910-11 die Stadt betrat. 'Askari soll 300/912-3 in Naysäbür (ABU
NU'AYM, Ahbär 2/12), bzw. 305/917 oder 313/925-6 in Rayy (DAHABÏ, Tadkira
2/749; id., Siyar 14/463f) gestorben sein.

11 Hinter dem Namen des bei IBN CASÀKIR, Tabyîn 142 und HATÎB, Tärih 11/347 als
Überlieferer eines Berichtes über As'ari (auf Autorität des Siräzer Sufis Bundär ibn
al-Husayn) erwähnten Abu 'Abdallah Dänyäl (so Tabyîn!: HATÎB, Tärih: Bänyäl)
verbirgt sich zweifellos Abu 'Abdalläh-i Bänik (vgl. die Ligaturen!). Den Bericht
überlieferte Ibn Bänik an den Hatîb al-Bagdädi über 'Abdallah ibn Muhammad ibn
'Abdarrahmän al-Isbähäni, Ibn al-Labbän, den Qädi von îdag (gest. 446/1054-5),
einen Schüler von Abu Bakr al-As'ari (vermutlich der as'aritische Theologe
Bäqilläni). In Isfahan hörte Ibn al-Labbän hadît von Abu Bakr ibn al-Muqri', einem
Überlieferer von Ibn Hafifs Meister Hazrag ibn 'Ali. Zu Ibn al-Labbän: HATÏB,
Tärih 10/144; IBN 'ASÄKIR, Tabyîn 261; DAHABÏ, Siyar 17/653; zu Hazrag ibn
'Ali: DAYLAMÏ, Sïrat 167,9f; HATÎB, Tärih 8/344,4f; ANSÄRI", Tabaqât M 548,7;
Adab al-mulük, Einleitung 21; zu Ibn al-Muqri': HATÎB, Tärih 8/343,20; SAM'ÄNl,
Ansäb 5/286.



ZWISCHEN IBN HAFÏF UND AL-KÂZARUNÏ 655

(Hatîb, Tärih 3/157) gab es in der Mitte des 4./10. Jh.s ein Sufihospiz
(ribät), das vom Vater des Abu Bakr-i Abbädäni, Muhammad ibn al-Fadl
ibn öa'far al-Qurasï al-'Abbadanï, geleitet wurde (Sam'anï, Ansäb, a. a. O.).

Wenn Ibn Banïk auch das Hemd des Abu 1-Qäsim al-öunayd (gest.
297/910) von Ibn Hafif erhalten hat, so ist er doch primär als Schüler

(Ansäri: sägird) des Bundär ibn al-Husayn (gest. 353/964 oder 357/968)
anzusehen (Gami, Nafahät 266; Ansäri, Tabaqät 472), der, wie Ibn Banïk
selbst, in Arragän lebte. Ibn Banïk blieb dann auch nicht im Sïrazer Konvent

Ibn Hafifs, sondern ging wieder nach Arragän, wahrscheinlich um die

Leitung der Schule Bundärs zu übernehmen.
Ibn Banïk war im hadît Lehrer von Abu Nasr-i Qabbânï (Ansäri,

Tabaqät M 554, öämi, Nafahät 266); dieser wiederum stellte eine der
Autoritäten des 'Abdulläh-i Harawï-i Ansäri dar (gest. 481/1089; öämi, Nafahät
343), und er sah Ibn Banïk in Arragän (Arberry, JämVs Biography 70,18).

Sam'anï, der Ibn Banïk unter der Nisbe Arraganï anführt (Ansäb 1/

154), ist offenbar die einzige nichtsufische biographische Quelle für den

Träger dieses Namens. Sam'anï kannte persönlich noch Ibn Banïks Enkel,
den berühmten Dichter Nasihaddïn Ahmad ibn Muhammad ibn Husayn al-

Arraganï, der zeitweilig das Richteramt von Tustar innehatte (460-544/
1067-1149; GAL 1/294; S 1/448). Über seinen Grossvater mütterlicherseits,
unseren Sufi Abu 'Abdallah Muhammad12 ibn Ahmad ibn Ibrahîm Ibn Mä-
sak,13 schreibt Sam'äni: „Einer der Scheiche, die berühmt waren für ihren

Weltverzicht, ihre religiöse Gewissenhaftigkeit und ihre subtilen mystischen

Erfahrungen."
In Ibn Bänik laufen also mehrere Traditionslinien zusammen: Er war

Schüler zweier miteinander disputierender14 Sïrazer Sufischeiche (Ibn Hafif

12 Nicht auszuschliessen ist jedoch auch, dass der in Firdaws erwähnte Ibn Banïk der

Vater von Sam'änis Sufi war, denn der ism des letzteren lautet dort Muhammad
ibn Ahmad usw.

13 So in der Haydaräbäder Edition der Ansäb; die Schreibung des Namens in der

Facsimile-Edition ist unpunktiert.

14 Sulami: „Zwischen Bundär und Muhammad ibn Hafif fanden Erörterungen über
bestimmte Fragen statt. Er widerlegte Muhammad ibn Hafif, als dieser die

Aussagen der Scheiche widerlegte. Er verteidigte die Aussagen der Scheiche und

widerlegte ihn dort, wo er sie widerlegte" (in: IBN 'ASÂKIR, Tabyîn 179; vgl. auch

DAHABÏ, Siyar 16/108f und SUBKÏ, Tabaqät, Nr. 162).



656 FLORIAN SOBIEROJ

und Bundär ibn al-Husayn), die in der Theologie Schüler bzw. Überlieferer
des gleichen Lehrers (Abu 1-Hasan al-As'ari; gest. 324/935)15 und beide mit
dem Bagdäder Sufi Abu Bakr as-Siblï (gest. 334/946) verbunden waren. Ibn
'Asäkir, Tabyîn 142 überliefert einen Bericht Bundärs über dessen Bekehrung

zur Mystik unter dem Einfluss Siblïs.16 Zwei kurze Berichte in Day-
lamïs Sïrat belegen eine Beziehung zwischen Ibn Hafif und Siblî.17 Auch
Ibn Bänik hatte Siblî noch kennengelernt (Ansäri, Tabaqät M 472). Der
bedeutendste Empfänger dieses zweifachen mystisch-theologischen
Vermächtnisses von Ibn Banïk war Kazarunï. Auch Ansäri war über einen
Mittelsmann - Qabbanï - mit Ibn Banïk verbunden.

Ein Sufi, der sich als später Schüler Ibn Hafifs Käzarüni anschloss, war
„Abu 1-Husayn Sälbih-i Baydawï". Den Flickenrock soll er jedoch von
einem anderen Sufischeich erhalten haben:

4. Abu 1-Husayn Ahmad ibn Muhammad ibn öa'far al-Baydawï, sayh
as-suyüh (gest. 415/1024-5); „einer der grossen Sufis von Färs, Zeitgenosse
von Kazarunï und [dem Philosophen und Literaten Abu Hayyän at-] Tawhï-

15 IBN 'ASÄKIR nennt Bundär Leibdiener (hädim) As'aris und führt ihn als Zeuge für
die religiöse Gewissenhaftigkeit As'aris an (Tabyîn 142). Ibn Hafif begegnete
As'ari auf einem Boot vor Basra: As'ari erlauscht eine mystische Koranexegese Ibn
Hafifs - der von einem Ibn-i Salüya begleitet wird -, und lässt sich von ihnen den
Sinn ihrer Rede erklären. Anschliessend besucht Ibn Hafif den Unterricht As'aris
(DAYLAMÏ, Sïrat 109-111, f. 22). Eine andere Überlieferung, die von einer Beziehung

zwischen Ibn Hafif und As'ari spricht, steht bei MAQQARÎ (Azhär ar-riyäd
3/80), der im Zusammenhang mit der Beschreibung der Reise Bäqillänis nach Siräz

(um 370/980) mitteilt, dass Bäqilläni Ibn Hafif dabei antraf, wie er seine Schüler
aus den Luma' AS'ARÏs unterrichtete.

16 Der zu Geschäften in Bagdad weilende Bundär stösst auf Siblî und ist von dessen

Predigt beeindruckt. Siblî fordert Bundär auf, sich seines Besitzes zu entäussern.
Anschliessend schickt er Bundär auf den Markt zum Betteln unter seinen Bekannten.

Die Preisgabe seines Renommees (badi al-gäh) soll aber für Bundär die
schwierigere Form des Weltverzichts gewesen sein. Bundär wird auch bei ABU
NU'AYM, Hilya 10/ 371,6v.u. als Überlieferer eines Gedichtes von Siblî angeführt.

17 1. Ibn Hafif lässt Siblî, der für eine grosse Familie zu sorgen hatte, anlässlich einer
in Bagdad herrschenden Hungersnot aus Siräz 200 Dirham zukommen (DAYLAMÏ,
Sïrat 103f.). 2. Ibn Hafif macht auf dem Rückweg von Syrien in Bagdad bei Siblî
Station. Dieser hatte kurz davor Geld geborgt, um auf einem gemieteten Reittier zu
Ibn Hafif zu reisen (DAYLAMÏ, Sïrat 104,10-15).



ZWISCHEN IBN HAFÎF UND AL-KÄZARUNI 657

dì [gest. um 380/990; GAL 1,283, S 1,435], begraben in Baydä" (Zarküb,
Siräznäma in: öunayd-i Sïrazï, Sadd, Anhang 476; ausserdem: Gullabï,
üTas/215/Übers. 104; Öämi, Nafahät 2791).

Nach Auskunft Zarkübs (Siräznäma 148/100) nahm Abu 1-Husayn-i
Baydawï die hirqa aus den Händen des in Mekka wirkenden jüngeren Abu
1-Husayn as-Sïrawanï (gest. 396/1005)18 entgegen, vermutlich auf einer der

vier Pilgerfahrten, die ihm (Zarküb, a.a.O.) zugeschrieben werden. Eine

Zeitlang soll er auch in Indien gelebt haben, um nach der Rückkehr in Färs

„den Weg der Armut und der Sufik" einzuschlagen (Zarküb, a. a. O.).
Eine Mitteilung Zarkübs (Siräznäma, a.a.O.) kann als Beleg dafür

gewertet werden, dass Abu 1-Husayn-i Baydawï Ibn Hafif noch kennengelernt
hatte: „Am Ende der Laufbahn Ibn Hafifs stand er am Anfang der eigenen".

Abu 1-Husayn-i Baydawï begegnete Käzarüni nach dem Tode Ibn
Hafifs auf dem Dach von dessen ribät und erkannte Kazarunï als seinen

Lehrer an (Firdaws 120,6ff). Dies nachdem er gesehen hatte, dass der
triumphale Empfang, den die Sïrazer Kazarunï bereiteten, „dessen Nu nicht
trüben konnte". Schüler Käzarünis waren auch Baydawïs Söhne Abu 1-Fath

(Firdaws 436,8f.) und 'Abdallah (Firdaws 436,10-14).
Abu 1-Husayn-i Baydawï stand auch mit dem Lehrerkreis Ansäris in

Verbindung: 'Abbäs-i Harawï und >Imrän-i Tultï (aus Ägypten) kamen zu
Baydawï nach Sïraz. Abbäs, Tmrän sowie Abu l-'Abbäs Ahmad Ibn
Muhammad an-Nihawandï (370/980-81),19 ein dritter Lehrer Ansäris, wurden

von letzterem dafür gerühmt, dass sie nur kochten und Nahrung zu sich

nahmen, wenn sie Gäste bewirteten (Ansäri, Tabaqät M 617). Auch an ihrem
Lehrer Baydawï pries Ansäri die Güte, die er den Armen zu erweisen

pflegte (Tabaqät M 618).

Neben Abu 1-Husayn-i Baydawï hatte auch Abu 1-Azhar, ein weiterer Sufi
aus Baydä (Arabisch: al-Baydä'), mit Käzarüni Umgang:

5. Abu 1-Azhar 'Abdalwähid ibn Muhammad ibn Hayyän al-Istahrï al-

Baydawï (gest. um 400/1009-10); gründete einen Sufikonvent in Baydä so-

18 Zu ihm Adab al-mulük, Einleitung 16-20 (dort Quellenangaben).

19 Die Armenspeisung bei Nihäwandi wird auch von Abu n-Nagîb as-SUHRAWARDÏ

(gest. 563/1168) in Ädäb al-murïdïn hervorgehoben (zitiert bei MEIER, Vita 59,
Anm. 1).



658 FLORIAN SOBIEROJ

wie einen zweiten ribät in Mäyin20 (an der „mittleren Strasse" nach
Isfahan); zählte zu jenen, „die man aus allen Ländern aufsuchte" (Sam'äni,
Ansäb, s. n. Baydäwi).

Zwar ist in den frühesten Quellen offenbar nichts überliefert, was eine

direkte Beziehung zwischen Ibn Hafif und Abu 1-Azhar bestätigt; da aber

Ibn Hafif Baydä passiert haben muss,21 und ihre Schüler einander kannten,

liegt die Wahrscheinlichkeit einer Bekanntschaft zwischen den beiden Sufis

auf der Hand. Die hübsche legendäre Geschichte, die Yâfi'î (gest. 767/1366)
erzählt (abgedruckt bei Daylamï, Sïrat, Anhang 229, f. 4), könnte als

Erinnerung an eine Begegnung zwischen Ibn Hafif und Abu 1-Azhar zu werten
sein: Ibn Hafif gerät auf der Suche nach den budalä' an neun Sufis in einem

Konvent in Istahr, unter denen sich Abu 1-Azhar befindet.22 Des Nachts
erscheint der Prophet Ibn Hafif im Traum und enthüllt ihm, dass diese Sufis
die von ihm gesuchten „Ersatzheiligen" seien, und dass er zu ihnen gehöre.
Von seiner Triebseele dazu verleitet, den Sufis mitzuteilen, was er im
Traum schaute, „auf dass mir von ihnen eine höhere Wertschätzung zuteil

werde", erzählt ihnen Ibn Hafif den Inhalt seines Traumes, woraufhin sie in
alle Richtungen entfliehen - weil ihr Geheimnis kundgetan wurde, bzw. aus

Angst vor dem Ruhm, der sich infolgedessen einstellen würde.
Abu 1-Azhar war mit Ibn Hafifs mekkanischem Lehrer (vgl. Daylamï,

Sïrat 65ff.) Kattânï befreundet (gest. 322/934; Abu Nu'aym, Hilya 10/321;

Massignon, Passion 1/54) und diente Sarräg zufolge (Luma' 325,7) als sein

Gewährsmann für Nachrichten über den 289/902 gestorbenen Bagdäder

Mystiker Abu Hamza. Abu 1-Azhar war auch Schüler des Ibrahîm ibn Say-

20 Weitere Beziehungen zwischen Sufis von Mäyin und Siräz: Der Überlieferer des

Bagdäder Sufis Husri (gest. 371/981-2), Ahmad ibn Müsä ibn 'Ammär, Qâdï von
Dînawar (HATÏB, Tärih 11/340,8), überlieferte in Siräz an Abu 1-Hasan 'Ali ibn
Muhammad al-Mayïnï (SAM'ÀNÏ, Ansäb 12/68f). Das Sufioberhaupt von Mäyin,
Muhammad ibn Nasr (gest. 540/1145-6), mit dem Sam'äni befreundet war, lernte
bei Abu Sugä' al-Maqäridi in Siräz (vgl. SAM'ÀNÏ, a. a. O.; QAZWÏNÏ, in: GuNAYD-

I SïRÀZÏ, Sadd 101, Anm. 3).

21 Al-Baydä' lag auf dem direkten Weg von Siräz nach Isfahan, das Ibn Hafif auf
seinen Reisen mehrfach besuchte.

22 Der zweite in Yäfi'is Legende neben Abu 1-Azhar genannte Heilige, al-Hasan ibn
Abi Sa'd, dürfte mit dem bei ABU NU'AYM, Hilya 10/407 erwähnten bekannten

syrischen Gottesmann al-Hasan ibn 'Ali ibn Sa'ïd as-Sunbulanï, den „man zu den

abdäl zählte", identisch sein.



ZWISCHEN IBN HAFÎF UND AL-KÂZARUNÎ 659

bän al-Qirmïsïnï (gest. um 400/1010; Abu Nu'aym, Hilya 10/275), von dem

er Worte öunayds überlieferte (Abu Nu'aym, a.a.O.). Ibrahîm ibn Saybän
zählte zu den entschiedenen Gegnern des i. J. 309/922 hingerichteten
Mystikers Husayn ibn Mansür al-Halläg, der ebenso wie Abu 1-Azhar aus

al-Baydä' stammte.23

Die bei Yäqüt, Mu'gam, s. v. al-Baydä', erwähnten drei Sufis aus al-

Baydä' sind mit Massignon, Passion 2/189 als Schüler Abu 1-Azhars bzw.
als Bewohner seines ribäts anzusehen. Es handelt sich um Abu 1-Hasan 'Ali
ibn Husayn al-Kurdï, Abu Ya'qüb Yüsuf ibn 'AIï sowie Bulbul Ahmad ibn
Muhammad ibn Bihnawar. Letzterer starb nach einer Isfahänreise in Sïraz

und wurde 455/1063 in al-Baydä' beigesetzt.
Noch zu Lebzeiten Abu 1-Azhars kam Käzarüni zu Besuch nach

Baydä, nachdem er Abu 1-Azhar im Traum in Gestalt eines Engels gesehen
hatte. Abu 1-Azhar erweist Kazarunï in Baydä die Ehre, das Gemeinschaftsgebet

zu leiten. Kazarunï spricht aus, was diese Auszeichnung für ihn
bedeutete: „Seitdem mich der Scheich Abu 1-Azhar nach vorne genommen
hatte [um das Gebet zu leiten], schreite ich mit jedem neuen Tag weiter
voran" (Firdaws 114,22f).

Auch nach Ableben Abu 1-Azhars blieb die Verbindung zwischen
Kazarunï und den Sufis von Baydä bestehen: Bulbul al-Baydawï - der mit
dem hiervon bei Yäqüt erwähnten Bulbul Ahmad al-Baydawï identisch sein

muss - unternahm die Reise nach Käzarün mit einer Gruppe von Scheichen.

Käzarüni veranstaltete für die Besucher aus Baydä ein geistliches Konzert
auf dem Dach der Moschee (Firdaws 400,18).

Auch Gegenbesuche wurden abgestattet: Abu öa'far Ahmad ibn
Husayn-i Ansäri, ein Schüler Käzarünis, besuchte Abu 1-Azhars Grab in
Baydä, wo er von Hwäga Abu 1-Hasan ibn 'AIï ibn Hasan24, einem der
Konventsleiter, empfangen wurde. Dieser erzählt dem Besucher aus Käzarün

von der Ermahnung, die er im Traume vom Engel Gabriel erhalten haben

soll (Firdaws 441,14f), am Todestag Käzarünis in Baydä eine Gedenkfeier

('urs) abzuhalten. Diese in der Hagiographie der Käzarüniyya überlieferte
Geschichte reflektiert vermutlich eine Rivalität, die zwischen den beiden

23 Ibrahim ibn Saybän überliefert einen Halläg-feindlichen Bericht an Ibn Bäkawayh
(Bidäya, Nr. 15; HATÏB, Tärih 8/119,7).

24 Vermutlich identisch mit dem o.g. Kurdi.



660 FLORIAN SOBIEROJ

Konventen bestanden hat: Der Käzarünihagiograph lässt unter Berufung auf
die Autorität des Erzengels und Offenbarungsträgers Gabriel die Aufforderung

an die Bewohner des Konvents in Baydä ergehen, Käzarüni den
gebührenden Respekt zu erweisen.

Eine besondere, „dynastische" Stellung im Konvent des Abu 1-Azhar

genossen offenbar die Mitglieder der Familie des in Baydä begrabenen Abu
1-Husayn-i Sälbih-i Baydawï (Nr. 4). Der Titel des letzteren, sayh as-suyüh,
deutet darauf hin, dass er nach Ableben von Abu 1-Azhar dessen ribät
weitergeführt haben könnte (vgl. Firdaws 120,6-14). Abu 1-Husayn-i Sälbihs

Sohn, Abu 'Abdallah - nach dem Tode von Ibn Hafif und Abu 1-Azhar
schliesslich Schüler Käzarünis - soll gleichfalls neben Abu 1-Azhar in
Baydä beigesetzt worden sein (Firdaws 436,14f).

Ein weiterer Brennpunkt sufischer Aktivität in Färs war der spätestens
seit 377/987-8 in Sïraz bestehende Konvent der Maqarïdï-Familie. Beleg für
Beziehungen zwischen den Konventen von Baydä und Sïraz ist ein gewisser
Ahmad ibn Muhammad ibn Salama. Dieser wurde sowohl von Ibn Hafif als

auch von Abu 1-Azhar ausgebildet und lebte bis zu seinem Tode i. J.

447/1055-6 im ribät der Maqarïdï-Familie (Gunayd-i Sïrazï, Sadd 102).
Mit Käkä Mas'üd-i Guzargahï kamen auch Huräsäner aus dem Lehrerkreis

Ansäris nach Baydä. Käkä Mas'üd, der den Flickenrock von 'Amü,
einem Enkelschüler Ibn Hafifs, empfing, konnte noch Abu 1-Azhar lebend
antreffen und überlieferte Geschichten über den Scheich von Baydä an

Ansäri (Arberry, Jämi's Biography 71,7v.u.).

Meier behandelt Vita 21 die Reise, die Kazarunï nach Sïraz (zwischen 402/
1011-2 und 407/1016-7)25 antrat, um sich vor dem büyidischen Wesir
Fahrulmulk gegen die Anschuldigungen seiner einflussreichen zoroastrischen

Gegner in Käzarün zu verteidigen. Diese hatten ihn der Rebellion gegen die

Staatsgewalt bezichtigt. Kazarunï wurde begleitet durch den Oberrichter
von Färs, „Abu 1-Hasan 'Ali ibn 'Abdulläh-i Fazäri" (Firdaws 117,19):

6. Abu 1-Hasan 'AIï al-Qadï al-Fazäri; wirkte zwischen 388/998 und
421/1030 am Hofe Mahmuds von Gazna als Richter (Ibn al-Balhï, Färs-
näma, Einl. XX; Bayhaqï, Tärih 294). Abu 1-Hasan 'Ali war einer der fünf
Söhne des unter dem Kalifen ar-Radï (d. h. zwischen 322/933-4 und 329/

25 Die fünf Jahre von Fahrulmulks Wesirat; von 390/999-1000 an war er stellvertre¬
tender Wesir (vgl. BUSSE, Büyiden 243).



ZWISCHEN IBN HAFÎF UND AL-KAZARUNI 661

940-1) nach Sïraz entsandten Bagdäder Qädis Abu Muhammad 'Abdallah
ibn Ahmad ibn Sulaymän al-Fazäri (Ibn al-Balhï, Färsnäma 117, Einl. XIX;
Zarküb, Sïraznama G. 53/35). Fazäri, der Vater, dessen Gelehrsamkeit und

Gewissenhaftigkeit in der Religionsausübung von Ibn al-Balhï (Färsnäma
118) als einzigartig bezeichnet werden, soll durch den büyidischen Herrscher

'Adudaddawla heftig drangsaliert worden sein. Der Sïrazer Hagio-
graph Zarküb berichtet indessen, dass Fazäri ein Hospiz (hänqäh) für die

Gefolgsleute Ibn Hafifs (Siräznäma, a. a. O.) habe errichten lassen können.
Zarküb schreibt überdies, dass der 372/982-3 herrschende Sohn 'Adud-
addawlas, Saraf Abu 1-Fawäris, dem Qâdï Fazäri die Genehmigung erteilt
habe, für die Schüler und Gäste Ibn Hafifs einen Konvent vor dem Stadttor

zu errichten (Siräznäma 35). Damit ist evtl. der seinerzeit am Sïrazer Südtor

gelegene, rege besuchte Konvent gemeint, der für das Jahr 473/1080-1
bezeugt ist (vgl. öunayd-i Sïrazï, Sadd 180f.).

Die fünf Söhne Fazäris, Abu Nasr, Abu 1-Hasan 'AIï, Abu Tähir, Abu
Zuhayr, Abu Darr, die als Stellvertreter ihres Vaters füngierten, besetzten
das Amt des Richters von Sïraz für die nachfolgenden Jahrzehnte (Ibn al-

Balhï, Färsnäma 117,21 f.).
Über Abu Tähir Muhammad ibn 'Abdulläh-i Fazäri (gest. 492/1098-

9)26, den Bruder des mit Kazarunï befreundeten Richters, erfahren wir von
Zarküb öunayd-i Sïrazï, Sadd, Anhang 358, Anm. 10), dass eine enge
Freundschaft zwischen ihm und Abu Bakr Ahmad ibn Muhammad ibn
Salama ibn Sälbih, einem Schüler Ibn Hafifs (id., Sadd 102; Siräznäma

109), bestand. Abu Tähir al-Fazäri soll unablässig die „Viten der alten
Scheiche wie beispielsweise Ibn Hafifs" studiert haben, und er wird auch

selbst als Asket gerühmt (sähib wara' wa-zuhd; öunayd-i Sïrazï, a.a.O.).
Ein Jahr nachdem Fahrulmulk Käzarüni zum Verhör nach Sïraz geladen
hatte, soll der Wesir die Heiligkeit Käzarünis anerkannt haben. Die
Hagiographie erzählt, dass Fahrulmulk den Scheich auf dem Wege nach Ahwäz in
Käzarün aufgesucht habe, um von ihm den Segen zu erbitten (Firdaws
121,11-122,4).

In Firdaws 44-52 wird eine Namensliste von Sïrazer Traditionsgelehrten
angeführt, von denen der junge Kazarunï hadît hörte. Käzarüni war überdies

26 Das Todesjahr scheint allerdings zu spät angesetzt zu sein.



662 FLORIAN SOBIEROJ

auch selbst als Aadz'r-Überlieferer tätig.27 Von seinen hadît-Autoritäten hatten

folgende Gelehrte Beziehungen zu Ibn Hafif oder zu Männern aus seiner

Umgebung:
7. „Abu 1-Husayn 'Abdallah ibn Muhammad ibn 'Abdalläh28-i

Hargusï" (Firdaws 45,12). Hierbei handelt es sich um den 380/990-1
gestorbenen Enkelschüler von Ibn Hafifs Sïrazer /zacßif-Gewährsmann Abu
Bakr Muhammad ibn Yahyä ibn 'AIï al-Hasïb al-Hargusï.29 Der Sohn von
Käzarünis hadït-Lehrer wiederum, Abu 1-Farag Muhammad ibn 'Ubaydal-
läh al-Hargusï, war ein später Überlieferer Ibn Hafifs in Sïraz (Hatîb, Tärih

2/839). Abu 1-Farag war ausserdem eine der Autoritäten des -Hatîb al-Bag-
dadï30 sowie von dem 476/1083 verstorbenen Rechtsgelehrten und Theologen

Abu Ishäq Ibrahîm ibn 'Ali as-Sïrazï (ibid. 2/839; GAL 1,484). Ein
anderer Überlieferer Abu 1-Farags war der Sïrazer Sufi Ahmad ibn Mansür,
ein Gewährsmann Daylamïs und Käzarünis (Nr. 11).

8. „Abu 'AIï Hasan ibn Ahmad ibn Muhammad as-Saffär" (Firdaws 45,19).
Gemeint ist der 405/1014-5 verstorbene Abu 'AIï Hasan ibn Ahmad ibn
Muhammad ibn al-Layt as-Saffär as-Sïrazï al-Häfiz; säfi'itischer faqïh und
eine der herausragenden Gestalten unter den Sïrazer Traditionsgelehrten;
evtl. identisch mit Abu 'Ali, dem Imam der Sïrazer Freitagsmoschee, einem
Schüler Ibn Hafifs (Daylamï, Sïrat 217,33). Ibn Hafif bestimmte den „Imam

27 SAM'ÀNÏ nennt Ansäb 10/222 den Namen eines Mannes aus dem süd-östlich von
Siräz gelegenen Fisingän, der zu Käzarüni ging, um von ihm hadît zu hören:
„Muhammad ibn 'Ali ibn Muhammad al-Fisingäni, Abu 'Abdallah; begegnete noch dem
Asketen Sayh Abu Ishäq al-Kazarunï und überlieferte von ihm..." In Sïraz tradierte
Fisingäni hadît an den 480/1087-8 in Marw gestorbenen Sufi und Autor Hibatalläh
ibn 'Abd al-Wärit Abu 1-Qäsim al-Häfiz und starb dort. Hibatalläh verfasste eine

von Sam'äni benutzte Chronik von Sïraz (DAHABÏ, Tadkira 4/1215f.) sowie einen
diesem ebenfalls noch vorliegenden Mu'gam as-suyüh (SAM'ÀNÏ, ibid.). Hibatalläh
war Schüler von Muhammad ibn Hasan ibn Layt as-Sïrazï, dem Sohn des

mutmasslichen Ibn Hafif-Schülers Abu 'Ali (Nr. 8).

28 Richtiger als 'Abdallah ist 'Ubaydalläh.

29 DAYLAMÏ, Sïrat 208,9f. SAM'ÀNÏ, Ansäb 8/85f. erwähnt ihn als Abu Bakr Muham¬
mad ibn Yahyä al-Färisi al-Hargüsi.

30 Auf einer Handschrift von Muhäsibis Ri'äya li-huqüq Allah ist vermerkt, dass Abu
1-Farag dieses Werk nach 349/960-1 in Bagdad gehört habe (vgl. VAN ESS,
Gedankenwelt 23).



ZWISCHEN IBN HAFÏF UND AL-KÀZARUNÏ 663

Abu 'AIï" in seinem Testament als einen der Männer, die nötigenfalls als

Ersatz für einen anderen Sïrazer über ihn das Totengebet verrichten sollten

(Daylamï, a.a.O.). Der Traditionsgelehrte Abu 'Ali Hasan unterhielt,
abgesehen von Kazarunï, Verbindungen zu weiteren Sufis: Er diente Abu 1-Fadl

Muhammad ibn 'AIï as-Sahlagï (gest. 476/1083) als Gewährsmann für dessen

kitäb Ruh ar-rüh (Vajda, Typologie 310). Weitere Belege zu Abu cAlï
Hasan as-Saffär: Ibn al-oawzï, Manäqib 153; Dahabï, Tadkira 3/1037;
Asnawï, Tabaqät 2/91; Subkî, Tabaqät 4/302.

9. „Abu 'AIï Hasan ibn al-'Abbäs-i Kirmäni" (Firdaws 47,12). Ein
gleichnamiger Mann (Hatîb, Tärih 7/397 mit dem Gentilicium Sïrazï statt Kir-
manï) ist bekannt als Überlieferer von Muhammad ibn 'AIï ibn Mihrän as-

Saydalanï31, den er in Istahr hörte32. Saydalanï hatte von dem Gewährsmann
Ibn Hafifs, Abu 'Abdallah Muhammad ibn Yazdäd ibn Adïn al-öüri al-
Mawardï (gest. 311/923-4; Daylamï, Sïrat 209,23f.) aus öür,33 hadît gehört.
Der Firdaws 117,19 „Oberprediger" (hatîb al-hutabä') genannte Kirmanï
befand sich unter den Gefährten Käzarünis, die mit ihm nach Siräz zum
Wesir Fahrulmulk zogen.

10. „Abu l-'Abbäs Fadl ibn Yahyä ibn Ibrahîm" (Firdaws 50,13). Fadl ibn

Yahyä al-Habri war ein Enkel von Fadl ibn Hammäd al-Habri (gest.

264/877-8), von dem der Gewährsmann Ibn Hafifs, Ahmad ibn Sam'än

(Sulamï, Tabaqät 462) hadît überlieferte. Im isnäd Sulamis überliefert
Ahmad ibn Sam'än von Fadl ibn Hammäd, für den der Herausgeber der Kai-

31 Saydaläni überlieferte in Istahr ausserdem an Abu 'Ali Hasan ibn Mansür, bekannt
als Ibn 'Alüya as-Süfi (HATÏB, Tärih 7/430). Es könnte sich bei letzterem um den

Mystiker 'Umar bzw. 'Alî-i Salüya (oder 'Alüya) handeln, in dessen Begleitung Ibn
Hafif in Basra Abu 1-Hasan al-As'ari begegnete (DAYLAMÏ, Sïrat 109).

32 In späterer Zeit treffen wir auf Schüler Ibn Hafifs und Käzarünis, die aus Istahr
stammten: Qäsim-i Istahrï (DAYLAMÏ, Sïrat 42,2; ibid. 109, Anmerkung nach

DAHABÏ, Tärih al-isläm) war der Schüler Ibn Hafifs (so DAHABÏ nach Ibn Bäka-

wayh), der sich bei diesem nach As'ari erkundigte. Abu Nasr und Abu 'Alï-i Istahrï,
zwei Schüler Käzarünis (MEIER, Vita 48), errichteten in den Ortschaften Fasä und

Garbäyakän je einen ribät.

33 Muhammad ibn Yazdäd stammte aus dem 20 Parasangen (=120 km) südlich von
Siräz gelegenen Orte öür, das von 'Adudaddawla zu Firüzäbäd umbenannt wurde

(SAM'ÀNÏ, Ansäb 3/396f; YÄQÜT, Mu'gam 3/166).



664 FLORIAN SOBIEROJ

riner Edition von Sulamïs Tabaqät, Suraybä, auf Dahabï, Mïzân verweist.
Sam'anï, Ansäb 5/38f, s. n. Habri, bringt etwas ausführlichere Informationen:

„al-Fadl ibn Hammäd al-Habri, Abu l-'Abbäs, aus Habr bei Sïraz;
Verfasser eines grossen Musnad". In Ansäb 6/359 führt Sam'äni den Sïrazer

Ahmad ibn Sam'än ibn 'Abdallah (so!) als einen Überlieferer von den beiden

Traditionsgelehrten Ibn Sahtän und 'Ali ibn Muhammad az-Ziyädäbädi
an. Abu Muhammad 'Abdallah ibn Muhammad ibn Sahtän as-Sïrazï as-
Sahtanï al-Mu'addil (gest. 305/917-8) war Gewährsmann Ibn Hafifs,34

Ziyädäbädi Lehrer Arzakänis, der an Ibn Hafif hadît überlieferte (Daylamï,
Sfrar 208,6).35

11. „Abu l-'Abbäs Ahmad ibn Mansür as-Sïrazï" (Firdaws 50,1). Der
382/992 gestorbene Sufi und häfiz war aller Wahrscheinlichkeit nach der

Vater von Baytär, einem Schüler Ibn Hafifs.36 Ahmad ibn Mansür war
Gewährsmann von Abu 1-Farag al-Hargusï, dessen Vater wie er selbst an

Käzarüni hadît überlieferte (vgl. hier Nr. 7). Ahmad ibn Mansür pflegte eine

Freundschaft mit dem Autor Abu 1-Farag 'Abdalwähid ibn Bakr al-Waratanï

34 „'Abdallah ibn Sahtän ibn Abi Muhammad al-Imäm" (DAYLAMÏ, Sïrat 208,4)
überlieferte von „den Traditionsgelehrtem von Färs", Ya'qüb ibn Sufyän al-Fasawï
(gest. 277/ 890-1), al-Fadl ibn Hammäd, 'Ali ibn Muhammad az-Ziyädäbädi
(SAM'ÀNÏ, Ansäb 7/94) sowie von Ahmad al-'Utäridi (gest. 272/885-6 in Küfa).
'Utäridi wurde indes von einem seiner Überlieferer, Mutayyan, als Lügner
bezeichnet (vgl. ibid. 9/325; HATÏB, Tärih 4/263). Mutayyan wiederum war Lehrer
Ibn Hafifs in Küfa (DAYLAMÏ, Sïrat 11 Iff). Bei SAM'ÀNÏ, Ansäb 6/359 ist der
Name Ibn Sahtäns unvollständig geschrieben ('Abdallah ibn Muhammad ibn
[so!]).

35 Arzakäni, der in den Quellen Abu 'Abdarrahmän bzw. Abu öa'far genannt wird,
starb entweder 311/923-4 (SAM'ÀNÏ, Ansäb 1/186; IBN AL-ATÏR, Lubäb), 314/ 926-
7 (Ansäb 1/187) oder 340/951-2 (ÖUNAYD-I SïRÀZÏ, Sadd und ZARKÜB,
Siräznäma). Zu seinen Gewährsleuten zählte neben Ziyädäbädi auch Ya'qüb ibn Sufyän.

- Die Sïrazer Gefährten Ibn Hafifs, Ahmad ibn 'Abdän, Abu Bakr al-'Alläf und der
Sufi Ahmad ibn Abî Tawba werden als Arzakänis Überlieferer angeführt. Zu
Arzakäni s. DAYLAMÏ, Sïrat 14,28, 14,33-15,37, 22,21-28; SAM'ÀNÏ, Ansäb l/186f;
YAQÜT, Mwgam 1/189; IBN AL-ATÏR, Lubäb 1/37; ZARKÜB, Siräznäma G.134f;
ÖUNAYD-I SïRÀZÏ, Sadd 116; SCHIMMEL, Einleitung, in: DAYLAMÏ, Sïrat 19.

36 Al-Husayn ibn Ahmad al-Baytär, Abu 'Abdallah (gest. 363/974 in Sïraz; ZARKÜB,
Siräznäma 97/130; ÖUNAYD-I SïRÀZÏ, Sadd 104 [dort auch zum Studium Baytärs
bei seinem Vater].



ZWISCHEN IBN HAFIF UND AL-KAZARUNI 665

as-Sïrazï, mit dem er Syrien bereiste. Abu 1-Farag al-Waratanï überliefert
von Ibn Hafif die Weisung des Bagdäder Mystikers Abu Muhammad

Ruwaym, sich nur auf die Sufik einzulassen, wenn er bereit sei, dabei sein
Leben aufs Spiel zu setzen (badi ar-rüh)?1

Wenn auch die Aussage öunayd-i Sïrazïs (Sadd 50), Käzarüni habe bei
den Sïrazer Schülern Ibn Hafifs Unterricht in hadît erhalten, sich nur für
Abu Bakr-i Muslim (hier Nr. 2) und vielleicht für Abu 'AH Hasan (Nr. 8)

bestätigen liess, so konnte doch belegt werden, dass mehrere der Sïrazer

Autoritäten Käzarünis Beziehungen zu Ibn Hafifs weiterem sozialen Umfeld

hatten.

12. Die Übersicht über die Lehrer Käzarünis im hadît, die direkt oder
indirekt mit Ibn Hafif verbunden waren, sei mit dem Hinweis auf einen Abu
Ahmad 'Abdalgalïl ibn Muhammad ibn Ibrahim ibn Yüsuf az-Zaggäg
beendet, den Käzarüni 388/998 in Mekka hörte (Firdaws 56,20). Bei diesem

Abu Ahmad handelt es sich um keinen geringeren als den Sohn des Freundes

und Lehrers Ibn Hafifs, „Abu 'Amr az-Zaggagï" („Glaser"), Muhammad
ibn Ibrahîm ibn Yüsuf an-Naysäbüri (gest. 348/959-60), der ein halbes

Jahrhundert zuvor (wahrscheinlich zwischen 322 und 328/934-939)38 den

Kreis der mekkanischen Metöken bzw. Sufis geleitet hatte. Zu dem
Mystikerkreis von Mekka gehörten unter Zaggägis Leitung die Sufis Abu Bakr al-

Kattanï, Abu Ya'qüb al-Nahragüri (gest. 330/941-2), Abu 'Abdallah al-
Murta'is (aus Naysäbür; gest. 328/939-40; Ansäri, Tabaqät M 455) sowie

37 SULAMÏ, Tabaqät 183, Nr. 13; QuSAYRÏ, Risala 22,1/Sendschreiben 1.76; abge¬

druckt auch in DAYLAMÏ, Sïrat, Anhang 233. 'Abdalwähid war Verfasser einer

Sammlung von Sufibiographien, die eine von Sulamîs Quellen darstellt. Den Schatz
der sufischen Überlieferungen 'Abdalwähids verwerteten ausser Sulamï auch
andere zeitgenössische Autoren wie Ibn Bäkawayh (vgl. z. B. IBN AL-OAWZÎ,
Talbïs 222; QuSAYRÏ, Risala 73,14v.u. / Sendschreiben 13.8), ABU NU'AYM (Hilya
10/357, 321,10v.u.) und SAHLAGÏ (Nur 97), die ihr Überlieferungsmaterial direkt
von ihm übernahmen. 'Abdalwähid starb 372/982-3 im Higäz (SAHMÏ, Tärih 211).

38 Setzt man Zaggägis Ankunft in Mekka auf 308h. Todesjahr 348 minus 40 Jahre

mugäwara in Mekka), und addiert man die 12 Jahre seiner Isolierung von der Sufi-
gemeinde, nach deren Ablauf Ibn Hafif Zaggagî traf, so kommen wir in die zwanziger

Jahre des 4. Jh.s. Näheres zur Datierung von Ibn Hafifs Besuch bei Zaggägi
und dessen „Dienstjahren" als sayh al-haram s. SOBIEROJ, Ibn Hafifas-Sïrazï, s.v.
„S 16".



666 FLORIAN SOBIEROJ

der ältere und der jüngere Muzayyin (vgl. Abu Nu'aym, Hilya 10/340,13ff;
öämi, Nafahät 222). Zaggagï war Schüler der Bagdäder Sufis Abu 1-Qäsim
al-öunayd, Abu 1-Husayn an-Nüri, Ruwaym ibn Ahmad, Ibrahîm al-
Hawwäs sowie von Abu 'Utmän al-Hïrï in Naysäbür. In Daylamîs Sïrat
finden sich folgende Berichte zu ihm:

1. Ibn Hafif kommt auf seiner letzten oder vorletzten Wallfahrt nach

Mekka in Begleitung seiner Mutter zu Zaggägi. Diese Reise unternahm er
nicht in der Absicht, den hagg durchzuführen, sondern um Zaggagï zu besuchen

(ibid. 76,25f). Er trifft auf Zaggagï, der sich seit 12 Jahren von den

Scheichen abseits gehalten hatte. Ibn Hafif veranlasst Zaggagï, in den Kreis

um Muzayyin zurückzukehren. Danach werden Ibn Hafif und Zaggagï
„unzertrennliche Freunde" (ibid. 76).

2. Zaggagï erzählt Ibn Hafif über seine frühen Jahre in Naysäbür, wo er
mit „Edelbanditen" ('ayyär) Umgang hatte. Unter dem Eindruck dieses
Verkehrs brach er auf der Stelle zur Pilgerfahrt nach Mekka auf (ibid. 77-78).

3. Zaggagï sucht in Bagdad öunayd auf und erbittet sich dessen Segen
für seine Wallfahrt. Dem Segen öunayds schreibt Zaggagï den geglückten
Ausgang der Pilgerfahrt zu (ibid. 78).

4. Zaggagï brüstet sich, dreissig Jahre lang öunayds Abtritt gereinigt
zu haben; Ibn Hafif bezweifelt das und erntet dafür den Zorn des aufbrausenden

(ibid. 75) Scheichs (ibid. 78).

Es lassen sich noch zwei weitere Sïrazer hadït-Lehrer Käzarünis bestimmen,

ohne dass bei ihnen jedoch eine Zugehörigkeit zum gesellschaftlichen
Umfeld Ibn Hafifs nachweisbar ist.39

39 13. „Abu 'Abdallah Muhammad ibn öa'far al-Ibrïsamï" (Firdaws 46,6). Ein
gleichnamiger Siräzer Traditionsgelehrter ist in Sahlagis kitäb Ruh ar-rüh als
Gewährsmann erwähnt (vgl. VAJDA, Typologie 310,7; dort keine Identifizierung). -
14. „Abu 1-Hasan 'Ali ibn Ahmad as-Sïrazï" (Firdaws 49,9). Vielleicht identisch
mit dem gleichnamigen Träger der nisba Nu'aymï aus Basra, der sich in Bagdad
niederliess. Der als häfiz, Theologe und Dichter gerühmte Mann war Gefährte des

Abu Ishäq al-Firüzäbädi (Ibn 'ASÄKIR, Tabyîn 251), der sich von Käzarüni noch
den Segen hatte spenden lassen, bevor er nach Bagdad ging (vgl. ZARKÜB, Siräznäma

107/147), wo er daraufhin als Theologe blühte. Die Geschichte über seinen
Abschiedsbesuch bei Käzarüni erzählte Firüzäbädi seinem Gefährten 'Ali ibn
Ahmad, der sie dann weitertradierte (Firdaws 171,7). Der 423/1031-2 verstorbene

Traditionsgelehrte Nu'aymï (IBN 'ASÂKIR, Tabyîn 251), dem ein „vollkommenes
Wissen in sämtlichen Bereichen der Wissenschaft" und ein Eifern für die Partei der



ZWISCHEN IBN HAFÏF UND AL-KÀZARUNÏ 667

Für zwölf Personen unter Käzarünis Lehrern konnte nachgewiesen werden,
dass sie in einer direkten Beziehung zu Ibn Hafif bzw. zu seinen Schülern,
Autoritäten oder anderen bedeutenden Personen in deren Umkreis gestanden

hatten.
Diese Autoritäten Käzarünis lassen sich im Hinblick auf ihr Verhältnis

zu Ibn Hafif folgendermassen klassifizieren:

1. Direkte Schüler bzw. Gefährten Ibn Hafifs (Nr 1, 2, 9, 5).
2. Mitschüler Ibn Hafifs bei dessen Autoritäten (Nr. 5).
3. Söhne von Autoritäten Ibn Hafifs (Nr. 12).
4. Söhne von Mitschülern Ibn Hafifs (Nr. 7); in diesem Fall war der

Sohn von Käzarünis Lehrer überdies noch ein Schüler Ibn Hafifs (Abu 1-

Farag).
5. Schüler von Mitschülern Ibn Hafifs (Nr. 9).
6. Enkelschüler von Autoritäten Ibn Hafifs der zweiten Lehrergeneration

(Nr. 10).
7. Väter von Schülern Ibn Hafifs (Nr. 11).

Drei dieser Mittelsleute (Nr. 3, 4, 5) waren ausserdem auch Lehrer von
Autoritäten Ansäri-i Harawïs.

Zwei der Sïrazer Zjacfö-Gewährsleute Käzarünis (Nrr. 8, 13) waren
auch Autoritäten für Sahlagï, einen Sufi der sich an der Geistigkeit des Abu
Yazïd al-Bistamï (gest. 261/875) orientierenden Tayfüri-Affiliation.

Schliesslich wurden Schüler Ibn Hafifs (Abu 1-Husayn al-Baydawï, d.

h. Nr. 4) bzw. deren Kinder ('Abdallah, Abu 1-Fath, Söhne Baydawïs;
'Abdal'azïz as-Sïrazï, Sohn Baytärs) von Käzarüni als Schüler übernommen.

Das oben ausgebreitete biographische Material lässt erkennen, dass die

Wechselbeziehungen zwischen den Sufikonventen in der Region Färs,40

Sïraz, Baydä, und Käzarün dynamischer Natur waren: Mitgliedschaften
wechselten mit dem Tod eines Konventsleiters, die Süfiyya im Schnittpunkt
der Einflussbereiche dieser geistigen Zentren wies nicht geringe Mobilität
auf. Im übrigen lässt sich eine vom späten 4./10. Jh. an deutlich zunehmen-

Sunniten nachgerühmt wurde (DAHABÏ, Tadkira 3/1112), reiste durch Persien

(SAM'ÀNÏ, Ansäb 13/149-52), wo er in Sïraz an Kazarunï hadît überliefert haben

könnte. Identifizierung unsicher.

40 Konvente, die noch durch Kazarunï und seine Schüler an anderen Orten in Färs

gegründet wurden, sind bei MEIER, Vita 48f. aufgelistet.



668 FLORIAN SOBIEROJ

de Protegierung der regionalen Süfiyya durch Vertreter der Staatsmacht wie
etwa die Mitglieder der Fazäri-Richterfamilie belegen.

Personen, die einen massgeblichen Einfluss auf Käzarünis sufische

Entwicklung ausgeübt haben, waren Akkär (Nr. 1), Abu Bakr-i Muslim-i
Sïrazï (Nr. 2), Abu 1-Husayn al-Baydäwi (Nr. 4) und Abu 1-Azhar al-Istahri
(Nr. 5), indirekt auch Ibn Banïk (Nr. 3). Von Akkär und - über einen anderen

Mittelsmann - von Ibn Banïk hat Käzarüni Ibn Hafifs Flickenrock bzw.
durch Vermittlung des letzteren das „weisse Hemd öunayds" erhalten. Die
Vielzahl der Kontakte Käzarünis zu Personen aus dem Milieu der sunnitischen

Traditionsgelehrsamkeit, in der Ibn Hafif zeitlebens beheimatet war,
belegen indes, dass Kazarunï auch über die reine Mystik hinaus sich in seiner

geistigen Orientierung Ibn Hafif zum Vorbild erkor. Freilich verliefen
die Reisen zum Studium des hadît, ein Erfordernis des Bildungsgangs der

Traditionsgelehrten, dem Käzarüni sich nicht völlig entziehen konnte, in
vergleichsweise geringem Umfang. Dagegen stellte die entschiedene Bejahung

der /zacfrr-Gelehrsamkeit durch Ibn Hafif für diesen offenbar ein
Korrektiv zu einer potentiell auch /zaäfzi-feindlichen bzw. -indifferenten Mystik
dar, wie sie ihm von manchen seiner Autoritäten - insbesondere etwa Siblî41

- bekannt gewesen sein muss. Wenn Ibn Hafif und Käzarüni auf der

historischen Ebene einander auch nicht begegnet sind, verdient Käzarüni
jedoch uneingeschränkt, als ein geistiger Schüler Ibn Hafifs in dessen

sunnitisch-traditionalistischer Mystik bezeichnet zu werden.

Literaturverzeichnis

ABU NU'AYM, Ahbär - ABU NU'AYM al-Isbahäni, Dikr Ahbär Isbahän. 1 -2. Ed. S. Dede-

ring. Leiden 1931.

ABU NU'AYM, Hilya - ABU NU'AYM al-Isbahäni, Hilyat al-awliyä' wa-tabaqät al-asfiyä'.
1-10. Beirut 1967/1387.

Adab al-mulük - Bernd RADTKE, Adab al-mulük. Ein Handbuch zur islamischen Mystik
aus dem 4./10. Jahrhundert. Beirut/Stuttgart 1991.

ANSARI, Tabaqät - 'Abdulläh-i ANSÄRI, Tabaqät us-süfiyya. Ed. 'Abdulhayy-i Habibi-i
Qandahäri. Kabul 1340/Ed. Muhammad-i Sarwar-i Mawläl. Teheran 1362

Ansäri, Tabaqät M).

41 Siehe z.B. IBN AL-OAWZÏ, Talbis 368.



ZWISCHEN IBN HAFÏF UND AL-KÄZARÜNI 669

ARBERRY, Jämi's Biography - Arthur J. ARBERRY, Jämi's Biography of Ansäri. In:
Islamic Quarterly 7,3 (1963), 57-82.

ASNAWi, Tabaqät - 'Abdarrahim ibn al-Hasan al-ASNAWl, Tabaqät as-Säfi'iyya. 1-2.

Bagdad 1390/1970.

BAYHAQÎ, Tärih - Abu 1-Fadl Muhammad ibn Husayn al-BAYHAQÏ, Tärih-i Bayhaqï.
Targamahü ilä l-'arabiyya Yahyä 1-Hassäb wa-Sädiq Nas'at. Kairo 1956.

BUSSE, Büyiden - Heribert BUSSE, Chalif und Grosskönig. Die Büyiden im Iraq (945-
1055). Beirut 1969 (BTS 6).

DAHABÎ, Duwal - Sams ad-dïn Abu 'Abdallah Muhammad ibn Ahmad ad-DAHABl,
Duwal al-isläm. Haydaräbäd 1364.

DAHABÏ, Mïzân - Sams ad-dîn Abu 'Abdallah Muhammad ibn Ahmad ad-DAHABÏ,
Mïzân al-i'tidälfi naqd ar-rigäl. 1-4. Kairo 1963.

DAHABÎ, Siyar - Sams ad-dîn Abu 'Abdallah Muhammad ibn Ahmad ad-DAHABÏ, Siyar
a'läm an-nubalä'. Ed. Su'ayb Arna'üt und andere. 1-23. Beirut 1401-5/1981-5.

DAHABÎ, Tadkira - Sams ad-dîn Abu 'Abdallah Muhammad ibn Ahmad ad-DAHABÏ,
Tadkirat al-huffäz. 1-4. Haydaräbäd. 1375-77/1955-58.

DAYLAMÏ, Sïrat - Abu 1-Hasan 'Alî ad-DAYLAMÎ, Sïrat as-sayh al-kabïr Abî 'Abdallah
Ibn al-Hafif. Ed. A. Schimmel. Ankara 1955.

VAN ESS, Gedankenwelt - Josef VAN ESS, Die Gedankenwelt des Härit al-Muhasibï.
Bonn 1961.

Firdaws -> MAHMUD IBN 'UTMÄN.

GAL - Carl BROCKELMANN, Geschichte der arabischen Litteratur. 2. Aufl. 1-2. Leiden
1943-1949. Supplement 1-3, 1937-1942.

ÖÄMi, Nafahät - Nûruddîn 'Abdurrahmän-i ÖÄMI, Nafahät ul-uns min hadarät ul-quds.
Ed. Tawhïdï Pur. Teheran 1336.

GAS - Fuat SEZGIN, Geschichte des arabischen Schrifttums. Iff Leiden 1967ff.

OULLÀBÏ, Kasf- Abu 1-Hasan 'All ibn 'Utmän al-Hugwïrî. Kasf ul-mahgüb. Ed. V.
Zukowsky. Teheran 1336. (Nachdruck) / The Kashfal-mahjüb. The Oldest Persian
Treatise on Sufism. Translated by Reynold A. NICHOLSON. London 1976 (Reprint).
GMSXVII.

ÖUNAYD-I SîRÀZÏ, Sadd - ÖUNAYD-I SïRÀZÏ, Sadd al-izär fi hatt al-awzâr 'an zuwwär
al-mazär. Ed. Muhammad-i Qazwînî. Teheran 1328.

Hatîb, Tärih - al-HATlB al-Bagdadï, Tärih Bagdad. 1-14. Kairo 1349/1931.

IBN 'ASÂKIR, Tabyîn - Abu 1-Qäsim 'AIï ibn al-Hasan ibn Hibatalläh Ibn 'ASÂKIR.

Tabyîn kadib al-muftarï fi mä nusiba ilä l-imäm Abî l-Hasan al- As'ari. Beirut
1399/1979".

IBN AL-ATÎR, Kämil - 'Izzaddïn IBN AL-ATÏR, al-Kämil fi t-tärih. 1-13. Beirut
1966/1386.

IBN AL-ATÏR, Lubäb - 'Izzaddïn IBN AL-ATÏR, al-Lubäb fi tahdïb al-ansäb. 1-3. Kairo
1938-50.



670 FLORIAN SOBIEROJ

IBN BÀKAWAYH, Bidäya - Abu 'Abdallah Muhammad ibn 'Abdallah IBN BÄKAWAYH,
Bidäyat häl al-Halläg. In: Louis MASSIGNON, Quatre textes inédits relatifs à la
biographie d'al-Husayn b. Mansür al-Hallâj. Paris 1914, S. 29-47.

IBN AL-BALHÏ, Färsnäma - IBN AL-BALHÏ, Färsnäma. Ed. G. Le Strange und R. Nichol¬
son. London 1921. GMS, NS I.

IBN AL-OAWZÏ, Manäqib - Abu 1-Farag IBN AL-OAWZÏ, Manäqib Ahmad ibn Hanbal.
Kairo 1349/1930.

IBN AL-OAWZÏ, Talbïs - Abu 1-Farag IBN AL-OAWZÏ, Talbïs Iblïs. Beirut 1983/1403.

IBN AL-'lMÀD, Sadarät - Abu 1-Falah 'Abdalhayy IBN AL-'lMÂD, Sadarät ad-dahab fi
ahbär man dahab. 1-8. Kairo 1350-1.

MAHMÛD IBN 'UtmàN, Firdaws - MAHMÛD IBN 'UTMÀN, Firdaws ul-mursidiyya fi
asrär as-samadiyya. Die Vita des Scheich Abu Ishâq al-Kazarûnï. Herausgegeben
und eingeleitet von Fritz Meier. Bibliotheca Islamica 14. Leipzig 1948.

MAQQARÏ, Azhär ar-riyäd - Abu l-'Abbäs Ahmad ibn Muhammad ibn Ahmad at-Tilim-
sanï. Azhär ar-riyädfi ahbär 'Iyäd. Ed. Mustafa s-Saqqä u. a. Kairo 1358/1939.

MASSIGNON, Passion - Louis MASSIGNON, The Passion ofal-Halläj. Mystic and Martyr
of Islam. Translated from the French with a biographical foreword by Herbert
Mason. 1-4. Princeton 1982.

Meier, Vita. -> Mahmud ibn 'Utmän.

QuSAYRÏ, Risala - Abu 1-Qäsim 'Abdalkarïm al-Qu§AYRÎ, ar-Risälafi t-tasawwuf. Kairo
1359/1940.

SAHLAGÎ, kitäb Ruh ar-rüh -* VAJDA.

SAHLAGÏ, Nur - Abu 1-Fadl Muhammad ibn 'Alî as-SAHLAGÏ, an-Nür min kalimät Abî
Yazïd Tayfür. In: 'Abdarrahmän al-Badawî, Satahät as-Süfiyya. Kairo 1949.

SahmI, Tärih - Hamza ibn Yüsuf as-SAHMl, Tärih Öurgän. Ed. M. A. Mu'ïd Hän. Hay¬
daräbäd 1387/1967.

SAM'ÀNÏ, Ansäb - Abu Sa'd 'Abdalkarïm ibn Muhammad, al-Ansäb. Faksimile. GMS 20.

London-Leiden 1912/Haydaräbäd 1962ff.

SARRÀG, Luma' - Abu Nasr as-SARRAÖ, al-Luma'fi t-tasawwuf. Ed. R. A. NICHOLSON.

London-Leiden 1914. GMS 22.

SCHIMMEL -> DAYLAMÏ, Sïrat.

SCHWARZ, Iran - Paul SCHWARZ, Iran im Mittelalter nach den arabischen Geographen.

I-VII, VIII, IX in 4 Bänden. Leipzig 1896, 1910, 1912, 1921, 1925, 1929; Stuttgart-
Berlin 1936.

Sendschreiben - Richard GRÄMLICH, Das Sendschreiben ai-Qusayris über das Sufitum.
Eingeleitet, übersetzt und kommentiert von R. G. Wiesbaden 1989.

SOBIEROJ, Ibn Hafif as-Sïrazï - Florian SOBIEROJ, Ibn Hafif as-Sïrazï und seine Schrift
zur Novizenerziehung (Kitäb al-Iqtisäd). Biographische Studien, Edition und
Übersetzung. Beirut/Stuttgart (demnächst in BTS).

SPULER, Iran - Bertold SPULER, Iran in frühislamischer Zeit. Wiesbaden 1952.



ZWISCHEN IBN HAFÏF UND AL-KÀZARUNÏ 671

SUBKÏ, Tabaqät - 'Abdalwahhäb ibn 'Ali as-SUBKÏ, Tabaqät as-Säfi'iyya. 1-10. Kairo
1385f./1967f.

SULAMÏ, Tabaqät - Abu 'Abdarrahmän as-SULAMÏ, Tabaqät as-Süfiyya. Ed. Nüraddin
Suraybä. Kairo 1372/1953.

VAJDA, Typologie - Georges VAJDA, Une brève typologie du Soufisme. Kitäb ruh ar-rüh.
Opuscule inédit de Muhammad ibn 'Ali al-Sahlaki al-Bistämi. Arabica 29 (1982),
S. 307-314.

YAQÜT, Mu'gam - YÄQÜT ibn 'Abdallah ar-Rümi, Mu'gam al-buldän. 1-5. Kairo 1323-
5/1906-7.

ZARKÜB, Siräznäma - ZARKÜB-i Sïrazï, Siräznäma. Ed. Bahman-i Karimï. Teheran

1310/Ed. Ismäll-i Wä'iz-i öawädi, Teheran o. J. Intisärät-i bunyäd-i farhang-i Iran
41 Sïraznama G.).




	Mittelsleute zwischen Ibn Hafīf und Abū Ishāq al-Kāzarūnī

