
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 2

Artikel: Die Naqšbandiyya im nordöstlichen Kaukasus : ein historischer
Überblick

Autor: Sidorko, Clemens P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE NAQSBANDIYYA IM NORDÖSTLICHEN KAUKASUS
EIN HISTORISCHER ÜBERBLICK

Clemens P. Sidorko, Schopfheim

Seit einigen Jahren hat die Erforschung der Geschichte süfischer
Bruderschaften Konjunktur. Aus gutem Grund, wenn man sich vergegenwärtigt,
welch enorme Bedeutung Süfiorden für das geistige und gesellschaftliche
Leben fast aller Gebiete der islamischen Welt besassen oder noch besitzen.
Eine Region, die geradezu als Musterfall für die Interaktion von tariqa,
Gesellschaft und Geschichte gelten kann, ist der nordöstliche Teil Kaukasiens.
Gerade hier hat die Forschung seit den Tagen Alexandre Bennigsens jedoch
leider wenig substantielle Zuwächse verzeichnet, sieht man von den Arbeiten

Moshe Gammers ab, die indes nur das 19. Jahrhundert behandeln.1 Der
folgende Beitrag zur Geschichte der Naqsbandiyya im nordöstlichen
Kaukasus möchte als Versuch einer epochenübergreifenden Skizze verstanden
werden.2

I. Die Tariqa-Naqsbandiyya

Die Naqsbandiyya,3 die im 12. Jahrhundert in Zentralasien entstand, ist bis
heute einer der bedeutendsten mystischen Orden (arab. turuq, sg. tariqa)
des Islam. Ihren Namen leitete sie später von Bahä' ad-dïn Naqsband (1318-
1389) ab. Unter dessen Nachfolgern (hulafä', sg. halifa), und besonders unter

'Ubaydulläh-i Ahrär (gest. 1490), verbreitete sich die tariqa über ganz

Moshe GAMMER: Muslim Resistance to the Tsar: Shamil and the Conquest of
Chechnia and Daghestan. London 1994. DERS.: „The Beginnings ofthe Naqsh-
bandiyya in Daghestan and the Russian Conquest of the Caucasus." In: Welt des

Islams 34 (1994): 204-217.

Er entstand aus den Vorarbeiten zu meinem Dissertationsvorhaben „Die 'Muriden-
bewegung' und der Imamatstaat Scheich Sämils (1825-1859)".

Vgl. dazu generell Hamid ALGAR: „A Brief History of the Naqshbandi Order." In:
Naqshbandis. Cheminements et situation actuelle d'un ordre mystique musulman.

Hrsg. von Marc GABORIEAU, Alexandre POPOVIC und Thierry ZARCONE. Istanbul
1990. Pp. 3-44.



628 CLEMENS P. SIDORKO

Zentralasien, Teile Irans, die Länder des Osmanischen Reiches und Indien.
Die Naqsbandiyya ist ein vergleichsweise puristischer, der Askese und der

spirituellen Selbstdisziplinierung zugewandter Orden, der dem Verhältnis
von Meister (sayh, mursid) und Schüler (murid) grosse Bedeutung zumisst.
Stets war sie dem sunnitischen Islam verbunden und pflegte eine betont
orthodoxe, strikt an der sarTa orientierte Haltung. Mehrmals brachte die tariqa

grosse Reformatoren hervor, die ihrer Entwicklung neue Wege öffneten
und zur abermaligen Weiterverbreitung beitrugen. Zu den bedeutendsten
zählte der indische Scheich Ahmad Sirhindï (1564-1626), welcher den

Suborden der Naqsbandiyya-Mugaddidiyya begründete. Aus seiner Nachfolge

ging auch der grosse Erneuerer des 19. Jahrhunderts hervor, der uns
noch beschäftigen wird: Hälid as-Sahrazüri al-Bagdadï.

II. Der nordöstliche Kaukasus und die Anfänge seiner Naqsbandï-Tradition

Nordöstlicher Kaukasus - damit meine ich im folgenden die Siedlungsgebiete

der vainachischen Völkerschaften, der Tschetschenen insbesondere,4
und Dagestan, wie es die klassische arabische Geographie definiert; ohne
die nördlich angrenzende Kumykenebene also, aber einschliesslich der von
dagestanischen Völkern bewohnten Gebiete im Norden der heutigen Republik

Aserbaidschan.
Von ihrer Art her sind diese Gebiete recht heterogen: sprachlich

äusserst zersplittert, verfügen sie über eine Vielzahl lokaler Traditionen und
haben niemals eine politische Einheit gebildet.

Därbent, Bäqü und Qubäh im Süden waren lange Zeit persische
Reichsprovinzen, die sich erst nach dem Tode Nädirsähs zu faktisch
unabhängigen Chanaten entwickelten. Das eigentliche Dagestan zerfiel in eine
Reihe kleinerer Fürstentümer, die in lockerer Vasallität zu den Osmanen
oder Safawiden standen - so wie es eben günstig schien. Völlig nominell
war das Vasallenverhältnis vor allem bei den Fürsten des inneren Gebirges,
die eher den heimischen Volksversammlungen (mekkeme, gamä'a) Rechen-

Zu dieser erst von den Russen eingeführten und überdies unscharfen
Fremdbezeichnung siehe Johanna NICHOLS: „Who are the Chechen?" In: Central Asian Survey

14 (1995): 573-577.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 629

schaft schuldeten denn einem auswärtigen Herrn. Nicht wenige Talschaften
kamen ganz ohne Fürsten aus; sie waren in einer Art urtümlicher
Basisdemokratie als Dorfbündnisse organisiert.5 Noch anders die Tschetschenen,

wo über dem Clan (taipa oder taip), dessen gewählte Älteste eher beratende
Funktion hatten, keinerlei staatliche Ordnung existierte.6

Hier konnte sich auch der Islam erst spät durchsetzen. Erste Missionare
aus Dagestan und der Kabarda erschienen im 16. Jahrhundert, doch noch
Ende des 18. Jahrhunderts waren weite Gebiete teils oberflächlich, teils gar
nicht islamisiert. Dagestan dagegen blickt auf eine sehr alte muslimische
Tradition zurück. Die Küstengebiete waren bereits im 8. Jahrundert für den

Islam gewonnen worden, das Bergland bis zum 15. Jahrhundert. Im Gegensatz

zu Tschetschenien, das keine Schriftlichkeit besass und oft noch im 19.

Jahrhundert Mullas von auswärts berufen musste, war der Alphabetisierungsgrad

in Dagestan vergleichsweise hoch, das Land für seine Gelehrten

('ulamä) und seine arabischsprachige Literaturtradition berühmt.
Kontakte zu Russland hatten bereits im Mittelalter bestanden. Für Peter

I. und Katharina II. war Kaukasien ein Stein im Spiel mit dem osmanischen

Gegner. Erst nach der Eingliederung Georgiens im Jahre 1801 und
der Eroberung der aserbaidschanischen Chanate 1804-1828 ergab sich aber

für das Zarenreich die dringende Notwendigkeit, auch all jene Gebiete zu
besetzen, die es von seinen neuen Provinzen trennten. Gerade in Dagestan
und Tschetschenien sollte dies trotz massiver Militärmacht und des

Einsatzes lokaler Marionettenfürsten bis 1859 dauern. Ursache dafür, wie auch

für zahlreiche spätere Aufstände, war nicht zuletzt das Wirken lokaler
Naqsbandï-Gruppen.

Auf welchen Wegen die Naqsbandiyya in den nordöstlichen Kaukasus

gelangte, und wann genau dies geschah, lässt sich nicht mit Bestimmtheit

sagen. In den benachbarten Regionen tritt der Orden ab dem Ende des 15.

Jahrhunderts auf, so in Nordiran, wo er allerdings niemals grössere Bedeutung

erlangen konnte, und in der osmanischen Türkei; in Kurdistan ist er ab

Zur Situation in Dagestan ab dem 16. Jh. vergi. Chadzi-Murat Omarovic ChaSaeV:
Obscestvennyj stroj Dagestana v XJXveke. Moskva 1961.

Eine Ausnahme bildeten die Tschetschenen der Sungaebene, die zeitweilig von
fremden Herrschern abhängig waren, vergi. Ummalat LAUDAEV: „Cecenskoe

plemja." In: Sbornik svedenij o kavkaszkich gorcach 6 (Tifis 1872): 62 Seiten. M.
A. Mamakaev: Cecenskij teip vperiod ego razlozenija. Groznyj 1973.



630 CLEMENS P. SIDORKO

Mitte des 16. Jahrhunderts nachweisbar.7 Da in der frühen Neuzeit zudem
recht intensive Kontakte zwischen Dagestan und den damaligen geistigen
Zentren der muslimischen Welt bestanden, könnten Ableger des Ordens
auch von dorther verpflanzt worden sein - oder über die Pilgerfahrt nach
Mekka.8

Allzu spät wird man die Anfänge sicherlich nicht suchen dürfen. Und
keinesfalls taucht die Naqsbandiyya, wie in der älteren Literatur und zuweilen

bis heute behauptet wird, erst am Ende des 18. Jahrhunderts in Nordost-
kaukasien auf.9 So blühten bereits um 1650 zwei naqsbandische Tekken in
der dagestanischen Stadt Koyun, wie der osmanische Reisende Evliyä
Çelebï in seinem Bericht vermerkt.10

Unklar ist indes, ob von diesen frühen Naqsbandïs eine direkte Linie
zu den heutigen führt. Über das Schicksal der tariqa während des 18.

Jahrhunderts liegen mir keine Zeugnisse vor. Auffällig ist immerhin, dass die

silsila's^1 der späteren Scheiche des nordöstlichen Kaukasus nahezu
niemals über einheimische Vorgänger laufen, sondern - und, soweit ich sie

kenne, ausschliesslich - über den Kurden Hälid as-Sahrazüri (s. u.).
Nun war das 18. Jahrhundert für Kaukasien die Zeit einer permanenten

Krise. Der Zusammenbruch des Safawidenreiches, die zeitweilige Aufteilung

unter osmanische und russische Herrschaft, das blutige iranische comeback

Nädirsähs und die nachfolgende Anarchie der sich befehdenden Klein-

7 Hamid ALGAR: „Naqshbandiyya." In: EI2, Bd. VII, 935 ff. Martinus van BRUINES-

SEN: „The Naqshbandï Order in the 17th Century Kurdistan." In: Naqshbandis, op.
cit., Pp. 337-360, hier 349 f.

8 So erwähnt ALGAR, „History" 17, einen Schüler Ahrärs aus dem unmittelbar an

Dagestan grenzenden Sirwän, der zu Beginn des 16. Jahrhunderts in Mekka lebte.
Er seinerseits habe indes keine Schüler hinterlassen.

9 Unlängst noch Chantal LEMERCIER-QUELQUEJAJ: „Le Caucase." In: Les voies
d'Allah. Hrsg. von Alexandre POPOVIC Paris 1995. Pp. 300-308, hier 300.

10 EVLlYÀ ÇELEBÎ: Seyahatnäme. Bd. VII, Istanbul 1928, 796. Erst nach Druckle¬

gung bekannt wurde mir der Artikel von Anna ZELKINA: "Islam and society in
Chechnia: From the late eighteenth to the mid-nineteenth century." In: Journal of
Islamic Studies, 1 (1996): 240-264, worin die Autorin ebenfalls auf jene frühe
Periode eingeht.

11 Silsila: Kette der Meister, über die ein Süfi die Inhalte seiner tarïqa bis zum
Ordensgründer zurückverfolgen kann, und die ihn mit jenem verbindet.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 631

fürsten bewirkten einen spürbaren Niedergang, der auch negative Auswirkungen

auf das Fortleben süfischer Traditionen gehabt haben könnte.12
So muss man davon ausgehen, dass die autochthone Naqsbandiyya in

den ständigen Wirren jener Epoche entweder unterging, oder im 19.

Jahrhundert durch den auswärtigen, jedoch ungleich vitaleren Ordenszweig der

Naqsbandiyya-Hälidiyya überlagert wurde.13

III. Scheich Mansür: ein grosser Naqsbandï-Heiliger?

Einen grossen naqsbandischen Heiligen sieht die tschetschenische Lokaltradition

in Scheich Mansür, der den ersten stammesübergreifenden Widerstand

der kaukasischen Bergvölker gegen die russischen Eroberer leitete.14

Sein gihäd erfasste zwischen 1785 und 1791 in einer wellenartigen Bewegung

weite Teile des nördlichen Kaukasus und war eine direkte Reaktion
auf die offensive Politik Katharinas IL, die zur Sicherung des Protektorats
über Georgien (1783) die sogenannte Georgische Heerstrasse über den

Darijal-Pass erbauen liess und erstmals systematisch Befestigungslinien
gegen die Bergvölker Tschetscheniens und Dagestans anlegte.

Leider verschwindet die historische Persönlichkeit des Scheichs fast

völlig hinter späteren Legenden. Doch fasst man gesicherte Selbstaussagen
und Berichte ihm Nahestehender zusammen, ergibt sich in etwa folgendes:15

12 Andererseits begünstigten gerade Krisenzeiten die Hinwendung der Menschen zu
Süfiorden.

13 Letzteres war laut ALGAR, „Naqshbandiyya", 935 auch in Kurdistan der Fall.

14 Zu Scheich Mansür als historischer Persönlichkeit siehe A. BENNIGSEN: „Un mou¬
vement populaire au Caucase du XVIII siècle." In: Cahiers du monde russe et
soviétique 5 (Paris 1964): 159-205. N. A. SMIRNOV: „Tureckaja agentura pod flagom
islama - vosstanie âejcha Mansura na Sevemom Kavkaze." In: Voprosy religii i
ateizma 1 (Moskva 1950): 11-63; und neuerdings 5. B. ACHMADOV: Imam Mansür.

Narodno-osvoboditel'noe dvizenie v Cecne i na Sevemom Kavkaze v konce

XVIII v. Groznyj 1991, dessen Buch mir nicht vorlag. Alle drei Werke enthalten

Angaben zu Quellen und weiterer Literatur.

15 Quellen sind v.a. die Verhörprotokolle der „Geheimen Expedition", die den
Scheich nach seiner Gefangennahme befragte (GosArchiv, VII, Nr. 2777; XXIII
Nr. 13), sowie Aussagen von Mitstreitern Mansürs; auszugsweise abgedruckt bei N.



632 CLEMENS P. SIDORKO

Mansür wurde um 1760 unter dem Namen Usurma im tschetschenischen

Dorf Aldy geboren; da die Eltern arm waren, verbrachte er Kindheit
und Jugend als Hirte und blieb sein Leben lang Analphabet. Er war aber

stets sehr fromm und soll als Erwachsener den Koran auswendig beherrscht
haben. Deshalb betrübte es ihn, dass die nur oberflächlich islamisierten
Tschetschenen sich kaum um die Einhaltung der religiösen Vorschriften
kümmerten. Um 1780 hatte er eine Art Erweckungserlebnis: im Traum
wurde ihm befohlen, die Bergvölker aus ihrer Verwirrung zu befreien und
für den reinen Islam zu kämpfen. So trat er ab 1784 an die Öffentlichkeit
und wurde ob seiner Beredsamkeit bald respektvoll als Scheich mit dem
Ehrennamen „al-Mansür" (der Siegreiche) angesprochen. Unterstützung
fand er zunächst vor allem bei den wenigen tschetschenischen Mullas, die
bald seine Entourage und später das organisatorische Rückgrat der Bewegung

bildeten.16 Ziel der Predigten Mansürs war die Ausmerzung von Bräuchen,

die nicht dem Islam entsprachen, die Durchsetzung der sarTa gegenüber

dem lokalen Gewohnheitsrecht und die Islamisierung der noch paga-
nen Stämme. Antirussische Züge trugen seine Aktionen damals nicht. Selbst
als ein lokaler Kommandeur, der Mansürs Wirken mit Unruhen im benachbarten

Dagestan in Verbindung brachte, 1785 Truppen gegen Aldy
entsandte, liess der Scheich durch Boten mitteilen, dass Gott ihn nicht zum

Kampf ermächtigt habe. Erst, nachdem die wenig beeindruckten Russen

Aldy niedergebrannt hatten, griff auch Mansür zu den Waffen und vernichtete

die Abteilung des bisher für unschlagbar gehaltenen Gegners. Durch
jenen Angriff wurde der „grosse gihäd" - die Anstrengung den Glauben zu
vertiefen - zum gihäd gegen die Kolonisatoren, der Scheich zum Imäm,
zum Anführer der Muslime im Kampf gegen die Feinde des Islam. Jetzt
versuchte er auch, sich osmanischer Unterstützung zu versichern. Zwar
mochte ihn die Pforte anfangs nicht recht ernst nehmen, akzeptierte ihn aber
als Bundesgenossen, als 1787 Krieg mit Russland ausbrach. Beachtliche

Erfolge des Imäm wechselten unterdessen mit Niederlagen, bis russische

Truppen ihn 1791 bei der Eroberung der osmanischen Seefestung Anapa
gefangen nehmen konnten. 1794 starb Scheich Mansür in russischer Haft.

F. DUBROVIN: Istorija vojny i vladycestva russkich na Kavkaze. Bd. II. Sankt
Peterburg 1886, 86-136 und bei SMIRNOV, op. cit.

16 Dagestanische 'ulamä', die er brieflich um Unterstützung bat, bezichtigten ihn da¬

gegen in einem Sendschreiben der bid'a. Abgedruckt bei DUBROVIN, 123.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 633

Zeitgenössischen Historikern und Forschungsreisenden erschien Scheich
Mansür oft als Fanatiker oder Betrüger, der den Osmanen als Werkzeug
gedient habe.17 Während des 19. Jahrhunderts begann man ihn als Vorgänger
der damaligen naqsbandischen Imäme zu sehen. Wurde diese Vorläuferschaft

anfangs zumeist auf das Moment des Kampfes gegen Russland

bezogen,18 trat bald die Erkenntnis hinzu, dass der Widerstand in beiden
Fällen religiös motiviert war. Von da war es nur noch ein Schritt zu der
Behauptung, Scheich Mansür müsse ebenfalls Süfi gewesen sein,19 was noch

später zur These vom „ersten Naqsbandïscheich Kaukasiens" erweitert
wurde. Ein (echter?) Nachkomme Mansürs schrieb unter dem Pseudonym
„Nart" um 1920 eine Biographie in diesem Sinne.20 Die westliche
Forschung übernahm dieses Bild mehr oder weniger kritiklos und tradiert es

zum Teil bis heute.21

Eindeutige Beweise für die These existieren nicht, die spärlichen
Quellenbelege sind äusserst vage und sprechen auch nie explizit von der
Naqsbandiyya:

- So berichteten Augenzeugen, die von osmanischen Behörden zum
Scheich befragt wurden, er sei „wie ein Derwisch gekleidet" gewesen -
d. h. äusserst schlicht.

17 So z.B. Jacob REINEGGS: Allgemeine historisch-topographische Beschreibung des

Kaukasus. Teil I. Gotha und Sankt Petersburg 1796, 256 ff. Julius KLAPROTH: Reise

in den Kaukasus und nach Georgien in den Jahren 1807 und 1808. Halle/Berlin
1812/1814. Bd 1,379-383.

18 Eindeutig noch bei Friedrich von BODENSTEDT: Die Völker des Kaukasus und ihre
Freiheitskämpfe gegen die Russen. Frankfurt a. M. 1848, 199 ff., der nahezu als

erster Westeuropäer auf den sufischen Hintergrund Sämils hinweist.

19 So weit mir bekannt erstmals bei Nikolaj CHANYKOV: "O mjuridach i mjuridizm."
In: Sbornik gazety Kavkaz, 1847 Nr. 1: 136-156, hier 138. Ähnlich bei II'ja BERE-

ZIN: Pûtes,estviepo Dagestanu i Zakavkaz'ju. Kazan 1850, 87 (eine erste Auflage
erschien 1849).

20 NART: „The Life of Mansür. Great Independence Fighter of the Caucasian Moun¬
tain People." In: Central Asian Survey 10 (1991): 81-92. Das Original erschien
1924 auf russisch in Konstantinopel, gleichzeitig eine arabische Fassung, Misr
1342.

21 Noch LEMERCIER-QUELQUEJAJ, op. cit., 300. GAMMER, „Beginnings" 207, äussert

vorsichtige Zweifel.



634 CLEMENS P. SIDORKO

- Ein buchariotischer Pilger, Mulla Faydulläh, gab vor denselben Behörden

gar an, dass Mansür „auf dem Weg der Derwische unterwegs" sei.22

Schon A. Bennigsen wies jedoch daraufhin, dass dies ebenfalls Metapher
für den anspruchslosen Lebenswandel des Scheichs sein könne.

- Auch russische Forscher des frühen 19. Jahrhunderts sahen Mansür
zuweilen als Derwisch. 1823 schrieb etwa Semen Bronevskij über den

Scheich:

„1785 erschien bei den Tschetschenen ein Prediger von den Derwischen, den die
Türken gesandt hatten, um die Bergvölker, unter dem Vorwand, den muslimischen
Glauben zu verbreiten, gegen die Russen aufzuwiegeln."23

Da der Begriff Derwisch im damaligen europäischen Sprachgebrauch aber

nur allzu oft als Synonym für „(muslimischer) Fanatiker" gebraucht wurde,
bleibt auch dieser Beleg unzureichend. Selbst wenn Derwisch hier Süfi
meinen sollte, ist noch nichts über die Zugehörigkeit zu einem bestimmten
Orden gesagt - und davon gab es im damaligen Osmanischen Reich viele.

Gegen die Naqsbandï-These sprechen eine ganze Reihe von Hinweisen:

- In den überlieferten Proklamationen, Briefen und gesicherten Aussagen
Mansürs findet sich nichts, was einen sufischen Hintergrund nahelegt.
Besonders die Protokolle der erwähnten „Geheimen Expedition" zeichnen

eher das Bild eines gazi (Vorkämpfer für den Islam), der seine

Mitmenschen zur Befolgung bzw. Annahme des Islam anhalten wollte.
Er selbst äusserte in diesem Zusammenhang:

„Ich bin kein Emir und kein Prophet24 und habe mich nie so genannt Ich
konnte aber nicht verhindern, dass das Volk mich als solchen betrachtete, weil ihm
meine Denk- und Lebensweise als ein Wunder erschien. So legte man mir den

22 Beide Aussagen zitiert nach BENNIGSEN, op. cit., 177 f.

23 Semen BRONEVSKIJ: Novejsie geograficeskie i istoriceskie izvestija o Kavkaze.
Moskva 1823, Teil II, 99.

24 Da in russischen Quellen des 19. Jahrhunderts auch Gazi Muhammad als „Prorok",
Prophet bezeichnet wird, ist es wohl eine falsche Übersetzimg des arabischen
Wortes imäm.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 635

Titel eines Scheichs zu, und begann mich fortan als einen aussergewöhnlichen
Menschen zu verehren .)."25

Mansürs grösster Nachfolger im Kampf gegen Russland, Imäm Sämil,
selbst Naqsbandï, wusste, zu ihm befragt, ebensowenig von sufischen

Verbindungen des Scheichs zu berichten wie der grosse Historiker des

nordöstlichen Kaukasus, Hasan al-Alqadäri, seinerseits Enkel von
Muhammad al-Yaragï (ca. 1772-1836), des ersten dagestanischen Naqsban-
dïscheichs aus dem Hälidi-Zweig.26
Viele Legenden über den Scheich bzw. Wunder, die ihm zugeschrieben
werden, erzählt man auch von Sämil. Schriftlich belegt ist in nahezu allen
Fällen zuerst die Sämil-Version, was nahelegt, dass Übertragungen vom
späteren auf den früheren stattfanden.27 Die mündliche Überlieferung,
Mansür sei Naqsbandï gewesen, könnte auf die gleiche Weise entstanden
sein.

Alle späteren Naqsbandïscheiche waren 'ulamä', entstammten also dem

religiösen Establishment, während Mansür zwar ein gewaltiger Redner

gewesen sein soll, dabei jedoch einfacher Hirte ohne Ausbildung und
nach eigenen Angaben Analphabet. Betreffs seiner Kentnisse des islamischen

Dogmas musste er sich, wie gesagt, sogar Fehlerhaftigkeit vorhalten

lassen.

Offenbar hat Mansür keine Schüler hinterlassen, denn kein späterer hat

sich im sufischen Sinne auf ihn berufen, in keiner silsila wird er genannt.
Für einen so prominenten Scheich wäre das äusserst ungewöhnlich,
zumal tschetschenische Naqsbandïs sonst grossen Wert auf die geistige
Herkunft von diesem oder jenem berühmten Lehrer legen.28

25 GosArchiv, VII, No. 2.777, zitiert nach DUBROVIN, 94.

26 A. RUNOVSKIJ: „Dnevniki polkovnika Runovskogo, sostavlennye pristavom pri
Samile vo vremja prebyvanija ego v gorode Kaluge." In: Akty sobrannye Kav-
kaszkoj archeograficeskoj kommissiej. Tom XII. Tiflis 1904. Pp. 1395-1526, hier
1432. Hasan al-ALQADÄRl: Kniga Asari Dagestan. In: Sbornik materialov dlja
opisanija mestnosti ipiemen Kavkaza 46 (Machackala 1929): 12-193, hier 113.

27 Etwa die Legende, vom trinkenden/stark rauchenden Vater, den der jugendliche
Sämil/Mansür, durch Selbstmorddrohung vom Laster abbringt.

28 Z.B. von Täsaw-Häggi, dem Konkurrenten und späteren Mitarbeiter Sämils.



636 CLEMENS P. SIDORKO

- Vor allem aber ist völlig unklar, wer Mansür in die tariqa eingeführt
haben könnte. Von naqsbandischen Traditionen der Tschetschenen vor
ihm ist nichts bekannt. Spätere Erklärungen sprechen daher von Aufenthalten

in Buchara, einem durchreisenden bucharischen Pilger oder
sufischen Emissären aus dem Osmanischen Reich. Es ist jedoch nachweisbar,
dass Mansür seine Heimat vor 1786 niemals verlassen hat. Die Pilgerthese

geht offenbar auf die Protokollakte des erwähnten Mulla Faydulläh
aus Buchara zurück. Offizielle oder private Kontakte zum Osmanischen
Reich scheint Mansür den Quellen zufolge erst nach Beginn des gihäd
gepflegt zu haben. Vielleicht gibt es eine weitere Möglichkeit. Wenn die

Bewegung Mansürs einen sufischen Hintergrund gehabt haben sollte,
könnten dann unter den tschetschenischen Mullas der Umgebung des

Scheichs nicht doch Süfis gewesen sein? Ihre Ausbildung erhielten sie ja
oft in oder über Dagestan, wo es zumindest den Naqsbandï-Orden bereits

gab.

Keines der Gegenargumente ist für sich genommen ein zwingender Beweis,
dass Scheich Mansür nicht Naqsbandï war. Ihre Summe nährt jedoch den

Verdacht, die Zuschreibung beruhe auf einem Syllogismus: Weil Mansür

ganz offensichtlich die gleichen Ziele hatte, wie die Naqsbandiyya-Imäme
des 19. Jahrhunderts (Durchsetzung der sarTa, Kampf gegen die Russen),
muss auch er Naqsbandï gewesen sein.

Die heutigen Verfechter der Naqsbandiyya-Zugehörigkeit Mansürs
übersehen zudem, wieviele Erweckungs- und antikoloniale Bewegungen,
ganz ohne sufischen Hintergrund, die islamische Welt des 18. und frühen
19. Jahrhundert hervorgebracht hat - auch in Kaukasien.29

IV. Naqsbandiyya-Hälidiyya

Bald nach seinem Entstehen gelangte jener Ordenszweig in den Kaukasus,
der alle Vorgänger überschatten und während der nächsten hundert Jahre

29 In Tschetschenien gab es 1822 ff. einen gihäd, der wohl noch nicht von Naqsbandis
getragen war, und beim grossen dagestanischen Aufstand von 1818/19 riefen
'ulamä' zum gihäd auf, die später als Gegner der naqsbandischen Imäme hervortraten.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 637

den wichtigsten Kristallisationskern im antikolonialen Kampf gegen die
russischen Eroberer bilden sollte: die Naqsbandiyya-Hälidiyya. Sie geht auf
den Kurden Diyä' ad-dïn Abu 1-Bahä' Hälid ibn Husayn (1776-1826)
zurück, der 1809 nach Indien reiste und Schüler des Guläm 'AIï 'Abdulläh-i
Dihlawï aus dem Ordenszweig der Mugaddidiyya wurde.30 Nachdem er

vom Meister die Lizenz zur vollständigen Nachfolgerschaft (hiläfat-i täm-

ma) erhalten hatte, kehrte Hälid 1811 in seine Heimat zurück und lebte fortan

in Sulaymäniyya und Bagdad, von 1820 bis zu seinem Tod in Damaskus.

In dieser kurzen Zeitspanne entwickelte er eine umfängliche Propagandatätigkeit

und schuf ein weitverzweigtes Netzwerk. Zeitgenössischen und wohl
z.T. übertriebenen Nachrichten zufolge hatte er 12 000 Schüler und 167 hu-

lafä', darunter auch Dagestaner.31 Die Filiation in den Kaukasus erfolgte
indes über den Aserbaidschaner Ismâ'ïl al-Kurdamïrï as-Sirwanï.

Der dortige Zusammenhang von Widerstand und Süfik war den

europäischen Zeitgenossen durchaus bewusst. Zwar sprachen erste Untersuchungen,

mit welchen die russische Verwaltung um 1842 mehrere Stabsoffiziere
betraut hatte, von der „neuen tarïqa-Lehre", die man im folgenden kurz
„Muridismus" nannte.32 Doch wiesen bereits 1847 Nikolas Chanykov und
1848 Friedrich von Bodenstedt daraufhin, dass jene „Lehre" keinesfalls
eine neue Sekte, sondern „modificierter Sufismus" sei.33 Ebenfalls 1847

hatte Karl Koch, der Kaukasien von 1837 bis 1844 bereiste, die genaue
Herkunft lokalisiert. Nach nicht völlig korrekten Erklärungen zum Begriff
mursid (süfischer Meister), den er als Koranausleger missdeutet, schreibt er:

30 Zu Hälids Leben und Wirken siehe Butros ABU-ManneH: „The Naqshbandiyya-
Mujadidiyya in the Ottoman Lands in the Early 19th Century." In: Welt des Islams
22 (1982): 1-36.

31 Namentlich bekannt ist z. B. ein Hamdi ad-Dägistäni, siehe 'Abbäs al-'AzZÀWÎ:
„Mawlänä Hälid an-Naqsbandi." In: Govarï Korï Zânyarï Kurd 1 (1973): 696-729,
hier 719.

32 K. I. PruSanovsKIJ: „Kazi Mulla (Gazi Magoma). Iz zapisok pokojnogo kapitana

Prusanovskogo." In: Kavkaz 1847, Nr. 30, 31. Sein Bericht, bzw. diejenigen seiner

Kollegen D. Passek und A. Neverovskij kursierten schon 1843 als Manuskripte in
den Salons von Tiflis. Eine gekürzte deutsche Fassung erschien in Erdmanns
Archiv für die wissenschaftliche Kunde von Russland 6 (1848).

33 BODENSTEDT, 327. Berezin, 86 ff. macht ähnliche Aussagen; CHANYKOV, 138

nennt explizit die Naqsbandiyya.



638 CLEMENS P. SIDORKO

„Ein Murschid von bewährtem Rufe war Hadschi Ismail Effendi, der Schüler eines

angesehenen Religionslehrers in Bagdad, mit Namen Halidscha Schah [d. i. Hälid,
C. S.]. Er erwarb sich in Kurzem ein so grosses Ansehen, dass die Russen ängstlich
wurden und ihm allerhand Schwierigkeiten in den Weg legten. Er wohnte im
schirwanischen Dorfe Kurtamir, verliess dieses aber endlich, vielfach in seinem
Wirken gehindert, um nach der Türkei überzusiedeln. Einer seiner ausgezeichnetsten

Schüler war Mohammed Effendi, der sich nach Tabasseran begab und für dieses

Ländchen und für Kuräle der erklärte Murschid wurde. Von diesem erhielt Kazi
Moliah seine Bildung und unter dessen Schülern befand sich Schamil."34

Beide Aussagen, dass nämlich die „Muriden" Süfis seien und ihr
Zweig auf einen „Chalid aus Bagdad" zurückgehe, bekräftigt 1859 nochmals

Michal Butowt-Andrzejkowicz, ein Pole, der wie viele seiner Landsleute

in den 1840-er Jahren zwangsweise im Kaukasus diente. Seinem Text
müssen dabei andere Quellen zugrunde liegen, da er zahlreiche
Zusatzinformationen und Varianten enthält.35

Der bei Koch erwähnte Sirwänl-Schüler „Mohammed Effendi" ist nun
Muhammad al-Yarägi, nachmals Dagestans frühester Halidï-Scheich. Er
wurde im Jahre 1820/21 Naqsbandï, wie sein Sohn IsmäTl in der Biographie
des Vaters überliefert:

„Muhammad ibn Ismâ'ïl ibn Mulla Sayh Kamäl ibn Näsir al-Yarägi al-Kuräli betrat
den Pfad der ruhmreichen tarïqa im Jahre 1237, als er 51 Jahre alt war."36

Als sich nur acht Jahre später dessen Schüler Gazï Muhammad („Kazi-
Mulla") zum Imäm proklamieren liess und zum gihäd aufrief, konnte er sich
bereits auf ein gut ausgebautes tariqa-Netzwerk stützen. Da sich der Orden
auch anderswo äusserst rasch verbreitete und mehrmals - vom benachbarten
Kurdistan bis ins ferne Indonesien - zum Motor antikolonialer Bewegungen
wurde, stellt sich die Frage nach dem Wieso.

34 Karl KOCH: Reise in Grusinien, am kaspischen Meere und im Kaukasus. Weimar
1847, Teil II, 415.

35 Michal BUTOWT-ANDRZEJKOWICZ: Skice Kaukazu. Warszawa 1859, Teil II, 59 ff.
Er irrt allerdings, wenn er meint, dass Sulaymäniyya, der Wohnort von Hälid, ein

„Dorf bei Bagdad" sei.

36 Zitiert nach A. R. SlCHSAIDOV: „Pis'mennye pamjatniki Dagestana XIX v. (zanr
biografij)." In: Pis'mennye pamjatniki Dagestana XVIII-XJXw. Hrsg. von Ch. A.
OMAROV. Machackala 1989. Pp. 5-14, hier 9.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 639

Sicherlich beruhte die rasche Expansion zum Teil auf der charismatischen

Persönlichkeit Hälids und auf dem Nährboden des sozialen Umfelds;
daneben wohl auf seiner Neuinterpretation zweier süfischer Praktiken, der
halwa und der räbita?1

Vor Hälid war es üblich, dass der Novize in oft jahrelangem Verkehr
mit dem Meister mit den Grundlagen der tariqa vertraut wurde (suhba). Hälid

gab dies zugunsten der vierzigtägigen Klausur (halwa arba'ïniyya oder

cilla) auf, innerhalb derer die vom Meister überwachte Initation des murid
gleichsam im Schnellverfahren vollzogen wurde. Auf diese Weise konnten
in kurzer Zeit viele Schüler ausgebildet werden, von denen manche, nach
weiterer Erziehung, als hulafä' zur Ausbreitung des Ordens beitrugen. In der

Naqsbandiyya vor Hälid war die halwa eher abgelehnt worden.
In Dagestan dauerte, dem normalerweise gut informierten Butowt-

Andrzejkowicz zufolge, die vollständige Ausbildung eines murid 280 Tage.
Sie sei in fünf Stufen unterteilt gewesen, die mit den Namen der Propheten
Adam, Moses, Abraham, Jesus und Muhammad bezeichnet wurden. Dabei
habe die erste Stufe drei cilia's umfasst, die restlichen nur eine.38 Auch bei

fortgeschrittenen Süfis spielte die halwa offenbar eine wichtige Rolle. So

baute man für den späteren Imäm Gâzï Muhammad am Rande seines
Heimatdorfes Gimräh eine Zelle, wo er auf Weisung seines Lehrers Klausur
halten konnte.39 Sein Nachfolger Sämil pflegte sich vor wichtigen Entschei-

37 Zu diesem wichtigen Aspekt siehe Fritz MEIER: „Die Herzensbindung an den Mei¬
ster." In: ders.: Zwei Abhandlungen über die Naqsbandiyya. Istanbul 1994. Und
Butros Abu-Manneh: „Khalwa and räbita in the Khalidï Suborder." In: Naqsh-
bandis, op. cit., Pp. 289-301.

38 Butowt-Andrzejkowicz, 64 f. Ich konnte die Angaben nicht anhand von Selbst¬

zeugnissen verifizieren. Die Bedeutung der halwa als wichtige süfische Praktik
betont indes auch Gamäl ad-din al-GÄZlGUMÜQi: Al-ädäb al-mardiyya fi t-tarîqa
an-naqsbandiyya. Petrovsk 1905. Eine russische Übersetzung mit Vorwort erschien
bereits 1868. Reprint beider Texte, London 1986.

39 'Abdarrahmän al-GÀZÏGUMÛQÎ: „Kitäb at-tadkira." In: Nas Dagestan. 1994, Nr.
167, 168. Da alle Bemühungen, diesen wichtigen Text über Femleihe zu beschaffen,

bisher fehlschlugen, beziehen sich die Seitenangaben im weiteren stets auf die

auszugsweise Übersetzung bei Natal'ja TAGIROVA und Amri SlCHSAIDOV:
„'Abdarrahmän al-Gäzigumüqi und seine Werke." In: Muslim Culture in Russia and
Central Asia from the 18th to the Early 20th Century. Hrsg. von Michael KEMPER

et al. Berlin 1996. Pp. 317-339 (zit. als tadkira). Hier 333.



640 CLEMENS P. SIDORKO

düngen stets in Klausur zu begeben, wie man aus den Berichten russischer

Späher weiss, welche die Sache allerdings reichlich verzerrt darstellen:

„Um in geistlicher Hinsicht sein Ansehen zu heben, greift Sämil zu folgendem
Mittel: er schliesst sich für drei oder vier Wochen in sein Haus ein, ohne jemanden
zu empfangen, und verkündet, er wolle diese Zeit dem stillen Gebet widmen - während

er sie müssig mit seinen Frauen verbringt. Im Verlauf der letzten Woche seiner

Zurückgezogenheit nimmt er weniger Nahrung zu sich, und isst die letzten zwei
Tage gar nichts. An dem Tag, an dem er sich dem Volk zeigen muss, empfängt er
abends die wichtigsten Geistlichen zu einer heimlichen Beratung bei sich. Nach
Beendigung dieser Beratung tritt er auf den Balkon vor das Volk, das sich schon
versammelt hat, beteuert entkräftet und bleich, der Prophet selbst sei in Gestalt
einer Taube zu ihm herabgestiegen, um mit ihm zu sprechen, und beginnt die sarTa

zu predigen, ohne jeden Zweifel zu seinem Vorteil. Der unwissende Haufe und
seine Anhänger glauben ihm voll Vertrauen und singen, in Ekstase geraten, ihre
übliche heilige Hymne.

Dieser Betrug heisst 'Cholvat'. Wenn er vorüber ist, geht das Volk auseinander

und erzählt in den Dörfern mit besonderem Glauben über alles, was es hörte
und sah."40

Eine zweite Neuerung Hälids betraf den Schulungsweg der räbita, der
„Herzensbindung an den Meister" (Fritz Meier), bei welcher sich der Novize das

Bild seines abwesenden Scheichs vergegenwärtigt. Hälid wies nun seine hu-

lafä' an, ihre Schüler die räbita nicht mit ihnen, den hulafä', sondern mit
ihm, Hälid machen zu lassen, auch wenn die Schüler ihn nie gesehen hatten.
Zweck dieser Massnahme war wohl nicht zuletzt die Straffung der
expandierenden tariqa, deren unbestrittenes Zentrum so Hälid blieb.41 Eine derart

organisierte Gruppe war natürlich wesentlich effizienter, als frühere Naqs-
bandï-Filiationen oder die in viele rivalisierende Zellen zerfallende Kon-

40 Aus dem „Rapport des Generalmajor Klucky von Klugenau an Generaladjutant
Neidhardt vom 22. 3. 1843." In: Dvizenie gorcev Severovostocnogo Kavkaza v 20-

50ggXIXv. Sbornikdokumentov. Machackala 1959: Nr. 211, hier S. 385.

41 Nach Hälids Tod zerfiel das rafo'ta-Monopol rasch, nachdem es schon vorher von
einigen hulafä', u. a. von Ismâ'ïl as-Sirwanï, nur widerwillig akzeptiert worden war.
Im Kaukasus scheint die räbita von Anfang an mit dem eigenen Lehrer gemacht
worden zu sein, vgl. Gamäl ad-dïn op. cit. Auffällig ist immerhin, dass Sämil und
andere 'ulamä', die zur „Herkunft des Muridismus" befragt wurden, stets bei Hälid
begannen, vergi. RUNOVSKIJ, 1408 und tadkira, 330.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 641

kurrenz des Qädiriyya-Ordens.42 Dazu kommt noch, dass Hälid grossen
Wert darauf legte, nur gebildete Leute aufzunehmen - im Kaukasus
rekrutierten sich die Scheiche ausschliesslich aus dem Milieu der 'ulamä'.43

Verschiedene Autoren betonen immer wieder, dass Hälid ein klares
Verständnis der soziopolitischen Mission seines Ordens gehabt habe.44

Sowohl im Osmanischen Reich wie in Indien musste er den Verfall der
muslimischen Zivilisation und die Übermacht der christlichen Kolonialstaaten
miterleben. In der kurdischen Heimat äusserte sich dieser Niedergang in den

ständigen Fehden rivalisierender Stammesführer. So nimmt seine Gegnerschaft

zu Christen (und den als Abweichlern empfundenen Sï'iten und Wah-

häbiten) und zu den lokalen Kleinfeudalen nicht wunder; als mögliches
Gegenkonzept erschien ihm eine Reform des Osmanischen Reichs auf der

Basis einer strikt angewandten sarTa. All diese Punkte Hessen sich aber nur
zu gut auf die Situation im Kaukasus übertragen: das „Modell" war kompatibel.

Um auch die Berggebiete unterwerfen zu können, bedienten sich russische

Kommandeure dort einer rücksichtslosen Terrorstrategie.45 Auf
Expeditionen wurden Dörfer niedergebrannt, Ernten vernichtet, Vieh getötet,
Bewässerungsanlagen und terrassierte Gärten zerstört, Einwohner
niedergemacht, Frauen und Kinder verschleppt.46 Gebiete, die man nicht erreichen

konnte, wurden durch eine rigide Wirtschaftsblockade regelrecht ausgehungert.

Eine weitere Strategie für Dagestan war die indirekte Herrschaft, bei
der man mit lokalen Fürsten oder Dorfältesten Bündnisse schloss, die als

Protektorat ausgelegt werden konnten. Chane, die nicht kooperieren mochten

oder rebellierten, wenn sie bemerkten, dass ihre Verträge anders ge-

42 Letzteres zeigt am Beispiel Kurdistans Martin VAN BRUINESSEN: Aga, Scheich und
Staat. Berlin 1989, hier 287-307.

43 Vergi. al-ALQADÀRl, 137 f, 162 ff. PruSanovskij, 9.

44 So Hamid ALGAR: „Political Aspects of Naqshbandi History." In: Naqshbandis,
op. cit., Pp. 123-152, hier 137 f.

45 Vergi, dazu Moshe GAMMER: „Russian Strategies in the Conquest of Chechnia
and Daghestan 1825-1859." In: The North Caucasus Barrier. Hrsg. von Marie
Bennigsen-Broxup. London 1992. Pp. 45-61. Man könnte den dort angeführten
Quellenbelegen noch zahllose beifügen.

46 General Ermolov, Oberkommandierender 1816-1827, hielt sich zeitweise vier bei
solchen Gelegenheiten erbeutete Frauen gleichzeitig als Konkubinen.



642 CLEMENS P. SIDORKO

meint waren als die bisherige Vasallenschaft zu Sultan oder Schah, wurden

niedergeworfen, ihr Herrschaftsgebiet willigeren Verwandten gegeben oder

an die Nachbarn verteilt. Den fortschreitenden Machtverlust nach aussen

kompensierten die „loyalen" Chane durch ein von den Russen garantiertes
unumschränktes Gewaltmonopol nach innen, das sie zuvor nie besessen

hatten. Folge war die Ausplünderung der Bevölkerung durch angemasste
Steuern, Weidepacht, Wegzölle, Frondienste und Bussen. Dazu kamen weitere

Abgaben und Frondienste zugunsten der Russen, deren Heere sich aus

dem Land ernährten.
Eine derartige Politik trug nun nicht dazu bei, Aufstände zu verhindern,

sondern provozierte sie geradezu. Unter den beschriebenen Umständen

richteten sie sich zunächst gegen jene, die früher stets Anführer im
Kampf gegen auswärtige Aggressoren gewesen waren: die einheimischen
Herrscher. Ihre Rolle übernahmen 'ulamä', die überzeugt waren, durch rechte

Befolgung der sarTa das Übel mindern zu können. Hier kam nun die

Hälidiyya ins Spiel, welche dasselbe Anliegen verfolgte, und deren wichtigste

Zielgruppe die 'ulamä' waren.
Exemplarisch möchte ich diesen Zusammenhang an der Person des

späteren Imäm Gazï Muhammad al-Gimräwi (1794/95-1832) zeigen. Er
hatte bei verschiedenen Autoritäten Dagestans studiert und galt bereits in

jungen Jahren als grosser Gelehrter. Ein besonderes Anliegen war ihm stets

die Durchsetzung der sarTa gegenüber dem lokalen Gewohnheitsrecht

(fädät). Auf den jungen 'älim wurde auch ein halifa Muhammad al-Yaragïs
aufmerksam, Scheich Gamäl ad-dïn al-Gazïgumuqï. Dessen einladendes
Schreiben soll Gazi Muhammad zunächst ziemlich ironisch beantwortet
haben, indem er vorbrachte, sein Geist sei den hohen Wahrheiten der tariqa
wohl nicht gewachsen.47 Als er in anderen Angelegenheiten nach Gumüq
reiste, entsann er sich indes des Scheichs, und beschloss, ihn auf die Probe

zu stellen. Mit einem Freund besuchte er die Audienz des mursid, gab sich
aber als Diener jenes Gefährten aus, und setzte sich, dieser Rolle entsprechend,

bescheiden neben die Tür. Gamäl ad-dïn, so berichtet sein Sohn

'Abdarrahmän, habe gleich gesagt:

„Sei gegrüsst, Gazi Muhammad, setz dich doch näher zu mir, dort ist nicht dein
Platz. Der erstaunte Gazi Muhammad fragte: - Woher weisst du, dass ich Gazi

47 So erzählte es später Sämil, vergi. RUNOVSKIJ, 1495.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 643

Muhammad bin, du hast mich doch vorher nicht gekannt und kaum von mir gehört?
- Aber steht nicht im Buch geschrieben „Hütet euch vor der Scharfsichtigkeit des

wahren Dieners, er sieht das Licht Gottes", - zweifelst du etwa daran, dass ich ein
wahrer Diener bin? antwortete lächelnd Gamäl ad-din"48

Durch diesen überzeugenden Beweis von karäma (die göttliche Gnade,
Wunder zu tun), habe sich Gazï Muhammad umstimmen lassen; später wurde

er halifa Gamäl ad-dïns für Norddagestan. Zusammen mit seinem Freund
Sämil besuchte er auch Muhammad al-Yaragï und nahm von diesem die

tariqa zum zweiten Mal an.

Ein heftiger Dissens zwischen den Scheichen entstand nun, als Gazi
Muhammad immer mehr zur Überzeugung gelangte, man könne dem Islam
und der tariqa am besten durch aktives Vorgehen gegen die Feinde des

Glaubens aufhelfen, öamäl ad-dïn sprach sich jedoch gegen einen gihäd aus

und forderte den halïfa auf, von seinem Vorhaben abzustehen, da der
bewaffnete Kampf (gazawät) nicht die Sache der tariqa sei.49 Sämil und die
meisten anderen Schüler des Scheichs fügten sich dem, nicht aber Gazï

Muhammad, dem sein Lehrer in einem weiteren Brief vorhielt, ein gihäd sei

in Dagestan bei den herrschenden Umständen unmöglich, da der Koran
selbst ihn angesichts eines übermächtigen Feindes untersage. Gazï Muhammad

wandte sich daraufhin an Muhammad al-Yaragï und schrieb ihm:

„Der ustäd öamäl ad-dïn verbietet mir in dem beigelegten Brief den Kampf für den

Glauben, obwohl Gott der Erhabene in seinen edlen äyät (dazu) aufruft. Welcher
dieser zwei (Aussagen) soll ich gehorchen?" Der Scheich antwortete ihm: „Es ist
zweckmässiger, dem Befehl Gottes zu gehorchen als den Anweisungen von öamäl
ad-dïn, aber wähle du das, was du für notwendig hältst."50

Sämil gab dazu Jahre später einen recht interessanten Kommentar. Ihm
zufolge reagierte Muhammad al-Yaragï so, weil er überzeugt war, dass man
erstens den hitzigen Gazï Muhammad nicht stoppen könne; der gihäd
zweitens ein Warnschuss für die Chane sei, deren Tyrannei das Mass des

48 Vorwort zu öamäl ad-din, 22. Das Binnenzitat liess sich nicht identifizieren.

49 Entsprechende Briefe überliefern RUNOVSKIJ, 1497 und tadkira, 333.

50 Tadkira, 333 f. Ähnlich im Vorwort zu öamäl ad-dïn, 25.



644 CLEMENS P. SIDORKO

Erträglichen übersteige; und drittens - der gihäd der tariqa den Weg ebnen
würde.51

Faktisch war seine Antwort der Startschuss zum gihäd, der sich
anfangs nur gegen die Marionettenfürsten Dagestans, recht bald aber auch

gegen die dahinterstehende Besatzungsmacht richtete. Fast alle Anführer
der ersten Stunde waren Schüler Muhammad al-Yarägis oder des zum Imäm
proklamierten Gazi Muhammad.52 Als der wenige Jahre später den Kampf
nach Tschetschenien trug, brachte er auch die Naqsbandiyya-Hälidiyya
dorthin.53

Zusammenfassend kann man sagen, dass Ausbreitung der tariqa und sozialer

bzw. antikolonialer Kampf parallel liefen, weil beides auf dieselben
Ursachen reagierte und man mit beidem ähnliche Lösungen anstrebte: Die

katastrophale Lage liess die Menschen nach geistigen wie praktischen
Alternativen suchen und bestärkte die 'ulamä' in der Überzeugung, dass nur
die strikte Befolgung des göttlichen Gesetzes Rettung gewährleiste. Den
Menschen seelischen Halt zu geben und für die sarTa einzutreten waren
aber Anliegen, die von jeher auch der Naqsbandiyya eigneten.

Ursprünglich stand ja Gazï Muhammad dem Orden skeptisch gegenüber,

und es gab später Stimmen, die ihm vorwarfen, in der tariqa vor allem
ein potentes Netzwerk für die Durchführung seines gihäds gesehen zu
haben. Tatsächlich sollte dieses Netzwerk die Kontinuität des Widerstands
sichern, als 1832 der Imäm und 1834 sein Nachfolger Hamza-bek (der kein
Scheich, aber dem Orden verbunden war) getötet wurden. Beide Male war
die tariqa in der Lage, Nachfolger zu präsentieren, so dass der Kampf nicht,
wie bei Scheich Mansür oder wie bei Revolten diverser Fürsten, mit der

Ausschaltung des Anführers endete.

Auch bei der Errichtung eines streng an der sarTa orientierten
Staatswesens unter dem dritten Imäm Sämil (1832-1859) spielte die „connection "

naqsbandischer 'ulamä' eine zentrale Rolle.54 Im Gegenzug erfuhr der Or-

51 RUNOVSKIJ, 1495.

52 Neben Sämil z. B. Sa'bän al-Bohnodi, 'Abdallah al-'Asiltï, Haggï Yüsuf aus Targü
oder Mulla Hän-Muhammad al-öäzigumüqi.

53 Etwa durch Scheich 'Abdallah al-'Asiltï und Täsaw-Häggi.

54 Die personelle Verknüpfung zeigt sich besonders deutlich an Scheich öamäl ad-

din, der nie eine offizielle Funktion übernahm, dabei aber der wichtigste Berater



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 645

den eine ungeheure Aufwertung und durchdrang über die neue
„Funktionärsklasse" von Dorfmulläs, Qädis und Muftis alle Gebiete des Imamats.
Insofern ist es völlig zutreffend, wenn die „befriedeten" Dagestaner und
Tschetschenen sämtliche Imämatsbewohner als „Munden" bezeichneten -
denn infolge der engen Symbiose von Staat und tariqa gehörten ja wirklich
alle in irgendeiner Weise zur Klientel des Ordens.55

Konsequenterweise wurden von Sämil auch alle Versuche des
rivalisierenden Qädiriyya-Ordens, im Imämat Fuss zu fassen, abgeblockt.56

Auch als die Qädiriyya, deren weniger puristisches Wesen vor allem
dem Charakter der Tschetschenen besser entsprach, nach dem Zusammenbruch

des Imämatstaates doch noch zum starken Konkurrenten wurde, blieb
die Naqsbandiyya eine wichtige geistige Kraft und ein Pfeiler des antikolonialen

Kampfes. So war beim grossen Aufstand von 1877 nochmals ein
Schüler Muhammad al-Yaragïs, Scheich 'Abdarrahmän as-Sugüri, der
spirituelle Anführer. Im russischen Bürgerkrieg (1917-1921) kam es sogar zu
einer kurzfristigen Neuauflage des Imamats unter den Naqsbandï-Scheichen
Uzun Haggï und Nagm ad-dïn aus Hotso.57

V. Epilog

Zu Sowjetzeiten schwankte die Religionspolitik zwischen brutalen
Vernichtungsaktionen, auf Überzeugung basierender „antireligiöser Propaganda"
und der Duldung „offizieller religiöser Vereinigungen", welche die übrigge-

Sämils war. Auf ihn soll z. B. die Einführung des Staatsrates (dïwân) nach osmani-
schem Vorbild zurückgehen.

55 Die Tatsache, dass sich ganze Dörfer, ja Stämme in corpore, als murïdûn eines be¬

stimmten Naqsbandï-Scheichs verstehen, auch, wenn sie es im engeren (spirituellen)

Sinne gar nicht sind, beschreibt am kurdischen Beispiel BRUINESSEN, Aga,
321 f.

56 Siehe dazu A. BENNIGSEN: „The Qädiriyah (Kunta Häjj) Tarïqah in North-East
Caucasus: 1850-1870." In: Islamic Culture 62 (1988): 63-78. Es wäre nützlich zu
wissen, ob die Qädiriyya tatsächlich erst Mitte des 19. Jahrhunderts in den Kaukasus

gelangte, wie die westliche Forschung stets behauptet.

57 Vergi. Marie Bennigsen-BroXUP: „The Last Ghazawat. The 1920-1921 Upris¬
ing." In: The North Caucasus Barrier, op. cit., pp. 112-145.



646 CLEMENS P. SIDORKO

bliebenen „Kultanhänger" auffangen und kontrollierbar machen sollte. Die
beiden letzten Massnahmen waren allerdings mehr auf die russisch-orthodoxe

Kirche zugeschnitten und liefen daher an den Gegebenheiten des

Islam vorbei. Gerade deshalb wuchs sufischen Orden wie der Naqsbandiyya
eine Art Nischenfunktion zu, da sie auf Bedürfnisse reagierten, die der von
oben kontrollierte „Moscheen-Islam" nicht abdecken konnte. Angesichts
der schleichenden oder angestrebten Russifizierung der kleinen Völker im
nordöstlichen Kaukasus wurden turuq ausserdem zu einem Bestandteil
kultureller Identität.58

Westlichen und offiziellen sowjetischen Forschungen zufolge sollen
recht umfängliche Teile der dortigen Bevölkerung Sympathisanten von
Naqsbandiyya oder Qädiriyya gewesen sein.59 Beide Orden wurden als

illegale Organisationen verfolgt.
Leider sind aus jener Zeit bisher wenig Interna bekannt. Wie die tariqa

im Alltag funktionierte, welche Auswirkungen etwa die Deportation sämtlicher

Tschetschenen 1944 durch Stalin nach Zentralasien hatte, bei der
mindestens ein Drittel aller Betroffenen umkam - wir wissen es nicht. Noch
nicht, denn nun sind Archive zugänglich, Nachfragen möglich. Offensichtlich

ist, dass die Naqsbandiyya heute wieder ihren festen Platz im Leben der

Dagestaner und Tschetschenen hat. Welche Rolle sie in Zukunft spielen
wird - zum Beispiel über ihr nahestehende politische Parteien - muss sich
noch zeigen.60

Zum Schluss sei jedoch noch ein anderes Erbe der nordostkaukasischen

Naqsbandïs erwähnt. Durch massive Auswanderung im Anschluss
an die russische Unterwerfung wurden kaukasische Filiationen der Naqs-
bandiyya-Hälidiyya ins Osmanische Reich reimportiert. Manch bedeutender

Scheich, unter anderem öamäl ad-dïn und mehrere seiner hulafä', beschloss
seine Tage in Istanbul, Mekka oder Damaskus und hinterliess auch am
neuen Wirkungsort Schüler. Anderen Dagestanern und Tschetschenen war

58 Vergi. Fanny E. B. BRYAN: „Internationalism, Nationalism and Islam before
1990." In: The North Caucasus Barrier, op. cit., Pp. 195-218.

59 1978 waren sowjetischen Schätzungen zufolge 51% aller Tschetschenen und In¬

guschen Mitglieder einer tarïqa, siehe BRYAN, 203.

60 Zu jüngsten Entwicklungen siehe Marie BennigSEN-BroXUP: „After the Putch. In:
The North Caucasus Barrier, op. cit., Pp. 219-214, bes. 237 ff. Uwe HALBACH:
Der Islam in Russland. (Berichte des BlOst 1996, Nr. 34) Köln 1996, bes. 35 ff.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 647

es selbstverständlich, sich im Exil den dortigen Naqsbandï-Gruppen anzu-
schliessen, so dem nachmals berühmten und politisch hochaktiven Scheich
Ömer Ziyäüddin Dagistänli (1850-1920).61

Über ausgewanderte Schüler Scheich öamäl ad-dïns läuft auch die sil-
sila einer Gruppe deutscher Naqsbandïs, deren Tätigkeit sich vor allem im
Raum Freiburg im Breisgau entfaltet.62

Zitierte Quellen und Literatur

Abu-Manneh, Butros: „The Naqshbandiyya-Mujadidiyya in the Ottoman Lands in the

Early 19th Century." In: Die Welt des Islams 22 (1982): 1-36.

ABU-MANNEH, Butros: „Khalwa and räbita in the Khälidi Suborder." In: Naqshbandis.
Cheminements et situation actuelle d'un ordre mystique musulman. Hrsg. von Marc
GaboRIEAU, Alexandre POPOVIC, Thierry ZARCONE. Istanbul, 1990. Pp. 289-301.

ACHMADOV, S. B.: Imam Mansür. Narodno-osvoboditel'noe dvizenie v Cecne i na Se¬

vemom Kavkaze v konce XVIII v. Groznyj ,1991.

ALGAR, Hamid: „Naqshbandiyya". In: EI2, Bd. 7: 935-940.

ALGAR, Hamid: „A Brief History of the Naqshbandi Order." In: Naqshbandis. Chemine¬

ments et situation actuelle d'un ordre mystique musulman. Hrsg. von Marc
GABORIEAU, Alexandre POPOVIC, Thierry ZARCONE. Istanbul, 1990. Pp. 3-44.

ALGAR, Hamid: „Political Aspects of Naqshbandi History." In: Naqshbandis. Chemine¬

ments et situation actuelle d'un ordre mystique musulman. Hrsg. von Marc
GABORIEAU, Alexandre POPOVIC, Thierry ZARCONE. Istanbul, 1990. Pp. 123-152

AL-ALQADÀRÎ, Hasan: „Kniga Asari Dagestan." In: Sbornik materialov dlja opisanija
mestnosti i piemen Kavkaza 46 (Machackala 1929): 12-193.

AL-'AZZAWÎ, 'Abbäs: „Mawlänä Hälid an-Naqsbandï." In: Govarï Korï Zanyarï Kurde 1

(Bagdad 1973): 696-729.

BENNIGSEN, Alexandre: „Un mouvement populaire au Caucase du XVIII siècle." In:
Cahiers du monde russe et soviétique 5 (Paris 1964): 159-205.

61 Zu ihm siehe Islam Ansiklopedisi, Bd. 8, Istanbul 1993: 206 f. Thierry ZARCONE:

„Remarques sur le rôle socio-politique et la filiation historique des seyh naksbendi
dans la Turquie contemporaine" In: Naqsbandis, op. cit., Pp. 407-420, bes. 417 ff.

62 Vergi. Vorwort und sibila in: 'Abdullah ad-DÄGHISTÄNi: Der Naqschibandi-Weg.
Ein Führungsbuch für die geistige Entwicklung. Bonndorf, 1995.



648 CLEMENS P. SIDORKO

Bennigsen, Alexandre: „The Qädiriyah (Kunta Häjj) Tariqah in North-East Caucasus:
1850-1870." In: Islamic Culture 62 (1988): 63-78.

'

Bennigsen-BroXUP, Marie: „The Last Ghazawat. The 1920-1921 Uprising." In: The
North Caucasus Barrier. Hrsg. von Marie BENNIGSEN-BROXUP. London, 1992.

Pp. 112-145.

BENNIGSEN-BROXUP, Marie: „After the Putch." In: The North Caucasus Barrier. Hrsg.
von Marie BENNIGSEN-BROXUP. London 1992. Pp. 219-240.

Berezin, Il'jaN.: Putesestviepo Dagestanu i Zakavkaz'ju. Kazan, 1849. 2. Aufl. 1850.

BODENSTEDT, Friedrich von: Die Völker des Kaukasus und ihre Freiheitskämpfe gegen
die Russen. Frankfurt am Main, 1848.

Bronevsku, Semen: Novejsie geografiçeskie i istoriçeskie izvestija o Kavkaze. 2 Bde.

Moskva, 1823.

Bruinessen, Martin van: Aga, Scheich und Staat. Politik und Gesellschaft Kurdistans.
Berlin 1989.

BRUINESSEN, Martin van: „The Naqshbandi Order in the 17th-Century Kurdistan." In:

Naqshbandis. Cheminements et situation actuelle d'un ordre mystique musulman.

Hrsg. von Marc GABORIEAU, Alexandre POPOVIC, Thierry ZARCONE. Istanbul,
1990. Pp. 337-360.

BRYAN, Fanny E. B.: „Internationialism, Nationalism and Islam before 1990." In: The

North Caucasus Barrier. Hrsg. von Marie BENNIGSEN-BROXUP. London, 1992.

Pp.: 195-218.

BUTOWT-ANDRZEJKOWICZ, Michal: Skice Kaukazu. Warszawa, 1859.

CHANYKOV, Nikolaj: "O mjuridach i mjuridizm." In: Sbornik gazety Kavkaz, 1847 Nr. 1:

136-156

ChaSaev, Chadzi-Murat Omarovic: Obscestvennyj stroj Dagestana vXJXveke. Moskva,
1961.

AD-DÀGHISTÀNÏ, 'Abdullah: Der Naqschibandi- Weg. Ein Führungsbuch für die geistige
Entwicklung. Bonndorf, 1995.

DUBROVIN, Nikolaj: Istorija vojny i vladycestva russkich na Kavkaze. Bd. II. Sankt

Petersburg, 1886.

Dvizenie gorcev Severo-Vostocnogo Kavkaza v 20 — 50 gg XIX v. Sbornik Materialov.
Hrsg. von G. D. DANIALOV, V. G. GadZiev, Ch. Ch. Ramazanov. Machackala,
1959.

EVLiYÀ ÇELEBÏ: Evliyä Çelebiseyahatnämesi, Bd. VII. Istanbul, 1928.

GAMMER, Moshe: Muslim Resistance to the Tsar: Shamil and the Conquest ofChechnia
and Daghestan. London, 1994.

Gammer, Moshe: „Russian Strategies in the Conquest ofChechnia and Daghestan 1825-
1859." In: The North Caucasus Barrier. Hrsg. von Marie BENNIGSEN-BROXUP.

London, 1992. Pp. 45-61.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 649

GAMMER, Moshe: „The Beginnings of the Naqshbandiyya in Daghestan and the Russian

Conquest ofthe Caucasus." In: Die Welt des Islams 34 (1994): 204-217.

AL-GàZÏGUMUQÏ, 'Abdarrahmän: Kitäb at-tadkira. Perevod M. S. Saidova. In: Nas
Dagestan (1994): Nr. 167, 168.

AL-GàZÏGUMUQÎ, öamäl ad-dïn: Jemaleddin of Kazikumukh: Al-Adab ul-Marziya.
Naqshbandi Treaty Arabic Text, Russian Translation. Oxford 1986. (Reprint des

arabischen Textes, Petrovsk 1905 bzw. der russischen Übersetzung mit einem
Vorwort von 'Abdarrahmän b. öamäl ad-dïn al-Gäzigumüqi, in: Sbornik svedenij o
kavkazskich gorcach 2, Tiflis 1869, separate Paginierung, 27 Seiten).

HALBACH, Uwe: Der Islam in Russland. (Berichte des Bundesinstituts für ostwissen¬

schaftliche und internationale Studien 1996 Nr. 34) Köln 1996.

Islam Ansiklopedisi, hrsg. von Türkiye Diyanet Vakfi, Istanbul 1988 ff.

Klaproth, Julius: Reise in den Kaukasus und nach Georgien in den Jahren 1807 und
1808. 2 Bde. Halle/Berlin 1812, 1814.

KOCH, Karl: Reise in Grusinien, am kaspischen Meere und im Kaukasus. Weimar 1847.

Laudaev, Ummalat: „Cecenskoe plemja." In: Sbornik svedenij o kavkaszkich gorcach 6

(Tifis 1872): Separate Paginierung, 62 Seiten.

Lemercier-Quelquejay, Chantal: „Le Caucase." In: Les voies d'Allah. Hrsg. von
Alexandre POPOVIC. Paris, 1996. Pp. 300-308.

Mamakaev, M. A.: Cecenskij teip vperiod ego razlozenija. Groznyj 1973.

MEIER, Fritz: „Die Herzensbindung an den Meister." In: Zwei Abhandlungen über die

Naqsbandiyya. Von Fritz MEIER. Istanbul, 1994: Pp. 17-241.

NART: „The Life of Mansür. Great Independence Fighter of the Caucasian Mountain
People." In: Central Asian Survey 10 (1991) : 81-92.

NICHOLS, Johanna: „Who are the Chechen?" In: Central Asian Survey 14 (1995): 573-
577.

PruSanovsku, K. I: „Kazi Mulla (Gazi Magoma). Iz zapisok pokojnogo kapitana
Prusanovskogo." In: Kavkaz 1847, Nr. 30, 31.

REINEGGS, Jacob: Allgemeine historisch-topographische Beschreibung des Kaukasus. 2

Bde., Gotha und Sankt Petersburg, 1796, 1797.

RUNOVSKIJ, Apollon: „Dnevniki polkovnika Runovskogo, sostavlennye pristavom pri
Sämile vo vremja prebyvanija ego v gorode Kaluge." In: Akty sobrannye
Kavkaszkoj archeograficeskoj kommissiej. Tom XII. Tiflis, 1904. Pp. 1395-1526.

SlCHSAIDOV, Amri R: „Pis'mennye pamjatniki Dagestana XIX v. 2anr biografij." In:
Pis 'mennye pamjatniki Dagestana XVIII-XIX w. Hrsg. von Ch. A. OMAROV.

Machackala 1989. Pp. 5-14

Smirnov, N. A.: „Tureckaja agentura pod flagom islama - vosstanie Sejcha Mansura na

Severnom Kavkaze." In: Voprosy religii i ateizma 1 (Moskva 1950): 11-63.



650 CLEMENS P. SIDORKO

Tagirova, Natal'ja / SlCHSAIDOV, Amri R.: „'Abdarrahmän al-Gäzigumüqi und seine
Werke." In: Muslim Culture in Russia and Central Asia from the 18th to the Early
20th Century. Hrsg. von Michael KEMPER et al. Berlin 1996. Pp. 317-340.

ZARCONE, Thierry: „Remarques sur le rôle socio-politique et la filiation historique des

seyh naksbendi dans la Turquie contemporaine." In: Naqshbandis. Cheminement et
situation actuelle d'un ordre mystique musulman. Hrsg. von Marc GABORIEAU,
Alexandre POPOVIC, Thierry ZARCONE. Istanbul 1990. Pp. 407-420.

Zelkina, Anna: „Islam and society in Chechnia: From the late eighteenth to the mid-
nineteenth century." In: Journal ofIslamic Studies, 7 (1996): 240-264.


	Die Naqšbandiyya im nordöstlichen Kaukasus : ein historischer Überblick

