Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 2

Artikel: Die Nagsbandiyya im norddstlichen Kaukasus : ein historischer
Uberblick

Autor: Sidorko, Clemens P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE NAQSBANDIYYA IM NORDOSTLICHEN KAUKASUS
EIN HISTORISCHER UBERBLICK

Clemens P. Sidorko, Schopfheim

Seit einigen Jahren hat die Erforschung der Geschichte siifischer Bruder-
schaften Konjunktur. Aus gutem Grund, wenn man sich vergegenwirtigt,
welch enorme Bedeutung Siifiorden fiir das geistige und gesellschaftliche
Leben fast aller Gebiete der islamischen Welt besassen oder noch besitzen.
Eine Region, die geradezu als Musterfall fiir die Interaktion von fariga, Ge-
sellschaft und Geschichte gelten kann, ist der nordostliche Teil Kaukasiens.
Gerade hier hat die Forschung seit den Tagen Alexandre Bennigsens jedoch
leider wenig substantielle Zuwachse verzeichnet, sieht man von den Arbei-
ten Moshe Gammers ab, die indes nur das 19. Jahrhundert behandeln.! Der
folgende Beitrag zur Geschichte der Nagsbandiyya im nordoéstlichen Kau-
kasus mochte als Versuch einer epocheniibergreifenden Skizze verstanden
werden.2

I. Die Tariga-Nagsbandiyya

Die Nagsbandiyya,3 die im 12. Jahrhundert in Zentralasien entstand, ist bis
heute einer der bedeutendsten mystischen Orden (arab. turuq, sg. tariga)
des Islam. Thren Namen leitete sie spéater von Baha’ ad-din NagSband (1318-
1389) ab. Unter dessen Nachfolgern (hulafa@’, sg. halifa), und besonders un-
ter ‘Ubaydullah-i Ahrar (gest. 1490), verbreitete sich die tariga lber ganz

1 Moshe GAMMER: Muslim Resistance to the Tsar: Shamil and the Conquest of
Chechnia and Daghestan. London 1994. DERS.: ,,The Beginnings of the Nagsh-
bandiyya in Daghestan and the Russian Conquest of the Caucasus.” In: Welt des
Islams 34 (1994): 204-217.

2 Er entstand aus den Vorarbeiten zu meinem Dissertationsvorhaben ,,Die ‘Muriden-
bewegung’ und der Imamatstaat Scheich Samils (1825-1859) .

3 Vgl. dazu generell Hamid ALGAR: ,,A Brief History of the Nagshbandi Order.“ In:
Nagshbandis. Cheminements et situation actuelle d’un ordre mystique musulman.
Hrsg. von Marc GABORIEAU, Alexandre POPOVIC und Thierry ZARCONE. Istanbul
1990. Pp. 3-44.



628 CLEMENS P. SIDORKO

Zentralasien, Teile Irans, die Lander des Osmanischen Reiches und Indien.
Die Nagsbandiyya ist ein vergleichsweise puristischer, der Askese und der
spirituellen Selbstdisziplinierung zugewandter Orden, der dem Verhaltnis
von Meister (§ayh, mursid) und Schiiler (murid) grosse Bedeutung zumisst.
Stets war sie dem sunnitischen Islam verbunden und pflegte eine betont or-
thodoxe, strikt an der Sari‘a orientierte Haltung. Mehrmals brachte die tari-
ga grosse Reformatoren hervor, die ihrer Entwicklung neue Wege 6ffneten
und zur abermaligen Weiterverbreitung beitrugen. Zu den bedeutendsten
zahlte der indische Scheich Ahmad Sirhindi (1564-1626), welcher den
Suborden der Nagsbandiyya-Mugaddidiyya begriindete. Aus seiner Nach-
folge ging auch der grosse Erneuerer des 19. Jahrhunderts hervor, der uns
noch beschiftigen wird: Halid as-Sahraziiri al-Bagdadi.

II. Der nordostliche Kaukasus und die Anfinge seiner Nagsbandi-Tradition

Nordostlicher Kaukasus — damit meine ich im folgenden die Siedlungsge-
biete der vainachischen Volkerschaften, der Tschetschenen insbesondere,*
und Dagestan, wie es die klassische arabische Geographie definiert; ohne
die nordlich angrenzende Kumykenebene also, aber einschliesslich der von
dagestanischen Volkern bewohnten Gebiete im Norden der heutigen Repu-
blik Aserbaidschan.

Von ihrer Art her sind diese Gebiete recht heterogen: sprachlich dus-
serst zersplittert, verfiigen sie lber eine Vielzahl lokaler Traditionen und
haben niemals eine politische Einheit gebildet.

Darbent, Baqu und Qubah im Siiden waren lange Zeit persische
Reichsprovinzen, die sich erst nach dem Tode Nadir§ahs zu faktisch unab-
hingigen Chanaten entwickelten. Das eigentliche Dagestan zerfiel in eine
Reihe kleinerer Fiirstentiimer, die in lockerer Vasallitdit zu den Osmanen
oder Safawiden standen — so wie es eben giinstig schien. V6llig nominell
war das Vasallenverhiltnis vor allem bei den Fiirsten des inneren Gebirges,
die eher den heimischen Volksversammlungen (mekkeme, gama‘a) Rechen-

- Zu dieser erst von den Russen eingefiihrten und iiberdies unscharfen Fremdbe-
zeichnung siehe Johanna NICHOLS: ,,Who are the Chechen?* In: Central Asian Sur-
vey 14 (1995): 573-577.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 629

schaft schuldeten denn einem auswartigen Herrn. Nicht wenige Talschaften
kamen ganz ohne Fiirsten aus; sie waren in einer Art urtiimlicher Basis-
demokratie als Dorfbiindnisse organisiert.> Noch anders die Tschetschenen,
wo iiber dem Clan (faipa oder taip), dessen gewihlte Alteste eher beratende
Funktion hatten, keinerlei staatliche Ordnung existierte.6

Hier konnte sich auch der Islam erst spdt durchsetzen. Erste Missionare
aus Dagestan und der Kabarda erschienen im 16. Jahrhundert, doch noch
Ende des 18. Jahrhunderts waren weite Gebiete teils oberflachlich, teils gar
nicht islamisiert. Dagestan dagegen blickt auf eine sehr alte muslimische
Tradition zuriick. Die Kiistengebiete waren bereits im 8. Jahrundert flir den
Islam gewonnen worden, das Bergland bis zum 15. Jahrhundert. Im Gegen-
satz zu Tschetschenien, das keine Schriftlichkeit besass und oft noch im 19.
Jahrhundert Mullas von auswirts berufen musste, war der Alphabetisie-
rungsgrad in Dagestan vergleichsweise hoch, das Land fiir seine Gelehrten
(‘ulama’) und seine arabischsprachige Literaturtradition beriihmt.

Kontakte zu Russland hatten bereits im Mittelalter bestanden. Fiir Pe-
ter I. und Katharina II. war Kaukasien ein Stein im Spiel mit dem osmani-
schen Gegner. Erst nach der Eingliederung Georgiens im Jahre 1801 und
der Eroberung der aserbaidschanischen Chanate 1804-1828 ergab sich aber
fiir das Zarenreich die dringende Notwendigkeit, auch all jene Gebiete zu
besetzen, die es von seinen neuen Provinzen trennten. Gerade in Dagestan
und Tschetschenien sollte dies trotz massiver Militdirmacht und des Ein-
satzes lokaler Marionettenfiirsten bis 1859 dauern. Ursache dafiir, wie auch
fiir zahlreiche spitere Aufstinde, war nicht zuletzt das Wirken lokaler
Nagsbandi-Gruppen.

Auf welchen Wegen die Nag$bandiyya in den nordostlichen Kaukasus
gelangte, und wann genau dies geschah, ldsst sich nicht mit Bestimmtheit
sagen. In den benachbarten Regionen tritt der Orden ab dem Ende des 15.
Jahrhunderts auf, so in Nordiran, wo er allerdings niemals grossere Bedeu-
tung erlangen konnte, und in der osmanischen Tiirkei; in Kurdistan ist er ab

5 Zur Situation in Dagestan ab dem 16. Jh. vergl. ChadZi-Murat Omarovi¢ CHASAEV:
Obscestvennyj stroj Dagestana v XIX veke. Moskva 1961.

6 Eine Ausnahme bildeten die Tschetschenen der Sungaebene, die zeitweilig von
fremden Herrschern abhéngig waren, vergl. Ummalat LAUDAEV: ,.Cetenskoe
plemja.” In: Sbornik svedenij o kavkaszkich gorcach 6 (Tifis 1872): 62 Seiten. M.
A. MAMAKAEV: Cecenskij teip v period ego razloZenija. Groznyj 1973.



630 CLEMENS P. SIDORKO

Mitte des 16. Jahrhunderts nachweisbar.” Da in der frilhen Neuzeit zudem
recht intensive Kontakte zwischen Dagestan und den damaligen geistigen
Zentren der muslimischen Welt bestanden, konnten Ableger des Ordens
auch von dorther verpflanzt worden sein — oder Uber die Pilgerfahrt nach
Mekka.8

Allzu spét wird man die Anfange sicherlich nicht suchen diirfen. Und
keinesfalls taucht die Nagsbandiyya, wie in der alteren Literatur und zuwei-
len bis heute behauptet wird, erst am Ende des 18. Jahrhunderts in Nordost-
kaukasien auf.? So bliihten bereits um 1650 zwei nag$bandische Tekken in
der dagestanischen Stadt Koyun, wie der osmanische Reisende Evliya
(elebi in seinem Bericht vermerkt.10

Unklar ist indes, ob von diesen frilhen Nagsbandis eine direkte Linie
zu den heutigen fiihrt. Uber das Schicksal der tariga wihrend des 18. Jahr-
hunderts liegen mir keine Zeugnisse vor. Auffallig ist immerhin, dass die
silsila’s!1 der spateren Scheiche des norddstlichen Kaukasus nahezu nie-
mals iiber einheimische Vorgéanger laufen, sondern — und, soweit ich sie
kenne, ausschliesslich — iiber den Kurden Halid as-Sahraziiri (s. u.).

Nun war das 18. Jahrhundert fiir Kaukasien die Zeit einer permanenten
Krise. Der Zusammenbruch des Safawidenreiches, die zeitweilige Auftei-
lung unter osmanische und russische Herrschaft, das blutige iranische come-
back Nadirsahs und die nachfolgende Anarchie der sich befehdenden Klein-

7  Hamid ALGAR: ,Nagshbandiyya.“ In: EF, Bd. VII, 935 ff. Martinus van BRUINES-
SEN: ,,The Nagshbandi Order in the 17th Century Kurdistan.” In: Nagshbandis, op.
cit., Pp. 337-360, hier 349 f.

8 So erwdahnt ALGAR, ,History” 17, einen Schiiler Ahrars aus dem unmittelbar an
Dagestan grenzenden Sirwan, der zu Beginn des 16. Jahrhunderts in Mekka lebte.
Er seinerseits habe indes keine Schiiler hinterlassen.

9  Unléngst noch Chantal LEMERCIER-QUELQUEJAJ: ,Le Caucase.“ In: Les voies
d’Allah. Hrsg. von Alexandre POPOVIC. Paris 1995. Pp. 300-308, hier 300.

10 EVLiYA CELEBL: Seyahatname. Bd. VII, Istanbul 1928, 796. Erst nach Druckle-
gung bekannt wurde mir der Artikel von Anna ZELKINA: “Islam and society in
Chechnia: From the late eighteenth to the mid-nineteenth century.* In: Journal of
Islamic Studies, 7 (1996): 240-264, worin die Autorin ebenfalls auf jene frithe Pe-
riode eingeht.

11 Silsila: Kette der Meister, iiber die ein Siufi die Inhalte seiner fariga bis zum
Ordensgriinder zuriickverfolgen kann, und die ihn mit jenem verbindet.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 631

firsten bewirkten einen spiirbaren Niedergang, der auch negative Auswir-
kungen auf das Fortleben siifischer Traditionen gehabt haben konnte. 12

So muss man davon ausgehen, dass die autochthone Nag$bandiyya in
den stidndigen Wirren jener Epoche entweder unterging, oder im 19. Jahr-
hundert durch den auswirtigen, jedoch ungleich vitaleren Ordenszweig der
NagsSbandiyya-Halidiyya iiberlagert wurde.!3

III. Scheich Mansur: ein grosser Naqsbandi-Heiliger?

Einen grossen nagSbandischen Heiligen sieht die tschetschenische Lokaltra-
dition in Scheich Mansiir, der den ersten stammesiibergreifenden Wider-
stand der kaukasischen Bergvilker gegen die russischen Eroberer leitete.14
Sein gihdd erfasste zwischen 1785 und 1791 in einer wellenartigen Bewe-
gung weite Teile des nordlichen Kaukasus und war eine direkte Reaktion
auf die offensive Politik Katharinas II., die zur Sicherung des Protektorats
liber Georgien (1783) die sogenannte Georgische Heerstrasse iiber den
Darijal-Pass erbauen liess und erstmals systematisch Befestigungslinien
gegen die Bergvolker Tschetscheniens und Dagestans anlegte.

Leider verschwindet die historische Personlichkeit des Scheichs fast
vollig hinter spateren Legenden. Doch fasst man gesicherte Selbstaussagen

und Berichte ihm Nahestehender zusammen, ergibt sich in etwa folgen-
des:15

12 Andererseits begiinstigten gerade Krisenzeiten die Hinwendung der Menschen zu
Stufiorden.

13 Letzteres war laut ALGAR, ,,Naqshbandiyya“, 935 auch in Kurdistan der Fall.

14 Zu Scheich Mansir als historischer Personlichkeit siche A. BENNIGSEN: ,,Un mou-
vement populaire au Caucase du XVIII siécle.” In: Cahiers du monde russe et so-
viétique 5 (Paris 1964): 159-205. N. A. SMIRNOV: , Tureckaja agentura pod flagom
islama — vosstanie Sejcha Mansura na Severnom Kavkaze.“ In: Voprosy religii i
ateizma 1 (Moskva 1950): 11-63; und neuerdings S. B. ACHMADOV: Imam Man-
sur. Narodno-osvoboditel’noe dvizenie v Cecne i na Severnom Kavkaze v konce
XVIII v. Groznyj 1991, dessen Buch mir nicht vorlag. Alle drei Werke enthalten
Angaben zu Quellen und weiterer Literatur.

15  Quellen sind v.a. die Verhorprotokolle der ,,Geheimen Expedition®, die den
Scheich nach seiner Gefangennahme befragte (GosArchiv, VII, Nr. 2777; XXIII
Nr. 13), sowie Aussagen von Mitstreitern Mansirs; auszugsweise abgedruckt bei N.



632 CLEMENS P. SIDORKO

Manstr wurde um 1760 unter dem Namen USurma im tschetscheni-
schen Dorf Aldy geboren; da die Eltern arm waren, verbrachte er Kindheit
und Jugend als Hirte und blieb sein Leben lang Analphabet. Er war aber
stets sehr fromm und soll als Erwachsener den Koran auswendig beherrscht
haben. Deshalb betriibte es ihn, dass die nur oberflachlich islamisierten
Tschetschenen sich kaum um die Einhaltung der religiosen Vorschriften
kiimmerten. Um 1780 hatte er eine Art Erweckungserlebnis: im Traum
wurde ihm befohlen, die Bergvolker aus ihrer Verwirrung zu befreien und
fir den reinen Islam zu kdmpfen. So trat er ab 1784 an die Offentlichkeit
und wurde ob seiner Beredsamkeit bald respektvoll als Scheich mit dem
Ehrennamen ,,al-Manstr* (der Siegreiche) angesprochen. Unterstiitzung
fand er zunéchst vor allem bei den wenigen tschetschenischen Mullas, die
bald seine Entourage und spéter das organisatorische Riickgrat der Bewe-
gung bildeten.16 Ziel der Predigten Mansiirs war die Ausmerzung von Briu-
chen, die nicht dem Islam entsprachen, die Durchsetzung der Sari‘a gegen-
liber dem lokalen Gewohnheitsrecht und die Islamisierung der noch paga-
nen Stimme. Antirussische Ziige trugen seine Aktionen damals nicht. Selbst
als ein lokaler Kommandeur, der Mansiirs Wirken mit Unruhen im benach-
barten Dagestan in Verbindung brachte, 1785 Truppen gegen Aldy ent-
sandte, liess der Scheich durch Boten mitteilen, dass Gott ihn nicht zum
Kampf ermachtigt habe. Erst, nachdem die wenig beeindruckten Russen
Aldy niedergebrannt hatten, griff auch Mansir zu den Waffen und vernich-
tete die Abteilung des bisher fiir unschlagbar gehaltenen Gegners. Durch
jenen Angriff wurde der ,,grosse gihad“ — die Anstrengung den Glauben zu
vertiefen — zum gihdad gegen die Kolonisatoren, der Scheich zum Imam,
zum Anfihrer der Muslime im Kampf gegen die Feinde des Islam. Jetzt
versuchte er auch, sich osmanischer Unterstiitzung zu versichern. Zwar
mochte ihn die Pforte anfangs nicht recht ernst nehmen, akzeptierte ihn aber
als Bundesgenossen, als 1787 Krieg mit Russland ausbrach. Beachtliche
Erfolge des Imam wechselten unterdessen mit Niederlagen, bis russische
Truppen ihn 1791 bei der Eroberung der osmanischen Seefestung Anapa
gefangen nehmen konnten. 1794 starb Scheich Mansiir in russischer Haft.

F. DUBROVIN: Istorija vojny i vladycestva russkich na Kavkaze. Bd. II. Sankt Pe-
terburg 1886, 86-136 und bei SMIRNOV, op. cit.

16  Dagestanische wlamda’, die er brieflich um Unterstiitzung bat, bezichtigten ihn da-
gegen in einem Sendschreiben der bid‘a. Abgedruckt bei DUBROVIN, 123.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 633

Zeitgenossischen Historikern und Forschungsreisenden erschien Scheich
Mansiir oft als Fanatiker oder Betriiger, der den Osmanen als Werkzeug ge-
dient habe.!7 Wiahrend des 19. Jahrhunderts begann man ihn als Vorgénger
der damaligen nagsbandischen Imame zu sehen. Wurde diese Vorlaufer-
schaft anfangs zumeist auf das Moment des Kampfes gegen Russland
bezogen,!8 trat bald die Erkenntnis hinzu, dass der Widerstand in beiden
Fallen religios motiviert war. Von da war es nur noch ein Schritt zu der Be-
hauptung, Scheich Mansiir miisse ebenfalls Stufi gewesen sein,!® was noch
spater zur These vom ,ersten NagSbandischeich Kaukasiens* erweitert
wurde. Ein (echter?) Nachkomme Mansiirs schrieb unter dem Pseudonym
»Nart“ um 1920 eine Biographie in diesem Sinne.20 Die westliche For-
schung tibernahm dieses Bild mehr oder weniger kritiklos und tradiert es
zum Teil bis heute.2!

Eindeutige Beweise fiir die These existieren nicht, die spérlichen Quel-
lenbelege sind dusserst vage und sprechen auch nie explizit von der Nags-
bandiyya:

— So berichteten Augenzeugen, die von osmanischen Behorden zum
Scheich befragt wurden, er sei ,,wie ein Derwisch gekleidet gewesen —
d. h. dusserst schlicht.

17 So z.B. Jacob REINEGGS: Allgemeine historisch-topographische Beschreibung des
Kaukasus. Teil 1. Gotha und Sankt Petersburg 1796, 256 ff. Julius KLAPROTH: Rei-
se in den Kaukasus und nach Georgien in den Jahren 1807 und 1808. Halle/Berlin
1812/1814. Bd I, 379-383.

18  Eindeutig noch bei Friedrich von BODENSTEDT: Die Vélker des Kaukasus und ihre
Freiheitskampfe gegen die Russen. Frankfurt a. M. 1848, 199 ff., der nahezu als
erster Westeuropier auf den siifischen Hintergrund Samils hinweist.

19  So weit mir bekannt erstmals bei Nikolaj CHANYKOV: O mjuridach i mjuridizm.“
In: Shornik gazety Kavkaz, 1847 Nr. 1: 136-156, hier 138. Ahnlich bei II’ja BERE-
ZIN: Putes,estvie po Dagestanu i Zakavkaz 'ju. Kazan 1850, 87 (eine erste Auflage
erschien 1849).

20  NART: ,,The Life of Mansur. Great Independence Fighter of the Caucasian Moun-
tain People.“ In: Central Asian Survey 10 (1991): 81-92. Das Original erschien
1924 auf russisch in Konstantinopel, gleichzeitig eine arabische Fassung, Misr
1342,

21  Noch LEMERCIER-QUELQUEJAJ, op. cit., 300. GAMMER, ,.Beginnings* 207, dussert
vorsichtige Zweifel.



634 CLEMENS P. SIDORKO

— Ein buchariotischer Pilger, Mulla Faydullah, gab vor denselben Behorden
gar an, dass Mansir ,,auf dem Weg der Derwische unterwegs® sei.22
Schon A. Bennigsen wies jedoch darauf hin, dass dies ebenfalls Metapher
fur den anspruchslosen Lebenswandel des Scheichs sein konne.

— Auch russische Forscher des frithen 19. Jahrhunderts sahen Mansiur zu-
weilen als Derwisch. 1823 schrieb etwa Semen Bronevskij iiber den
Scheich:

,,1785 erschien bei den Tschetschenen ein Prediger von den Derwischen, den die
Tiirken gesandt hatten, um die Bergvdlker, unter dem Vorwand, den muslimischen
Glauben zu verbreiten, gegen die Russen aufzuwiegeln.*23

Da der Begriff Derwisch im damaligen europdischen Sprachgebrauch aber
nur allzu oft als Synonym fiir ,,(muslimischer) Fanatiker* gebraucht wurde,
bleibt auch dieser Beleg unzureichend. Selbst wenn Derwisch hier Sufi
meinen sollte, ist noch nichts liber die Zugehorigkeit zu einem bestimmten
Orden gesagt — und davon gab es im damaligen Osmanischen Reich viele.

Gegen die Nagsbandi-These sprechen eine ganze Reihe von Hinwei-
sen:

— In den iiberlieferten Proklamationen, Briefen und gesicherten Aussagen
Mansirs findet sich nichts, was einen sifischen Hintergrund nahelegt.
Besonders die Protokolle der erwahnten ,,Geheimen Expedition* zeich-
nen eher das Bild eines gazi (Vorkdmpfer fiir den Islam), der seine
Mitmenschen zur Befolgung bzw. Annahme des Islam anhalten wollte.
Er selbst dusserte in diesem Zusammenhang:

»Ich bin kein Emir und kein Prophet?# und habe mich nie so genannt (...). Ich
konnte aber nicht verhindern, dass das Volk mich als solchen betrachtete, weil ihm
meine Denk- und Lebensweise als ein Wunder erschien. (...) So legte man mir den

22  Beide Aussagen zitiert nach BENNIGSEN, op. cit., 177 £.

23 Semen BRONEVSKI: Novejsie geograficeskie i istoriceskie izvestija o Kavkaze.
Moskva 1823, Teil II, 99.

24  Da in russischen Quellen des 19. Jahrhunderts auch Gazi Muhammad als ,,Prorok®,
Prophet bezeichnet wird, ist es wohl eine falsche Ubersetzung des arabischen
Wortes imam.



25
26

27

28

NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 635

Titel eines Scheichs zu, und begann mich fortan als einen aussergewohnlichen
Menschen zu verehren (...).“25

Mansiirs grosster Nachfolger im Kampf gegen Russland, Imam Samil,
selbst NagSbandi, wusste, zu ihm befragt, ebensowenig von siifischen
Verbindungen des Scheichs zu berichten wie der grosse Historiker des
nordostlichen Kaukasus, Hasan al-Algadari, seinerseits Enkel von Mu-
hammad al-Yaragi (ca. 1772-1836), des ersten dagestanischen Nagsban-
discheichs aus dem Halidi-Zweig.2¢

Viele Legenden tiber den Scheich bzw. Wunder, die ihm zugeschrieben
werden, erzahlt man auch von Samil. Schriftlich belegt ist in nahezu allen
Fillen zuerst die Samil-Version, was nahelegt, dass Ubertragungen vom
spiteren auf den fritheren stattfanden.2’” Die miindliche Uberlieferung,
Manstr sei Nagsbandi gewesen, konnte auf die gleiche Weise entstanden
sein.

Alle spateren Nag$bandischeiche waren ‘ulama’, entstammten also dem
religiosen Establishment, wihrend Mansir zwar ein gewaltiger Redner
gewesen sein soll, dabei jedoch einfacher Hirte ohne Ausbildung und
nach eigenen Angaben Analphabet. Betreffs seiner Kentnisse des islami-
schen Dogmas musste er sich, wie gesagt, sogar Fehlerhaftigkeit vorhal-
ten lassen.

Offenbar hat Mansiir keine Schiiler hinterlassen, denn kein spaterer hat
sich im sifischen Sinne auf ihn berufen, in keiner silsila wird er genannt.
Fiir einen so prominenten Scheich wire das dusserst ungewohnlich, zu-
mal tschetschenische NagSbandis sonst grossen Wert auf die geistige
Herkunft von diesem oder jenem beriihmten Lehrer legen.28

GosArchiv, VII, No. 2.777, zitiert nach DUBROVIN, 94.

A. RUNOVSKL: ,,.Dnevniki polkovnika Runovskogo, sostavlennye pristavom pri
Samile vo vremja prebyvanija ego v gorode Kaluge.“ In: Akty sobrannye Kav-
kaszkoj archeograficeskoj kommissiej. Tom XII. Tiflis 1904. Pp. 1395-1526, hier
1432. Hasan al-ALQADARI: Kniga Asari Dagestan. In: Shornik materialov dlja
opisanija mestnosti i plemen Kavkaza 46 (Machackala 1929): 12-193, hier 113.

Etwa die Legende, vom trinkenden/stark rauchenden Vater, den der jugendliche
Samil/Mansir, durch Selbstmorddrohung vom Laster abbringt.

Z.B. von Tasaw-Haggi, dem Konkurrenten und spiteren Mitarbeiter Samils.



636 CLEMENS P. SIDORKO

— Vor allem aber ist vollig unklar, wer Mansir in die fariga eingefiihrt
haben konnte. Von nag$bandischen Traditionen der Tschetschenen vor
thm ist nichts bekannt. Spatere Erklarungen sprechen daher von Aufent-
halten in Buchara, einem durchreisenden bucharischen Pilger oder sufi-
schen Emissédren aus dem Osmanischen Reich. Es ist jedoch nachweisbar,
dass Mansur seine Heimat vor 1786 niemals verlassen hat. Die Pilger-
these geht offenbar auf die Protokollakte des erwahnten Mulla Faydullah
aus Buchara zurtck. Offizielle oder private Kontakte zum Osmanischen
Reich scheint Mansir den Quellen zufolge erst nach Beginn des gihad
gepflegt zu haben. Vielleicht gibt es eine weitere Moglichkeit. Wenn die
Bewegung Mansirs einen sufischen Hintergrund gehabt haben sollte,
konnten dann unter den tschetschenischen Mullas der Umgebung des
Scheichs nicht doch Siifis gewesen sein? IThre Ausbildung erhielten sie ja
oft in oder iiber Dagestan, wo es zumindest den Nag$bandi-Orden bereits
gab.

Keines der Gegenargumente ist fiir sich genommen ein zwingender Beweis,
dass Scheich Mansiir nicht Nagsbandi war. Thre Summe nahrt jedoch den
Verdacht, die Zuschreibung beruhe auf einem Syllogismus: Weil Mansiir
ganz offensichtlich die gleichen Ziele hatte, wie die Nagsbandiyya-Imame
des 19. Jahrhunderts (Durchsetzung der Sari'a, Kampf gegen die Russen),
muss auch er Nagsbandi gewesen sein.

Die heutigen Verfechter der Nagsbandiyya-Zugehorigkeit Mansurs
ubersehen zudem, wieviele Erweckungs- und antikoloniale Bewegungen,
ganz ohne siifischen Hintergrund, die islamische Welt des 18. und frithen
19. Jahrhundert hervorgebracht hat — auch in Kaukasien.2%

IV. Nagsbandiyya-Halidiyya

Bald nach seinem Entstehen gelangte jener Ordenszweig in den Kaukasus,
der alle Vorgénger iiberschatten und wihrend der nachsten hundert Jahre

29  In Tschetschenien gab es 1822 ff. einen gihad, der wohl noch nicht von Nag8bandis
getragen war, und beim grossen dagestanischen Aufstand von 1818/19 riefen
‘ulama@ zum gihad auf, die spiter als Gegner der nagSbandischen Imame hervor-
traten.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 637

den wichtigsten Kristallisationskern im antikolonialen Kampf gegen die
russischen Eroberer bilden sollte: die Nag8bandiyya-Halidiyya. Sie geht auf
den Kurden Diya’ ad-din Abu 1-Baha’ Halid ibn Husayn (1776-1826) zu-
riick, der 1809 nach Indien reiste und Schiiler des Gulam ‘Ali ‘Abdullah-i
Dihlawi aus dem Ordenszweig der Mugaddidiyya wurde.30 Nachdem er
vom Meister die Lizenz zur vollstindigen Nachfolgerschaft (hilafat-i tam-
ma) erhalten hatte, kehrte Halid 1811 in seine Heimat zuriick und lebte fort-
an in Sulaymaniyya und Bagdad, von 1820 bis zu seinem Tod in Damaskus.
In dieser kurzen Zeitspanne entwickelte er eine umfangliche Propagandat-
tigkeit und schuf ein weitverzweigtes Netzwerk. Zeitgenossischen und wohl
z.T. ibertriebenen Nachrichten zufolge hatte er 12 000 Schiiler und 167 hu-
lafa’, darunter auch Dagestaner.3! Die Filiation in den Kaukasus erfolgte
indes iiber den Aserbaidschaner Isma‘il al-Kiirdamiri as-Sirwani.

Der dortige Zusammenhang von Widerstand und Sifik war den euro-
pdischen Zeitgenossen durchaus bewusst. Zwar sprachen erste Untersuchun-
gen, mit welchen die russische Verwaltung um 1842 mehrere Stabsoffiziere
betraut hatte, von der ,,neuen tariga-Lehre”, die man im folgenden kurz
,,Muridismus* nannte.32 Doch wiesen bereits 1847 Nikolas Chanykov und
1848 Friedrich von Bodenstedt darauf hin, dass jene ,Lehre* keinesfalls
eine neue Sekte, sondern ,modificierter Sufismus* sei.33 Ebenfalls 1847
hatte Karl Koch, der Kaukasien von 1837 bis 1844 bereiste, die genaue
Herkunft lokalisiert. Nach nicht vollig korrekten Erklarungen zum Begriff
mursid (sufischer Meister), den er als Koranausleger missdeutet, schreibt er:

30 Zu Halids Leben und Wirken siche Butros ABU-MANNEH: ,,The Nagshbandiyya-
Mujadidiyya in the Ottoman Lands in the Early 19th Century.” In: Welt des Islams
22 (1982): 1-36.

31 Namentlich bekannt ist z. B. ein Hamdi ad-Dagistani, siche ‘Abbas al-‘AZZAWI:
»Mawlana Halid an-Nagsbandi.“ In: Govari Kori Zanyari Kurd 1 (1973): 696-729,
hier 719.

32 K. I PRUSANOVSKI: ,,Kazi Mulla (Gazi Magoma). Iz zapisok pokojnogo kapitana
Prusanovskogo.“ In: Kavkaz 1847, Nr. 30, 31. Sein Bericht, bzw. diejenigen seiner
Kollegen D. Passek und A. Neverovskij kursierten schon 1843 als Manuskripte in

den Salons von Tiflis. Eine gekiirzte deutsche Fassung erschien in Erdmanns Ar-
chiv fiir die wissenschaftliche Kunde von Russland 6 (1848).

33 BODENSTEDT, 327. BEREZIN, 86 ff. macht #hnliche Aussagen; CHANYKOV, 138
nennt explizit die NagSbandiyya.



638 CLEMENS P. SIDORKO

,,Ein Murschid von bewidhrtem Rufe war Hadschi Ismail Effendi, der Schiiler eines
angesehenen Religionslehrers in Bagdad, mit Namen Halidscha Schah [d. i. Halid,
C. S.]. Er erwarb sich in Kurzem ein so grosses Ansehen, dass die Russen dngstlich
wurden und ihm allerhand Schwierigkeiten in den Weg legten. Er wohnte im
schirwanischen Dorfe Kurtamir, verliess dieses aber endlich, vielfach in seinem
Wirken gehindert, um nach der Tiirkei iiberzusiedeln. Einer seiner ausgezeichnet-
sten Schiiler war Mohammed Effendi, der sich nach Tabasseran begab und fiir die-
ses Landchen und fiir Kuréle der erkldrte Murschid wurde. Von diesem erhielt Kazi
Mollah (...) seine Bildung und unter dessen Schiilern befand sich Schamil.*34

Beide Aussagen, dass ndmlich die ,Muriden* Sifis seien und ihr
Zweig auf einen ,,Chalid aus Bagdad* zuriickgehe, bekraftigt 1859 noch-
mals Michal Butowt-Andrzejkowicz, ein Pole, der wie viele seiner Lands-
leute in den 1840-er Jahren zwangsweise im Kaukasus diente. Seinem Text
miissen dabei andere Quellen zugrunde liegen, da er zahlreiche Zusatz-
informationen und Varianten enthalt.35

Der bei Koch erwihnte Sirwani-Schiiler ,,Mohammed Effendi* ist nun
Muhammad al-Yaragi, nachmals Dagestans frithester Halidi-Scheich. Er
wurde im Jahre 1820/21 Nag$bandi, wie sein Sohn Isma‘il in der Biographie
des Vaters iiberliefert:

~Muhammad ibn Isma‘il ibn Mulla Sayh Kamal ibn Nasir al-Yaragi al-Kurali betrat
den Pfad der ruhmreichen tariga im Jahre 1237, als er 51 Jahre alt war.*36

Als sich nur acht Jahre spiter dessen Schiiler Gazi Muhammad (,,Kazi-
Mulla*) zum Imam proklamieren liess und zum gihad aufrief, konnte er sich
bereits auf ein gut ausgebautes tariga-Netzwerk stiitzen. Da sich der Orden
auch anderswo dusserst rasch verbreitete und mehrmals — vom benachbarten
Kurdistan bis ins ferne Indonesien — zum Motor antikolonialer Bewegungen
wurde, stellt sich die Frage nach dem Wieso.

34 Karl KOCH: Reise in Grusinien, am kaspischen Meere und im Kaukasus. Weimar
1847, Teil I1, 415.

35 Michat BUTOWT-ANDRZEJKOWICZ: Skice Kaukazu. Warszawa 1859, Teil II, 59 ff.
Er irrt allerdings, wenn er meint, dass Sulaymaniyya, der Wohnort von Halid, ein
,Dorf bei Bagdad® sei.

36  Zitiert nach A. R. SICHSAIDOV: ,,Pis’mennye pamjatniki Dagestana XIX v. (Zanr
biografij).” In: Pis ’mennye pamjatniki Dagestana XVIII-XIX vv. Hrsg. von Ch. A.
OMAROV. Machackala 1989. Pp. 5-14, hier 9.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 639

Sicherlich beruhte die rasche Expansion zum Teil auf der charismati-
schen Personlichkeit Halids und auf dem Nahrboden des sozialen Umfelds;
daneben wohl auf seiner Neuinterpretation zweier siifischer Praktiken, der
halwa und der rabita.37

Vor Halid war es iiblich, dass der Novize in oft jahrelangem Verkehr
mit dem Meister mit den Grundlagen der fariga vertraut wurde (suhba). Ha-
lid gab dies zugunsten der vierzigtidgigen Klausur (halwa arba‘iniyya oder
¢illa) auf, innerhalb derer die vom Meister liberwachte Initation des murid
gleichsam im Schnellverfahren vollzogen wurde. Auf diese Weise konnten
in kurzer Zeit viele Schiiler ausgebildet werden, von denen manche, nach
weiterer Erziehung, als hulafa’ zur Ausbreitung des Ordens beitrugen. In der
Nagsbandiyya vor Halid war die halwa eher abgelehnt worden.

In Dagestan dauerte, dem normalerweise gut informierten Butowt-
Andrzejkowicz zufolge, die vollstandige Ausbildung eines murid 280 Tage.
Sie sei in finf Stufen unterteilt gewesen, die mit den Namen der Propheten
Adam, Moses, Abraham, Jesus und Muhammad bezeichnet wurden. Dabei
habe die erste Stufe drei ¢illa’s umfasst, die restlichen nur eine.38 Auch bei
fortgeschrittenen Sifis spielte die halwa offenbar eine wichtige Rolle. So
baute man fiir den spiteren Imam Gazi Muhammad am Rande seines Hei-
matdorfes Gimrah eine Zelle, wo er auf Weisung seines Lehrers Klausur
halten konnte.39 Sein Nachfolger Samil pflegte sich vor wichtigen Entschei-

37  Zu diesem wichtigen Aspekt siche Fritz MEIER: ,,Die Herzensbindung an den Mei-
ster.” In: ders.: Zwei Abhandlungen tiber die Nag$handiyya. Istanbul 1994. Und
Butros ABU-MANNEH: ,Khalwa and rabita in the Khalidi Suborder.“ In: Nagsh-
bandis, op. cit., Pp. 289-301.

38 BUTOWT-ANDRZEIKOWICZ, 64 f. Ich konnte die Angaben nicht anhand von Selbst-
zeugnissen verifizieren. Die Bedeutung der halwa als wichtige siifische Praktik
betont indes auch Gamal ad-din al-GAZIGUMUQIL: Al-adab al-mardiyya fi t-tariga
an-nagsbandiyya. Petrovsk 1905. Eine russische Ubersetzung mit Vorwort erschien
bereits 1868. Reprint beider Texte, London 1986.

39 ‘Abdarrahman al-GAZIGUMUQI: ,Kitab at-tadkira.” In: Na§ Dagestan. 1994, Nr.
167, 168. Da alle Bemiihungen, diesen wichtigen Text iiber Fernleihe zu beschaf-
fen, bisher fehlschlugen, beziehen sich die Seitenangaben im weiteren stets auf die
auszugsweise Ubersetzung bei Natal’ja TAGIROVA und Amri SICHSAIDOV: ,,‘Abd-
arrahman al-Gazigumiqi und seine Werke.” In: Muslim Culture in Russia and
Central Asia from the 18th to the Early 20th Century. Hrsg. von Michael KEMPER
et al. Berlin 1996. Pp. 317-339 (zit. als tadkira). Hier 333.



640 CLEMENS P. SIDORKO

dungen stets in Klausur zu begeben, wie man aus den Berichten russischer
Spéaher weiss, welche die Sache allerdings reichlich verzerrt darstellen:

»um in geistlicher Hinsicht sein Ansehen zu heben, greift Samil zu folgendem
Mittel: er schliesst sich fiir drei oder vier Wochen in sein Haus ein, ohne jemanden
zu empfangen, und verkiindet, er wolle diese Zeit dem stillen Gebet widmen — wih-
rend er sie miissig mit seinen Frauen verbringt. Im Verlauf der letzten Woche seiner
Zuriickgezogenheit nimmt er weniger Nahrung zu sich, und isst die letzten zwei
Tage gar nichts. An dem Tag, an dem er sich dem Volk zeigen muss, empfangt er
abends die wichtigsten Geistlichen zu einer heimlichen Beratung bei sich. Nach
Beendigung dieser Beratung tritt er auf den Balkon vor das Volk, das sich schon
versammelt hat, beteuert entkriftet und bleich, der Prophet selbst sei in Gestalt
einer Taube zu ihm herabgestiegen, um mit ihm zu sprechen, und beginnt die Sari‘a
zu predigen, ohne jeden Zweifel zu seinem Vorteil. Der unwissende Haufe und
seine Anhédnger glauben ihm voll Vertrauen und singen, in Ekstase geraten, ihre
iibliche heilige Hymne.

Dieser Betrug heisst ‘Cholvat’. Wenn er voriiber ist, geht das Volk ausein-

ander und erzihlt in den Dorfern mit besonderem Glauben tiber alles, was es horte
und sah,“40

Eine zweite Neuerung Halids betraf den Schulungsweg der rabita, der ,,Her-
zensbindung an den Meister* (Fritz Meier), bei welcher sich der Novize das
Bild seines abwesenden Scheichs vergegenwartigt. Halid wies nun seine su-
lafa’ an, ihre Schiiler die rabita nicht mit ihnen, den hulafd’, sondern mit
thm, Halid machen zu lassen, auch wenn die Schiiler ihn nie gesehen hatten.
Zweck dieser Massnahme war wohl nicht zuletzt die Straffung der expan-
dierenden fariga, deren unbestrittenes Zentrum so Halid blieb.4! Eine derart
organisierte Gruppe war natiirlich wesentlich effizienter, als frilhere Naqgs-
bandi-Filiationen oder die in viele rivalisierende Zellen zerfallende Kon-

40  Aus dem ,Rapport des Generalmajor Klucky von Klugenau an Generaladjutant
Neidhardt vom 22. 3. 1843.“ In: DviZenie gorcev Severovostocnogo Kavkaza v 20-
50 gg XIX v. Sbornik dokumentov. Machagkala 1959: Nr. 211, hier S. 385.

41  Nach Halids Tod zerfiel das rabita-Monopol rasch, nachdem es schon vorher von
einigen Aulaf@’, u. a. von Isma‘il a§-Sirwani, nur widerwillig akzeptiert worden war.
Im Kaukasus scheint die rabita von Anfang an mit dem eigenen Lehrer gemacht
worden zu sein, vgl. Gamal ad-din op. cit. Auffillig ist immerhin, dass Samil und
andere ‘ulama’, die zur ,,Herkunft des Muridismus® befragt wurden, stets bei Halid
begannen, vergl. RUNOVSKIJ, 1408 und tadkira, 330.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 641

kurrenz des Qadiriyya-Ordens.4?2 Dazu kommt noch, dass Halid grossen
Wert darauf legte, nur gebildete Leute aufzunehmen — im Kaukasus rekru-
tierten sich die Scheiche ausschliesslich aus dem Milieu der ‘ulama’43

Verschiedene Autoren betonen immer wieder, dass Halid ein klares
Verstandnis der soziopolitischen Mission seines Ordens gehabt habe.44 So-
wohl im Osmanischen Reich wie in Indien musste er den Verfall der mus-
limischen Zivilisation und die Ubermacht der christlichen Kolonialstaaten
miterleben. In der kurdischen Heimat dusserte sich dieser Niedergang in den
standigen Fehden rivalisierender Stammesfiihrer. So nimmt seine Gegner-
schaft zu Christen (und den als Abweichlern empfundenen Si‘iten und Wah-
habiten) und zu den lokalen Kleinfeudalen nicht wunder; als mogliches
Gegenkonzept erschien ihm eine Reform des Osmanischen Reichs auf der
Basis einer strikt angewandten Sari'a. All diese Punkte liessen sich aber nur
zu gut auf die Situation im Kaukasus libertragen: das ,,Modell* war kompa-
tibel.

Um auch die Berggebiete unterwerfen zu kénnen, bedienten sich russi-
sche Kommandeure dort einer riicksichtslosen Terrorstrategie.4> Auf Expe-
ditionen wurden Dorfer niedergebrannt, Ernten vernichtet, Vieh getotet,
Bewisserungsanlagen und terrassierte Garten zerstort, Einwohner nieder-
gemacht, Frauen und Kinder verschleppt.4¢ Gebiete, die man nicht erreichen
konnte, wurden durch eine rigide Wirtschaftsblockade regelrecht ausgehun-
gert. Eine weitere Strategie fiir Dagestan war die indirekte Herrschaft, bei
der man mit lokalen Fiirsten oder Dorfaltesten Biindnisse schloss, die als
Protektorat ausgelegt werden konnten. Chane, die nicht kooperieren moch-
ten oder rebellierten, wenn sie bemerkten, dass ihre Vertrige anders ge-

42  Letzteres zeigt am Beispiel Kurdistans Martin VAN BRUINESSEN: 4ga, Scheich und
Staat. Berlin 1989, hier 287-307.

43  Vergl. al-ALQADARI, 137 f, 162 ff. PRUSANOVSKIJ, 9.

44  So Hamid ALGAR: ,Political Aspects of Nagshbandi History.“ In: Nagshbandis,
op. cit., Pp. 123-152, hier 137 f.

45 Vergl. dazu Moshe GAMMER: , Russian Strategies in the Conquest of Chechnia
and Daghestan 1825-1859.“ In: The North Caucasus Barrier. Hrsg. von Marie
BENNIGSEN-BROXUP. London 1992. Pp. 45-61. Man konnte den dort angefiihrten
Quellenbelegen noch zahllose beifiigen.

46  General Ermolov, Oberkommandierender 1816-1827, hielt sich zeitweise vier bei
solchen Gelegenheiten erbeutete Frauen gleichzeitig als Konkubinen.



642 CLEMENS P. SIDORKO

meint waren als die bisherige Vasallenschaft zu Sultan oder Schah, wurden
niedergeworfen, ihr Herrschaftsgebiet willigeren Verwandten gegeben oder
an die Nachbarn verteilt. Den fortschreitenden Machtverlust nach aussen
kompensierten die ,,loyalen* Chane durch ein von den Russen garantiertes
unumschrianktes Gewaltmonopol nach innen, das sie zuvor nie besessen
hatten. Folge war die Auspliinderung der Bevolkerung durch angemasste
Steuern, Weidepacht, Wegzélle, Frondienste und Bussen. Dazu kamen wei-
tere Abgaben und Frondienste zugunsten der Russen, deren Heere sich aus
dem Land ernahrten.

Eine derartige Politik trug nun nicht dazu bei, Aufstinde zu verhin-
dern, sondern provozierte sie geradezu. Unter den beschriebenen Umstén-
den richteten sie sich zundchst gegen jene, die frither stets Anfiihrer im
Kampf gegen auswirtige Aggressoren gewesen waren: die einheimischen
Herrscher. Thre Rolle ibernahmen ‘wlama’, die iiberzeugt waren, durch rech-
te Befolgung der §ari'a das Ubel mindern zu konnen. Hier kam nun die
Halidiyya ins Spiel, welche dasselbe Anliegen verfolgte, und deren wichtig-
ste Zielgruppe die ‘ulama’ waren.

Exemplarisch mochte ich diesen Zusammenhang an der Person des
spiteren Imam Gazi Muhammad al-Gimrawi (1794/95-1832) zeigen. Er
hatte bei verschiedenen Autoritiaten Dagestans studiert und galt bereits in
jungen Jahren als grosser Gelehrter. Ein besonderes Anliegen war ihm stets
die Durchsetzung der Sari‘a gegenliber dem lokalen Gewohnheitsrecht
(‘adat). Auf den jungen ‘Glim wurde auch ein halifa Muhammad al-Yaragis
aufmerksam, Scheich Gamal ad-din al-Gazigumiigi. Dessen einladendes
Schreiben soll Gazi Muhammad zunichst ziemlich ironisch beantwortet
haben, indem er vorbrachte, sein Geist sei den hohen Wahrheiten der fariga
wohl nicht gewachsen.4? Als er in anderen Angelegenheiten nach Gumigq
reiste, entsann er sich indes des Scheichs, und beschloss, ihn auf die Probe
zu stellen. Mit einem Freund besuchte er die Audienz des mursid, gab sich
aber als Diener jenes Gefahrten aus, und setzte sich, dieser Rolle entspre-
chend, bescheiden neben die Tiir. Gamal ad-din, so berichtet sein Sohn
‘Abdarrahman, habe gleich gesagt:

,Sei gegriisst, Gazi Muhammad, setz dich doch niher zu mir, dort ist nicht dein
Platz. Der erstaunte Gazi Muhammad fragte: - Woher weisst du, dass ich Gazi

47  So erzihlte es spiter Samil, vergl. RUNOVSKIJ, 1495.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 643

Muhammad bin, du hast mich doch vorher nicht gekannt und kaum von mir gehort?
- Aber steht nicht im Buch geschrieben ,Hiitet euch vor der Scharfsichtigkeit des
wahren Dieners, er sieht das Licht Gottes*, — zweifelst du etwa daran, dass ich ein
wahrer Diener bin? antwortete lichelnd Gamal ad-din“48

Durch diesen iiberzeugenden Beweis von karama (die gottliche Gnade,
Wunder zu tun), habe sich Gazi Muhammad umstimmen lassen; spéter wur-
de er halifa Gamal ad-dins fiir Norddagestan. Zusammen mit seinem Freund
Samil besuchte er auch Muhammad al-Yaragi und nahm von diesem die
tariga zum zweiten Mal an.

Ein heftiger Dissens zwischen den Scheichen entstand nun, als Gazi
Muhammad immer mehr zur Uberzeugung gelangte, man konne dem Islam
und der fariga am besten durch aktives Vorgehen gegen die Feinde des
Glaubens aufhelfen. Gamal ad-din sprach sich jedoch gegen einen gihad aus
und forderte den halifa auf, von seinem Vorhaben abzustehen, da der be-
waffnete Kampf (gazawat) nicht die Sache der fariga sei.#9 Samil und die
meisten anderen Schiiler des Scheichs fiigten sich dem, nicht aber Gazi
Muhammad, dem sein Lehrer in einem weiteren Brief vorhielt, ein gihad sei
in Dagestan bei den herrschenden Umstinden unmdglich, da der Koran
selbst ihn angesichts eines iibermichtigen Feindes untersage. Gazi Muham-
mad wandte sich daraufthin an Muhammad al-Yaragi und schrieb ihm:

~Der ustad Gamal ad-din verbietet mir in dem beigelegten Brief den Kampf fiir den
Glauben, obwohl Gott der Erhabene in seinen edlen ayat (dazu) aufruft. Welcher
dieser zwei (Aussagen) soll ich gehorchen?* Der Scheich antwortete ihm: ,,Es ist
zweckmissiger, dem Befehl Gottes zu gehorchen als den Anweisungen von Gamal
ad-din, aber wihle du das, was du fiir notwendig haltst.*50

Samil gab dazu Jahre spiter einen recht interessanten Kommentar. Ihm zu-
folge reagierte Muhammad al-Yaragi so, weil er iiberzeugt war, dass man
erstens den hitzigen Gazi Muhammad nicht stoppen konne; der gihad
zweitens ein Warnschuss fiir die Chane sei, deren Tyrannei das Mass des

48  Vorwort zu Gamal ad-din, 22. Das Binnenzitat liess sich nicht identifizieren.
49  Entsprechende Briefe iiberliefern RUNOVSKIJ, 1497 und tadkira, 333.
50 Tadkira, 333 f. Ahnlich im Vorwort zu Gamal ad-din, 25.



644 CLEMENS P. SIDORKO

Ertraglichen iibersteige; und drittens — der gihad der tariga den Weg ebnen
wiirde.5!

Faktisch war seine Antwort der Startschuss zum gihad, der sich an-
fangs nur gegen die Marionettenfiirsten Dagestans, recht bald aber auch
gegen die dahinterstechende Besatzungsmacht richtete. Fast alle Anfiihrer
der ersten Stunde waren Schiiler Muhammad al-Yaragis oder des zum Imam
proklamierten Gazi Muhammad.52 Als der wenige Jahre spiter den Kampf
nach Tschetschenien trug, brachte er auch die Nag$bandiyya-Halidiyya
dorthin.53

Zusammenfassend kann man sagen, dass Ausbreitung der tariga und sozia-
ler bzw. antikolonialer Kampf parallel liefen, weil beides auf dieselben Ur-
sachen reagierte und man mit beidem dhnliche Losungen anstrebte: Die
katastrophale Lage liess die Menschen nach geistigen wie praktischen Al-
ternativen suchen und bestirkte die ‘ulama’ in der Uberzeugung, dass nur
die strikte Befolgung des gottlichen Gesetzes Rettung gewahrleiste. Den
Menschen seelischen Halt zu geben und fiir die Sari'a einzutreten waren
aber Anliegen, die von jeher auch der Nagsbandiyya eigneten.

Urspriinglich stand ja Gazi Muhammad dem Orden skeptisch gegen-
iber, und es gab spater Stimmen, die ihm vorwarfen, in der tariga vor allem
ein potentes Netzwerk fiir die Durchfiihrung seines gihads gesehen zu ha-
ben. Tatsdachlich sollte dieses Netzwerk die Kontinuitdit des Widerstands
sichern, als 1832 der Imam und 1834 sein Nachfolger Hamza-bek (der kein
Scheich, aber dem Orden verbunden war) getotet wurden. Beide Male war
die tariga in der Lage, Nachfolger zu prasentieren, so dass der Kampf nicht,
wie bei Scheich Mansur oder wie bei Revolten diverser Fursten, mit der
Ausschaltung des Anfiihrers endete.

Auch bei der Errichtung eines streng an der Saria orientierten Staats-
wesens unter dem dritten Imam Samil (1832-1859) spielte die ,,connection “
naqsSbandischer ‘u/ama’ eine zentrale Rolle.54 Im Gegenzug erfuhr der Or-

51 RUNOVSKIJ, 1495,

52 Neben Samil z. B. Sa‘ban al-Bohnodi, ‘Abdallah al-‘Asilti, Haggi Yasuf aus Targi
oder Mulld Hain-Muhammad al-Gazigumiiq.

53 Etwa durch Scheich ‘Abdallah al-‘ASilti und Tasaw-Haggi.

54  Die personelle Verkniipfung zeigt sich besonders deutlich an Scheich Gamal ad-
din, der nie eine offizielle Funktion iibernahm, dabei aber der wichtigste Berater



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 645

den eine ungeheure Aufwertung und durchdrang tiber die neue ,,Funktio-
nérsklasse von Dorfmullas, Qadis und Muftis alle Gebiete des Imamats.
Insofern ist es vollig zutreffend, wenn die ,befriedeten* Dagestaner und
Tschetschenen sdamtliche Imamatsbewohner als ,,Muriden* bezeichneten —
denn infolge der engen Symbiose von Staat und fariga gehérten ja wirklich
alle in irgendeiner Weise zur Klientel des Ordens.55

Konsequenterweise wurden von Samil auch alle Versuche des rivali-
sierenden Qadiriyya-Ordens, im Imamat Fuss zu fassen, abgeblockt.56

Auch als die Qadiriyya, deren weniger puristisches Wesen vor allem
dem Charakter der Tschetschenen besser entsprach, nach dem Zusammen-
bruch des Imamatstaates doch noch zum starken Konkurrenten wurde, blieb
die Nagsbandiyya eine wichtige geistige Kraft und ein Pfeiler des antikolo-
nialen Kampfes. So war beim grossen Aufstand von 1877 nochmals ein
Schiiler Muhammad al-Yaragis, Scheich ‘Abdarrahman as-Sugtiri, der spiri-
tuelle Anfiihrer. Im russischen Biirgerkrieg (1917-1921) kam es sogar zu
einer kurzfristigen Neuauflage des Imamats unter den Nag$bandi-Scheichen
Uzun Haggi und Nagm ad-din aus Hotso.57

V. Epilog

Zu Sowjetzeiten schwankte die Religionspolitik zwischen brutalen Vernich-
tungsaktionen, auf Uberzeugung basierender ,.antireligioser Propaganda“
und der Duldung ,,offizieller religioser Vereinigungen®, welche die uibrigge-

Samils war. Auf ihn soll z. B. die Einfithrung des Staatsrates (diwan) nach osmani-
schem Vorbild zuriickgehen.

55 Die Tatsache, dass sich ganze Dorfer, ja Stimme in corpore, als muridin eines be-
stimmten Nag8bandi-Scheichs verstehen, auch, wenn sie es im engeren (spiritu-
ellen) Sinne gar nicht sind, beschreibt am kurdischen Beispiel BRUINESSEN, Aga,
327 f.

56 Siehe dazu A. BENNIGSEN: ,,The Qadiriyah (Kunta Hajj) Tarigah in North-East
Caucasus: 1850-1870. In: Islamic Culture 62 (1988): 63-78. Es wiire niitzlich zu
wissen, ob die Qadiriyya tatsdchlich erst Mitte des 19. Jahrhunderts in den Kauka-
sus gelangte, wie die westliche Forschung stets behauptet.

57 Vergl. Marie BENNIGSEN-BROXUP: ,,The Last Ghazawat. The 1920-1921 Upris-
ing.“ In: The North Caucasus Barrier, op. cit., pp. 112-145.



646 CLEMENS P. SIDORKO

bliebenen ,,Kultanhdnger* auffangen und kontrollierbar machen sollte. Die
beiden letzten Massnahmen waren allerdings mehr auf die russisch-ortho-
doxe Kirche zugeschnitten und liefen daher an den Gegebenheiten des
Islam vorbei. Gerade deshalb wuchs siifischen Orden wie der Nagsbandiyya
eine Art Nischenfunktion zu, da sie auf Bediirfnisse reagierten, die der von
oben kontrollierte ,,Moscheen-Islam“ nicht abdecken konnte. Angesichts
der schleichenden oder angestrebten Russifizierung der kleinen Volker im
nordostlichen Kaukasus wurden turuq ausserdem zu einem Bestandteil kul-
tureller Identitét.58

Westlichen und offiziellen sowjetischen Forschungen zufolge sollen
recht umfangliche Teile der dortigen Bevdlkerung Sympathisanten von
NagSbandiyya oder Qadiriyya gewesen sein.5? Beide Orden wurden als ille-
gale Organisationen verfolgt.

Leider sind aus jener Zeit bisher wenig Interna bekannt. Wie die tariga
im Alltag funktionierte, welche Auswirkungen etwa die Deportation samtli-
cher Tschetschenen 1944 durch Stalin nach Zentralasien hatte, bei der min-
destens ein Drittel aller Betroffenen umkam — wir wissen es nicht. Noch
nicht, denn nun sind Archive zuganglich, Nachfragen moglich. Offensicht-
lich ist, dass die NagSbandiyya heute wieder ihren festen Platz im Leben der
Dagestaner und Tschetschenen hat. Welche Rolle sie in Zukunft spielen
wird — zum Beispiel liber ihr nahestehende politische Parteien — muss sich
noch zeigen.60

Zum Schluss sei jedoch noch ein anderes Erbe der nordostkauka-
sischen NagSbandis erwahnt. Durch massive Auswanderung im Anschluss
an die russische Unterwerfung wurden kaukasische Filiationen der Nags-
bandiyya-Halidiyya ins Osmanische Reich reimportiert. Manch bedeutender
Scheich, unter anderem Gamal ad-din und mehrere seiner hulafa’, beschloss
seine Tage in Istanbul, Mekka oder Damaskus und hinterliess auch am
neuen Wirkungsort Schiiler. Anderen Dagestanern und Tschetschenen war

58 Vergl. Fanny E. B. BRYAN: ,Internationalism, Nationalism and Islam before
1990. In: The North Caucasus Barrier, op. cit., Pp. 195-218.

59 1978 waren sowjetischen Schitzungen zufolge 51% aller Tschetschenen und In-
guschen Mitglieder einer fariga, siche BRYAN, 203.

60  Zujiingsten Entwicklungen siche Marie BENNIGSEN-BROXUP: , After the Putch. In:
The North Caucasus Barrier, op. cit., Pp. 219-214, bes. 237 ff. Uwe HALBACH:
Der Islam in Russland. (Berichte des BIOst 1996, Nr. 34) Ko6ln 1996, bes. 35 ff.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 647

es selbstverstindlich, sich im Exil den dortigen Naq$bandi-Gruppen anzu-
schliessen, so dem nachmals beriithmten und politisch hochaktiven Scheich
Omer Ziyaiiddin Dagistanli (1850-1920).6!

Uber ausgewanderte Schiiler Scheich Gamal ad-dins l4uft auch die sil-
sila einer Gruppe deutscher Nagsbandis, deren Tétigkeit sich vor allem im
Raum Freiburg im Breisgau entfaltet.62

ZITIERTE QUELLEN UND LITERATUR

ABU-MANNEH, Butros: ,,The Nagshbandiyya-Mujadidiyya in the Ottoman Lands in the
Early 19th Century.* In: Die Welt des Islams 22 (1982): 1-36.

ABU-MANNEH, Butros: ,,Khalwa and rabita in the Khalidi Suborder.” In: Nagshbandis.
Cheminements et situation actuelle d’un ordre mystique musulman. Hrsg. von Marc
GABORIEAU, Alexandre POPOVIC, Thierry ZARCONE. Istanbul, 1990. Pp. 289-301.

ACHMADOV, S. B.: Imam Mansur. Narodno-osvoboditel 'noe dvizenie v Cecne i na Se-
vernom Kavkaze v konce XVIII v. Groznyj,1991.

ALGAR, Hamid: , Nagshbandiyya“. In: EF, Bd. 7: 935-940.

ALGAR, Hamid: ,,A Brief History of the Nagshbandi Order.” In: Nagshbandis. Chemine-
ments et situation actuelle d’un ordre mystique musulman. Hrsg. von Marc GABO-
RIEAU, Alexandre POPOVIC, Thierry ZARCONE. Istanbul, 1990. Pp. 3-44.

ALGAR, Hamid: ,,Political Aspects of Naqshbandi History.” In: Nagshbandis. Chemine-
ments et situation actuelle d’un ordre mystique musulman. Hrsg. von Marc GABO-
RIEAU, Alexandre POPOVIC, Thierry ZARCONE. Istanbul, 1990. Pp. 123-152

AL-ALQADARI, Hasan: ,Kniga Asari Dagestan.“ In: Sbhornik materialov dlja opisanija
mestnosti i plemen Kavkaza 46 (Machackala 1929): 12-193.

AL-‘AZ7ZAWI, ‘Abbas: ,,Mawlana Halid an-Nag8bandi.* In: Govari Kori Zanyari Kurde 1
(Bagdad 1973): 696-729.

BENNIGSEN, Alexandre: ,,Un mouvement populaire au Caucase du XVIII siécle.” In:
Cahiers du monde russe et soviétique 5 (Paris 1964): 159-205.

61  Zu ihm siche Isldm Ansiklopedisi, Bd. 8, Istanbul 1993: 206 f. Thierry ZARCONE:
,,Remarques sur le réle socio-politique et la filiation historique des seyh naksbendi
dans la Turquie contemporaine* In: Nagsbandis, op. cit., Pp. 407-420, bes. 417 ff.

62  Vergl. Vorwort und silsila in: ‘Abdullah ad-DAGHISTANI: Der Nagschibandi-Weg.
Ein Fiihrungsbuch fiir die geistige Entwicklung. Bonndorf, 1995.



648 CLEMENS P. SIDORKO

BENNIGSEN, Alexandre: ,,The Qadiriyah (Kunta Hajj) Tariqgah in North-East Caucasus:
1850-1870.% In: Islamic Culture 62 (1988): 63-78.

BENNIGSEN-BROXUP, Marie: ,,The Last Ghazawat. The 1920-1921 Uprising.” In: The
North Caucasus Barrier. Hrsg. von Marie BENNIGSEN-BROXUP. London, 1992.
Pp. 112-145.

BENNIGSEN-BROXUP, Marie: ,,After the Putch.” In: The North Caucasus Barrier. Hrsg.
von Marie BENNIGSEN-BROXUP. London 1992. Pp. 219-240.

BEREZIN, II’ja N.: PuteSestvie po Dagestanu i Zakavkaz ju. Kazan, 1849. 2. Aufl. 1850.

BODENSTEDT, Friedrich von: Die Volker des Kaukasus und ihre Freiheitskampfe gegen
die Russen. Frankfurt am Main, 1848.

BRONEVSKIJ, Semen: Novejsie geograficeskie i istoriceskie izvestija o Kavkaze. 2 Bde.
Moskva, 1823.

BRUINESSEN, Martin van: Aga, Scheich und Staat. Politik und Gesellschaft Kurdistans.
Berlin 1989.

BRUINESSEN, Martin van: ,,The Nagshbandi Order in the 17th-Century Kurdistan.” In:
Nagshbandis. Cheminements et situation actuelle d’un ordre mystique musulman.
Hrsg. von Marc GABORIEAU, Alexandre POPOVIC, Thierry ZARCONE. Istanbul,
1990. Pp. 337-360.

BRYAN, Fanny E. B.: ,Internationialism, Nationalism and Islam before 1990. In: The
North Caucasus Barrier. Hrsg. von Marie BENNIGSEN-BROXUP. London, 1992.
Pp.: 195-218.

BUTOWT-ANDRZEJKOWICZ, Michat: Skice Kaukazu. Warszawa, 1859.

CHANYKOV, Nikolaj: ”O mjuridach i mjuridizm.* In: Shornik gazety Kavkaz, 1847 Nr. 1:
136-156

CHASAEV, Chadzi-Murat Omarovi¢: Obscestvennyj stroj Dagestana v XIX veke. Moskva,
1961.

AD-DAGHISTANI, ‘Abdullah: Der Nagschibandi-Weg. Ein Fiihrungsbuch fiir die geistige
Entwicklung. Bonndorf, 1995.

DUBROVIN, Nikolaj: Istorija vojny i vladycestva russkich na Kavkaze. Bd. II. Sankt
Petersburg, 1886.

DviZenie gorcev Severo-Vostocnogo Kavkaza v 20 — 50 gg XIX v. Shornik Materialov.

Hrsg. von G. D. DANIALOV, V. G. GADZIEV, CH. CH. RAMAZANOV. Machackala,
1959.

EVLiYA CELEBI: Eviiya Celebi seyahatnamesi, Bd. VII. Istanbul, 1928.

GAMMER, Moshe: Muslim Resistance to the Tsar: Shamil and the Conquest of Chechnia
and Daghestan. London, 1994.

GAMMER, Moshe: ,,Russian Strategies in the Conquest of Chechnia and Daghestan 1825-
1859.“ In: The North Caucasus Barrier. Hrsg. von Marie BENNIGSEN-BROXUP.
London, 1992. Pp. 45-61.



NAQSBANDIYYA IM KAUKASUS 649

GAMMER, Moshe: ,, The Beginnings of the Nagshbandiyya in Daghestan and the Russian
Conquest of the Caucasus.* In: Die Welt des Islams 34 (1994): 204-217.

AL-GAZIGUMUQI, ‘Abdarrahman: Kitab at-tadkira. Perevod M. S. Saidova. In: Nas
Dagestan (1994): Nr. 167, 168.

AL-GAZIGUMUQI, Gamal ad-din: Jemaleddin of Kazikumukh: Al-Adab ul-Marziya.
Nagshbandi Treaty Arabic Text, Russian Translation. Oxford 1986. (Reprint des
arabischen Textes, Petrovsk 1905 bzw. der russischen Ubersetzung mit einem
Vorwort von ‘Abdarrahman b. Gamal ad-din al-Gazigumigi, in: Shornik svedenij o
kavkazskich gorcach 2, Tiflis 1869, separate Paginierung, 27 Seiten).

HALBACH, Uwe: Der Islam in Russland. (Berichte des Bundesinstituts fiir ostwissen-
schaftliche und internationale Studien 1996 Nr. 34) Koln 1996.

Islam Ansiklopedisi, hrsg. von Tiirkiye Diyanet Vakfi, Istanbul 1988 ff.

KLAPROTH, Julius: Reise in den Kaukasus und nach Georgien in den Jahren 1807 und
1808. 2 Bde. Halle/Berlin 1812, 1814.

KocH, Karl: Reise in Grusinien, am kaspischen Meere und im Kaukasus. Weimar 1847.

LAUDAEV, Ummalat: ,,Cegenskoe plemja.” In: Shornik svedenij o kavkaszkich gorcach 6
(Tifis 1872): Separate Paginierung, 62 Seiten.

LEMERCIER-QUELQUEJAY, Chantal: ,Le Caucase.” In: Les voies d’Allah. Hrsg. von
Alexandre POPOVIC. Paris, 1996. Pp. 300-308.

MAMAKAEV, M. A.: Cecenskij teip v period ego razlozenija. Groznyj 1973.

MEIER, Fritz: ,Die Herzensbindung an den Meister.“ In: Zwei Abhandlungen iiber die
Nagsbandiyya. Von Fritz MEIER. Istanbul, 1994: Pp. 17-241.

NART: ,,The Life of Mansur. Great Independence Fighter of the Caucasian Mountain
People.* In: Central Asian Survey 10 (1991) : 81-92.

NICHOLS, Johanna: ,,Who are the Chechen? In: Central Asian Survey 14 (1995): 573-
577.

PRUSANOVSKD, K. I: ,Kazi Mulla (Gazi Magoma). Iz zapisok pokojnogo kapitana
Prusanovskogo.“ In: Kavkaz 1847, Nr. 30, 31.

REINEGGS, Jacob: Allgemeine historisch-topographische Beschreibung des Kaukasus. 2
Bde., Gotha und Sankt Petersburg, 1796, 1797.

RUNOVSKIJ, Apollon: ,,Dnevniki polkovnika Runovskogo, sostavlennye pristavom pri
Samile vo vremja prebyvanija ego v gorode Kaluge.“ In: Akty sobrannye
Kavkaszkoj archeograficeskoj kommissiej. Tom XII. Tiflis, 1904. Pp. 1395-1526.

SICHSAIDOV, Amri R: ,Pis’mennye pamjatniki Dagestana XIX v. Zanr biografij. In:
Pis’'mennye pamjatniki Dagestana XVIII-XIX vv. Hrsg. von Ch. A. OMAROV.
Machackala 1989. Pp. 5-14

SMIRNOV, N. A.: , Tureckaja agentura pod flagom islama — vosstanie Sejcha Mansura na
Severnom Kavkaze.“ In: Voprosy religii i ateizma 1 (Moskva 1950): 11-63.



650 CLEMENS P. SIDORKO

TAGIROVA, Natal’ja / SICHSAIDOV, Amri R.: ,‘Abdarrahman al-Gazigumiigl und seine
Werke.“ In: Muslim Culture in Russia and Central Asia from the 18th to the Early
20th Century. Hrsg. von Michael KEMPER et al. Berlin 1996. Pp. 317-340.

ZARCONE, Thierry: ,,Remarques sur le role socio-politique et la filiation historique des
seyh naksbendi dans la Turquie contemporaine.” In: Nagshbandis. Cheminement et
situation actuelle d’'un ordre mystique musulman. Hrsg. von Marc GABORIEAU,
Alexandre POPOVIC, Thierry ZARCONE. Istanbul 1990. Pp. 407-420.

ZELKINA, Anna: ,Islam and society in Chechnia: From the late eighteenth to the mid-
nineteenth century.* In: Journal of Islamic Studies, 7 (1996): 240-264.



	Die Naqšbandiyya im nordöstlichen Kaukasus : ein historischer Überblick

