
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 2

Artikel: Älteste neupersische Strophendichtung Rdaks Musammat, sein
arabisches Vorbild und seine persischen Nachfolger

Autor: Schoeler, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147336

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG
RÜDAKIS MUSAMMAT, SEIN ARABISCHES VORBILD UND SEINE

PERSISCHEN NACHFOLGER

Gregor Schoeler, Basel

Unter den Gedichten, die die Überlieferung Abu 'Abdullah öa'far b.
Muhammad Rüdaki (st. 329/940-1, oder 10 Jahre später)1, dem ersten grossen
Lyriker neupersischer Sprache, zuschreibt und die allgemein als echt

gelten2, findet sich ein kurzes Stück3, das wie folgt lautet:

gul-i bahäri but-i tatari * nabid däri eira na-yäri?
nabid-i rausan cu abr-i bahman * ba-nazd-i gulsan cirä na-bäri4?

Über ihn s. The Encyclopaedia of Islam. New Edition (EI2). Leiden 1960ff, s. n.

Rüdaki. (F. DE BLOIS). - C. A. STOREY: Persian Literature. Vol. V, Part I by F. DE

BLOIS. London 1992, p. 221-226.

Von dem Dichter ist kein authentisch redigierter Diwän erhalten. Zahlreiche unter
seinem Namen laufende Gedichte finden sich in späteren schöngeistigen und
sonstigen Werken der persischen Literatur (Anthologien, Poetiken, lexikographischen

Werken usw.); sie sind von modernen Gelehrten zu einem „Diwän Rüdakis"
zusammengestellt worden. Angesichts der Überlieferungslage kann nicht
überraschen, dass vieles, was unter Rüdakis Namen läuft, ihm fälschlich zugeschrieben
wird. Eine Sammlung und kritische Sichtung des ganzen Materials hat der iranische

Gelehrte SA'ID NAFÏSÏ in seinem Standardwerk Ahwäl u As'är-i Rüdaki-i
Samarqandi. Mugallad I-III. Teheran 1309-19 h. s. unternommen. (Der dritte Band
enthält den „Diwän".) - Unser Gedicht gilt NAFÎSÏ sowie allen späteren Herausgebern

(Braginski, G. MANSÜR; s. folgende Anm.) als echt. F. DE BLOIS rechnet die

von §ams-i Qais zitierten Fragmente, wozu unsere beiden Verse gehören, zum
authentischen Rüdaki-Korpus (s. seinen in Anm. 1 genannten Artikel in EI2). - All
das ist natürlich kein strenger Beweis für die Echtheit der Verse, jedoch spricht
nach derzeitigem Wissen nichts gegen die Verfasserschaft Rüdakis.

S. NAFÏSÎ (wie vorige Anm.), III, S. 1026. - Rüdaki: Ätär-i-manzüm bä targuma-i
rüsi. [Hrsg.:] I. BRAGINSKI. Moskau 1964, S. 100, Nr. 82. - Rüdaki: Diwän.
[Hrsg.:] G. MANSÜR. Teheran 1373 H. s., S. 156.

In der Punktierung dieses Wortes (na-bäri) folge ich der Ausgabe MANSÜRs (s.

vorige Anm.); NAFÏSÏ und BRAGINSKI punktierten na-yäri. Diese Lesung schliesst



602 GREGOR SCHOELER

Frühlingsrose, tatarisches Idol! Du hast Wein, warum bringst du ihn nicht?
Heller Wein, warum „regnest" du nicht wie die Wolke im (Monat) Bahman beim
Rosengarten?

Älteste Quelle des Gedichts ist die Poetik K. al-Mu'gam (entstanden bald
nach 614/1217-18) von Sams-i Qais5. Sams-i Qais zitiert es im Kapitel über
das Versmass mutaqärib, wo er es mit folgenden Worten einführt:

wa-Rüdafädu bait-i maqbüd-i atlam gufta ast wa-sag' dar an nigäh dästa,

„Rüdaki hat (folgende) zwei Verse [im Versmass mutaqärib] maqbüd-i atlam gedichtet
und in ihnen Binnenreim (sag) angewandt".

Der Autor hat also das - seltene - Versmass (u - u — u - u —) als

Sonderform des mutaqärib (u — u — u — u -) bestimmt6. Ausserdem
hat er erkannt, dass der Dichter in ihm ein besonderes Stilmittel, nämlich
Binnenreim (sag), verwendet hat. Dieser ist nicht zu verwechseln mit dem
in Qasïde und Gazai obligatorischen Monoreim (qäfiya), der am Ende jedes
Verses und dazu am Ende (nur) des ersten Halbverses auftritt. Sams-i Qais

sagt leider nicht, ob das Gedicht in der zitierten Form vollständig ist. Es ist
sehr wohl möglich, dass es sich nur um ein Bruchstück handelt, denn Sams-

i Qais geht es hier ja nur darum, ein Beispiel für ein bestimmtes metrisches
Schema zu bringen; und dafür genügen einige wenige Verse. Sicher ist
aber, dass wir die Anfangsverse - oder zumindest den Anfangsvers - des

Gedichts vor uns haben; denn nur im ersten Vers einer Qasïde oder eines

Gazai reimen die beiden Halbverse (hier: tatari- na-yärf).
Sams-i Qais hat aber nicht bemerkt, dass der Binnenreim regelmässig

angewendet ist. Diese Beobachtung, oder jedenfalls die - nun wirklich
bemerkenswerte - Konsequenz, die sich daraus ergibt, ist auch allen
modernen Herausgebern des Rüdaki-Diwäns entgangen. Schreiben wir das Ge¬

steh aber schon deshalb aus, weil dasselbe Reimwort nicht in zwei aufeinander
folgenden Versen auftreten kann.

Samsuddin M. B. Qais ar-Razi: K. al-Mu'gam fima'äyir as'är al-'agam. [Hrsg.:] M.
b. 'A. Qazwînî und M. Radawï. 2. Aufl. Teheran 1338 h. s., S. 179.

Den persischen Metrikern gilt das Versmass generell als mutaqärib; vgl. etwa F.
RÜCKERT: Grammatik, Poetik und Rhetorik der Perser. Neu hrsg. von W.
PERTSCH. Gotha 1874, S. 387. Die arabischen Metriker klassifizieren das Versmass
aber als Sonderform des basit; vgl. Anm. 15.



ÄLTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG 603

dicht so, dass sämtliche Reime - also nicht nur die End- (qawäfi) sondern
auch die Binnenreime (sag) - ans Ende einer Zeile zu stehen kommen, so
stellt sich folgende Struktur dar:

gul-i bahäri a
but-i tatari a
nabid däri a

eira na-yäri? a

nabïd-i rausan b
eu abr-i bahman b
ba-nazd-i gulsan b

cira na-bâri? a

Es handelt sich also um ein Gedicht aus vierzeiligen Strophen, wobei die

jeweils drei ersten Zeilen auf einen von Strophe zu Strophe wechselnden,

sog. Sonderreim ausgehen, während die jeweils die Strophe abschliessende

Zeile einen durch das ganze Gedicht sich ziehenden sog. Gemeinreim -
auch Gürtelreim genannt - hat. Im vorliegenden Fall sind in der ersten

Strophe die Sonderreime identisch mit dem Gemeinreim (Reimschema aaa
a, bbb a).1 Wir haben damit ein musammat murabba' (vierzeiliges
Gürtelgedicht)8 vor uns. Vorausgesetzt, dass die Verse wirklich von Rüdaki
stammen - und nichts spricht nach derzeitigem Wissen dagegen, wenn es

auch keinen eigentlichen Beweis dafür gibt9 -, haben wir hier das früheste

Identität von Sonderreimen und Gemeinreim in der ersten Strophe kommt im
musammat oft vor, ist aber nicht obligatorisch.

Zu den Strophenformen der persischen Dichtung und speziell zum musammat s.

den Artikel ,Musammat" (G. SCHOELER- M. RAHMAN) in EI2 (mit weiterer
Literatur); weiterhin F. RÜCKERT: Grammatik (wie Anm. 6), S. 85-88 und S. 77-80; B.
REINERT: „Die persische Qaside". In: Neues Handbuch der Literaturwissenschaft.
Orientalisches Mittelalter. Hrsg. von W. HEINRICHS. Wiesbaden 1990, S. 242-257,
hier S. 250f. („Strophengedichte"); L. P. ELWELL-SUTTON: The Persian Metres.

Cambridge U. P. 1976, S. 256-259; F. THIESEN: A Manuel of Classical Persian

Poetry. Wiesbaden 1982, S. 81, Par. 144; die Artikel ,Jdusammat" sowie „TargT-
band" und „Tartab-band" in DlH-HUDÄ: Lugat-näma (geben im wesentlichen die
Informationen der klassischen Poetiken wieder). - Zum arabischen musammat s.

den oben angegebenen Artikel in EI2 sowie G. SCHOELER: „Muwassah und Zagal".
In: Neues Handbuch..., S. 440-464, hier S. 440-442.

Siehe Anm. 2.



604 GREGOR SCHOELER

erhaltene neupersische Strophengedicht vor uns. Manücihris (st. bald nach

432/1040-1) zehn musammats musaddas (aus 6 Zeilen bestehende
Gürtelgedichte; Reimschema: aaaaa b, ccccc b), die bislang als die ältesten
Vertreter neupersischer musammat-Dic\\\ung galten, sind etwa 100 Jahre später
entstanden.

Nun ist es aber nicht nur die strophische Struktur, die Sams-i Qais
und den modernen Herausgebern entgangen ist. Auch die mindestens ebenso

bemerkenswerte Tatsache, dass das Gedicht ein genaues arabisches Vorbild

hat, ist allen bisherigen Forschern verborgen geblieben.
Bei diesem Vorbild handelt es sich um ein Gedicht des frühen 'Abbä-

sidendichters Abu Nuwäs (st. um 200/815). Es ist glücklicherweise
vollständig und in mehreren Rezensionen erhalten.10 In seiner Bedeutung
erkannt hat es der spanische Arabist E. Garcia Gómez, der es treffend als

prae-muwassaha, also als entwicklungsgeschichtliche Vorstufe der hispa-
no-arabischen strophischen Gedichtgattung des muwassah bezeichnet hat11.

Eine vollständige deutsche Übersetzung und eingehende Untersuchung des

Gedichts, in der auch die Echtheitsfrage behandelt wird, verdanken wir E.

Wagner12. Die ersten sechs Verse13 lauten wie folgt:

10 Abu Hiffän: Ahbär Abi Nuwäs. [Hrsg.:] 'A. A. FARRÄG. Kairo 1953, S. 57f; ABU
NUWÄS: Diwän. Teil III. Hrsg. von E. WAGNER. Stuttgart 1988, S. 332f, Nr. 287.

11 E. GARCIA GÓMEZ: „Una Pre-muwassaha atribuada a Abu Nuwäs". In: Al-Andalus
21 (1956): 406-414.

12 E. WAGNER: Abu Nuwäs. Wiesbaden 1964, S. 227-233. - Das Gedicht ist wahr¬
scheinlich echt, aufjeden Fall aber alt, da es Abu Nuwäs' Zeitgenosse und Überlieferer

Abu Hiffän in seinem Werk Ahbär Abî Nuwäs (s. Anm. 10 und 13) anfuhrt
und seinem Meister zuschreibt.

13 In der Rezension des Abu Nuwäs-Diwäns nach Hamza al-Isfahäni wird den oben
zitierten Versen noch folgender Vers vorausgeschaltet: tahäma dikrä himan bi-
hazni * wa-'mid li-dikrä humüri salmi „ Meide die Erinnerung an den geheiligten
Bezirk eines Hochlandes, wende dich vielmehr der Erinnerung an die Weine von
(Stadt-) Bewohnern zu". Dieser aus zwei reimenden Halbversen Zeilen
bestehende „gewöhnliche" Anfangsvers (mafia), der keinen sag' aufweist und somit aus
dem Schema der folgenden Zeilen herausfällt, ist zwar sicher nicht ursprünglich,
denn er findet sich weder in der Rezension Abu Hiffäns (s. Anm. 10), der ältesten

Sammlung von Abu Nuwäs-Gedichten, noch in der Rezension Abu Bakr as-Sülis,
der Zweitältesten erhaltenen, noch in der Tüzün-Rezension; vgl. den kritischen
Apparat zu dem Vers in der Edition WAGNERs (wie Anm. 10), S. 332, zu Zeile 12.

In diesen Rezensionen beginnt das Gedicht mit dem Vers suläfu danni usw.; auch



ÄLTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG 605

suläfii danni ka-samsi dagni * ka-mä'i muzni ka-dam'i gafhi
tabihu samsi ka-launi warsi * rabibü tursi halifìi signi
ra'aitu 'ilgä bi-Bäturungä * lahä tawaggä fa-lam yutanni
hattä tabaddat wa-qad tasaddat * lana wa-mallat hulüla danni
fahat bi-rihi ka-rihi sihi * yauma sabühi wa-gaimi dagni
yasqika säqi 'alä stiyäqi * ilä taläqi bi-mä'i muzni
yudirutarfa * yu'iruhatfa * idätakaffä * mina t-tatanni
iih.

bzw. als Strophengedicht geschrieben:

suläfii danni a

ka-samsi dagni a

ka-mä'i muzni a

ka-dam'i gafhi a

tabihu samsi b
ka-launi warsi b
rabibü fursi b

halifii signi a

ra'aitu 'ilgä c

bi-Bäturungä c

lahä tawaggä c

fa-lam yutanni a

iih.

Wein aus dem Kruge
wie eine Sonne in der Finsternis
wie das Wasser einer Wolke

wie die Träne an einem Lid.

bei as-Süli, der das Gedicht übrigens für unecht hält und folglich nur dessen ersten
Vers zitiert. - Es ist dennoch bemerkenswert, dass irgend ein Überlieferer oder
Schreiber - oder gar Abu Nuwäs selbst einmal bei irgend einem Vortrag des

Gedichts? (vgl. G. SCHOELER in Der Islam 55 [1978], S. 339) - diesen Vers hinzufügen

konnte, denn die Methode, einem musammat noch einen Anfangsvers (matla)
voranzustellen, dessen Halbverse reimen, wobei dieser Reim mit dem durch das

ganze Gedicht sich ziehenden sog. Gemeinreim (Gürtelreim) übereinstimmt, findet
sich auch sonst; s. sogleich unten S. 617ff.



606 GREGOR SCHOELER

Ein Sonnengekochter
(gelb) wie die Farbe des Safrans14

Zögling von Persem,
Geschworener (d. h. dauernder Insasse) eines Gefängnisses.

Ich sah einen Christen
in Bäturungä
der (den Krug) seinetwegen aufschlug

und dies nicht zweimal zu tun brauchte.

Als er (der Wein) dann erschien,
nachdem er sich uns zugewandt hatte
und überdrüssig geworden war

des Aufenthaltes im Kruge,

verbreitete er einen Duft
wie den Duft von Wermut
am Tage des Morgentrunkes

und des Nebels in der Dunkelheit.

Ein Schenke gibt dir (ihn nun) zu trinken,
während er (der Wein) sich sehnt
nach der Vereinigung

mit dem Wasser einer Wolke.

Er (der Schenke) lässt einen Blick kreisen,
der den Tod verleiht,
wenn er schwankt

vor (lauter) Wiegen der Hüften.

Die Parallele zwischen arabischem Vorbild und persischer Nachahmung ist
vollkommen: Sie betrifft die „Doppelnatur" der beiden Gedichte - sie können

sowohl als qarïd, qasïd, si'r (Gedicht, dessen Verse [abyät; Sing, bait]
aus zwei Halbversen Zeilen [masär7, Sing, misrä) bestehen und das

durchgehend Monoreim aufweist) wie als musammat (Gürtelgedicht) aufgefasst

und geschrieben werden; die Parallele betrifft weiterhin das

Reimschema (aaa a, bbb a: musammat murabba), das Versmass (u - u —
u - u —)15 und schliesslich auch das Thema und die Motive (gazai, ge-

14 Es handelt sich - genauer - um eine im Jemen vorkommende sesamartige Pflanze,
Memecylon tinctorium (wars), aus der gelbe Farbe gewonnen wird.

15 Nach den arabischer Metrikern ist das Versmass als Sonderform des basit zu be-



ÄLTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG 607

mischt mit wasf al-hamr). Darauf wird sogleich unten noch des näheren

einzugehen sein.

Wir können also sicher sein, dass es sich bei dem persischen Gedicht
um eine Nachbildung, also eine bewusste Auseinandersetzung, mit dem
arabischen Vorbild handelt. Der Dichter weist durch die Verwendung
derselben Strophenstruktur, desselben Versmasses und derselben Motive jeden
Kenner ausdrücklich auf das Vorbild hin. Dieses ahmt er nicht etwa blind
nach, sondern er wetteifert mit ihm; er schafft ein Gegenstück (mu'ärada)
zu ihm. Damit ist ein literarisches Phänomen angesprochen, das die neuere
Literaturwissenschaft mit dem Begriff „Intertextualität" bezeichnet.

Intertextuelle Bezüge lassen sich auch in der Thematik und Motivik
zeigen. Hauptthemen beider Gedichte sind der Schenke und der Wein. Der
Schenke wird hier und dort als (potentieller) Geliebter dargestellt - bei Abu
Nuwäs durch eine eingehendere Beschreibung seines Verhaltens und seiner

körperlichen Reize, bei Rudakï - jedenfalls in dem erhaltenen Stück -
ausschliesslich durch die auf ihn angewandte Metaphorik. Durch die

Schenkenbeschreibung lassen sich beide musammats thematisch als Gazai

(Liebesgedichte), oder jedenfalls als mit Gazai vermischte Gedichte
klassifizieren. In beiden Gedichten wird, bedingt durch die Rolle, die die
Zubereitung und das Ausschenken des Weins spielt, die Sphäre der Fremden, der

Nicht-Muslime berührt (bei Abu Nuwäs: „Perser", „Christ"; bei Rüdaki:
„tatarisches Idol" oder „tatarischer Götze"; letzterer mag allerdings übertragen

als „schöner Mensch" aufzufassen sein).
Zweites Hauptthema ist hier und dort der Wein, den der Schenke

kredenzt. Er wird beide Male beschrieben. Dadurch sind die Gedichte gleichzeitig

auch wasfal-hamr. Bei Abu Nuwäs wie bei Rüdaki wird der Wein als

gelb bzw. hell charakterisiert; von beiden Dichtern wird er mit dem Wasser
einer Wolke verglichen (ka-ma'ï muznï bzw. cu abr-i bahman), und von
beiden Dichtern wird er personifiziert.

Ebenso interessant wie die Übereinstimmungen sind die Unterschiede
zwischen beiden Gedichten. Sie betreffen „Schreibweise" und Bildersprache.

Während Abu Nuwäs über den Schenken und den Wein berichtet,

spricht Rudakï beide an. Und während in der Bildersprache bei dem arabi-

stimmen. Im Arabischen darf an die Stelle der Kürze zu Beginn jeden Fusses auch
eine Länge treten; vgl. G. W. FREYTAG. Arabische Verskunst. Bonn 1830, S. 200f.



608 GREGOR SCHOELER

sehen Dichter der zweiseitige Vergleich überwiegt - besonders in der

Weinbeschreibung tritt er in auffälliger Häufung auf - überwiegt bei dem
Perser klar die Metapher. Dies gilt besonders für die Schenkenbeschreibung,

die sogleich mit zwei absoluten Metaphern einsetzt: „Frühlingsrose",
„tatarisches Idol". In der Weinschilderung findet sich zwar zunächst eine

bildlose Charakterisierung des Getränks („hell"), aber dann am Schluss des

Stückes noch eine „kühne" Verbalmetapher: „regnen". Sie steht für „ausgeteilt

werden", enthält aber auch die Konnotation „erquicken". Sekundär

wird die Metapher noch durch einen harmonisch dazu gewählten Vergleich
(„wie die Wolke im Bahman") veranschaulicht. So sehen wir auch an
diesem Beispiel, dass die metaphorische Ausdrucksweise, die H. Ritter als

typisch für die persische Bildersprache und überhaupt für die persische

Dichtung erkannt hat16, sich schon in einer ganz frühen Phase, sozusagen ab

sofort, durchgesetzt hat. Überraschend ist, dass dies auch in einem Gedicht

geschehen ist, das ein arabisches Vorbild bewusst nachahmt, ein Gedicht, in
dessen Bildersprache der zweiseitige Vergleich die beherrschende Rolle
spielt.

Fragen wir uns nun, was Rudakï dazu veranlasst haben könnte, ein

Gegenstück zu Abu Nuwäs' musammat zu dichten. - Abu Nuwäs ist der
bedeutendste Vertreter der sog. „modernen" arabischen Dichter (muhdatün)
der 'Abbäsidenzeit; er gehört noch der ersten „experimentellen" Phase jener
poetischen Neuorientierung an.17 Zu den „Experimenten" dieser ersten
Phase gehörten aber gerade auch die Versuche mit Strophenformen.

Rudakï ist der bedeutendste der frühen neupersischen Lyriker. Auch
er gehört einer „experimentellen" Phase an. Ist es da nicht denkbar, dass er
den Versuch, den Abu Nuwäs in der arabischen Literatur unternommen
hatte, in der neu entstehenden persischen Literatur wiederholen wollte?
Wenn das aber so gewesen ist, so ist es sehr wohl möglich, dass der Dichter
auch alle Kenner auf seine Absicht - und damit auch auf sein Vorbild -
hinweisen wollte. Und das konnte eben dadurch geschehen, dass er ein
Gegenstück, eine mu'ärada, zu seinem Vorbild schuf.

16 In seiner grundlegenden Abhandlung Über die Bildersprache Nizamïs. Berlin und

Leipzig 1927, S. 14ff.

17 Vgl. hierzu und zum Folgenden R. JACOBI: „Abbasidische Dichtung". In: Grund¬

riss der arabischen Philologie. Bd. II: Literaturwissenschaft. Hrsg. von H. GÄTJE.

Wiesbaden 1987, S. 41-63, hier S. 42f.



ÄLTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG 609

Übrigens ist das Bild Rüdakis als eines Dichters, der noch im 4./10.
Jh. in der vorislamischen persischen Tradition des Extemporierens stand
und der gleichzeitig dichtete, komponierte und sein Werk mit Harfenspiel-
begleitung vortrug - wie es M. Boyce mit Berufung auf E. G. Browne18 in
einem viel zitierten Aufsatz19 gezeichnet hat - zumindest in einem wichtigen

Punkt zu korrigieren. Es wird in den - samt und sonders späten20 -
Quellen lediglich gesagt, dass Rudakï ein hervorragender Sänger und
Musiker war und dass er sein berühmtes Gedicht Büy-i güy-i Müliyän äyad
hami bei einer bestimmten Gelegenheit singend vorgetragen hat und sich
dabei auf der Harfe begleitete; von Improvisation ist - entgegen den

Behauptungen Brownes und Boyces - nirgendwo die Rede. Im Gegenteil, aus

Nizâmï 'Arudï, der ältesten Quelle, auf die sich Browne und Boyce berufen,
geht sogar eindeutig hervor, dass Rudakï das Gedicht geraume Zeit vor dem

Vortrag verfasst hat. Es heisst da wörtlich:

und er (sc. Rüdaki) dichtete eine Qaside. Als der Emir seinen Morgentrunk
genommen hatte, kam er herein und setzte sich an seinen Platz. Als die Musiker
innehielten, nahm er seine Harfe, und begann in 'der Weise der Liebenden'
folgendes Gedicht...21.

Auch unser Gedicht ist mit Sicherheit nicht aus dem Stegreif verfasst,
sondern in bewusster Auseinandersetzung mit dem arabischen Vorbild in
einem Schaffensprozess, der bestimmt einige Zeit gedauert hat, entstanden.

18 A Literary History of Persia. From the Earliest Times until Firdawsi. London.
Reprinted 1919, SS. 16-17,456.

19 „The Parthian Gösän and Iranian Minstrel Tradition". In: JRAS 1957: 10-45, hier
36 und 41, Anm. 1. - Siehe die betreffenden Quellen bei NAFÏSÏ II (wie Anm. 2), S.

525ff
20 Die früheste ist Nizami 'Arüdi, der in der ersten Hälfte des 6./12. Jh.s, also 200

Jahre nach Rüdaki, lebte!

21 Ahmad b. 'Umar b. 'Ali an-Nizämi al-'Arüdi: Chahär Maqäla. Ed. by MÏRZA
Muhammad Ibn 'Abdu l-Wahhäb. London 1927, S. 37. - Nafîsî (wie Anm. 2)
hat in Bd. II, 537f. die betreffenden Nachrichten zusammengestellt. Nirgendwo ist
von Improvisieren die Rede.



610 GREGOR SCHOELER

II.

Im folgenden seien noch die nächstältesten überlieferten persischen
Strophengedichte vorgestellt und besprochen. Es wird zu zeigen sein, dass -
nach den Experimenten Rüdakis und eines weiteren Vorläufers im 4./10.
Jahrhundert - das musammat im 5./11. Jahrhundert zur vollen Entfaltung
gelangt ist. Unsere besondere Aufmerksamkeit wird jeweils möglichen -
vorislamisch-persischen oder arabischen - Vorbildern für die betreffenden

Strophen gelten. Es wird weiterhin zu zeigen sein, dass im 5./11. Jahrhundert

auch die beiden anderen strophischen Gedichtgattungen aufkommen,
die die persische Literatur hervorgebracht hat: das targï-band und das

tarkïb-band.

Rudakïs Versuch hat offenbar noch im selben Jahrhundert eine Fortsetzung
gefunden: Einem Dichter aus der zweiten Hälfte des 4./10. Jh.s, Kisä'i aus

Marw22, wird ebenfalls ein musammat murabba' zugeschrieben. Erhalten ist

nur eine Strophe (Versmass: mudäri):

bizär-am az piyäla b

w-az argawän u läla b

mä ü hurüs u naia b

gungi girifta tanhä a

Ich bin fem von Becher,
Purpurbaum und Tulpe.
Wir haben uns mit Jammer und Klage

allein in einen Winkel gesetzt.

Der nächste hier zu besprechende Dichter ist Manücihri (st. bald nach

432/1040-1 oder später). Er hat den Versuch Rudakïs, nämlich die musam-
ma/-Dichtung im Persischen heimisch zu machen, auf einer viel breiteren

Grundlage noch einmal unternommen und dazu die musaddas-¥orm ge-

22 Es wird zitiert von dem Poetiker Muhammad b. 'Umar ar-Rädüyäni: K. Targumän
ul-baläga. [Hrsg.:] AHMAD ÄTaS. Istanbul 1949, S. 104. Auch von diesem
musammat ist nur ein Fragment - eine Strophe - erhalten. - In den Fragmentsammlungen

von H. ETHÉ: „Die Lieder des KisäT'. In: SB München 1874, S. 133-53;
M. DirahSäN: As'är-i Hakîm Kisa'ï-i Marwazï. Teheran 1364 h. s. und M. A.
RlYÀHÎ: Kisa'ï-i Marwazï. Iran 1367 h. s. fehlen die Verse.



ALTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG 611

wählt. In seinem Diwän2! finden sich 10 musammats musaddas
(Reimschema: bbbbb a, ccccc a, ddddd a usw.). Sie sind zwischen den Qasïden
und den (wenigen) Qit'as angeordnet; thematisch schliessen sie sich ganz
den Qasïden an. Die erste Strophe eines der musammats (Thema: Weinszene

als Vorspiel + Lobpreis; Versmass: munsarih24) lautet:

ämad bäng-i hurüs mu'addin-i mai-hwäragän b
subh-i nahustin numüd rüy ba-nazzäragän b
kuh ba-katif bar fakand cädur-i bäzäragän b

rüy ba-masriq nihäd husrau-i sayyäragän b
bada faräz äwurid cära-i bi-cäragän b

qümü surba s-sabühi yä aiyuhä n-nâ'imïn a

Der Schrei des Hahnes, des Gebetsrufers der Weintrinker, hat sich erhoben,
der erste Morgen hat (seinen) Beobachtern das Gesicht gezeigt,
der Berg hat den Schleier der Kaufleute auf die Schulter geworfen,
der Herrscher der Planeten hat sein Gesicht nach Osten gewandt.
Bringt Wein her, (diese) Hilfe für die Hilflosen!
Erhebt euch zum Morgentrunk, o ihr Schläfer!

Diese Strophenform ist keineswegs, wie J. Rypka25 mit (nicht ganz berechtigter)

Berufung auf Ch. Rempis26 behauptet27, schon vorislamisch-persisch.

Denn erstens ist die von Rempis als Beleg angeführte einzelne
„vorislamische" Strophe - sie enthält einen mazdaistischen Hymnus auf das

Feuer von Karköy (Reimschema: aaaaaaaa xy)2S aus sich heraus gar nicht

23 [Hrsg.:] M. Dabîr-SiyàQÎ. Teheran. 3. Aufl. 1347 h. s., S. 177, Nr. 63. - Menou-
tchehri. Poète persan Texte, trad., notes et introduction historique par A. DE Bl-
BERSTEIN Kazimirski. Paris 1886, Nr. 63, S. 177 (pers.), S. 278 (franz.).

24 In der ersten und letzten Zeile weist das Versmass Unregelmässigkeiten auf. Ich
habe nicht emendiert.

25 Iranische Literaturgeschichte. Leipzig 1959, S. 98.

26 „Die ältesten Dichtungen in Neupersisch". In: ZDMG 101 (1951): 220-240, hier
239f.

27 Während REMPIS noch sagt: „Die Gedichtprobe vom Karkoj-Feuer ist ein
Beweis dafür, dass die liedhaften Targfband, Tarläbband, Mosammat, Moxam-
mas usw. hier eines ihrer Vorbilder haben...", heisst es bei RYPKA bereits: „...
Rempis wies diese Strophik als eine bereits vorislamische Form nach."

(Hervorhebung von mir).

28 Siehe hierzu auch F. MEIER: Die schöne Mahsatï. Wiesbaden 1963, S. lOf.



612 GREGOR SCHOELER

als Strophe mit Gürtel- oder Kehrreim (Refrain) zu erkennen. Zweitens hätten

wir, wenn das eine oder andere tatsächlich der Fall sein sollte, noch

lange nicht Manücihris musaddas-Strophe vor uns. Und drittens ist keineswegs

ganz auszuschliessen, dass die Reimtechnik (8 miteinander reimende

,,Sonderreim"-Zeilen) bereits von der arabischen (etwa vom ragaz) beeinflusst

ist, da die Sprache der Verse bereits frühneupersisch und nicht mehr

mittelpersisch ist und da das Gedicht im islamischen Bereich und in arabischer

Schrift überliefert wurde.
Das musammat musaddas ist vielmehr eine arabische Strophenform,

die spätestens im 4./10. Jh. nachweisbar ist.29 Die Verwendung dieser Strophe

durch Manücihri dürfte also - ganz im Gegenteil zu der Behauptung
Rypkas - im Zusammenhang mit den auch sonst bei diesem Dichter auffällig

hervortretenden „arabisierenden" Tendenzen zu sehen sein.30 Allenfalls
könnte man annehmen, dass vorhandene einheimische Ansätze der
Übernahme arabischer Strophenformen entgegengekommen seien31. Dazu musste

man das Fortleben „altererbter" musammat-kfmlicher Strophen, etwa in
der volkstümlichen Dichtung, bis auf die Zeit Manücihris postulieren, was
zugegebenermassen nicht unmöglich ist. Eine solche Annahme fällt aber

sicher schwerer, als an eine Übernahme der nachweislich vorhandenen
absolut identischen arabischen Strophe zu denken.

Ausser den 10 musammats musaddas hat Manücihri ein weiteres aus

sechszeiligen Strophen bestehendes Gedicht hinterlassen. Es hat keinen
Gürtelreim (Reimschema: aaaaaa, bbbbbb, cccccc). Auch hierbei handelt

es sich um eine arabische Strophenform. Die Araber rechnen sie dem muz-

dawig zu32, dessen Grundform aus paarweise reimenden Zeilen (aa, bb, cc,

29 Ishäq b. Ibrahim b. Wahb al-Kätib: al-Burhän fï wugüh al-bayän. [Hrsg.:] AHMAD
MATLÜB et al. Bagdad 1967: 161. - Vgl. hierzu den Artikel musammat in Er (wie
Anm. 8).

30 Ein Beispiel für diese Tendenz ist die Einführung eines Kamelrittes als zweiten
Teils der Qaside. Die Qaside der persischen Dichter ist normalerweise zweiteilig:
Sie besteht aus nasîb + madïh und hat keinen Kamelritt. - Vgl. auch B. REINERT:

„Probleme der vormongolischen arabisch-persischen Poesiegemeinschaft...". In:
Arabic Poetry: Theory and Development. Third Levi della Vida Biennal Conference.

Ed. by G. E. VON Grunebaum. Wiesbaden 1973, 71-105, hier S. 74 und 77f.

31 Siehe F. MEIER: Die schöne Mahsatï(wie Anm. 28), S. 10, der dieses Argument in
einem ähnlichen Zusammenhang bringt.

32 Siehe unten S. 623/4, Anm. 67. - M. ULLMANN: Untersuchungen zur Ragazpoesie.



ÄLTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG 613

dd usw.) besteht (vgl. das persische matnawï). Allerdings scheint der Sechs-

zeiler (musaddas) im Arabischen nicht gebräuchlich zu sein; dafür lässt
sich sein nächster Verwandter, der Fünfzeiler (muhammas) mehrfach33 und

sogar schon bei Abu Nuwäs34, belegen. Wenn Manücihri den Sechszeiler

verwendet, so wird man dies im Zusammenhang seiner auch in den musammats

sich zeigenden Vorliebe für sechszeilige Strophengedichte sehen

müssen. - Strophengedichte ohne Gürtelreim scheinen nach Manücihri
obsolet zu werden.35

Während 'Unsuri (st. 431/1039-40, oder etwas früher) keine Strophengedichte

verfasst zu haben scheint, finden sich im Dïwân seines (und
Manücihris!) Zeitgenossen Farruhï36 (st. um 429/1037-8) (die ersten?)
Beispiele für eine weitere strophische Gedichtgattung, das targf-band. Sie sind
im Dïwân zwischen den Qasïden und den (wenigen) Qit'as angeordnet;
thematisch unterscheiden sie sich nicht von den Qasïden.

Bereits bei Farruhï lassen sich die beiden Ausprägungen belegen, die
die Gattung erfahren hat: Bei Typ I wechseln jeweils Gruppen von miteinander

reimenden Zeilen - bei Farruhï immer 10 - mit einem echten Kehrreim

(Refrain), der bei Farruhï (und wohl auch sonst) immer aus 2 miteinander

reimenden Zeilen besteht. Das Reimschema ist also: aaaaaaaaaa
BB, cccccccccc BB, dddddddddd BB usw. - Typ II unterscheidet sich

von Typ I dadurch, dass an Stelle der Gruppen von Zeilen Halbversen)
Gruppen von regelrechten Versen Doppelzeilen) - bei Farruhï 9 - treten.
Die Verse folgen ganz den Regeln des qasïd bzw. gazai (Reimschema: aa,
xa, ya za) und werden deshalb auch als Gazai aufgefasst und so
bezeichnet. Reimschema von Typ II ist also: aa sa ta uà va wa xa ya za
BB. Wir sprechen im Folgenden von „musammat-ärmiichem" (Typ I) und

Wiesbaden 1966, S. 46ff, bes. 47 und 52.

33 Ebd., S. 52f. - Ein weiteres Beispiel findet sich im Diwän des ägyptischen Dichters
Tamim. [Hrsg.:] M. H. AL-A'ZAMi u. a. Kairo 1957, S. 368ff.

34 Siehe WAGNER: Abu Nuwäs (wie Anm. 12), S. 227; nahezu vollständige Überset¬

zung eines muhammas ebd., S. 167ff.

35 Siehe B. REINERT: „Die persische Qaside" (wie Anm. 8), S. 257, Anm. 71.

36 [Hrsg.:] 'A. 'ABDURRASÜLl. Teheran 1311 h.s.



614 GREGOR SCHOELER

„gazaZ-reihendem" targT-band (Typ II). Farruhï hat 2 „musammat-ähnli-
che" und 1 „gaza/-reihendes" targT-band gedichtet.

Die einzelnen Strophen heissen band, sie sind in den Handschriften
und Drucken gelegentlich so überschrieben und werden durchgezählt
(band-i duyum, band-i siyum usw.).

Die erste Strophe des ersten targT-band im Dïwân Farruhïs lautet
(Thema: Frühlings- und Gelageszene + Lobpreis; Versmass: hazag)37:

zi bäg ai bägbän mä-rä hami büy-i bahär äyad b

kalid-i bäg mä-rä dih ki fardä-män bi-kär äyad b

kalid-i bäg-rä fardä hazärän hwästär äyad b

tu lahti sabr kun candän-ki qumri bar canär äyad b

cu andar bäg-i tu bulbul bi-didär-i bahär äyad b
tu-rä mihmän-i nä-hwända ba-rüzi sad hazär äyad b
kunün gar gul-buni-rä pang sis gul dar sumär äyad b
cunän däni ki har kas-rä hami z-ü büy-i yär äyad b
bahär imsäl pandäri hami hwastar zi pär äyad b
az-in hwastar sawad fardä ki husrau az sikär äyad b

bad-ïn sayistagï gasnï bad-ïn bayistagï ruzï A
malik-rä dar gahän har rüz gasnï bäd u nauruzï A

Die zweite Strophe beginnt und endet:

kunün dar zir-i har gul-bun qanina dar namäz äyad c

na-binad kas ki az handa dahän-i gul faräz äyad c

bad-ïn sayistagï gasnï bad-ïn bayistagï rûzï A
malik-rä dar gahän har rüz gasnï bäd u nauruzï A

Aus dem Garten, o Gärtner, kommt der Duft des Frühlings zu uns,
gib uns den Schlüssel des Gartens, denn morgen wird er uns nützlich sein!

Um des Gartenschlüssels willen werden morgen Tausende, die ihn wünschen, kommen.
Gedulde du dich ein bisschen, bis die Turteltaube sich auf die Platane gesetzt hat.
Wenn die Nachtigall in deinem Garten zum Stelldichein mit dem Frühling kommt,
dann kommen täglich hunderttausend ungerufene Gäste zu dir.
Jetzt, wenn man an einem Rosenstrauch fünf sechs Rosen zählt,
so weisst du, dass von ihnen zu jedermann der Duft des Freundes kommt.
Du meinst, der Frühling sei dieses Jahr schöner als letztes Jahr.

Morgen wird er noch schöner sein, denn dann kommt der König von der Jagd.

37 Ebd., S. 404ff.



ÄLTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG 615

[Kehrreim:]
Ein Fest in dieser Würde, ein Tag in diesem Rang!
Dem König sei jeder Tag aufder Welt ein Fest und Neujahrstag!

Nun liegt unter jedem Rosenstrauch eine Flasche in Prosternation.
Niemand sieht, dass der Mund der Rose sich vor Lachen öffnet.

[Kehrreim:]
Ein Fest in dieser Würde, ein Tag in diesem Rang!
Dem König sei jeder Tag aufder Welt ein Fest und Neujahrstag!

Das targT-band ist - ebenso wie das tarkïb-band (s. unten) - eine persische
Neuschöpfung. Ein arabisches Vorbild existiert nicht. Zwar gibt es auch im
Arabischen Vergleichbares: Strophengedichte (musammats) mit echtem

Kehrreim, jedoch handelt es sich dabei um regelrechte musammats, also

Strophen, die Zeilen mit Sonderreim und mit Gemeinreim haben; die
Kehrreim-Zeile folgt auf die Zeile mit Gemeinreim und reimt auf diese (aaaa A,

bbba A, ceca A usw. (Ähnliches gilt übrigens auch für das muwassah mit
Kehrreim.)38

Indessen ist auch die Erfindung des targT-band nur auf der Grundlage

der schon bestehenden musammat und qarïd-Systeme denkbar - die

neue Gattung enthält ja die Sonderreim-Gruppen des musammat bzw. mehrere

,gazals". Nur der Kehrreim könnte sehr wohl aus der volkstümlichen
persischen Dichtung angeregt sein. Sollte sich dies so verhalten, so wäre
das targT-band entstehungsgeschichtlich gewissermassen ein „Zwitter".

Nachdem das targT-band erfunden worden war, sollte eine weitere, die

dritte, strophische Gattung der persischen Dichtung nicht lange auf sich
warten lassen: das tarkïb-band. Es ist zum ersten Mal bei dem aserbei-
dschanischen Dichter Qaträn (st. 465/1076) nachweisbar39; wahrscheinlich
hat er die Gattung erfunden. In Qaträns Dïwân40 finden sich - wiederum

38 Siehe G SCHOELER: „Muwassah und Zagal" (wie Anm. 8): 442 und 446. - F.

MEIER: „Kehrreim und Mahyä". In: Festschrift Ewald Wagner zum 65. Geburtstag.
Hrsg. von W. HEINRICHS und G. SCHOELER. Bd. 2. Studien zur arabischen Dichtung.

Beirut 1994, S. 462-489, hier S. 463ff.

39 So auch REINERT: „Die persische Qaside" (wie Anm. 8): 257, Anm. 73.

40 [Hrsg.:] M. NAHGAWÀNÏ. Tabris 1333 h. s.



616 GREGOR SCHOELER

hinter den Qasïden und vor den Qit'as - 5 tarkïb-bands41 - ausserdem 4 tar-
gT-bands des Typs I (8-10 Sonderreimzeilen, 2 Zeilen Kehrreim mit dem
Schema AA)42, 1 targT-band des Typs II (6-7 Verse, 2 Zeilen Kehrreim mit
dem Schema AA)43 und 2 lange musammats mutamman (Reimschema:
aaaaaaa a, bbbbbbb a, usw.)44. In der Thematik schliessen sich die
Strophengedichte auch bei Qaträn ganz den Qasïden an.

Das tarkïb-band unterscheidet sich vom targT-band dadurch, dass

anstelle der die Strophen abschliessenden 2 Kehrreimzeilen 2 von Strophe
zu Strophe wechselnde, miteinander reimende Zeilen treten. Was die

Zeilengruppen mit Sonderreim betrifft, so finden sich dieselben beiden Typen
wie beim targT-band. Auch Qaträn hat beide Typen verwendet, den mu-
sammat-ahniiciien allerdings nur einmal45. Während er also für das targT-
band die „musammat-ahnMche" Form vergezogen hat, hat er für das tarkïb-
band die „gaza/-reihende" Form lieber gewählt. Seine tarkïb-bands bestehen

aus ca. 9 bzw. ca. 7 bzw. ca. 5 Versen mit Sonderreim (Typ II) bzw. 10

Zeilen mit Sonderreim (Typ I). Es fällt auf, dass die Anzahl der Verse (bzw.
Zeilen) mit Sonderreim in einem Gedicht oft schwankt, so dass die
Strophen nicht immer symmetrisch sind. Dies gilt für das targT-band ebensowie
für das tarkïb-band.

Es folgt hier die erste Strophe eines seiner „gazaZ-reihenden" tarkïb-
bands (Thema: nasîb + Lobpreis; Versmass: mudäri)46:

an dil-bari ki hübiy-i bisyär yär-i üst * dardä ki dar dilam hama paikar kär-i üst

gird-i saräy-i wasl na-gasta-st yak nafas * pis-i dar-i firäq-i bi-sad bär bär-i üst
dar när-i hagr rüy cu äbi sudam az änk * däranda 'äsiqän-rä dar när när-i üst

41 Ebd., S. 424-442.

42 Ebd., S. 410-424.

43 Ebd., S. 442-445.

44 Ebd., S. 445- 453.

45 Ebd., S. 430ff.

46 Ebd., S. 440ff. - Das Gedicht ist äusserst kunstvoll - man beachte z.B., dass jedem
Reimwort ein gleichklingender Lautkomplex oder ein gleichklingendes Wort
vorausgeht (vollständige Paronomasie) -, aber auch sehr schwierig. Die folgende
Übertragung kann in vielen ihrer Teile nur als hypothetisch gelten. Mehrfach biete
ich alternative Versionen an; es ist anzunehmen, dass der Dichter gelegentlich
doppelte oder mehrfache Bedeutungen intendiert hat. - Einige „Lösungen"
verdanke ich Frau Dr. RENATE WÜRSCH und Herrn YOUSSEF MOGTADER.



ALTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG 617

gar 'äsiq-i du täy zi musgin-i ü man-am * sust ü nawän u zär cu bimär mär-i üst
hün sud dilam zi 'isqas u gastam nahïf uzär * dauram az an du gamza-i hün-hwär

hwär-i üst
az wai hamisa qälab-i hün-hwär hwär bih
w-än-k-ü zi zahm hast dar äzär zär bih

Jener Herzensräuber, dessen Helfer viel Schönheit ist - o weh, dass sein Wirken in meinem

Herzen ganz der Kampf ist!47

Er hat keinen Augenblick lang den Palast der Vereinigung umkreist; vor dem Tor der

Trennung mit hundert Wällen ist seine Audienz48.

Im Feuer der Trennung wurde mir das Gesicht wie Wasser (oder: [gelb] wie eine Quitte),
denn im Feuer hält sein Granatapfel (=Mund?) die Liebenden.
Wenn ich der gebeugte Liebende bin wegen seiner Moschus(locke), so ist doch seine

„Schlange" (=Locke) schwach, schwankend und dünn wie ein Kranker.49
Mein Herz wurde zu Blut aus Liebe zu ihm, und ich wurde mager und schwach; mein
Schicksal ist infolge jener beiden koketten, blutdürstenden Blicke eines, das er
verachtet.50

Seinetwegen ist es gut, wenn die blutige Form (mein Herz) immer verachtet ist,
und einer, der wegen einer Wunde in Qual ist, dem tut Klage gut!

Die folgenden Strophen bestehen entweder, wie diese, aus 5, oder aber nur
aus 4 Versen. Die letzten beiden Zeilen (az wai hamisa qälab...) bilden keinen

Kehrreim; sie wiederholen sich also nach den folgenden Strophen
nicht, sondern werden jeweils durch zwei neue miteinander reimende Zeilen

ersetzt.

Der nächste hier zu behandelnde Dichter ist Mas'üd-i Sa'd-i Salmän (st.

515/1121-2). Sein Diwän51 enthält eine Reihe von Strophengedichten aller
drei Gattungen. Sie sind zwischen den Qasïden und den paarweise reimenden

Gedichten (Sing, matnawi) angeordnet. Eine eigene Überschrift für die-

47 (Oder:) o weh, dass in meinem Herzen ganz der Kampf wegen seiner Sache ist!

48 (Oder:) vor dem Tor der Trennung ist hundert Mal seine Audienz.

49 (Oder:) Wenn ich wegen seiner beiden Moschus(locken) verliebt bin, so ist doch
seine „Schlange" Locke) schwach, schwankend und dünn wie ein Kranker.

(Oder:) so ist doch schwach, klagend und weinend wie ein Kranker (sogar
schon) jener, der (an ihm) vorbeigeht (mär für märrl).

50 (Oder:) Dass ich ihn umkreise (dauram), ist wegen seiner beiden Blicke.

51 [Hrsg.:] R. YASIMÏ. Teheran 1318 h. s.



618 GREGOR SCHOELER

ses Kapitel fehlt im gedruckten Diwän, und die Gedichte der verschiedenen

strophischen Gattungen sind ziemlich durcheinander angeführt. Nur die 4

musammats bilden einen Block. Bei ihnen handelt es sich ausschliesslich

um Vertreter des musaddas-Typs; Mas'üd setzt also hier die Tradition
Manücihris fort. Zu den beiden anderen strophischen Gattungen bei Mas'üd sei

hier nur so viel gesagt, dass alle seine targT-bands und tarkïb-bands dem

Typus II angehören, also „gazaZ-reihend" sind.

Eine eingehendere Behandlung verdient wieder Amïr Mu'izzï52 (st. ca.

520/1126). Mu'izzï hat - neben je 3 targT-bands und tarkïb-bands (alle des

Typs II)53 und ausser einem einzelnen regulären musammat musaddas54,

das ganz in der Nachfolge Manücihris steht (Thema: Weinszene +
Lobpreis; 20 Strophen; Versmass: munsarih) - auch ein musammat murabba'
verfasst55. Dieses ist nun von besonderer Art: Es hat als Vorspann einen

(aus zwei reimenden Halbversen bestehenden) qarïd-Wers, beginnt also wie
eine gewöhnliche Qaside. Erst die folgenden Verse weisen die Binnenreime
auf. Indem es sowohl als Qasïde wie als musammat aufgefasst werden kann,
besitzt das Gedicht eine ähnliche „Doppelnatur" wie das besprochene Gazai
Rudakïs. Als durchgehend reimendes Gedicht (qarid) mit (vom zweiten
Vers an) regelmässig verwendetem sag' stellt es sich wie folgt dar (Thema:
„beduinischer" nasîb56 + Lobpreis; Versmass: ragaz):

ai särbän manzil ma-kun guz bar diyär-i yär-i man * tä yak zamän zäri kunam bar rab'
u atläl u diman

rab' az dilam pur hün kunam * atläl-rä Gaihün kunam * häk-i diman gul-gün kunam
* az äb-i casm-i frwistan.

k-az rüy-i yär-i hargahi * aiwän hami binam nahi * wa-z qadd-i an sarw-i sahi *
hâlï hami binam caman

52 Diwän. [Hrsg. :] 'A. IQBAL. Teheran 1318 h. s.

53 Diwän, S. 741- 767.

54 Ebd., S. 768ff.

55 Ebd., S. 597ff. - Zitiert auch von Rasiduddin Watwät: K. Hadä'iq us-sihrfi daqä'iq
us-si'r. [Hrsg.:] 'A. 'IQBÄL. Teheran 1308 H. s., S. 62.

56 Mu'izzis Dichtung zeigt, ebenso wie die Manücihris, starke „arabisierende" Ten¬

denzen; der hier wiedergebene Text belegt dies. Zu Beginn dieser Qaside gestaltet
Mu'izzï das altarabische „Wohnspurenmotiv" (Klage des Dichters bei der verfallenen

Wohnstätte der beduinischen Geliebten).



ÄLTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG 619

iih.

Als musammat geschrieben:

ai särbän manzil ma-kun guz bar diyär-i yär-i man a
tä yak zamän zäri kunam bar rab' u atläl u diman a

rab' az dilam pur hün kunam b
atläl-rä Gaihün kunam b
häk-i diman gul-gün kunam b

az âb-i casm-ï hwïstan. a

k-az rüy-i yär-i hargahï c
aiwän hami binam nahi c

wa-z qadd-i an sarw-ï sahi c
hall hami binam caman a

iih."

O Kameltreiber, mach nur an der Wohnstätte meiner Geliebten halt,
ich will eine Weile beim Frühlingslager, bei der verfallenen Wohnstätte und bei den La¬

gerspuren klagen!

Das Frühlingslager will ich mit Blut aus meinem Herzen füllen,
aus der verfallenen Wohnstätte will ich (durch meine Tränenflut) einen Oxus machen
und den Boden bei den Lagerspuren will ich rosenfarbig machen
durch das Wasser meiner Augen.

Denn vom Gesicht der Zeltbewohnerin
sehe ich den Palast leer57,
und von der Statur jener schlanken Zypresse
sehe ich die Wiese leer
usw.

Wir sprechen in einem solchen Fall von einem musammat mit matla', wobei

mafia' den aus zwei reimenden Halbversen bestehenden Vorspann bezeichnet.

Auch hier lassen sich genaue arabische Vorbilder aufzeigen: Ein
Gedicht, das Abu 1-Farag al-Isfahanï dem Hammäd ar-Räwiya zuschreibt58

57 (Das heisst:) Solch ein Gesicht, wie es dieses Beduinenmädchen hat, gibt es in kei¬

nem Palast.

58 K. al-Agäm. Büläq 1285 H, Bd. V, S. 27f.



620 GREGOR SCHOELER

und das - ähnlich dem nasîb Mu'izzïs - ebenfalls das Wohnspurenmotiv
behandelt, lautet wie folgt (Versmass: mutaqärib):

'afat dära Salmä bi-mufdä r-ragämi a

riyähun ta'äqabuhä kulla 'ami a

hiläfa 1-hulüli b

bi-tilka t-tuyüli b

wa-sahbi d-duyüli b

bi-däka 1-maqämi a

wa-unsi d-diyäri c

wa-qurbi 1-giwäri c
wa-tibi 1-mazäri c

wa-raddi s-salämi a

Verwischt haben die Wohnstätte Salmäs, wo der kiesige Grund sich weitet,
Winde, die jedes Jahr aufeinander folgen;

im Gegensatz zu dem [einstigen] Absteigen [des Stammes der Geliebten]
bei jenen Lagerspuren
und (im Gegensatz) zu dem (einstigen) Nachziehen der Gewandsäume

an jenem Ort;

und der Gastlichkeit der Wohnstätten
und der Nähe des Schutzes
und dem Duft des besuchten Ortes
und dem Erwidern des Grusses.

Ein anderes Beispiel für diese Art musammat ist unser Abu Nuwäs-Gedicht
in der Rezension Hamza al-Isfahanïs, dem ja dort ein qarïd-Vers vorangestellt

ist«:

tahäma dikrä himan bi-haznï a

wa-'mid li-dikrä humüri saknï a

suläfii danni a
ka-samsi dagni a
ka-mä'i muzni a

ka-dam'i gafhi a

59 Siehe Anm. 13.



ÄLTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG 621

tabihu samsi b

ka-launi warsi b
rabibü fursi b

halifii sign! a

Es muss also eine gewisse arabische Tradition gegeben haben, solche
Gedichte zu verfassen, eine Tradition, an die Mu'izzï hier - sicher ganz
bewusst - angeknüpft hat. Das normale musammat mit matla'60 hat allerdings
durchgehend gleichlange Zeilen und kann nicht mehr auch als qarïd aufgefasst

und geschrieben werden. Es ist im Reimschema mit dem hispano-
arabischen zagal identisch.

In der Ausgabe des Mu'izzï-£)fwâ«s von 'Abbäs Iqbäl ist das Gedicht
unter den Qasïden eingeordnet. Da die Binnenreime in keiner Weise
hervorgehoben oder gekennzeichnet sind, tritt die strophische Struktur nicht
augenfällig hervor.61 Rasïduddïn Watwät hat das Gedicht in seiner Poetik
aber im Kapitel musammat behandelt und die erste Strophe zitiert. Damit ist

klar, dass die einheimische Poetik es als musammat erkannt und so aufgefasst

hat. In diesem Werk, das ebenfalls von 'A. Iqbäl veröffentlicht wurde,
hat der Herausgeber die Binnenreime und damit die strophische Struktur
durch (auf die Binnenreime folgende) Abstände augenfällig werden lassen.

Sana'ï (437/1045/6 - 525/1131[?] hat in den beiden musammats, die sich in
seinem Dïwân62 finden, wieder die einfache murabba'-Form (ohne matla)
verwendet. Die beiden ersten Strophen eines dieser Gedichte (Thema:
gnomische Einleitung + Lobpreis; 18 Strophen; Versmass munsarih) lauten:

hädita az carh bin u fayida az rüzgär b
sair zi angum sinäs hukm zi parwardgär b

niz na-bäsad mudäm hast cu bar mä gudär b
hasrat-i imsab cu düs mihnat-i fardä cu di a

60 Ein Beispiel bei Ibn Rasiq: al-'Umda. [Hg.: ] M. M. 'ABDALMAOÎD. Beirut 4. Aufl.
1972.1, 179. - Weitere Beispiele sind in dem Artikel Musammat in EI2 (wie Anm.
8) aufgeführt.

61 Es ist deshalb durchaus möglich, dass eine genaue Durchsicht sämtlicher Qasïden
Mu'izzis weitere Beispiele für solche „doppelnaturige" Gedichte zutage fordert!

62 [Ed.:] M. RADAWÎ. Teheran 1354 h. s., S.785ff



622 GREGOR SCHOELER

asb-i qanä'at bi-täz pis-i sipah-ï qadar c

'adl-i hudäwand-rä bi-säz zi fadlas sipar c

yäfa ma-güy ü ma-bïn az falak ïn hair u sar(r) c

säyiq-i 'ilm ast in muntahiy ü mubtadï a

Sieh (ein), dass das Unglück vom Himmelsrad kommt und (auch) das Glück vom
Schicksal,
erkenne, dass (nur) der Lauf'den Sternen eignet, das Urteil (aber) von Gott kommt.
Auch dauert nicht an, wenn (oder: da) es an uns vorübergeht,
das Leid von heute nacht und von gestern nacht, die Mühe von morgen und gestern.

Reite das Ross der Genügsamkeit vor dem Heer des Schicksals,

wegen der Gerechtigkeit des Herrn mach aus seiner Güte einen Schild!
Rede nicht daher und meine nicht, vom Himmel käme dieses Gute und Böse,
dieser Schöpfer und Beender ist (auch) jener, der das Wissen lenkt.

An dieser Stelle sei der Überblick über die Nachfolger von Rudakïs erstem

neupersischen Strophengedicht - und das heisst im wesentlichen: die im 5.1

11. Jahrhundert entstandenen persischen Strophengedichte - abgeschlossen.
Zusammenfassend lässt sich sagen, dass im 5 ./11. Jahrhundert zum
musammat, dessen Einführung in die persische Dichtung schon im 4./10.

Jahrhundert, durch Rudakï, erfolgte und das im 5 ./11. Jh. weiter gepflegt
wurde, zwei weitere strophische Gedichtgattungen traten: das targT-band,
wohl zum ersten Mal bei Farruhï nachweisbar, und etwas später das tarkïb-
band, als dessen Schöpfer Qaträn gelten darf.

Wie die Qasïde ist das musammat eine Gedichtform arabischen

Ursprungs, die die Perser übernommen haben. Zu sämtlichen von persischen
Dichtern verwendeten Spielarten Hessen sich genaue arabische Vorbilder
aufzeigen; gelegentlich scheinen die Dichter - durch das verwendete Versmass

und/oder charakteristische Techniken und Motive - geradezu auf
arabische Muster hinweisen zu wollen.

Dagegen sind die beiden anderen strophischen Gattungen, die die

persische Literatur hervorgebracht hat, das targT-band und das tarkïb-band,
Neuschöpfungen. Die Neuschöpfüng erfolgte aber hauptsächlich auf der

Grundlage bereits übernommener arabischer Gattungen (musammat und qa-
sïd bzw. gazai; nur der Kehrreim des targT-band wird in der volkstümlichen

persischen Dichtung seinen Vorläufer haben.

So verhält es sich mit den Strophenformen wie mit der quantitierenden

Metrik: Beide Phänomene haben die Perser von den Arabern übernommen

- freilich nicht ohne sie sogleich sich „anzuverwandeln", zu variieren



ÄLTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG 623

und auch weiterzubilden63. So wie es im Persischen quantitierende
Versmasse gibt, die kein unmittelbares arabisches Vorbild haben (z.B. das

Versmass der rubä'iyät), so gibt es auch persische Strophenformen ohne

unmittelbare arabische Vorbilder (targT-band und tarkïb-band). Aber so

wie das System auch der rubä'iyät-Metrik arabisch ist (quantitierend), so ist
auch das System der persischen Strophik arabisch (es beruht auf dem Reim:
z.B. regelmässiger Wechsel von zwei Elementen: Sonderreim und Gemeinreim).

So wie es eine vorislamisch-persische Metrik gab, die einem anderen

System folgte (sie war rhythmisch-akzentuierend)64 und in der klassischen

neupersischen Dichtung aufgegeben wurde, so scheint es auch eine „altererbte"

persische Strophik gegeben zu haben, die jedoch einem anderen

System folgte und in die klassische Dichtung keinen Eingang fand.65 Man
kann allenfalls argumentieren, dass das Vorhandensein einer solchen
Strophik, die in der volkstümlichen Poesie weitergelebt haben mag, die Dichter

angeregt, oder /mYangeregt, haben könnte, neben der (arabischen) Mono-

reim-Dichtung auch (arabische) Strophenformen in den Kanon der klassischen

neupersischen Dichtung einzuführen.
Wenn wir nach genuin-persischen Elementen und persischen

Eigentümlichkeiten in der frühen neupersischen Dichtung suchen, so werden wir
viel eher auf den Gebieten der Thematik und Motivik, der Bildersprache
und des Stils (namentlich der Hyperbolik) fündig werden66. Das gilt
natürlich und vor allem für die Epik, deren Themen ja ganz überwiegend
echt-persisch sind, während ihre Form, das matnawï (die paarweise reimenden

Zeilen) - trotz hartnäckiger anderslautender Behauptungen67 - rein-

63 Vgl. hierzu B. REINERT: „Probleme" (wie Anm. 30): 72ff
64 Siehe hierzu zusammenfassend M. BOYCE: Middle Persian Literature. In Hand¬

buch der Orientalistik. Erste Abt. IV. Bd.: Iranistik, 2. Abschn.: Literatur, Lief. 1.

Leiden/Köln 1968, S. 55f.

65 Das einzige erhaltene mittelpersische Heldenepos, das Ayädgär-i Zarerän, scheint
eine strophische Gliederung zu haben; s. Anm. 67 (gegen Ende).

66 Vgl. hierzu B. REINERT: „Probleme" (wie Anm. 30): bes. 73ff. und 82ff.

67 Die These, das muzdawig sei persischen Ursprungs, hat G E. VON GRUNEBAUM in
seinem Aufsatz „On the Origin and Early Development of Arabic Muzdawig Poetry"

in JNES 3 (1944): 9-13 vertreten. Sie wurde diskutiert und widerlegt von M.
ULLMANN, Untersuchungen (wie Anm. 32), S. 47ff. Ohne auf ULLMANNs
Argumente einzugehen, behauptet L. P. ELWELL SUTTON: The Persian Metres (wie
Anm. 8), S. 243, nun wieder: „In spite ofthe Arabic form ofthe name, the matnawï



624 GREGOR SCHOELER

arabischen Ursprungs (muzdawig) ist. Es gilt aber auch für die lyrischen
Gattungen. Schon am Beispiel der wenigen Zeilen von Rudakïs Strophengedicht,

dessen genaues (formales und thematisches) arabisches Vorbild
wir nachweisen konnten, war aufzuzeigen, dass die Bildersprache sofort
anders reagiert als in dem arabischen Muster.

****

Rudakïs Neuerung, die arabische strophische Gedichtgattung des musammat

in die neupersische Dichtung einzuführen, ist nicht ohne Folge geblie-

is purely Persian in origin and use, and owes nothing to Arabic versification". -
Tatsächlich finden sich erste Spuren des muzdawiglmatnawï in der arabischen

Dichtung schon im ersten Viertel des 278. Jh.s, u. zw. bei einem Wakï' b. Abi Sa'd
in einem Gedicht aus dem Jahre 96/714-5. Sicher und reichlich ist er aber in der
Zeit um 800 n. Chr. belegt, wo Abän al-Lähiqi (st. um 200/ 815) seine Ver-
sifizierung von Kalîla wa-Dimna und Abu l-'Atähiya (st. um 210/825) seine
moralisch-didaktische Urgüza Dät al-amtäl verfassten (vgl. hierzu ULLMANN:
Untersuchungen, S. 50). - Während also im Arabischen der muzdawig um 800 n. Chr.
schon wohl etabliert war, finden wir im Persischen die ersten Spuren des matnawï
in dem Gedicht eines Abu 1-Yanbagï 'Abbäs b. Tarhän aus der Zeit des Kalifen
Wätiq (reg. 227/842-232/847) (vgl. hierzu F. MEIER: Die schöne Mahsatï [wie
Anm. 28], S. 1 lf.) - Mit der Tatsache, dass Abän und Abu l-'Atähiya Perser waren,
lässt sich keineswegs beweisen, dass der muzdawiglmatnawï eine genuin-persische
Gattung ist, sondern nur, dass Perser bei der Weiterentwicklung der arabischen

Dichtung in der 'Abbäsidenzeit eine hervorragende und innovative Rolle gespielt
haben. Und obwohl nicht auszuschliessen ist, dass reimende Zeilen - wie anderswo,

so auch im persischen Sprachraum in vorislamischer Zeit - gelegentlich
spontan gebildet worden sein können (etwa in der volkstümlichen Dichtung), so
bleibt doch festzuhalten, dass der Reim - zumindest als bewusst und systematisch
eingesetztes Kunstmittel - in der mitteliranischen Dichtung fehlt, während er ab

sofort in Denkmälern in fiühneupersischer Sprache und arabischer Schrift auftritt.
Namentlich das einzige erhaltene mittelpersische Heldenepos, das Ayädgär-i
Zarerän, entbehrt des Reimes, während es eine strophische Gliederung zu haben
scheint (s. E. BENVENISTE: „Le mémorial de Zarer...". In: JA 220 [1932]: 245ff;
A. PAGLIARO in A. PAGLIARO / A. BAUSANI: La Letteratura Persiana. Nuova ed.

Mailand 1968, S. 117.). - Die Entstehung des muzdawig im Arabischen muss
vielmehr, wie ULLMANN gezeigt hat, im Zusammenhang der allgemeinen Entwicklung
des ragaz-Versmasses gesehen werden. Die innovative Weiterbildung der Perser
bestand hier darin, dass sie im matnawï sogleich verschiedene Versmasse, und
nicht, wie die Araber im muzdawig, (fast) ausschliesslich den ragaz anwandten.



ALTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG 625

ben. Er hat eine gewisse Tradition begründet, die nie abgerissen und bis in
die jüngste Vergangenheit lebendig geblieben ist. In der neueren Zeit - vom
späteren Bäz-gast an bis zur Mitte dieses Jahrhunderts - hatte das Verfassen

von musammats und von Strophengedichten anderer Art sogar Konjunktur:
Qâ'ânî (st. 1270/1854), Bahär (1886-1950) und Taqï (1894-1924) - letzterer
z.B. in seinem sehr gelobten Gedicht Idi'äl6% - haben in ihrem poetischen
Werk die Form des musammat reichlich angewendet.69 Diese Entwicklung
dürfte durch den Einfluss der europäischen Lyrik, die ja ganz überwiegend
strophisch ist, zu erklären sein: Wollte man die traditionelle Dichtung mit
Monoreim aufgeben oder jedenfalls nicht ausschliesslich verwenden, so bot
sich als willkommene Alternative zu Anleihen beim Formenschatz fremder
Literaturen der Rückgriff auf vorhandene eigene strophische Formen an.

68 Es handelt sich um ein musammat muhammas. Das Gedicht behandelt A. BAUSANI
in A. PAGLIARO/A. BAUSANI: La Letteratura Persiana (wie vorige Anm.), S. 545,
der auch eine italienische Teilübersetzung liefert.

69 Siehe den Artikel musammat in EI2 (wie Anm. 8), (part) 2.




	Älteste neupersische Strophendichtung Rūdakīs Musammat, sein arabisches Vorbild und seine persischen Nachfolger

