
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 2

Artikel: Das "Rätsel" 'Ask-i memn' : ein Beitrag zur epochalen Lokalisierung
der Servet-i Fünn-Bewegung

Autor: Guth, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147334

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS "RÄTSEL" <ASK-IMEMNlf
EIN BEITRAG ZUR EPOCHALEN LOKALISIERUNG DER

SERVET-ÎFÜNÜN-BEWEGUNG

Stephan Guth, Bern

I

Die Kritiker stimmen darin überein, dass Usakligil's bestes Werk Ask-i Memnu ist;
was dieser Roman allerdings erzählt, ob er eine These habe oder nicht, und wenn ja,
welche These er vertrete, darüber scheiden sich merkwürdigerweise die Geister.

Einige sehen das Hauptthema des Romans in Bihter's verbotener Liebe. L.
S. Akalin zufolge ist "Ask-i Memnu die Geschichte einer sowohl durch
gesellschaftliche Tradition als auch vor dem Gesetz verbotenen Liebe, entstanden aus
einer [nur] aufs Materielle sich stützenden Heirat."[a] Befragt man Cernii
Yener, so ist die These des Werkes folgende: "Der Reichtum kann eine junge Frau
ihr Bedürfnis nach Liebe nicht vergessen machen. Ein Mann, der eine um vieles

jüngere Frau heiratet, muss damit rechnen, betrogen zu werden."[ò] Auch für Dr.
Önertoy hat der Autor "sich mit den Erschütterungen beschäftigt, die durch einige
Differenzen zwischen einem Mann und der von ihm geheirateten Frau in der Ehe

entstehen können, und die Veränderungen im Verständnis von Verwestlichung
aufgezeigt", [c]

Andere Kritiker wiederum sehen in der Geschichte Bihter's nicht das Hauptthema.

Cevdet Kudret betont einen anderen Aspekt: "In diesem Roman werden die

Lebensgeschichten einer Handvoll Personen erzählt, die keine anderen Sorgen
haben als die Liebe, die leben, ohne arbeiten zu müssen, und dem Alafrangatam
verfallen sind".[cf] Nach Meinung Rauf Mutluay's "zeigt Ask-i Memnu die
Probleme unserer in der Verwestlichungskrise befindlichen Gesellschaft, den verzweifelten

Widerstand der alten Lebensform, deren Werte abhanden kommen, die Fallen,

in die man unweigerlich fällt, wenn man eine nach Reichtum süchtige Frau
begehrt, und den Konflikt unserer erschütterten moralischen Werte", doch die Meisterschaft

des Autors "verbirgt sowohl die These des Werkes als auch die Nebengedanken",

[e] Fethi Naci ist demgegenüber nicht der Überzeugung, dass der Roman
geschrieben wurde, um eine These zu beweisen. Sein Erfolg "rührt daher, dass Habt
Ziya diesen seinen Roman geschrieben hat, ohne dabei ein anderes Ziel zu
verfolgen, als [einfach] [die Geschichten] einer Handvoll Menschen zu erzählen."

1 Moran 1983/90:69. Zu Ask-i Memnu vgl. besonders Teil VI, S. 68-86. - Moran zi¬

tiert im von mir wiedergegebenen Ausschnitt nach eigenen Angaben [a] L. S. AKALIN,

HalitZiya Usakhgil, [Istanbul:] Varlik Yayinlan, 1953, S. 24; [b] Cernii YENER,

Bir Romancinin Dünyasi ve Romanlarindaki Dünya, [Istanbul: ?,] 1959, S. 33-34; [c]



558 STEPHAN GUTH

So fasst Berna Moran im ersten Band seiner Kritischen Betrachtung des
türkischen Romans (Türk Romanina Ele§tirel Bir Bakis) die Situation der

Forschung zu 'A$k-i Memnff1 im Jahre 1983 zusammen und fügt - mit vollem
Recht - hinzu, dass die Uneinigkeit der Literaturwissenschaftler darüber, was
der Autor Haut Ziya mit diesem seinem Roman nun eigentlich habe ausdrük-
ken wollen, doch sehr merkwürdig sei. Bei einem solchen Klassiker, über den

schon derart viel geschrieben wurde, sollte man doch erwarten können, dass

wenigstens so etwas Grundsätzliches wie die Frage nach der Gesamtaussage
inzwischen einhellig beantwortet werden könne.

Doch auch Berna Moran selbst vermag das "Rätsel" Ask-i Memnu nicht
zu lösen. Nach eingehender Analyse kommt er zu dem - für die bisherige
Forschung allerdings neuen - Ergebnis, dass es gar nicht lösbar sei. Anders
als der frühe Fethi Naci, nach dessen Ansicht Usakhgil nur einfach

ungezwungen erzählen wollte, vertritt Moran zwar nicht die These, dass der
Roman gar keine übergeordnete, abstraktere Botschaft vermitteln wollte. Doch

gebe es eben nicht nur eine, sondern zwei grundsätzliche Lesarten, und die

Frage nach einer einheitlichen Gesamtaussage sei deshalb nicht zu beantworten,

weil diese beiden sich letztlich gegenseitig widersprächen. Durch den

Roman ziehe sich ein grosser Riss, für den die Unentschiedenheit des Autors,
sein Schwanken zwischen zwei sich einander ausschliessenden Konzeptionen
verantwortlich zu machen sei.

Einerseits sei A§k-i Memnu nämlich - das führt Moran m.E. sehr

überzeugend aus - eine Tragödie, die Tragödie Bihter 's, die im Grunde eine gute
Ehefrau und Stiefmutter und als solche ehrenhaft bleiben will, es aber nicht
kann, da die Kräfte der Vererbung stärker sind und sie gegen ihren Willen

Olcay ÖNERTOY, Halit Ziya Usakhgil, Romancihgi ve Romanimizdaki Yeri,
[Ankara:] Dil ve Tarih-Cografya Fakültesi Yayinlan, 1965, S. 67; [d] Cevdet Kudret,
Türk Edebiyatinda Hikäye ve Roman, [Istanbul:] Varhk Yayinlan, 1965, Bd. I, S.

165; [e] Rauf MUTLUAY, Ondokuzuncu Yüzyil Türk Edebiyati, [?:] Gerçek Yayinevi,
1970, S. 208; [/] Fethi NACI, On Türk Romani, [?:] Ok Yayinlan, 1971, S. 12-13.

Moran fügt in der mir vorliegenden Auflage in einer Anmerkung hinzu, daß F. Naci
in dessen später erschienenem Türkiye 'de Roman ve Toplumsal Degisme die im
früheren Werk vertretene Auffassung modifiziert habe; inhaltlich ist diese spätere Aussage

jedoch für die Forschungssitutation im Jahre 1983 nicht neu.

Im folgenden stets in neutürkischer Schreibung: Ask-i Memnu. - Kurze Inhaltsangaben

finden sich z.B. in Kindlers Neues Literatur Lexikon, Bd. 16 : 969 (Otto SPIES)

oderNECATiGiL 1989:35.



DAS "RÄTSEL" 'ASK-I MEMNÜ 559

nach der "unmoralischen" Mutter Firdevs Hamm schlagen lassen.3 Moran
weist richtig nach, dass Interpretationen, die Bihter am verhängnisvollen Lauf
der Dinge eine Schuld zusprechen, vom Romantext her unhaltbar sind und
dass Usakhgil - wohl unter dem Einfluss des europäischen Naturalismus und
dessen Gedanken der genetischen Determination - seine Figur als unschuldiges

Opfer der von der Mutter vererbten sexuellen Triebhaftigkeit gesehen
haben muss.4

Auf der anderen Seite stehe die Geschichte Nihal 's und deren
zunehmender Vereinsamung. Betrachte man diesen Handlungsstrang separat, d.h.

losgelöst vom Bihter-Plot, so müsse Ask-i Memnu als Bildungsroman gelesen
werden:

Nihal wird vom Kind zu einer jungen Frau, wechselt vom Stadium der Naivität
[basitlik] in das der Reife und gewinnt beim Übergang von einer Phase zur anderen

mit seinen schmerzlichen Erfahrungen ein neues Verständnis von den Menschen
und vom Leben, erlangt jeweils eine neue Bewusstseinsstufe.

Wie aber passt Bihter's Tragödie zum Bildungsromanplot um Nihal? Moran
findet hierauf keine Antwort und kann sich diesen Sachverhalt nicht anders

erklären, als dass Usakhgil den Roman wohl ursprünglich nur als Tragödie
Bihter's konzipiert, beim Schreiben jedoch ein immer grösseres Interesse an

der zunächst als blosse Nebenfigur gedachten Nihal entwickelt haben müsse.

(Moran fragt sich allerdings nicht, warum der Autor, wenn er doch eigentlich
die Tragödie Bihter's im Auge gehabt hätte, darauf verfallen sein könnte, in

•7

dieselbe überhaupt noch die Geschichte einer zweiten Figur einzuflechten...).

3 Vgl. Moran 1983/90 : 73-75. - Dieselbe Ansicht, was Bihter betrifft, vertritt auch

FINN 1978/84 : 176-208, hier insbesondere pp. 179 ff.

4 MORAN 1983/90 : 78. - Auch Finn 1978/84 : 180, ist der Meinung: "Bihter's Ehe¬

bruch entspringt mehr einer vererbten Schwäche als einer bewussten Entscheidung.
Sie ist die Tochter ihrer Mutter, und wenn sie sich Behlul hingibt, so geschieht dies

instinktiv."

5 Moran 1983/90 : 80.

6 Vgl. ebd., 81.

7 Zu MORAN's Bildungsroman-These vgl. ausserdem Sagaster-Jurado 1995 : 171,

die mit Finn in Nihal ein "eternal child" sieht und meint: "Nihal macht keine [!]
Entwicklung durch, die sie im positiven Sinne reifen ließe, wie es für die Heldin eines

Bildungsromanes der Fall sein müßte". - Dieser Auffassung schliesse ich mich an.



560 STEPHAN GUTH

Die beiden Handlungsstränge liefen jedoch nicht nur mehr oder weniger
unverbunden nebeneinander her, sondern seien ferner geradezu diametral

entgegengesetzt, wenn man bedenke, dass Nihal's Geschichte - ganz gleich, ob

vom Autor so intendiert oder nicht - dem universalen Mythos "Geburt - Tod

- Wiedergeburt" oder "Paradies - Prüfung [durch das Leben] - Rückkehr ins
Paradies"8 folge: Am Anfang der Nihal-Geschichte stehe das "unschuldige
und glückliche" Leben im Yah Adnan Bey's; mit dem Auftauchen der "Me-
lih-Bey-Truppe" brächen dann aber "Sünde und Sexualität" in diese Welt ein,

an die Stelle des Paradieses träten "verbotene Liebe, Eifersucht und
Feindschaft" - für Nihal's Entwicklungsgang die Phase der "Prüfung" durch das

Leben -; doch zum Schluss werde das Paradies des Anfangs wiederhergestellt.9

Während A§k-i Memnu für den Leser nun aufgrund der Nihal-Geschichte

ein Roman mit gutem Ausgang sei, müsse man ihn andererseits

aufgrund Bihter's tragischem Schicksal als ein Werk mit traurigem Ende lesen.10

Dass es auch Moran nicht gelingt, das von ihm beschriebene "Rätsel"
endlich zu lösen, hat seinen Grund in einigen wunden Punkten seiner

Analyse. Einer davon ist mit Sicherheit die Parallelisierung des Nihal-Plots
mit dem "Paradies - Prüfung - Rückkehr ins Paradies"-Mythos. Denn wie
Robert P. Finn (dessen Arbeit Moran offenbar nicht wahrgenommen hat

überzeugend darlegt, kann weder am Anfang noch am Ende der A$k-i Mem-

«w-Erzählung von einem paradiesähnlichen Zustand im Yah Adnan Bey's die

Rede sein.12 Im Gegenteil:

ihr [sc. Nihal's] Verhältnis zu ihrem Vater, das "inzesthafte" Elemente enthält, ist
in den Augen der Gesellschaft keineswegs ehrenhafter als Bihter's Verhältnis zu
Behlül; in gewisser Hinsicht ist es sogar noch "schändlicher". Nihal's Verhältnis

zu ihrem Vater ist zwar nicht direkt sexueller Natur; aber die Bindung zwischen
beiden ist doch äusserst intensiv."

8 Moran 1983/90 : 83.

9 Ebd., 82-83.

10 Vgl. ebd., 81-82.

11 Zumindest hätte die 1984 ins Türkische übersetzte Fassung der Dissertation Finn's
aus dem Jahre 1978 in spätere Auflagen des MORAN'schen Werkes eingearbeitet
werden können.

12 Vgl. FINN 1978/84: 186.

13 Ebd.



DAS "RÄTSEL" 'ASK-I MEMN& 561

Also keineswegs ein Zustand der "Unschuld".14 Moran's Fehlinterpretation
beruht darauf, dass er den Nihal-Plot aus dem Gesamtzusammenhang herauslöst

und sich zu sehr Nihal's eigene Sicht der Dinge angeeignet hat. Für das

kleine Mädchen, das die Mutter verloren hat, ist die enge Bindung zum Vater
natürlich wichtig, und es mag sein, dass Nihal den zu Beginn des Romans
beschriebenen Zustand tatsächlich als eine Art Paradies empfindet. Für Adnan

Bey ist es aber keineswegs ein Paradies, sondern eine Situation, der er
durch seine Heirat mit Bihter entrinnen will: ein Leben nämlich in ständiger
Aufopferung für andere, ohne eigenes Glück - also eher eine "Hölle". Behält

man ausserdem den von Finn angeführten Aspekt der um die Jahrhundertwende

gültigen sozialen Normen im Auge, so ist es sehr wahrscheinlich, dass

Usakhgil schon die Ausgangssituation als eine solche "Hölle" intendiert hat.

Mit Sicherheit gilt das für das Ende: Vater und Tochter sind nun noch enger
aneinandergekettet, und der Zustand, den Adnan hinter sich lassen wollte, ist
auf immer zementiert (letzter Satz: "Birlikte, hep birlikte. Yaçarken ve ölür-
ken... "!) Wenn es auf S. 394 der von mir benutzten Ausgabe15 auch heisst,
das Leben würde nun, nachdem Vater und Tochter wieder vereint seien, "bis
in alle Ewigkeit ein Fest" sein, so darf man dabei doch zweierlei nicht
übersehen: 1) Unmittelbar darauf lässt der Autor den Satz "Nur Beçir fehlte"

folgen. Das ist überaus wichtig; denn dass der kleine, wirklich völlig
unschuldige Sklave sein Leben lassen musste, überschattet selbst für Nihal die

"Fest"-stimmung, und falls der Leser je auf die Idee kommen sollte, im Ende

die Erlangung eines paradiesartigen Zustands zu sehen, so musste ihm bereits

durch diesen einen Satz klarwerden, dass dieses Paradies ein falsches ist

(ganz abgesehen davon, dass es ausserdem schon von Bihter's Tod
überschattet ist). 2) Wie um ein übriges zu tun, lässt der Text eine Seite später
Vater und Tochter genau dort - an einem Abgrund! - stehen, wo es zuvor zur
Liebesszene zwischen Behlul und Nihal gekommen war, und Nihal sagt dem

Vater an dieser Stelle genau dasselbe, was zuvor Behlul ihr romantisch
zugeflüstert hatte, so dass es nicht abwegig ist zu behaupten, dass der Vater nun
die Stelle des Liebhabers eingenommen hat. Umgekehrt hat nun Nihal die

Position von Adnan's verstorbener Ehefrau besetzt, und zwar endgültig. Di-

14 So Moran 1983/90, z.B. 82.

15 UÇAKLIGIL 1993.

16 S. Sagaster-Jurado 1995 : 171.



562 STEPHAN GUTH

rekt wird diese Konstellation freilich nicht ausgesprochen, aber die strukturelle

Parallelisierung (wie sie schon Finn aufgefallen ist17) lässt sich - z.B.
anhand der Wortwahl - eindeutig als vom Autor so und nicht anders intendierte

nachweisen. - Von Moran's "Mythos"-Theorie bleibt daher nur eines

übrig, nämlich dessen Struktur: ein Ausgangszustand, der in sich noch das

Moment möglicher Veränderbarkeit zu tragen scheint, wird nach den

Entwicklungen in der Mitte der Erzählung zum Ende hin auf immer verfestigt.
Dieses strukturelle Moment allerdings gilt es für uns festzuhalten.

Wenn nun weder der Anfang noch das Ende einen Paradieseszustand,
sondern eher ein aus der Sicht des ausgehenden 19. Jahrhunderts moralisch
äusserst fragwürdiges quasi-inzestuöses Verhältnis bezeichnen, so hat man
davon auszugehen, dass mit der "Verbotenen Liebe" im Titel des Romans

nicht nur die Beziehung Bihter-Behlul, sondern auch das Verhältnis Nihal-
Adnan gemeint sein dürfte. Im Gegensatz zu Moran, der aufgrund einer

Fehlinterpretation an entscheidender Stelle den Bihter- und den Nihal-Plot nicht

zur Deckung bringen kann, können wir somit eine grundsätzliche Ähnlichkeit
zwischen beiden feststellen. Diese Ähnlichkeit soll im folgenden den

Ausgangspunkt für weitere Überlegungen bilden, denn sie zeigt, dass die
Geschichten von Nihal und Bihter zumindest in dieser Hinsicht nicht gegenläufig

sind oder einander ausschliessen - und dies lässt eine einheitliche, in
sich schlüssige Gesamtaussage des Werkes wahrscheinlicher erscheinen als
zuvor.18

II

Für die Aufdeckung gleichgerichteter Kräfte und die Ermittlung des

Sinnganzen einer fiktionalen Erzählung äusserst hilfreich ist die von dem Germanisten

Walter Falk entwickelte Komponentenanalyse.19 Grundannahme dieser

Methode ist, dass das Sinnganze eines jeden literarischen Werkes sich in drei

17 S. dazu Finn 1978/84: 193.

18 Zur Interpretation Sagaster-Jurado's, welche dem Eunuchen Besir eine für die Ge¬

samtdeutung ihres Erachtens zentrale Rolle als Träger einer komplexen symbolischen
Botschaft zuweist, vgl. unten, Anm. 28 (sowie 30-32).

19 Ich beziehe mich i.f. auf Falk 1983.



DAS "RÄTSEL" 'ASK-I MEMNlf 563

Komponenten gliedern lässt, die strukturell aufeinander bezogen sind: eine

Potential-, eine Aktual- und eine Resultativ-Komponente (i.f. "PK", "AK",
"RK" abgekürzt). Bei der komponentialanalytischen Arbeit am Text wird
dessen vorliegende Prägung aufgelöst "in eine Vielzahl einzelner Sinnkomplexe,

von denen sich jeder verstehen läßt als Spezifikation dessen, was in
einem der Komponententitel auf allgemeinere Weise gesagt ist".20 Bei der

Zuordnung der verschiedenen Sinnkomplexe orientiert man sich daran, dass die

AK den Bereich einer bestehenden Wirklichkeit bezeichnet und "den Charakter

eines in sich geschlossenen, zur Selbststabilisierung tendierenden Systems

hat"; die PK lässt sich demgegenüber beschreiben als eine "Kraft, die sich
noch nicht verwirklicht hat, jedoch zu ihrer Verwirklichung hindrängt. Diese

Innovationskraft repräsentiert einen Komplex von Möglichkeit!' Beim
Aufeinandertreffen von AK und PK, welches dann ein bestimmtes Ergebnis
hervorbringt (das sich in der RK manifestiert), fungiert eine der beiden Komponenten

immer als "Impuls" für das In-Erscheinung-Treten der anderen, d.h.

sie hat den Charakter des "logisch (nicht notwendig zeitlich) Früheren" -
man spricht dann von Aktual- respektive Potential-"Priorität".

Einen Ansatz, der bei Anwendung dieses Verfahrens hilft, eine der

Komponenten in A§k-i Memnu ausfindig zu machen, bietet Finn's Beobachtung,

dass Bihter und Nihal Kontrahentinnen gerade deshalb sind, weil sie

mehr oder weniger dasselbe wollen - folglich haben sie etwas, was sie trotz
jeweils unterschiedlichen Ergebnissen vereint und worin sie sich gleichen. Es

ist dies der - beinahe schon übermässig zu nennende - heftige Wunsch,
geliebt zu werden.23 Überlegt man sich, von hier ausgehend, von welcher die

Ereignisse vorantreibenden Kraft dieser Wunsch nach Liebe in allgemeinerem

Sinne Zeugnis ablegt, so ist dies die Sehnsucht nach Überwindung des

bisherigen Lebens, das als ein Zustand des Nicht-Lebens empfunden wird.
Auf dieser Ebene lassen sich nun weitere Gemeinsamkeiten finden, und zwar
nicht nur bei den beiden Hauptfiguren. Nicht nur Bihter und Nihal, sondern

auch z.B. Adnan und Firdevs und später sogar Behlul hegen immer wieder
diese selbe Hoffnung. Sie macht die Potentialkomponente der Erzählung aus:

20 Falk 1983 : 24.

21 Vgl. ebd. : 70 (meine Hervorhebung).

22 Ebd. : 183.

23 Vgl. Finn 1978/84 : 186, 189 u. 195.



564 STEPHAN GUTH

sie hat meist traumhafte Züge und ist eine Glücksvorstellung, die sie alle
immer wieder zum Handeln treibt, also dazu, einen bestehenden Zustand zu
destabilisieren, wie das Kräfte der Potentialkomponenten immer tun.

Mit dem Handeln in Richtung Verwirklichung dieser Glücksvision, die
meist nur an eine einzige Person gebunden ist, wollen die Figuren des

Romans jeweils (das passiert immer wieder, ist ein Strukturales Grundmuster
oder Handlungsschema) einen Zustand überwinden, den sie, wie gesagt, als

Nicht-wirklich-Leben empfinden, einen Zustand auch, den einige von ihnen
als naturbedingte Determination erfahren. Mit diesem Zustand ist die Aktual-
komponente der Erzählung bezeichnet.

Zur Verdeutlichung des Gesagten einige Beispiele, bei denen ich einzelne

Sinneinheiten des Textes den übergeordneten Komponenten zugeordnet
habe:

Adnan Bey will heiraten, weil er zu der Erkenntnis gekommen ist, dass sein ganzes bisheriges

Leben nur aus Aufopferung bestanden hat, Aufopferung für die kranke erste Ehefrau
und hernach für die Kinder, besonders Nihal; ihm ist also klar geworden, dass er bisher
noch nichts vom Leben gehabt hat (AK) - da erscheint am Horizont die Hoffnung auf
Änderung der Lage durch eine Heirat (PK). - Auch Bihter will zu Anfang durch die Heirat
einer Situation entkommen, die sie als glück-, ja beinahe schon hoffnungslos empfindet, denn
als Tochter einer Frau von so zweifelhaftem Ruf wie Firdevs weiss sie, dass sie eigentlich
kaum mehr Chancen hat, noch geheiratet zu werden und "ihr Glück" zu machen (AK) - sie
hat hier zunächst die Vision eines möglichen Glücks allein durch Erlangung materieller
Güter (PK). Zu einem späteren Zeitpunkt wiederholt sich dieser Prozess mit etwas veränderten

Vorzeichen, als ihr nach einem Jahr Ehe mit Adnan klar wird, dass sie in dieser Ehe

trotz Reichtum und Luxus das Glück immer noch nicht erfahren hat; wieder glaubt sie, das

wahre Leben noch nicht gelebt zu haben (AK) - da leuchtet die Hoffnung auf, dieses
wahre Leben, das Glück, in einer leidenschaftlichen Liebesbeziehung zu Behlul erlangen zu
können (PK). - Ähnlich Behlul: er hat derartige Einsichten zwar relativ spät; dennoch

24 Vgl. die Beobachtungen Finn's (ebd.: 185): "Sie [d.i. Bihter] bewertet ihre Ehe als

Misserfolg, ihr Leben als einen 'leeren schwarzen Abgrund' (S. 110 [sc. in der von
Finn benutzten Romanausgabe Istanbul: Hilmi Kitabevi, 1962; S.G.]). Bihter's
Leben wird von der Leere [bosluk] behenscht. Diese Leere und der dadurch hervorgerufene

Hunger [açlik] (...)" usw..

25 Die hier beschriebene Spannung zwischen zwei verschiedenen Polen hat auch Finn
1978/84 : 189-190 bemerkt (freilich ohne sie "AK" und "PK" zu nennen): "Bihter ist
gefangen zwischen Traum [PK] und Wirklichkeit [AK], zwischen ihren
leidenschaftlichen sexuellen Neigungen, kurz: den von der Mutter vererbten Eigenschaften,



DAS "RÄTSEL" 'A§K-I MEMNU 565

rekapituliert er bereits während seiner Zeit mit Bihter sein bisheriges Leben und glaubt eine
Weile lang, bislang etwas falsch gemacht zu haben (AK), daran abzulesen, dass er seinen
Lebenswandel ändert, zum "Mönch" wird und in Bihter eine Frau sieht, die sich von allen
seinen früheren Bekanntschaften unterscheidet (PK). Wie Bihter mit Adnan, so kommt
auch er anschliessend zu der Einsicht, dass der Traum von einem erfüllten Leben allein mit
Bihter eine Illusion war - mit der Zeit wird's ihm zu monoton, Bihter zu besitzergreifend
(AK). Auch er macht dann noch einmal einen "zweiten Anlauf: mit Nihal. Und wieder,
jetzt noch klarer und entschiedener, geht ihm auf, dass er bislang falsch, überhaupt nicht
wirklich gelebt und noch nie das erfahren hat, was er eigentlich brauchte: eine eben nicht so

"realistische", prosaische Beziehung, sondern eine romantische, "poetische" Liebe (PK). -
Selbst Firdevs passt in dieses Raster. Sie leidet unterm Älter- und Gebrechlich-Werden

(AK), will aber auch noch etwas vom Leben haben und hofft einerseits zunächst auf Adnan;
als daraus nichts wird, gibt sie aber die Hoffnung, doch noch geheiratet zu werden, nicht auf
und versucht deshalb krampfhaft mit allen möglichen Mittelchen, sich jünger erscheinen zu
lassen, als sie ist (PK). - Nihal schliesslich macht, prinzipiell/strukturell betrachtet, parallele

Entwicklungen durch. Der Zustand, dem sie stets entfliehen will und vor dem sie sich

fürchtet, ist durchweg die Einsamkeit, das Leben als von allen Verlassene, Verwaiste, von
niemandem Geliebte (AK). Ihre Hoffnungen auf Liebe und/oder Mitleid, durch die allein
sie ihr seelisches Gleichgewicht behalten/wiederfinden kann, konzentriert sie nacheinander
und immer wieder auf dieselbe Weise erst auf Adnan, Bülend und die Belegschaft des Yah,
dann ein Jahr lang auf Bihter, hemach auf Behlul und ganz zum Schluss wieder auf den

Vater (PK).

Durchgängig im ganzen Roman und bei allen Figuren ist ausserdem immer
wieder das Ergebnis der Hoffnung, das Glück oder die seelische Erfüllung/
Ausgeglichenheit noch einmal erlangen zu können: diese Hoffnung wird stets

als pure Illusion entlarvt, die Handlungen, die eine Realisierung des "wahren
Lebens" herbeiführen sollten, werden als schwerer Fehler bewusst, da sie den

Zustand, dem man entkommen wollte, nicht verbessert, sondern eher noch
verschlimmert haben (Resultativkomponente), und da die Hoffnung meist auf
eine bestimmte Person konzentriert war, entsteht in den Enttäuschten der

Wunsch, sich zu rächen, und dies wiederum macht alles nochmals schlimmer,

und ihrem moralischen Bewusstsein, d.h. den vom Vater übernommenen Charakterzügen."

Ähnlich bereits ebd.: 180 u. 183.

26 Vgl. Finn 1978/84 : 194, wo es über Behlul heisst: "Unablässig ist er auf der Suche

nach Vergnügungen. Aber 'unter all dem Lachen und Amüsement verbarg sich eine

Beklemmung [can stiantisi], die ihn stets von einem Spass zum nächsten trieb' [zit.
nach p. 60 der von Finn benutzten Ausgabe, vgl. Anm. 24]".

27 Vgl. FINN 1978/84 : 187, der anhand des Textes nachweist, dass das Leben für Nihal
ein "Monster" ist.



566 STEPHAN GUTH

verändert den Ausgangszustand also nicht nur nicht, sondern steigert ihn
lediglich ins immer Ausweglosere. Bezeichnend für die Bereiche sowohl der

Aktualität als auch der Resultativität ist ferner, dass die handelnden Personen
für das, was sie tun, vom Autor nicht haftbar gemacht werden: sie können
nicht anders, weil ihr Handeln in einer bestimmten Situation durch verschiedene

Faktoren determiniert ist, Faktoren, die grösstenteils unter dem Begriff
"Natur" subsumiert werden können: Erbanlagen und charakterliche Disposition

aufgrund verschiedener Entwicklungen in der Vergangenheit. Diese
Determiniertheit ist zwar vielfach schon in der Aktualität enthalten - ganz
deutlich etwa bei Bihter, die sich immer wieder der Gefahr, so zu werden wie
ihre Mutter, bewusst wird, oder bei Firdevs, bei der die Natur die Form eines

stetigen Alterungsprozesses annimmt -; die Naturzwänge scheinen zunächst

jedoch überwindbar, und erst der Versuch, sie durch ein Handeln im Sinne
der Potentialkomponente zu überwinden, macht als Resultat deutlich, dass

dies nur eine eitle Hoffnung war.

Die berühmte Frage "Was wollte uns der Autor mit seinem Werk sagen?", die

Frage also nach der Grundthese des Romans und danach, welche aufgrund
des eigenen Lebens in einer bestimmten Zeit gemachte Erfahrung er darin

ausgestalten wollte, lässt sich demnach so beantworten:

Der Glaube des Menschen, einem Leben, das kein wirkliches, erfülltes,
seelisch befriedigendes Leben ist, einem Leben vor allem ohne Liebe, irgendwann

einmal entrinnen zu können, lässt ihn gerade durch den Versuch einer
Überwindung des Unmenschlichen des Lebens seine Hoffnungen als blosse

Illusionen erkennen und zeigt ihm die Welt nun umso deutlicher als eine

kalte, gänzlich unmenschliche, eine Welt, in der er von vornherein durch
naturgegebene Kräfte determiniert war, die das erhoffte "Glück" verun-
möglichten, und die gerade durch das Handeln in diesem irrigen Glauben

nun ganz kalt und unmenschlich geworden ist.2*

28 Hier erweist es sich, dass diese Interpretation und diejenige SAGASTER-JURADO's, die
im Anschluss an Tanpinar (1988 : 292) dem kleinen Sklaven Besir und seinem Tod
eine Schlüsselfunktion für das Verständnis des ganzen Romans zuschreibt, sich

gegenseitig ergänzen: Auch vor dem Hintergrund unserer Analyse lässt sich sagen, dass

Halit Ziya seine Zentralaussage in die Figur Beçir gelegt haben könnte. Insofern nämlich,

als möglicherweise in dieser Figur die Unfreiheit auch der anderen bewusst ge-



DAS "RÄTSEL" 'ASK-IMEMNÛ 567

Diese Aussage hat - entgegen der Ansicht so mancher der von Moran
resümierten Interpretatoren und auch derjenigen Finn's29 - deutlich keine
sozialkritischen Implikationen. A$k-i Memnu ist also kein Anti-Verwestlichungsroman.

Auch erscheint es von hieraus recht gewagt, die Unfreiheit des
Menschen politisch zu deuten.30 Ebensowenig ist der Roman - wie schon von
Moran nachgewiesen, und unsere Analyse konnte das nur bestätigen - ein
moralisierendes Machwerk, das sich lediglich mit dem "Problem" treuloser
Ehefrauen auseinandersetzen und die Frage von Schuld oder Unschuld abwä-

macht werden soll: sie sind nur scheinbar frei (vgl. Sagaster-Jurado 1995 : 174-5).

Komponentialanalytisch betrachtet geht es Besir ja genauso wie den übrigen Figuren:
auch er sehnt sich offenbar nach einem anderen Leben, einem Leben in Liebe, vereint
mit Nihal (PK); aber er ist gebunden an sein Dasein als Sklave und Beschnittener

(AK); während er, bevor er sich in Nihal verliebte, offenbar noch einigermassen
zufrieden und ausgeglichen war, führen ihn nun aber gerade die Kräfte der Liebe und

völligen Ergebenheit ins Leid, in Krankheit und Tod (RK). Bei den anderen Figuren
ist es nun aber mutatis mutandis genauso! Nur dass sie es lange Zeit nicht wahrhaben
wollen und immer noch denken, es liesse sich etwas ändern. Dass das eine irrige
Annahme ist und dass die Aktualität der tatsächlichen Unfreiheit und Determiniertheit

von vornherein so stark ist, dass alle Träume vom Glück sich als völlig unrealistisch
erweisen müssen, zeigt sich an keiner anderen Figur deutlicher als an Besir ebenso

wie die Tatsache, dass es gerade die Hoffnungen auf ein menschlicheres Leben sind,
die das Leben noch unmenschlicher und herzloser machen: Besir's Siechtum und Tod
machen klar, dass auch die anderen am Ende nach langem Leid nun gänzlich
"abgestorben" sind. - Die wichtige Bedeutung, die dem Tod dieses kleinen Sklaven
zukommt, lässt sich im übrigen vielleicht auch motivgeschichtlich erschliessen: In
auffällig vielen Werken der Edebiyât-i Cedîde-Literatar sterben die tragischen
Hauptfiguren an Tuberkulose (weshalb sich ja für die gesamte Produktion der Gruppe die
scherzhafte Bezeichnung verem edebiyati, "Schwindsuchtliteratur", einbürgern konnte),

und wenn nun ein derart zentrales Motiv beim Sklaven Beçir wiederkehrt, dürfte
dies von einiger Signifikanz sein.

29 Vgl. Finn 1978/84 : 176 (unter Berufung auf Güzin DINO, La genèse du roman Turc

au XIXe siècle, Paris: L'Association des Langues et Civilisations, 1973, p. 230):

"[Der Roman] bringt, wie Güzin Dino erklärt, eine [Gesellschafts-] Kritik auf
breiter Ebene."

30 Determination durch Naturkräfte lässt sich schwerlich mit politischer Unterdrückung
gleichsetzen, und die Sehnsucht nach einem wirklichen, d.h. vor allem von Liebe
erfülltem Leben entbehrt ebenso der politischen Dimension. Vgl. dagegen Sagaster-
JURADO 1995 : 176-7, die dem Autor u.a. auch "die prophetische Vision des baldigen
Endes des 'Sklavendaseins' des osmanischen Menschen unter der Herrschaft 'Abdül-
hamîds welche sich 1909 erfüllen sollte", attestieren möchte.



568 STEPHAN GUTH

gen würde. Im Gegenteil: der Autor enthält sich jedweder Schuldzuweisung,31

denn er ist der Auffassung, dass der Mensch sein Schicksal nicht
selbst in der Hand hat, sondern - gerade umgekehrt - in der Hand des Schicksals

ist. Die Unerbittlichkeit dieses in Form von genetischer Determination
und unabänderlichen Charaktereigenschaften zuschlagenden Schicksals - ein

Hauptmotiv der Aktual- und mehr noch der Resultativkomponente - ist jener
Sinnkomplex, der den Autor Halit Ziya dazu bewegt haben dürfte, alle
Handlungen mit der geradezu mathematischen Notwendigkeit, die auch Moran
bemerkte,33 aus den Charakteren und aus einander hervorgehen zu lassen, und
der für den äusserst stringenten Aufbau des Werkes verantwortlich zeichnet:

A$k-i Memnu ist von vorne bis hinten "unerbittlich" durchkonstruiert, weil
das Schicksal unerbittlich ist.

III

Nun ist bekannt, dass Halit Ziya in diesem Roman - und die Servet-i Fünün-

Bewegung im allgemeinen - von westlichen Autoren beeinflusst waren. Für
A$k-i Memnu nennt Moran hinsichtlich der kausalen Abhängigkeit der

Handlungen vom Charakter der handelnden Figur beispielsweise die Franzosen

Balzac, Zola und Flaubert,34 und bei Bihter's Tragödie hat Moran's Meinung
nach der Gedanke der Determination durch Vererbung und dessen Aufnahme

31 Deshalb ist m.E. auch die Sicht Sagaster-Jurado's, die Halit Ziya implizit eine my¬
stisch-religiös fundierte Wertung unterstellt, nicht haltbar (vgl. 1995 : 176 : ""ask'
muß vor allem in der mystischen Bedeutung des Wortes als das Streben nach
Vollkommenheit gedeutet werden. Die Figuren in 'Ask-i Memnü' scheitern, weil sie die
falsche, rein weltliche, Liebe suchen - ein solcher Wunsch muß verboten sein, weil er
die Unvollkommenheit und Begrenztheit des Menschlichen gegenüber dem Göttlichen

leugnet" [Hervorhebungen im Original]).
32 Dies hat auch Moran richtig erkannt, vgl. 1983/90 : 68-69: "Dieses Netz von Hand¬

lungen stützt sich nicht auf die Personen, sondern auf vom Schicksal geschaffene
Umstände." - S. auch Sagaster-Jurado 1995 : 175-6 : "(...) dem Roman innewohnende

These, der Mensch sei 'unfrei' in seiner absoluten Determiniertheit gegenüber
einer höheren (göttlichen) Schicksalsmacht".

33 Vgl. Moran 1983/90: 71.

34 Ebd..



DAS "RÄTSEL" 'ASK-IMEMNÜ 569

in die Idee des Tragischen im Naturalismus Pate gestanden.35 Dieser Hinweis
könnte es gestatten, durch einen Vergleich mit etwa zeitgleichen europäischen

Werken genauere Aussagen über den allgemeineren "Zeitgeist" zu
machen, der aus A$k-i Memnu spricht, Aussagen, die des weiteren das Denken
auch der gesamten Servet-i Fünwn-Bewegung spezifizieren könnten. Dies
scheint umso nötiger, als die bisherige Forschung diese Bewegung immer so

zeichnet, als sei sie völlig weitabgewandt gewesen und habe mit der
zeitgenössischen Umwelt nichts zu tun haben wollen. Das mag zwar insofern richtig

sein, als sich die Edebiyät-i Cedide-Gruppe in ihren Werken politischer
oder sozialkritischer Äusserungen bewusst enthielt (wie ja auch A$k-i Memnu

zeigt); dass sie aber mit ihren Ideen gewissermassen im luftleeren Raum

geschwebt haben sollte, ist schon an sich unwahrscheinlich und zeigt sich

z.B. auch in Halit Ziya's Roman, der aufgrund des als Handlungsraum
gewählten Milieus oder eines für die damalige Zeit "typischen" Charakters

wie demjenigen Behlul's36 nicht ganz abwegigerweise in den Verdacht geraten

konnte, ein sozialkritischer Roman zu sein. Das ist er, wie wir zeigen
konnten, freilich nicht; dennoch könnte die vom Autor mit seinem Roman
gemachte Gesamtaussage mit dem Geist der Zeit zusammenstimmen, eine von
vielen möglichen spezifischen Ausdrucksformen eines viel allgemeineren
Lebensgefühls sein - eines Lebensgefühls dann aber auch, das vieles mit
demjenigen etwa zeitgleich schreibender europäischer Autoren gemeinsam
haben musste.

Nun ist die oben zur Ermittlung der Gesamtaussage der Verbotenen

Liebe benutzte Methode der Komponentenanalyse noch einen Schritt weiter

gegangen, hat die Komponenten verschiedenster, im ungefähr gleichen
Zeitraum verfasster Werke zu Epochen- oder "Perioden"37-Komponenten zusam-
mengefasst und auf diese Weise eine neue Geschichte der deutschen Literatur

- bzw. besser: des von deutschsprachigen Autoren zu verschiedenen Zeiten

jeweils erfahrenen Daseinssinns - entwickelt. Erstaunlicherweise scheinen

sich, wie Falk bei einer Untersuchung in Ägypten feststellen konnte, die ver-

35 Ebd. : 78.

36 Vgl. z.B. Finn 1978/84 : 194: "Halit Ziya's Zeichnung wirft Licht auf eine ganze Ge¬

neration, für die Behlul als 'Modell' steht."

37 Falk unterscheidet terminologisch zwischen (in absteigender Reihenfolge ihrer Dau¬

er) "Zeitaltem", "Ären", "Perioden" und "Phasen".



570 STEPHAN GUTH

schiedenen von ihm auf diese Weise in der deutschen Literatur entdeckten

epochalen Sinnstrukturen mit denjenigen zu decken, die sich bei Anwendung
des komponentialanalytischen Verfahrens auf die moderne ägyptische Literatur

an arabischen Texten nachweisen lassen.38 Falk vermutete daraufhin, dass

die von ihm entdeckte Sinngeschichte nicht nur für die deutsche und die

ägyptische Literatur gelte, sondern möglicherweise überhaupt universal sei.

In einer eigenen Untersuchung bin ich diesem Verdacht nachgegangen39 und
konnte ihn auch anhand eines modernen türkischen Romans bestätigt finden.
Es scheint daher nicht abwegig zu fragen, ob die Falk'sehen Erkenntnisse

nicht vielleicht auch für die epochengeschichtliche Lokalisierung von Ask-i
Memnu und eine genauere Bestimmung der für die gesamte Servet-i Fünün-

Bewegung charakteristischen Sinnerfahrung nutzbar gemacht werden können.

Vom Entstehungsdatum des Halit Ziya'schen Werkes her - wohl
Anfang/Mitte der 1890er Jahre40 - musste Ask-i Memnu in die Zeit fallen, in
welcher nach Falk im deutschen Sprachraum die Periode des "Kreativismus"
aktuell war (ca. 1880-1920). Sie hat, auf eine Formel gebracht, folgende
Sinnstruktur:

Aktualität - Der durch die Zeitlichkeit bedingte endliche Charakter des Lebens;
Potentialität - Die Kreativität des Subjekts, getragen von naturhaft-raumbezoge-

nen Kräften;
41

Resultativität - Das Transnaturale als das Zeitenthobene.

38 Die Ergebnisse dieser Untersuchung sind gesammelt in Falk 1984.

39 GUTH1994.

40 Erstveröffentlichung als Serie in der Zeitschrift Servet-i Fünün [Jg. 8, Nr. 413 / 28.

Känün-isäni 1314 (1897)-Jg. 10,Nr.479/4.Mäyis 1316(1899)].

41 Falk 1984:34. - Die Eigenart dieser Periode exemplifiziert Falk (ebd. : 33-34) an¬

hand des naturalistischen Dramas Hanneles Himmelfahrt von Gerhart Hauptmann aus
dem Jahre 1893: "Hannele, ein Waisenkind, hat in der Vorgeschichte den Tod im
winterlichen Dorfteich gesucht, weil es die Traurigkeit des Lebens und vor allem die

Mißhandlungen des meist betrunkenen Stiefvaters nicht mehr meinte ertragen zu
können und überdies große Sehnsucht nach der Mutter hatte, von der es glaubte, daß

sie jetzt im Himmel sei. Beim Beginn der Handlung steigert sich Hanneles Furcht vor
dem grausamen Leben noch, weil das Mädchen, aus dem eisigen Wasser gerettet,
vom Fieber ergriffen wird und in Fieberphantasien selbst Bilder des Furchtenegenden
hervorbringt. Doch die Fähigkeit, Seelenbilder zu produzieren, erweist sich für Hannele

auch als positiv. Sie gestattet ihr, auch beseligende Bilder zu schaffen, Bilder der



DAS "RÄTSEL" 'ASK-1MEMNÛ 571

Die Komponententitel dieser Periode lassen sich jedoch mit den von uns für
Ask-i Memnu ermittelten ebensowenig in Einklang bringen, wie für die
Verbotene Liebe das gelten könnte, was Falk des weiteren über den "Kreativismus"

sagt:

Zur exemplarischen Figur wurde nun [d.h. ab ca. 1880] der Künstler. Von ihm kann

man sagen, daß er die bestehende Wirklichkeit nicht nur, wie ein Gelehrter,
registriert, sondern transzendiert, aber nicht, wie der Denker, durch das Hervorbringen
neuer Bewußtseinsinhalte, sondern durch das Schaffen neuer Dinge. Maßgeblich
wurde [im Kreativismus] die dem Menschen eigene - und auch in der Natur
angelegte - Fähigkeit zur existenzverändernden Kreativität. Gegenüber dem jetzt in
der Potentialität wirkenden Willen zur Existenzveränderung nahm die Aktualität in
ihrer Unbeweglichkeit den Charakter des Leblos-Versteinerten an, während in der

42
Resultativität Bilder einer neuartigen Existenz hervortraten.

Es ist jedoch nicht ungewöhnlich, dass Autoren zuweilen gewissermassen
hinter ihrer Zeit zurückbleiben und Werke schaffen, aus denen eine
Sinnerfahrung spricht, die von Zeitgenossen bereits überwunden wurde. In der
deutschen Literatur ist z.B. die Novelle Der kleine Herr Friedemann (entstanden

um 1896) von Thomas Mann ein solcher Fall:

Der Held dieser Erzählung ist ein vom Leben Benachteiligter der versucht,
durch Ästhetizismus und das Einhalten bestimmter Formen einen Schutz gegen das

Leben zu errichten. Tatsächlich scheint es ihm gelungen zu sein. Als aber der

Angriff auf seine Innenwelt gerade in der Form der Schönheit (der physischen) [er
verliebt sich leidenschaftlich in die schöne, aber auf Wahrung von Distanz bedachte

Frau des Bezirkskommandanten; S.G.] erfolgt, zeigt sich die Vergeblichkeit seines

Versuches. Es gibt das Glück eines Außenseiterlebens nicht. Das Leben erweist sich
43

hier als etwas, woran man leiden muß: als todbringend.

Diese Novelle, deren komponentiale Struktur sich in der Formel

[AK] Der Absolutheitsanspruch des schönen, aber grausamen Lebens

Mutter, des Himmels. Im Blick auf diese Bilder läßt Hannele, während es stirbt, das

grausame Leben hinter und unter sich. Dieses Leben, Hanneles furchtenegende
Umwelt, macht in dem Drama die AK aus, Hanneles Sehnsucht die PK und die von der

Sehnsucht hervorgebrachten Bilder des Jenseits konstituieren die RK."

42 Falk 1983:161.

43 Heidi Becker, in Falk 1983 : 90.



572 STEPHAN GUTH

[PK] Der Versuch sich durch Form und Ästhetizismus zu schützen

[RK] Die Durchsetzung des Absolutheitsanspruchs. Die Zerstörung des Menschen.
Die Demaskierung des Lebens als todbringend gerade in der Schönheit

zusammenfassen lässt, verweist bei genauer Untersuchung nicht - wie vom
Entstehungsdatum her eigentlich zu erwarten gewesen wäre - auf das Sinnsystem

des "Kreativismus", sondern auf dasjenige der ihm voraufgehenden
Periode des "Reproduktionismus" (ca. 1820-1880). Im "Reproduktionismus"
ist der von den Autoren erfahrene Daseinssinn wie folgt komponential gegliedert:

Aktualität - Das Allgemeine und Gesetzhafte, herrschend im Raum [Die ver¬
altete Ordnung zerstörerischer Naturkräfte]

Potentialität - Das Besondere und Einzigartige, tendierend zur Erneuerung [Der
subjektive Wille zur Erneuerung im Geistigen, im Menschlichen]

Resultativität - Die individualisierende Reproduktion des Allgemeinen [Neuartige
Ordnung der Dinge, bestehend aus der absoluten Macht der Naturkräfte

und der Zerstörung alles wesentlich Menschlichen. (Formal
gesteigerte Aktualität)]

Falk beschreibt dieses System noch etwas ausführlicher:

Seit etwa 1820 machte sich die Erfahrung geltend, daß die bloße Erkenntnis von
Neuem [wie in der voraufgegangenen Periode] die menschliche Situation nicht
entscheidend verändere. Das Unbewußte und das Erkannte der Welt traten zusammen

und machten nun gemeinsam die Aktualität bekannter und unbekannter

Lebensgesetze aus. Diese Aktualität übernahm die Priorität und wirkte ein auf eine

Potentialität, die zwar weiter zur Gestaltung dinglicher Neuartigkeiten drängte,
aber sich dabei auf die Reproduktion der Aktualität beschränkte, weswegen eine
Resultativität entstand, die sich als nur formal, jedoch nicht substantiell neuartig
darstellte. [Der "Reproduktionismus"] manifestierte sich in allen Künsten als

Tendenz zum "Realismus", ergänzt bisweilen durch eine Tendenz zu einer formalen
Verschönerung, in der Politik als gesetzesgläubige Restauration oder
gesetzlichkeitskonformer Progressismus, in den Wissenschaften als Positivismus.

44 Dies., ebd. : 94.

45 Falk 1984 : 31 bzw. -jeweils in eckigen Klammem - die frühere Terminologie nach
dem Stand der Erkenntnisse in Falk 1983 : 206.

46 Falk 1983: 160-161.



DAS "RÄTSEL" 'ASK-IMEMNÛ 573

Erinnern wir uns daran, dass in A§k-i Memnu der dem Bereich der Aktualität
zugehörige Ausgangszustand am Schluss endgültig zementiert wird, so ist

einsichtig, dass die Resultativkomponente der Erzählung im wesentlichen aus
nichts anderem besteht als aus einer formal gesteigerten Aktualität - einem
Merkmal des "Reproduktionismus". Auch die anderen beiden Komponenten
lassen sich mit den entsprechenden Titeln dieser Periode problemlos in
Einklang bringen: Die Tatsache, dass die Menschen in Halit Ziya's Roman glauben,

kein wirkliches Leben zu führen, rührt, wie wir sahen, daher, dass sie die

Ordnung der Dinge aufgrund des Einflusses zerstörerischer Naturkräfte als

veraltet empfinden. Besonders deutlich wird dies bei Bihter's von der Mutter
vererbter charakterlicher Disposition. Aber auch Nihal's Leiden an der

Vereinsamung und ihre Furcht, von niemandem geliebt zu werden, resultieren
letztlich aus naturgegebenen Umständen: schon von Kindheit an mit einer

Krankheit behaftet (sie hatte öfters epileptische Anfälle) und dann durch den

Tod der Mutter verwaist - beides destruktive Eingriffe der Natur in ihr
Leben -, ist ihr Charakter von vornherein vorgezeichnet; mit dem Wunsch, von
anderen geliebt zu werden, versucht sie sich immer wieder davon freizumachen,

aber gerade dies zeigt ihr Ausgeliefertsein an diese Naturkräfte. Auch
Adnan Bey's Wunsch nach Verehelichung und Änderung seines bisherigen
Lebens kann verstanden werden als Ausdruck des Leidens unter der durch
den Tod seiner Frau, sprich: durch zerstörerische Naturkräfte geschaffenen
Situation, die er von einem bestimmten Zeitpunkt an als veraltet empfindet.
Die Hoffnung der Figuren, den in der Aktualität bezeichneten Zustand durch
die liebevolle Zuwendung anderer noch einmal überwinden zu können,
entspricht ihrerseits der "reproduktionistischen" Potentialität des subjektiven
Willens, der nach Erneuerung im Geistigen, im Menschlichen strebt.

Was die These, dass auch A$k-i Memnu der Falk'sehen Periode des

Reproduktionismus angehört, erhärtet, ist neben der formal gesteigerten
Reproduktion des Aktualbereichs und der Übereinstimmung in AK und PK die

Tatsache, dass dieser Roman eine Erzählung mit Aktualpriorität ist, d.h. dass

die Initiative, die das Handeln in Gang setzt, vom Bereich der Aktualität
ausgeht - was im Reproduktionismus immer der Fall ist. Der Wunsch, das

bisherige Leben zu verändern, entsteht stets aufgrund der Erkenntnis, dass

dieses bisherige kein echtes Leben ist. Keinesfalls ist es so, dass zuerst der

Wunsch da ist und erst er ein Nachdenken über den aktuellen Zustand in
Gang setzt.



574 STEPHAN GUTH

Weiterhin ist deutlich, dass A§k-i Memnu einer späten Phase des

Reproduktionismus zugehört, einer Phase, die Falk "Konkretisierungsphase"47
nennt und die er im Falle des Reproduktionismus als "Reflexismus" betitelt
hat. Die Komponententitel des Reproduktionismus lassen sich im Reflexismus

spezifizieren als

AK: Das Herz-Zerstörende
PK: Das Herz-Tragende

48
RK: Das Herz-Lose

Dies trifft inhaltlich den in Açk-i Memnu zum Ausdruck gebrachten
Sachverhalt noch deutlicher. Denn auch in diesem Roman ist es so, dass die

"Eigenart der Welterfahrung darin zu liegen (scheint), daß 'das wesentliche

Menschsein reduziert auf das fühlende, leidende Herz' ist. 'Alle anderen

Kräfte der Welt können sich als inhuman erweisen'"49. In der Aktualität werden

auch von Halit Ziya Kräfte beschrieben, "die sich auf das menschliche
Herz zerstörerisch auswirken", in der Potentialität solche, '"die das fühlende
und leidende Herz tragen'", und im Ergebnis ist es auch hier so, dass "die
Kräfte, die das Herz lebensfähig gehalten haben, aufgehört haben zu beste-
hen".50

Somit dürfte erwiesen sein, dass es sich auch bei A§k-i Memnu um ein Dokument

der Welterfahrung des "Reproduktionismus" in seiner letzten, der

Konkretisierungsphase handelt. Dass Halit Ziya in diesem Werk vom europäischen

Realismus und den Gedanken des Naturalismus beeinflusst wurde,
wird nach dieser Erkenntnis umso plausibler, als sich die Erfahrung des

Daseins im Zeichen des "Reproduktionismus" auch in Europa - wie Falk
ausführt - "in allen Künsten als Tendenz zum 'Realismus'" manifestierte.51 Des

47 Vgl. hierzu ebd. : 184-189.

48 Heidi Becker, in Falk 1983 : 208-209.

49 DIES,, ebd. : 208 (Zitat im Zitat aus Walter Falk, Der kollektive Traum vom Krieg.
Epochale Strukturen der deutschen Literatur zwischen 'Naturalismus ' und
'Expressionismus', Heidelberg 1977 : 71, 72).

50 Vgl. DIES., ebd. : 208-209 (Zitat im Zitat aus Falk, Der kollektive Traum [wie Anm.
49] : 74).

51 Vgl. das Zitat oben, S. 572.



DAS "RÄTSEL" 'AÇK-IMEMNÛ 575

weiteren erklärt sich die Enthaltsamkeit des Halit Ziya'sehen Romans und

ganz allgemein der Servet-i FwHWH-Bewegung in Sachen Politik und Sozialkritik

nun nicht nur aus der vermeintlichen Notwendigkeit einer Umgehung
der Zensur Abdülhamits, sondern auch als viel allgemeineres, weniger türkei-
typisches Phänomen: In dieser letzten Phase des "Reproduktionismus" ging
es den Menschen - im Osmanischen Reich offenbar genauso wie im
deutschen Sprachraum - vor allem um das "fühlende, leidende Herz", also um die

Auswirkungen bestimmter äusserer Gegebenheiten auf das Innere des

Menschen. Von hieraus wird auch die äusserste Sorgfalt, die der Autor der Verbotenen

Liebe nach gemeinsamer Überzeugung der Kritiker auf die Zeichnung
jedes einzelnen Charakters verwendet, ebenso verständlich wie seine Wahl
der Innen-Perspektive als durchgängiger Erzählhaltung.

All dies besagt freilich noch nicht, dass sämtliche Werke der Servet-i

FÜMMM-Bewegung epochengeschichtlich der Konkretisierungsphase des

"Reproduktionismus" zuzuordnen sind. Das Wirken der Gruppe fallt ja - mit den

Eckdaten 1896-1901, wie sie etwa Kenan Akyüz angibt52 - in eine Zeit, in
welcher in Europa die meisten Autoren bereits unter dem Einfluss des "kre-
ativistischen" Sinnsystems schrieben. Es wäre also mittels komponentialer
Analyse zu prüfen, ob nicht die Mehrheit auch der Edebiyât-i Cedide-Schrift-
steller die doch sehr pessimistische Weltsicht des "Reproduktionismus"
bereits überwunden hatten und zu der Überzeugung gelangt waren, dass die als

leblos-versteinert wahrgenommene Umwelt durch die Fähigkeit zur existenz-

veränderden Kreativität transzendiert werden kann hin zu einer schöneren,
besseren Welt des Geistigen und Ewig-Gültigen. Es spräche einiges für diese
Annahme...53

52 Vgl. Akyüz 1964 : 509.

53 Interessant scheint in diesem Zusammenhang z.B. Falk's Bemerkung, dass in der

Periode des Kreativismus der Künstler zur "exemplarischen Figur" (vgl. oben, Zitat
S. 570) wurde. So ist es möglicherweise kein Zufall, dass Halit Ziya's Roman Mai ve

Siyah, der um das Leben eines Schriftstellers kreist, als literarisches Manifest der

Servet-i Fwwün-Gruppe gilt.



576 STEPHAN GUTH

Literatur

Akyüz, Kenan (1964): "La littérature moderne de Turquie". In: Philologiae Turcicae Fun-
damenta. Bd. II. Wiesbaden: Steiner. 1964. S. 465-634.

FALK, Walter (1983): Handbuch der literarwissenschaftlichen Komponentenanalyse: Theo¬

rie, Operationen, Praxis einer Methode der neuen Epochenforschung. - In
Zusammenarbeit mit den Mitgliedern eines Marburger Forschungsseminars. Frankfurt/Main;
Bern; New York: Peter Lang. 1983. (Beiträge zur neuen Epochenforschung; Bd. 3).

FALK, Walter (1984): Parallele Ägypten. Die epochengeschichtlichen Verhältnisse in der
ägyptischen Literatur des 20. Jahrhunderts. - In Zusammenarbeit mit den Mitgliedern

des Projekts "Kairener Gegenwartsdiagnose". Frankfurt usw.: Peter Lang. 1984

(Beiträge zur neuen Epochenforschung; Bd. 4).

Finn, Robert P. (1978/84): Türk Romani (Ilk Dönem: 1872-1900). - (Engl. Original: The

Early Turkish Novel 1872-1900, Diss. Princeton, 1978.) - Türkisch von Tomris
Uyar. Ankara u. Istanbul: Bilgi Yayinevi. 1984.

GUTH, Stephan (1994): "Zwei Regionen - eine Literaturgeschichte? Zwei zeitgenössische
Romane aus Ägypten und der Türkei und die Möglichkeit einer übergreifenden
Periodisierung nahöstlicher Literaturen". In: Die Welt des Islams 34(1994), S. 218-245.

Kindlers Neues Literatur Lexikon, hrsg. von Walter JENS. Studienausgabe der Originalaus¬
gabe 1988-92. München: Kindler. [o.J.].

Moran, Berna (1990): Türk Romanina Elestirel Bir Bakis. Bd. I. - 3. Auflage. Istanbul:
iletisim Yayinlan. 1990 (1. Aufl. 1983).

NECATiGiL, Behcet (1989): Edebiyatimizda eserler sözlügü. - Yeniden gözden geçirilip
genisletilmis ücüncü basim. Istanbul: Varlik. 1989.

Sagaster-Jurado, Borte (1995): "Herren" und "Sklaven": Die osmanisch-türkische Aus¬

einandersetzung mit der Sklaverei in der schönen Literatur und Publizistik des
ausgehenden 19. Jahrhunderts. Unveröffentlichte Dissertation Hamburg. 1995. - Erscheint
in Kürze u.d.T. "Herren " und "Sklaven ": Der Wandel im Sklavenbild in der
türkischen Literatur der Spätzeit des Osmanischen Reiches (Wiesbaden: Hanassowitz).

Tanpinar, Ahmet Hamdi (1988): 19uncu Asir Türk Edebiyati Tarihi. -1. Aufl. - Istanbul:

Çaglayan Kitabevi. 1988. (Çaglayan Edebiyat Serisi; 1).

U§AKLIGiL, Halid Ziya (1993): Ask-i Memnu (Yasak Ask). Hrsg. von Çemsettin KUTLU.

Istanbul: înkilâp Kitabevi. 1993.


	Das "Rätsel" 'Ask-i memnū' : ein Beitrag zur epochalen Lokalisierung der Servet-i Fünūn-Bewegung

