Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 2

Artikel: Das "Ratsel" 'Ask-i memn' : ein Beitrag zur epochalen Lokalisierung
der Servet-i Finn-Bewegung

Autor: Guth, Stephan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147334

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS “RATSEL” ‘4SK-I MEMNU
EIN BEITRAG ZUR EPOCHALEN LOKALISIERUNG DER
SERVET-I FUNUN-BEWEGUNG

Stephan Guth, Bern

I

Die Kritiker stimmen darin iiberein, dass Usakhigil’s bestes Werk Ask-1 Memnu ist;
was dieser Roman allerdings erzihlt, ob er eine These habe oder nicht, und wenn ja,
welche These er vertrete, dariiber scheiden sich merkwiirdigerweise die Geister.
Einige sehen das Hauptthema des Romans (...) in Bihter’s verbotener Liebe. (...) L.
S. Akalin zufolge ist “Ask-1 Memnu die Geschichte einer sowohl durch gesell-
schaftliche Tradition als auch vor dem Gesetz verbotenen Liebe, entstanden aus
einer (...) [nur] aufs Materielle sich stiitzenden Heirat.”[a] Befragt man Cemil
Yener, so ist die These des Werkes folgende: “Der Reichtum kann eine junge Frau
ihr Bediirfnis nach Liebe nicht vergessen machen. Ein Mann, der eine um vieles
jiingere Frau heiratet, muss damit rechnen, betrogen zu werden.”[b] Auch fiir Dr.
Onertoy hat der Autor “sich mit den Erschiitterungen beschiftigt, die durch einige
Differenzen zwischen einem Mann und der von ihm geheirateten Frau in der Ehe
entstehen konnen, und die Verdnderungen im Verstdndnis von Verwestlichung (...)
aufgezeigt”.[c]

Andere Kritiker wiederum sehen in der Geschichte Bihter’s nicht das Haupt-
thema. Cevdet Kudret betont einen anderen Aspekt: “In diesem Roman werden die
Lebensgeschichten einer Handvoll Personen erzéhlt, die keine anderen Sorgen
haben als die Liebe, die leben, ohne arbeiten zu miissen, (...) und dem Alafrangatum
verfallen sind”.[d] Nach Meinung Rauf Mutluay’s “zeigt (...) Ask-1 Memnu die Pro-
bleme unserer in der Verwestlichungskrise befindlichen Gesellschaft, den verzwei-
felten Widerstand der alten Lebensform, deren Werte abhanden kommen, die Fal-
len, in die man unweigerlich fillt, wenn man eine nach Reichtum siichtige Frau be-
gehrt, und den Konflikt unserer erschiitterten moralischen Werte”, doch die Meister-
schaft des Autors “verbirgt sowohl die These des Werkes als auch die Nebengedan-
ken”.[e] Fethi Naci ist demgegeniiber nicht der Uberzeugung, dass der Roman ge-
schrieben wurde, um eine These zu beweisen. Sein Erfolg “riihrt daher, dass Halit
Ziya (...) diesen seinen Roman (...) geschrieben hat, ohne dabei ein anderes Ziel zu
vegfolgen, als [einfach] [die Geschichten] einer Handvoll Menschen zu erzéhlen.”

"

MORAN 1983/90:69. Zu Ask-1 Memnu vgl. besonders Teil VI, S. 68-86. — Moran zi-
tiert im von mir wiedergegebenen Ausschnitt nach eigenen Angaben [a] L. S. AKA-
LIN, Halit Ziya Usakhgil, [Istanbul:] Varlik Yaymlar1, 1953, S. 24; [b] Cemil YENER,
Bir Romancimin Diinyasi ve Romanlarindaki Diinya, [Istanbul: ?,] 1959, S. 33-34; [c]



558 STEPHAN GUTH

So fasst Berna Moran im ersten Band seiner Kritischen Betrachtung des tiir-
kischen Romans (Tiirk Romanina Elegstirel Bir Bakis) die Situation der For-
schung zu ‘Ask-1 Memni® im Jahre 1983 zusammen und fiigt — mit vollem
Recht — hinzu, dass die Uneinigkeit der Literaturwissenschaftler dariiber, was
der Autor Halit Ziya mit diesem seinem Roman nun eigentlich habe ausdriik-
ken wollen, doch sehr merkwiirdig sei. Bei einem solchen Klassiker, iiber den
schon derart viel geschrieben wurde, sollte man doch erwarten konnen, dass
wenigstens so etwas Grundsitzliches wie die Frage nach der Gesamtaussage
inzwischen einhellig beantwortet werden konne.

Doch auch Berna Moran selbst vermag das “Rétsel” Ask-1 Memnu nicht
zu losen. Nach eingehender Analyse kommt er zu dem — fiir die bisherige
Forschung allerdings neuen — Ergebnis, dass es gar nicht losbar sei. Anders
als der frithe Fethi Naci, nach dessen Ansicht Usakligil nur einfach unge-
zwungen erzdhlen wollte, vertritt Moran zwar nicht die These, dass der Ro-
man gar keine iibergeordnete, abstraktere Botschaft vermitteln wollte. Doch
gebe es eben nicht nur eine, sondern zwei grundsitzliche Lesarten, und die
Frage nach einer einheitlichen Gesamtaussage sei deshalb nicht zu beantwor-
ten, weil diese beiden sich letztlich gegenseitig widersprachen. Durch den
Roman ziehe sich ein grosser Riss, fiir den die Unentschiedenheit des Autors,
sein Schwanken zwischen zwei sich einander ausschliessenden Konzeptionen
verantwortlich zu machen sei.

Einerseits sei Agk-1 Memnu namlich — das fithrt Moran m.E. sehr liber-
zeugend aus — eine Tragodie, die Tragodie Bihter’s, die im Grunde eine gute
Ehefrau und Stiefmutter und als solche ehrenhaft bleiben will, es aber nicht
kann, da die Krifte der Vererbung stirker sind und sie gegen ihren Willen

Olcay ONERTOY, Halit Ziya Usakhgil, Romancilig1r ve Romanmimizdaki Yeri, [An-
kara:] Dil ve Tarih-Cografya Fakiiltesi Yayinlari, 1965, S. 67; [d] Cevdet KUDRET,
Tiirk Edebiyatinda Hikdye ve Roman, [Istanbul:] Varlik Yaynlan, 1965, Bd. I, S.
165; [e] Rauf MUTLUAY, Ondokuzuncu Yiizyil Tiirk Edebiyati, [?:] Gergek Yayinevi,
1970, S. 208; [f] Fethi NACI, On Tiirk Romam, [?:] Ok Yaymlari, 1971, S. 12-13.
Moran fiigt in der mir vorliegenden Auflage in einer Anmerkung hinzu, dafl F. Naci
in dessen spiter erschienenem Tiirkiye 'de Roman ve Toplumsal Degisme die im frii-
heren Werk vertretene Auffassung modifiziert habe; inhaltlich ist diese spétere Aus-
sage jedoch fiir die Forschungssitutation im Jahre 1983 nicht neu.

2 Im folgenden stets in neutiirkischer Schreibung: Ask-1 Memnu. — Kurze Inhaltsanga-
ben finden sich z.B. in Kindlers Neues Literatur Lexikon, Bd. 16 : 969 (Otto SPIES)
oder NECATIGIL 1989 : 35.



DAS “RATSEL” ‘ASK-I MEMNU* 559

nach der “unmoralischen” Mutter Firdevs Hamim schlagen lassen.” Moran
weist richtig nach, dass Interpretationen, die Bihter am verhdngnisvollen Lauf
der Dinge eine Schuld zusprechen, vom Romantext her unhaltbar sind und
dass Usakligil — wohl unter dem Einfluss des européischen Naturalismus und
dessen Gedanken der genetischen Determination — seine Figur als unschuldi-
ges Opfer der von der Mutter vererbten sexuellen Triebhaftigkeit gesehen
haben muss.*

Auf der anderen Seite stehe die Geschichte Nihal’s und deren zuneh-
mender Vereinsamung. Betrachte man diesen Handlungsstrang separat, d.h.
losgelost vom Bihter-Plot, so miisse Agk-1 Memnu als Bildungsroman gelesen
werden:

Nihal wird vom Kind zu einer jungen Frau, wechselt vom Stadium der Naivitit
[basitlik] in das der Reife und gewinnt beim Ubergang von einer Phase zur anderen
mit seinen schmerzlichen Erfahrungen ein neues Verstindnis von den Menschen
und vom Leben, erlangt jeweils eine neue Bewusstseinsstufe.”

Wie aber passt Bihter’s Tragodie zum Bildungsromanplot um Nihal? Moran
findet hierauf keine Antwort und kann sich diesen Sachverhalt nicht anders
erkldren, als dass Usakligil den Roman wohl urspriinglich nur als Tragodie
Bihter’s konzipiert, beim Schreiben jedoch ein immer grosseres Interesse an
der zunachst als blosse Nebenfigur gedachten Nihal entwickelt haben miisse.’
(Moran fragt sich allerdings nicht, warum der Autor, wenn er doch eigentlich
die Tragodie Bihter’s im Auge gehabt hitte, darauf verfallen sein konnte, in
dieselbe iiberhaupt noch die Geschichte einer zweiten Figur einzuflechten...).’

3 Vgl. MORAN 1983/90 : 73-75. — Dieselbe Ansicht, was Bihter betrifft, vertritt auch
FINN 1978/84 : 176-208, hier insbesondere pp. 179 ff.

4  MORAN 1983/90 : 78. — Auch FINN 1978/84 : 180, ist der Meinung: “Bihter’s Ehe-
bruch entspringt mehr einer vererbten Schwiche als einer bewussten Entscheidung.
Sie ist die Tochter ihrer Mutter, und wenn sie sich Behlul hingibt, so geschieht dies
instinktiv.”
MORAN 1983/90 : 80.
Vgl. ebd., 81.

7 Zu MORAN’s Bildungsroman-These vgl. ausserdem SAGASTER-JURADO 1995 : 171,
die mit FINN in Nihal ein “eternal child” sicht und meint: “Nihal macht keine [!] Ent-
wicklung durch, die sie im positiven Sinne reifen liefie, wie es fiir die Heldin eines
Bildungsromanes der Fall sein miifite”. — Dieser Auffassung schliesse ich mich an.



560 STEPHAN GUTH

Die beiden Handlungsstriange liefen jedoch nicht nur mehr oder weniger
unverbunden nebeneinander her, sondern seien ferner geradezu diametral ent-
gegengesetzt, wenn man bedenke, dass Nihal’s Geschichte — ganz gleich, ob
vom Autor so intendiert oder nicht — dem universalen Mythos “Geburt — Tod
— Wiedergeburt” oder “Paradies — Priifung [durch das Leben] — Riickkehr ins
Paradies™ folge: Am Anfang der Nihal-Geschichte stehe das “unschuldige
und gliickliche” Leben im Yali Adnan Bey’s; mit dem Auftauchen der “Me-
lih-Bey-Truppe” brachen dann aber “Siinde und Sexualitit” in diese Welt ein,
an die Stelle des Paradieses triten “verbotene Liebe, Eifersucht und Feind-
schaft” — fiir Nihal’s Entwicklungsgang die Phase der “Priifung” durch das
Leben —; doch zum Schluss werde das Paradies des Anfangs wiederherge-
stellt.” Wahrend Agk-t Memnu fir den Leser nun aufgrund der Nihal-Ge-
schichte ein Roman mit gutem Ausgang sei, miisse man ihn andererseits auf-
grund Bihter’s tragischem Schicksal als ein Werk mit traurigem Ende lesen.'

Dass es auch Moran nicht gelingt, das von ihm beschriebene “Rétsel”
endlich zu loésen, hat seinen Grund in einigen wunden Punkten seiner
Analyse. Einer davon ist mit Sicherheit die Parallelisierung des Nihal-Plots
mit dem “Paradies — Priifung — Riickkehr ins Paradies’-Mythos. Denn wie
Robert P. Finn (dessen Arbeit Moran offenbar nicht wahrgenommen hat'")
liberzeugend darlegt, kann weder am Anfang noch am Ende der Ask-1 Mem-
nu-Erzahlung von einem paradieséhnlichen Zustand im Yali Adnan Bey’s die
Rede sein.'? Im Gegenteil:

.. ihr [sc. Nihal’s] Verhiltnis zu ihrem Vater, das “inzesthafte” Elemente enthilt, ist
in den Augen der Gesellschaft keineswegs ehrenhafter als Bihter’s Verhiltnis zu
Behlil; in gewisser Hinsicht ist es sogar noch “schindlicher”. (...) Nihal’s Verhalt-
nis zu ihrem Vater ist zwar nicht direkt sexueller Natur; aber die Bindung zwischen
beiden ist doch usserst intensiv.”"

8  MORAN 1983/90 : 83.
9  Ebd., 82-83.
10 Vgl ebd., 81-82.

11 Zumindest hitte die 1984 ins Tiirkische tibersetzte Fassung der Dissertation FINN’s
aus dem Jahre 1978 in spitere Auflagen des MORAN’schen Werkes eingearbeitet
werden kénnen.

12 Vgl. FINN 1978/84 : 186.
13 Ebd.



DAS “RATSEL” ‘ASK-I MEMNU* 561

Also keineswegs ein Zustand der “Unschuld”.'* Moran’s Fehlinterpretation
beruht darauf, dass er den Nihal-Plot aus dem Gesamtzusammenhang heraus-
lost und sich zu sehr Nihal’s eigene Sicht der Dinge angeeignet hat. Fiir das
kleine Médchen, das die Mutter verloren hat, ist die enge Bindung zum Vater
natiirlich wichtig, und es mag sein, dass Nihal den zu Beginn des Romans
beschriebenen Zustand tatséchlich als eine Art Paradies empfindet. Fiir Ad-
nan Bey ist es aber keineswegs ein Paradies, sondern eine Situation, der er
durch seine Heirat mit Bihter entrinnen will: ein Leben ndmlich in stiandiger
Aufopferung fiir andere, ohne eigenes Gliick — also eher eine “Holle”. Behilt
man ausserdem den von Finn angefiihrten Aspekt der um die Jahrhundert-
wende giiltigen sozialen Normen im Auge, so ist es sehr wahrscheinlich, dass
Usakligil schon die Ausgangssituation als eine solche “Hélle” intendiert hat.
Mit Sicherheit gilt das fiir das Ende: Vater und Tochter sind nun noch enger
aneinandergekettet, und der Zustand, den Adnan hinter sich lassen wollte, ist
auf immer zementiert (letzter Satz: “Birlikte, hep birlikte. Yasarken ve oliir-
ken...”!) Wenn es auf S. 394 der von mir benutzten Ausgabe'” auch heisst,
das Leben wiirde nun, nachdem Vater und Tochter wieder vereint seien, “bis
in alle Ewigkeit ein Fest” sein, so darf man dabei doch zweierlei nicht liber-
sehen: 1) Unmittelbar darauf lisst der Autor den Satz “Nur Begir fehlte”
folgen. Das ist liberaus wichtig; denn dass der kleine, wirklich vollig un-
schuldige Sklave sein Leben lassen musste, iiberschattet selbst fiir Nihal die
“Fest”-stimmung, und falls der Leser je auf die Idee kommen sollte, im Ende
die Erlangung eines paradiesartigen Zustands zu sehen, so miisste thm bereits
durch diesen einen Satz klarwerden, dass dieses Paradies ein falsches ist'®
(ganz abgesehen davon, dass es ausserdem schon von Bihter’s Tod iiber-
schattet ist). 2) Wie um ein iibriges zu tun, ldsst der Text eine Seite spéter
Vater und Tochter genau dort — an einem Abgrund! — stehen, wo es zuvor zur
Liebesszene zwischen Behlul und Nihal gekommen war, und Nihal sagt dem
Vater an dieser Stelle genau dasselbe, was zuvor Behlul ihr romantisch zuge-
fliistert hatte, so dass es nicht abwegig ist zu behaupten, dass der Vater nun
die Stelle des Liebhabers eingenommen hat. Umgekehrt hat nun Nihal die
Position von Adnan’s verstorbener Ehefrau besetzt, und zwar endgiiltig. Di-

14  So MORAN 1983/90, z.B. 82.
15 UsAkLIGIL 1993.
16 S. SAGASTER-JURADO 1995 : 171.



562 STEPHAN GUTH

rekt wird diese Konstellation freilich nicht ausgesprochen, aber die struktu-
relle Parallelisierung (wie sie schon Finn aufgefallen ist'’) lasst sich — z.B.
anhand der Wortwahl — eindeutig als vom Autor so und nicht anders inten-
dierte nachweisen. — Von Moran’s “Mythos”-Theorie bleibt daher nur eines
librig, namlich dessen Struktur: ein Ausgangszustand, der in sich noch das
Moment moglicher Verdnderbarkeit zu tragen scheint, wird nach den Ent-
wicklungen in der Mitte der Erzdhlung zum Ende hin auf immer verfestigt.
Dieses strukturelle Moment allerdings gilt es fiir uns festzuhalten.

Wenn nun weder der Anfang noch das Ende einen Paradieseszustand,
sondern eher ein aus der Sicht des ausgehenden 19. Jahrhunderts moralisch
dusserst fragwiirdiges quasi-inzestudses Verhiltnis bezeichnen, so hat man
davon auszugehen, dass mit der “Verbotenen Liebe” im Titel des Romans
nicht nur die Beziehung Bihter-Behlul, sondern auch das Verhéltnis Nihal-
Adnan gemeint sein diirfte. Im Gegensatz zu Moran, der aufgrund einer Fehl-
interpretation an entscheidender Stelle den Bihter- und den Nihal-Plot nicht
zur Deckung bringen kann, kénnen wir somit eine grundsitzliche Ahnlichkeit
zwischen beiden feststellen. Diese Ahnlichkeit soll im folgenden den Aus-
gangspunkt fiir weitere Uberlegungen bilden, denn sie zeigt, dass die
Geschichten von Nihal und Bihter zumindest in dieser Hinsicht nicht gegen-
laufig sind oder einander ausschliessen — und dies lasst eine einheitliche, in
sich schliissige Gesamtaussage des Werkes wahrscheinlicher erscheinen als

Zuvor. 18

II

Fir die Aufdeckung gleichgerichteter Krifte und die Ermittlung des Sinn-
ganzen einer fiktionalen Erzdhlung dusserst hilfreich ist die von dem Germa-
nisten Walter Falk entwickelte Komponentenanalyse."” Grundannahme dieser
Methode ist, dass das Sinnganze eines jeden literarischen Werkes sich in drei

17 S. dazu FINN 1978/84 : 193.

18  Zur Interpretation SAGASTER-JURADO’s, welche dem Eunuchen Besir eine fiir die Ge-
samtdeutung ihres Erachtens zentrale Rolle als Trager einer komplexen symbolischen
Botschaft zuweist, vgl. unten, Anm. 28 (sowie 30-32).

19  Ich beziehe mich i.f. auf FALK 1983.



DAS “RATSEL” ‘ASK-I MEMNU* 563

Komponenten gliedern lasst, die strukturell aufeinander bezogen sind: eine
Potential-, eine Aktual- und eine Resultativ-Komponente (i.f. “PK”, “AK”,
“RK” abgekiirzt). Bei der komponentialanalytischen Arbeit am Text wird
dessen vorliegende Pragung aufgeldst “in eine Vielzahl einzelner Sinnkom-
plexe, von denen sich jeder verstehen 146t als Spezifikation dessen, was in ei-
nem der Komponententitel auf allgemeinere Weise gesagt ist”.*’ Bei der Zu-
ordnung der verschiedenen Sinnkomplexe orientiert man sich daran, dass die
AK den Bereich einer bestehenden Wirklichkeit bezeichnet und “den Charak-
ter eines in sich geschlossenen, zur Selbststabilisierung tendierenden Systems
hat”; die PK lésst sich demgegeniiber beschreiben als eine “Kraft, die sich
noch nicht verwirklicht hat, jedoch zu ihrer Verwirklichung hindringt. Diese
Innovationskraft représentiert einen Komplex von Moglichkeit.™' Beim Auf-
einandertreffen von AK und PK, welches dann ein bestimmtes Ergebnis her-
vorbringt (das sich in der RK manifestiert), fungiert eine der beiden Kompo-
nenten immer als “Impuls” fiir das In-Erscheinung-Treten der anderen, d.h.
sie hat den Charakter des “logisch (nicht notwendig zeitlich) Friiheren™ —
man spricht dann von Aktual- respektive Potential-“Prioritat”.

Einen Ansatz, der bei Anwendung dieses Verfahrens hilft, eine der
Komponenten in Ask-1 Memnu ausfindig zu machen, bietet Finn’s Beobach-
tung, dass Bihter und Nihal Kontrahentinnen gerade deshalb sind, weil sie
mehr oder weniger dasselbe wollen — folglich haben sie etwas, was sie trotz
jeweils unterschiedlichen Ergebnissen vereint und worin sie sich gleichen. Es
ist dies der — beinahe schon iiberméssig zu nennende — heftige Wunsch, ge-
liebt zu werden.” Uberlegt man sich, von hier ausgehend, von welcher die
Ereignisse vorantreibenden Kraft dieser Wunsch nach Liebe in allgemeine-
rem Sinne Zeugnis ablegt, so ist dies die Sehnsucht nach Uberwindung des
bisherigen Lebens, das als ein Zustand des Nicht-Lebens empfunden wird.
Auf dieser Ebene lassen sich nun weitere Gemeinsamkeiten finden, und zwar
nicht nur bei den beiden Hauptfiguren. Nicht nur Bihter und Nihal, sondern
auch z.B. Adnan und Firdevs und spéter sogar Behlul hegen immer wieder
diese selbe Hoffnung. Sie macht die Potentialkomponente der Erzédhlung aus:

20 FALK 1983 :24.

21 Vgl ebd. : 70 (meine Hervorhebung).
22  Ebd.: 183.

23 Vgl. FINN 1978/84 : 186, 189 u. 195.



564 STEPHAN GUTH

sie hat meist traumhafte Ziige und ist eine Gliicksvorstellung, die sie alle
immer wieder zum Handeln treibt, also dazu, einen bestehenden Zustand zu
destabilisieren, wie das Kréfte der Potentialkomponenten immer tun.

Mit dem Handeln in Richtung Verwirklichung dieser Gliicksvision, die
meist nur an eine einzige Person gebunden ist, wollen die Figuren des Ro-
mans jeweils (das passiert immer wieder, ist ein strukturales Grundmuster
oder Handlungsschema) einen Zustand liberwinden, den sie, wie gesagt, als
Nicht-wirklich-Leben empfinden, einen Zustand auch, den einige von ihnen
als naturbedingte Determination erfahren. Mit diesem Zustand ist die Aktual-
komponente der Erzahlung bezeichnet.

Zur Verdeutlichung des Gesagten einige Beispiele, bei denen ich einzel-

ne Sinneinheiten des Textes den iibergeordneten Komponenten zugeordnet
habe:

Adnan Bey will heiraten, weil er zu der Erkenntnis gekommen ist, dass sein ganzes bisheri-
ges Leben nur aus Aufopferung bestanden hat, Aufopferung fiir die kranke erste Ehefrau
und hernach fiir die Kinder, besonders Nihal;, ihm ist also klar geworden, dass er bisher
noch nichts vom Leben gehabt hat (AK) — da erscheint am Horizont die Hoffnung auf An-
derung der Lage durch eine Heirat (PK). — Auch Bihter will zu Anfang durch die Heirat ei-
ner Situation entkommen, die sie als gliick-, ja beinahe schon hoffnungslos empfindet, denn
als Tochter einer Frau von so zweifelhaftem Ruf wie Firdevs weiss sie, dass sie eigentlich
kaum mehr Chancen hat, noch geheiratet zu werden und “ihr Gliick” zu machen (AK) — sie
hat hier zunichst die Vision eines moglichen Gliicks allein durch Erlangung materieller
Giiter (PK). Zu einem spiteren Zeitpunkt wiederholt sich dieser Prozess mit etwas verédn-
derten Vorzeichen, als ihr nach einem Jahr Ehe mit Adnan klar wird, dass sie in dieser Ehe
trotz Reichtum und Luxus das Gliick immer noch nicht erfahren hat; wieder glaubt sie, das
wahre Leben noch nicht gelebt zu haben®* (AK) — da leuchtet die Hoffnung auf, dieses
wahre Leben das Gliick, in einer leidenschaftlichen Liebesbezichung zu Behlul erlangen zu
kénnen (PK) — Ahnlich Behlul: er hat derartige Einsichten zwar relativ spit; dennoch

24 Vgl. die Beobachtungen FINN’s (ebd.: 185): “Sie [d.i. Bihter] bewertet ihre Ehe als
Misserfolg, ihr Leben als einen ‘leeren schwarzen Abgrund’ (S. 110 [sc. in der von
Finn benutzten Romanausgabe Istanbul: Hilmi Kitabevi, 1962; S.G.]). (...) Bihter’s
Leben wird von der Leere [bosluk] beherrscht. Diese Leere und der dadurch hervorge-
rufene Hunger [ag¢lik] (...)” usw..

25  Die hier beschriebene Spannung zwischen zwei verschiedenen Polen hat auch FINN
1978/84 : 189-190 bemerkt (freilich ohne sie “AK” und “PK” zu nennen): “Bihter ist
gefangen zwischen Traum [PK] und Wirklichkeit [AK], zwischen ihren leiden-
schaftlichen sexuellen Neigungen, kurz: den von der Mutter vererbten Eigenschaften,



DAS “RATSEL” ‘ASK-I MEMNU® 565

rekapituliert er bereits wihrend seiner Zeit mit Bihter sein bisheriges Leben und glaubt eine
Weile lang, bislang etwas falsch gemacht zu haben?® (AK), daran abzulesen, dass er seinen
Lebenswandel éndert, zum “Ménch” wird und in Bihter eine Frau sieht, die sich von allen
seinen frilheren Bekanntschaften unterscheidet (PK). Wie Bihter mit Adnan, so kommt
auch er anschliessend zu der Einsicht, dass der Traum von einem erfiillten Leben allein mit
Bihter eine Illusion war — mit der Zeit wird’s ihm zu monoton, Bihter zu besitzergreifend
(AK). Auch er macht dann noch einmal einen “zweiten Anlauf”: mit Nihal. Und wieder,
jetzt noch klarer und entschiedener, geht ihm auf, dass er bislang falsch, iiberhaupt nicht
wirklich gelebt und noch nie das erfahren hat, was er eigentlich brauchte: eine eben nicht so
“realistische”, prosaische Beziehung, sondemn eine romantische, “poetische” Liebe (PK). —
Selbst Firdevs passt in dieses Raster. Sie leidet unterm Alter- und Gebrechlich-Werden
(AK), will aber auch noch etwas vom Leben haben und hofft einerseits zunédchst auf Adnan;
als daraus nichts wird, gibt sie aber die Hoffnung, doch noch geheiratet zu werden, nicht auf
und versucht deshalb krampfhaft mit allen méglichen Mittelchen, sich jiinger erscheinen zu
lassen, als sie ist (PK). — Nihal schliesslich macht, prinzipiell/strukturell betrachtet, paral-
lele Entwicklungen durch. Der Zustand, dem sie stets entflichen will und vor dem sie sich
fiirchtet, ist durchwe%die Einsamkeit, das Leben als von allen Verlassene, Verwaiste, von
niemandem Geliebte”" (AK). Thre Hoffnungen auf Liebe und/oder Mitleid, durch die allein
sie ihr seelisches Gleichgewicht behalten/wiederfinden kann, konzentriert sie nacheinander
und immer wieder auf dieselbe Weise erst auf Adnan, Biilend und die Belegschaft des Yali,
dann ein Jahr lang auf Bihter, hernach auf Behlul und ganz zum Schluss wieder auf den
Vater (PK).

Durchgéngig im ganzen Roman und bei allen Figuren ist ausserdem immer
wieder das Ergebnis der Hoffnung, das Gliick oder die seelische Erfuillung/
Ausgeglichenheit noch einmal erlangen zu konnen: diese Hoffnung wird stets
als pure Illusion entlarvt, die Handlungen, die eine Realisierung des “wahren
Lebens’ herbeifiihren sollten, werden als schwerer Fehler bewusst, da sie den
Zustand, dem man entkommen wollte, nicht verbessert, sondern eher noch
verschlimmert haben (Resultativkomponente), und da die Hoffnung meist auf
eine bestimmte Person konzentriert war, entsteht in den Enttduschten der
Wunsch, sich zu rachen, und dies wiederum macht alles nochmals schlimmer,

und ihrem moralischen Bewusstsein, d.h. den vom Vater iibernommenen Charakter-
ziigen.” Ahnlich bereits ebd.: 180 u. 183.

26  Vgl. FINN 1978/84 : 194, wo es iiber Behlul heisst: “Unabldssig ist er auf der Suche
nach Vergniigungen. Aber ‘unter all dem Lachen und Amiisement verbarg sich eine
Beklemmung [can sikintist], die ihn stets von einem Spass zum néchsten trieb’ [zit.
nach p. 60 der von Finn benutzten Ausgabe, vgl. Anm. 24]”.

27  Vgl. FINN 1978/84 : 187, der anhand des Textes nachweist, dass das Leben fiir Nihal
ein “Monster’” ist.



566 STEPHAN GUTH

verandert den Ausgangszustand also nicht nur nicht, sondern steigert ihn le-
diglich ins immer Ausweglosere. Bezeichnend fiir die Bereiche sowohl der
Aktualitét als auch der Resultativitat ist ferner, dass die handelnden Personen
fir das, was sie tun, vom Autor nicht haftbar gemacht werden: sie konnen
nicht anders, weil ihr Handeln in einer bestimmten Situation durch verschie-
dene Faktoren determiniert ist, Faktoren, die grosstenteils unter dem Begriff
“Natur” subsumiert werden kénnen: Erbanlagen und charakterliche Disposi-
tion aufgrund verschiedener Entwicklungen in der Vergangenheit. Diese De-
terminiertheit ist zwar vielfach schon in der Aktualitat enthalten — ganz
deutlich etwa bei Bihter, die sich immer wieder der Gefahr, so zu werden wie
ihre Mutter, bewusst wird, oder bei Firdevs, bei der die Natur die Form eines
stetigen Alterungsprozesses annimmt —; die Naturzwinge scheinen zunéchst
jedoch iiberwindbar, und erst der Versuch, sie durch ein Handeln im Sinne
der Potentialkomponente zu iiberwinden, macht als Resultat deutlich, dass
dies nur eine eitle Hoffnung war.

Die berithmte Frage “Was wollte uns der Autor mit seinem Werk sagen?”, die
Frage also nach der Grundthese des Romans und danach, welche aufgrund
des eigenen Lebens in einer bestimmten Zeit gemachte Erfahrung er darin
ausgestalten wollte, lasst sich demnach so beantworten:

Der Glaube des Menschen, einem Leben, das kein wirkliches, erfiilltes, see-
lisch befriedigendes Leben ist, einem Leben vor allem ohne Liebe, irgend-
wann einmal entrinnen zu kénnen, ldsst ihn gerade durch den Versuch einer
Uberwindung des Unmenschlichen des Lebens seine Hoffnungen als blosse
lllusionen erkennen und zeigt ihm die Welt nun umso deutlicher als eine
kalte, ganzlich unmenschliche, eine Welt, in der er von vornherein durch
naturgegebene Krifte determiniert war, die das erhoffte “Gliick” verun-
maoglichten, und die gerade durch das Handeln in diesem irrigen Glauben
nun ganz kalt und unmenschlich geworden ist.*®

28  Hier erweist es sich, dass diese Interpretation und diejenige SAGASTER-JURADO’s, die
im Anschluss an TANPINAR (1988 : 292) dem kleinen Sklaven Besir und seinem Tod
eine Schliisselfunktion fiir das Verstindnis des ganzen Romans zuschreibt, sich ge-
genseitig ergidnzen: Auch vor dem Hintergrund unserer Analyse ldsst sich sagen, dass
Halit Ziya seine Zentralaussage in die Figur Besir gelegt haben kénnte. Insofern ndm-
lich, als moglicherweise in dieser Figur die Unfreiheit auch der anderen bewusst ge-



DAS “RATSEL” ‘ASK-I MEMNUF 567

Diese Aussage hat — entgegen der Ansicht so mancher der von Moran resii-
mierten Interpretatoren und auch derjenigen Finn’s® — deutlich keine sozial-
kritischen Implikationen. Ask-1 Memnu ist also kein Anti-Verwestlichungsro-
man. Auch erscheint es von hieraus recht gewagt, die Unfreiheit des Men-
schen politisch zu deuten.”® Ebensowenig ist der Roman — wie schon von
Moran nachgewiesen, und unsere Analyse konnte das nur bestitigen — ein
moralisierendes Machwerk, das sich lediglich mit dem “Problem” treuloser
Ehefrauen auseinandersetzen und die Frage von Schuld oder Unschuld abwa-

29

30

macht werden soll: sie sind nur scheinbar frei (vgl. SAGASTER-JURADO 1995 : 174-5).
Komponentialanalytisch betrachtet geht es Besir ja genauso wie den iibrigen Figuren:
auch er sehnt sich offenbar nach einem anderen Leben, einem Leben in Liebe, vereint
mit Nihal (PK); aber er ist gebunden an sein Dasein als Sklave und Beschnittener
(AK); wihrend er, bevor er sich in Nihal verliebte, offenbar noch einigermassen zu-
frieden und ausgeglichen war, fiihren ihn nun aber gerade die Krifte der Liebe und
volligen Ergebenheit ins Leid, in Krankheit und Tod (RK). Bei den anderen Figuren
ist es nun aber mutatis mutandis genauso! Nur dass sie es lange Zeit nicht wahrhaben
wollen und immer noch denken, es liesse sich etwas dndern. Dass das eine irrige An-
nahme ist und dass die Aktualitdt der tatsdchlichen Unfreiheit und Determiniertheit
von vornherein so stark ist, dass alle Traume vom Gliick sich als vollig unrealistisch
erweisen miissen, zeigt sich an keiner anderen Figur deutlicher als an Begir ebenso
wie die Tatsache, dass es gerade die Hoffnungen auf ein menschlicheres Leben sind,
die das Leben noch unmenschlicher und herzloser machen: Besir’s Siechtum und Tod
machen klar, dass auch die anderen am Ende nach langem Leid nun génzlich “abge-
storben” sind. — Die wichtige Bedeutung, die dem Tod dieses kleinen Sklaven zu-
kommt, ldsst sich im iibrigen vielleicht auch motivgeschichtlich erschliessen: In auf-
fillig vielen Werken der Edebiydt-1 Cedide-Literatur sterben die tragischen Haupt-
figuren an Tuberkulose (weshalb sich ja fiir die gesamte Produktion der Gruppe die
scherzhafte Bezeichnung verem edebiyat:, “Schwindsuchtliteratur”, einbiirgern konn-
te), und wenn nun ein derart zentrales Motiv beim Sklaven Besir wiederkehrt, diirfte
dies von einiger Signifikanz sein.

Vgl. FINN 1978/84 : 176 (unter Berufung auf Giizin DINO, La genése du roman Turc
au XIXe siécle, Paris: L’Association des Langues et Civilisations, 1973, p. 230):
“[Der Roman] ... bringt, wie Giizin Dino erklért, (...) eine [Gesellschafts-] Kritik auf
breiter Ebene.”

Determination durch Naturkrifte lasst sich schwerlich mit politischer Unterdriickung
gleichsetzen, und die Sehnsucht nach einem wirklichen, d.h. vor allem von Liebe er-
fiilltem Leben entbehrt ebenso der politischen Dimension. Vgl. dagegen SAGASTER-
JURADO 1995 : 176-7, die dem Autor u.a. auch “die prophetische Vision des baldigen
Endes des ‘Sklavendaseins’ des osmanischen Menschen unter der Herrschaft ‘Abdiil-
hamids (...), welche sich (...) 1909 erfiillen sollte”, attestieren méchte.



568 STEPHAN GUTH

gen wirde. Im Gegenteil: der Autor enthdlt sich jedweder Schuldzuwei-
sung,”' denn er ist der Auffassung, dass der Mensch sein Schicksal nicht
selbst in der Hand hat, sondern — gerade umgekehrt — in der Hand des Schick-
sals ist.”> Die Unerbittlichkeit dieses in Form von genetischer Determination
und unabénderlichen Charaktereigenschaften zuschlagenden Schicksals — ein
Hauptmotiv der Aktual- und mehr noch der Resultativkomponente — ist jener
Sinnkomplex, der den Autor Halit Ziya dazu bewegt haben diirfte, alle Hand-
lungen mit der geradezu mathematischen Notwendigkeit, die auch Moran
bemerkte,” aus den Charakteren und aus einander hervorgehen zu lassen, und
der fur den ausserst stringenten Aufbau des Werkes verantwortlich zeichnet:
Ask-1 Memnu ist von vorne bis hinten “unerbittlich” durchkonstruiert, weil
das Schicksal unerbittlich ist.

III

Nun ist bekannt, dass Halit Ziya in diesem Roman — und die Servet-i Fiintin-
Bewegung im allgemeinen — von westlichen Autoren beeinflusst waren. Fiir
Agsk-1 Memnu nennt Moran hinsichtlich der kausalen Abhangigkeit der Hand-
lungen vom Charakter der handelnden Figur beispielsweise die Franzosen
Balzac, Zola und Flaubert,”* und bei Bihter’s Tragodie hat Moran’s Meinung
nach der Gedanke der Determination durch Vererbung und dessen Aufnahme

31  Deshalb ist m.E. auch die Sicht SAGASTER-JURADO’s, die Halit Ziya implizit eine my-
stisch-religios fundierte Wertung unterstellt, nicht haltbar (vgl. 1995 : 176 : ““ask’
muf} vor allem in der mystischen Bedeutung des Wortes als das Streben nach Voll-
kommenheit gedeutet werden. Die Figuren in ‘Agk-i Memni scheitern, weil sie die
falsche, rein weltliche, Liebe suchen — ein solcher Wunsch muf8 verboten sein, weil er
die Unvollkommenheit und Begrenztheit des Menschlichen gegeniiber dem Gottli-
chen leugnet” [Hervorhebungen im Original]).

32 Dies hat auch MORAN richtig erkannt, vgl. 1983/90 : 68-69: “Dieses Netz von Hand-
lungen stiitzt sich nicht auf die Personen, sondern auf vom Schicksal geschaffene
Umstiinde.” — S. auch SAGASTER-JURADO 1995 : 175-6 : “(...) dem Roman innewoh-
nende These, der Mensch sei ‘unfrei’ in seiner absoluten Determiniertheit gegeniiber
einer hoheren (gottlichen) Schicksalsmacht”.

33 Vgl. MORAN 1983/90 : 71.
34 Ebd..



DAS “RATSEL” ‘ASK-I MEMNU* 569

in die Idee des Tragischen im Naturalismus Pate gestanden.” Dieser Hinweis
konnte es gestatten, durch einen Vergleich mit etwa zeitgleichen europdi-
schen Werken genauere Aussagen iiber den allgemeineren “Zeitgeist” zu ma-
chen, der aus Ask-1 Memnu spricht, Aussagen, die des weiteren das Denken
auch der gesamten Servet-i Fiinin-Bewegung spezifizieren konnten. Dies
scheint umso ndtiger, als die bisherige Forschung diese Bewegung immer so
zeichnet, als sei sie vollig weltabgewandt gewesen und habe mit der zeitge-
nossischen Umwelt nichts zu tun haben wollen. Das mag zwar insofern rich-
tig sein, als sich die Edebiydt-1 Cedide-Gruppe in ihren Werken politischer
oder sozialkritischer Ausserungen bewusst enthielt (wie ja auch Ask-1 Memnu
zeigt); dass sie aber mit ihren Ideen gewissermassen im luftleeren Raum
geschwebt haben sollte, ist schon an sich unwahrscheinlich und zeigt sich
z.B. auch in Halit Ziya’s Roman, der aufgrund des als Handlungsraum
gewihlten Milieus oder eines fiir die damalige Zeit “typischen” Charakters
wie demjenigen Behlul’s®® nicht ganz abwegigerweise in den Verdacht gera-
ten konnte, ein sozialkritischer Roman zu sein. Das ist er, wie wir zeigen
konnten, freilich nicht; dennoch konnte die vom Autor mit seinem Roman ge-
machte Gesamtaussage mit dem Geist der Zeit zusammenstimmen, eine von
vielen moglichen spezifischen Ausdrucksformen eines viel allgemeineren
Lebensgefiihls sein — eines Lebensgefiihls dann aber auch, das vieles mit
demjenigen etwa zeitgleich schreibender europdischer Autoren gemeinsam
haben miisste.

Nun ist die oben zur Ermittlung der Gesamtaussage der Verbotenen
Liebe benutzte Methode der Komponentenanalyse noch einen Schritt weiter
gegangen, hat die Komponenten verschiedenster, im ungefahr gleichen Zeit-
raum verfasster Werke zu Epochen- oder “Perioden”’-Komponenten zusam-
mengefasst und auf diese Weise eine neue Geschichte der deutschen Literatur
— bzw. besser: des von deutschsprachigen Autoren zu verschiedenen Zeiten
jeweils erfahrenen Daseinssinns — entwickelt. Erstaunlicherweise scheinen
sich, wie Falk bei einer Untersuchung in Agypten feststellen konnte, die ver-

35 Ebd.:78.

36 Vgl z.B. FINN 1978/84 : 194: “Halit Ziya’s Zeichnung wirft Licht auf eine ganze Ge-
neration, fiir die Behlul als ‘Modell’ steht.”

37  Falk unterscheidet terminologisch zwischen (in absteigender Reihenfolge ihrer Dau-
er) “Zeitaltern”, “Aren”, “Perioden” und “Phasen”.



570 STEPHAN GUTH

schiedenen von ihm auf diese Weise in der deutschen Literatur entdeckten
epochalen Sinnstrukturen mit denjenigen zu decken, die sich bei Anwendung
des komponentialanalytischen Verfahrens auf die moderne dgyptische Litera-
tur an arabischen Texten nachweisen lassen.”® Falk vermutete daraufhin, dass
die von ihm entdeckte Sinngeschichte nicht nur fiir die deutsche und die
agyptische Literatur gelte, sondern moglicherweise iiberhaupt universal sei.
In einer eigenen Untersuchung bin ich diesem Verdacht nachgegangen39 und
konnte ihn auch anhand eines modernen tirkischen Romans bestatigt finden.
Es scheint daher nicht abwegig zu fragen, ob die Falk’schen Erkenntnisse
nicht vielleicht auch fiir die epochengeschichtliche Lokalisierung von Agk-1
Memnu und eine genauere Bestimmung der flir die gesamte Servet-i Fiiniin-
Bewegung charakteristischen Sinnerfahrung nutzbar gemacht werden kon-
nen.

Vom Entstehungsdatum des Halit Ziya’schen Werkes her — wohl An-
fang/Mitte der 1890er Jahre® — miisste Ask-1 Memnu in die Zeit fallen, in
welcher nach Falk im deutschen Sprachraum die Periode des “Kreativismus”
aktuell war (ca. 1880-1920). Sie hat, auf eine Formel gebracht, folgende
Sinnstruktur:

Aktualitit - Der durch die Zeitlichkeit bedingte endliche Charakter des Lebens;
Potentialitit - Die Kreativitdt des Subjekts, getragen von naturhaft-raumbezoge-
nen Kriften;

Resultativitit - Das Transnaturale als das Zeitenthobene. H

38  Die Ergebnisse dieser Untersuchung sind gesammelt in FALK 1984,
39 GUTH 1994,

40  Erstveroffentlichung als Serie in der Zeitschrift Servet-i Fiinun [Jg. 8, Nr. 413 / 28.
Kaniin-i sani 1314 (1897) — Jg. 10, Nr. 479 / 4. Mayis 1316 (1899)].

41  FALK 1984 :34. — Die Eigenart dieser Periode exemplifiziert Falk (ebd. : 33-34) an-
hand des naturalistischen Dramas Hanneles Himmelfahrt von Gerhart Hauptmann aus
dem Jahre 1893: “Hannele, ein Waisenkind, hat in der Vorgeschichte den Tod im
winterlichen Dorfteich gesucht, weil es die Traurigkeit des Lebens und vor allem die
MiBhandlungen des meist betrunkenen Stiefvaters nicht mehr meinte ertragen zu
konnen und iiberdies groe Sehnsucht nach der Mutter hatte, von der es glaubte, daf3
sie jetzt im Himmel sei. Beim Beginn der Handlung steigert sich Hanneles Furcht vor
dem grausamen Leben noch, weil das Madchen, aus dem eisigen Wasser gerettet,
vom Fieber ergriffen wird und in Fieberphantasien selbst Bilder des Furchterregenden
hervorbringt. Doch die Fahigkeit, Seelenbilder zu produzieren, erweist sich fiir Han-
nele auch als positiv. Sie gestattet ihr, auch beseligende Bilder zu schaffen, Bilder der



DAS “RATSEL” ‘ASK-I MEMNUF 571

Die Komponententitel dieser Periode lassen sich jedoch mit den von uns fiir
Ask-1 Memnu ermittelten ebensowenig in Einklang bringen, wie fiir die Ver-
botene Liebe das gelten konnte, was Falk des weiteren iiber den ‘“Kreativis-
mus’ sagt:

Zur exemplarischen Figur wurde nun [d.h. ab ca. 1880] der Kiinstler. Von ihm kann
man sagen, dal} er die bestehende Wirklichkeit nicht nur, wie ein Gelehrter, regi-
striert, sondern transzendiert, aber nicht, wie der Denker, durch das Hervorbringen
neuer Bewulltseinsinhalte, sondern durch das Schaffen neuer Dinge. Malfigeblich
wurde (...) [im Kreativismus] die dem Menschen eigene — und auch in der Natur an-
gelegte — Fahigkeit zur existenzverdndernden Kreativitit. Gegeniiber dem jetzt in
der Potentialitit wirkenden Willen zur Existenzverdnderung nahm die Aktualitit in
ihrer Unbeweglichkeit den Charakter des Leblos-Versteinerten an, wéhrend in der
Resultativitit Bilder einer neuartigen Existenz hervortraten.

Es ist jedoch nicht ungewohnlich, dass Autoren zuweilen gewissermassen
hinter ihrer Zeit zuriickbleiben und Werke schaffen, aus denen eine Sinner-
fahrung spricht, die von Zeitgenossen bereits tiberwunden wurde. In der deut-
schen Literatur ist z.B. die Novelle Der kleine Herr Friedemann (entstanden
um 1896) von Thomas Mann ein solcher Fall:

Der Held dieser Erzéhlung ist ein vom Leben Benachteiligter (...), der versucht,
durch Asthetizismus und das Einhalten bestimmter Formen einen Schutz gegen das
Leben zu errichten. Tatsdchlich scheint es thm gelungen zu sein. Als aber der An-
griff auf seine Innenwelt gerade in der Form der Schonheit (der physischen) [er ver-
liebt sich leidenschaftlich in die schone, aber auf Wahrung von Distanz bedachte
Frau des Bezirkskommandanten; S.G.] erfolgt, zeigt sich die Vergeblichkeit seines
Versuches. Es gibt das Gliick eines AuBlenseiterlebens nicht. Das Leben erweist sich
hier als etwas, woran man leiden muf3: als todbringend.43

Diese Novelle, deren komponentiale Struktur sich in der Formel

42
43

[AK] Der Absolutheitsanspruch des schonen, aber grausamen Lebens

Mutter, des Himmels. Im Blick auf diese Bilder 148t Hannele, wéhrend es stirbt, das
grausame Leben hinter und unter sich. Dieses Leben, Hanneles furchterregende Um-
welt, macht in dem Drama die AK aus, Hanneles Sehnsucht die PK und die von der
Sehnsucht hervorgebrachten Bilder des Jenseits konstituieren die RK.”

FALK 1983 : 161.
Heidi BECKER, in FALK 1983 : 90.



572 STEPHAN GUTH

[PK] Der Versuch (...), sich durch Form und Asthetizismus zu schiitzen
[RK] Die Durchsetzung des Absolutheitsanspruchs. Die Zerstorung des Megschen.
Die Demaskierung des Lebens als todbringend gerade in der Schonheit ¢

zusammenfassen ladsst, verweist bei genauer Untersuchung nicht — wie vom
Entstehungsdatum her eigentlich zu erwarten gewesen wire — auf das Sinnsy-
stem des “Kreativismus”, sondern auf dasjenige der ihm voraufgehenden
Periode des “Reproduktionismus” (ca. 1820-1880). Im “Reproduktionismus’
ist der von den Autoren erfahrene Daseinssinn wie folgt komponential geglie-
dert:

Aktualitit - Das Allgemeine und Gesetzhafte, herrschend im Raum [Die ver-
altete Ordnung zerstorerischer Naturkréfte]
Potentialitit - Das Besondere und Einzigartige, tendierend zur Emeuerung [Der

subjektive Wille zur Emeuerung im Geistigen, im Menschlichen]

Resultativitit - Die individualisierende Reproduktion des Allgemeinen [Neuartige
Ordnung der Dinge, bestehend aus der absoluten Macht der Natur-
krifte und der Zerstérunsg alles wesentlich Menschlichen. (Formal
gesteigerte Aktualitéit)]4

Falk beschreibt dieses System noch etwas ausfiihrlicher:

Seit etwa 1820 machte sich die Erfahrung geltend, daf3 die bloBe Erkenntnis von
Neuem [wie in der voraufgegangenen Periode] die menschliche Situation nicht ent-
scheidend veréndere. Das UnbewuB3te und das Erkannte der (...) Welt traten zusam-
men und machten nun gemeinsam die Aktualitit bekannter und unbekannter
Lebensgesetze aus. Diese Aktualitdt iibernahm die Prioritdt und wirkte ein auf eine
Potentialitit, die (...) zwar weiter zur Gestaltung dinglicher Neuartigkeiten dréngte,
aber sich dabei auf die Reproduktion der Aktualitdt beschrankte, weswegen eine
Resultativitdt entstand, die sich als nur formal, jedoch nicht substantiell neuartig
darstellte. (...) [Der “Reproduktionismus’] manifestierte sich in allen Kiinsten als
Tendenz zum “Realismus”, erginzt bisweilen durch eine Tendenz zu einer formalen
Verschonerung, in der Politik als gesetzesgldubige Restauration oder gesetzlich-
keitskonformer Progressismus, in den Wissenschaften als Positivismus."®

44 DIES,, ebd. : 94.

45 FALK 1984 : 31 bzw. — jeweils in eckigen Klammern — die frithere Terminologie nach
dem Stand der Erkenntnisse in FALK 1983 : 206.

46 FALK 1983 :160-161.



DAS “RATSEL” ‘ASK-I MEMNU 573

Erinnern wir uns daran, dass in Ask-1 Memnu der dem Bereich der Aktualitat
zugehorige Ausgangszustand am Schluss endgiiltig zementiert wird, so ist
einsichtig, dass die Resultativkomponente der Erzéhlung im wesentlichen aus
nichts anderem besteht als aus einer formal gesteigerten Aktualitdt — einem
Merkmal des “Reproduktionismus”. Auch die anderen beiden Komponenten
lassen sich mit den entsprechenden Titeln dieser Periode problemlos in Ein-
klang bringen: Die Tatsache, dass die Menschen in Halit Ziya’s Roman glau-
ben, kein wirkliches Leben zu filihren, riihrt, wie wir sahen, daher, dass sie die
Ordnung der Dinge aufgrund des Einflusses zerstorerischer Naturkrafte als
veraltet empfinden. Besonders deutlich wird dies bei Bihter’s von der Mutter
vererbter charakterlicher Disposition. Aber auch Nihal’s Leiden an der Ver-
einsamung und ihre Furcht, von niemandem geliebt zu werden, resultieren
letztlich aus naturgegebenen Umstédnden: schon von Kindheit an mit einer
Krankheit behaftet (sie hatte ofters epileptische Anfille) und dann durch den
Tod der Mutter verwaist — beides destruktive Eingriffe der Natur in ihr Le-
ben —, ist ihr Charakter von vornherein vorgezeichnet; mit dem Wunsch, von
anderen geliebt zu werden, versucht sie sich immer wieder davon freizuma-
chen, aber gerade dies zeigt ihr Ausgeliefertsein an diese Naturkrifte. Auch
Adnan Bey’s Wunsch nach Verehelichung und Anderung seines bisherigen
Lebens kann verstanden werden als Ausdruck des Leidens unter der durch
den Tod seiner Frau, sprich: durch zerstorerische Naturkréfte geschaffenen
Situation, die er von einem bestimmten Zeitpunkt an als veraltet empfindet.
Die Hoffnung der Figuren, den in der Aktualitdt bezeichneten Zustand durch
die liebevolle Zuwendung anderer noch einmal iiberwinden zu konnen, ent-
spricht ihrerseits der “reproduktionistischen” Potentialitdt des subjektiven
Willens, der nach Erneuerung im Geistigen, im Menschlichen strebt.

Was die These, dass auch Agk-1 Memnu der Falk’schen Periode des
Reproduktionismus angehort, erhértet, ist neben der formal gesteigerten Re-
produktion des Aktualbereichs und der Ubereinstimmung in AK und PK die
Tatsache, dass dieser Roman eine Erzahlung mit Aktualprioritat ist, d.h. dass
die Initiative, die das Handeln in Gang setzt, vom Bereich der Aktualitit aus-
geht — was im Reproduktionismus immer der Fall ist. Der Wunsch, das
bisherige Leben zu verdndern, entsteht stets aufgrund der Erkenntnis, dass
dieses bisherige kein echtes Leben ist. Keinesfalls ist es so, dass zuerst der
Wunsch da ist und erst er ein Nachdenken iiber den aktuellen Zustand in
Gang setzt.



574 STEPHAN GUTH

Weiterhin ist deutlich, dass Ask-1 Memnu einer spiaten Phase des Re-
produktionismus zugehort, einer Phase, die Falk “Konkretisierungsphase”™’
nennt und die er im Falle des Reproduktionismus als “Reflexismus’ betitelt
hat. Die Komponententitel des Reproduktionismus lassen sich im Reflexis-
mus spezifizieren als

AK: Das Herz-Zerstorende
PK:  Das Herz-Tragende
RK: Das Hcrz-Lose48.

Dies trifft inhaltlich den in Ask-1 Memnu zum Ausdruck gebrachten Sach-
verhalt noch deutlicher. Denn auch in diesem Roman ist es so, dass die
“Eigenart der Welterfahrung (...) darin zu liegen (scheint), daf} ‘das wesent-
liche Menschsein reduziert auf das fiihlende, leidende Herz’ ist. ‘Alle anderen
Krifte der Welt konnen sich als inhuman erweisen””®. In der Aktualitit wer-
den auch von Halit Ziya Krafte beschrieben, “die sich auf das menschliche
Herz zerstorerisch auswirken”, in der Potentialitét solche, “‘die das fiihlende
und leidende Herz tragen’”, und im Ergebnis ist es auch hier so, dass “die
Kréiftga die das Herz lebensféhig gehalten haben, aufgehort haben zu beste-
hen”.

Somit diirfte erwiesen sein, dass es sich auch bei Ask-1 Memnu um ein Doku-
ment der Welterfahrung des “Reproduktionismus’ in seiner letzten, der Kon-
kretisierungsphase handelt. Dass Halit Ziya in diesem Werk vom europdi-
schen Realismus und den Gedanken des Naturalismus beeinflusst wurde,
wird nach dieser Erkenntnis umso plausibler, als sich die Erfahrung des
Daseins im Zeichen des “Reproduktionismus” auch in Europa — wie Falk aus-
fiihrt — “in allen Kiinsten als Tendenz zum ‘Realismus’” manifestierte.”’ Des

47  Vgl. hierzu ebd. : 184-189.
48  Heidi BECKER, in FALK 1983 : 208-209.

49  DIES, ebd. : 208 (Zitat im Zitat aus Walter FALK, Der kollektive Traum vom Krieg.
Epochale Strukturen der deutschen Literatur zwischen ‘Naturalismus’ und ‘Expres-
sionismus ', Heidelberg 1977 : 71, 72).

50  Vgl. DIES., ebd. : 208-209 (Zitat im Zitat aus FALK, Der kollektive Traum [wie Anm.
49] : 74).
51  Vgl. das Zitat oben, S. 572.



DAS “RATSEL” ‘ASK-I MEMNU* 575

weiteren erklért sich die Enthaltsamkeit des Halit Ziya’schen Romans und
ganz allgemein der Servet-i Fiiniin-Bewegung in Sachen Politik und Sozial-
kritik nun nicht nur aus der vermeintlichen Notwendigkeit einer Umgehung
der Zensur Abdiilhamits, sondern auch als viel allgemeineres, weniger tiirkei-
typisches Phianomen: In dieser letzten Phase des “Reproduktionismus’ ging
es den Menschen — im Osmanischen Reich offenbar genauso wie im deut-
schen Sprachraum — vor allem um das “fiihlende, leidende Herz”, also um die
Auswirkungen bestimmter dusserer Gegebenheiten auf das Innere des Men-
schen. Von hieraus wird auch die dusserste Sorgfalt, die der Autor der Verbo-
tenen Liebe nach gemeinsamer Uberzeugung der Kritiker auf die Zeichnung
jedes einzelnen Charakters verwendet, ebenso verstdndlich wie seine Wahl
der Innen-Perspektive als durchgéngiger Erzdhlhaltung.

All dies besagt freilich noch nicht, dass samtliche Werke der Servet-i
Fiiniin-Bewegung epochengeschichtlich der Konkretisierungsphase des “Re-
produktionismus” zuzuordnen sind. Das Wirken der Gruppe féllt ja — mit den
Eckdaten 1896-1901, wie sie etwa Kenan Akyliz angibt52 — in eine Zeit, in
welcher in Europa die meisten Autoren bereits unter dem Einfluss des “kre-
ativistischen” Sinnsystems schrieben. Es wire also mittels komponentialer
Analyse zu priifen, ob nicht die Mehrheit auch der Edebiydt-1 Cedide-Schrift-
steller die doch sehr pessimistische Weltsicht des “Reproduktionismus” be-
reits iiberwunden hatten und zu der Uberzeugung gelangt waren, dass die als
leblos-versteinert wahrgenommene Umwelt durch die Fahigkeit zur existenz-
verdnderden Kreativitit transzendiert werden kann hin zu einer schoneren,
besseren Welt des Geistigen und Ewig-Giiltigen. Es sprache einiges fiir diese
Annahme...”

52 Vgl. AKYUZ 1964 : 509.

53 Interessant scheint in diesem Zusammenhang z.B. FALK’s Bemerkung, dass in der
Periode des Kreativismus der Kiinstler zur “exemplarischen Figur” (vgl. oben, Zitat
S. 570) wurde. So ist es moglicherweise kein Zufall, dass Halit ZiyA’s Roman Mai ve
Siyah, der um das Leben eines Schriftstellers kreist, als literarisches Manifest der
Servet-i Fiinun-Gruppe gilt.



576 STEPHAN GUTH

LITERATUR

AKYUZ, Kenan (1964): “La littérature modemne de Turquie”. In: Philologiae Turcicae Fun-
damenta. Bd. II. Wiesbaden: Steiner. 1964. S. 465-634.

FALK, Walter (1983): Handbuch der literarwissenschaftlichen Komponentenanalyse: Theo-
rie, Operationen, Praxis einer Methode der neuen Epochenforschung. — In Zusam-
menarbeit mit den Mitgliedern eines Marburger Forschungsseminars. Frankfurt/Main;
Bemn; New York: Peter Lang. 1983. (Beitrdge zur neuen Epochenforschung; Bd. 3).

FALK, Walter (1984): Parallele Agypten. Die epochengeschichtlichen Verhdltnisse in der
dgyptischen Literatur des 20. Jahrhunderts. — In Zusammenarbeit mit den Mitglie-
dern des Projekts “Kairener Gegenwartsdiagnose”. Frankfurt usw.: Peter Lang. 1984
(Beitrdge zur neuen Epochenforschung; Bd. 4).

FINN, Robert P. (1978/84): Tiirk Romani (ilk Dénem: 1872-1900). — (Engl. Original: The
Early Turkish Novel 1872-1900, Diss. Princeton, 1978.) — Tiirkisch von Tomris
UYAR. Ankara u. Istanbul: Bilgi Yaymevi. 1984.

GUTH, Stephan (1994): “Zwei Regionen — eine Literaturgeschichte? Zwei zeitgendssische
Romane aus Agypten und der Tiirkei und die Moglichkeit einer iibergreifenden Perio-
disierung nahéstlicher Literaturen”. In: Die Welt des Islams 34 (1994), S. 218-245.

Kindlers Neues Literatur Lexikon, hrsg. von Walter JENS. Studienausgabe der Originalaus-
gabe 1988-92. Miinchen: Kindler. [0.J.].

MORAN, Berna (1990): Tiirk Romamna Elestirel Bir Bakig. Bd. 1. - 3. Auflage. Istanbul:
[letisim Yaynlar1. 1990 (1. Aufl. 1983).

NECATIGIL, Behget (1989): Edebiyatimizda eserler sozliigii. — Yeniden gozden gegirilip
genisletilmis tigiincii basim. [stanbul: Varlik. 1989.

SAGASTER-JURADO, Borte (1995): “Herren” und “Sklaven”: Die osmanisch-tiirkische Aus-
einandersetzung mit der Sklaverei in der schonen Literatur und Publizistik des ausge-
henden 19. Jahrhunderts. Unverdffentlichte Dissertation Hamburg. 1995. — Erscheint
in Kiirze u.d.T. “Herren” und “Sklaven”: Der Wandel im Sklavenbild in der tiirki-
schen Literatur der Spdtzeit des Osmanischen Reiches (Wiesbaden: Harrassowitz).

TANPINAR, Ahmet Hamdi (1988): /9uncu Asir Tiirk Edebiyati Tarihi. — 7. Aufl. — Istanbul:
(aglayan Kitabevi. 1988. (Caglayan Edebiyat Serisi; 1).

USAKLIGIL, Halid Ziya (1993): Ask-1 Memnu (Yasak Ask). Hrsg. von Semsettin KUTLU.
[stanbul: Inkilap Kitabevi. 1993.



	Das "Rätsel" 'Ask-i memnū' : ein Beitrag zur epochalen Lokalisierung der Servet-i Fünūn-Bewegung

