
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 1: Diversity, change, fluidity : Japanese perspectives

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 453

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

DANIELS, Gordon: Sir Harry Parkes. British Representative in Japan
1865-83. Richmond, Surrey: Japan Library, Curzon Press, 1996. 239 pp.

Harry Smith Parkes (1828-1885) war nach R. Alcock der zweite britische
Gesandte in Japan. In England geboren, gelangte er aus familiären Gründen

bereits im Alter von 13 Jahren nach Macao. Nach einigen Jahren

Übersetzertätigkeit im englischen diplomatischen Dienst avancierte er 1856

zum stellvertretenden Konsul von Kanton, wo er an der Vorbereitung der

Verträge von Tientsin und Peking mit der Ch'ing Dynastie beteiligt war.
Im März 1865 wurde er zum Gesandten mit Sondervollmachten sowie zum
Konsul für Japan ernannt; er nahm sein Amt im Juli des gleichen Jahres in
Yokohama auf. Hier bemerkte er früher als andere, dass Chöshü und
Satsuma ihre fremdenfeindliche Politik allmählich zu überdenken begannen
und Interesse am freien Handel zeigten. 1865 erwirkte Parkes zusammen
mit Frankreich, den USA und Holland durch Druck der Flotte die

kaiserliche Erlaubnis zum Abschluss eines Vertrages. Während der

diplomatische Vertreter Frankreichs noch auf die Bakufü-Regierung setzte,
unterstützte Parkes die Sache der neuen politischen Kräfte durch strikte
Neutralität im Bürgerkrieg von 1848. Nach der Meiji-Restauration tat er
sich durch seine konsequente Unterstützung der Modernisierung Japans

hervor. Unter anderem setzte er sich für eine Reform des Münzsystems
und für die Religionsfreiheit ein, widersetzte sich aber einer frühen
Revision der ungleichen Verträge. 1883 wurde er von Königin Viktoria für
seine Verdienste geadelt und zum Botschafter in China und Korea ernannt.
Zwei Jahre, nachdem er seinen Posten in Peking eingenommen hatte, starb

Sir Harry Parkes in Peking.
Das vorliegende Buch von Gordon Daniels - eine erweiterte Fassung

seiner Dissertation - streift kurz Parkes' Jugend und China-Jahre, wendet
sich dann aber im Detail seinem Wirken als Botschafter in Japan in den

Jahren 1865 bis 1883 zu. Auf der Grundlage der unpublizierten offiziellen
Rapporte von Parkes an das Foreign Office, von privaten Briefen aus dem

Archiv der Firma Jardine Matheson sowie von Artikeln in englischer
Sprache aus zeitgenössischen japanischen, englischen und amerikanischen

Zeitungen und Zeitschriften werden dem Leser in chronologischer



454 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Reihenfolge die Ereignisse jener bewegten Jahre vor Augen geführt.
Erklärtes Anliegen des Autors ist es dabei, ein ausgewogenes Bild von Sir
Parkes zu zeichnen. Die erste und bisher einzige Biographie von Dickins
(Frederick V. Dickins, The Life of Sir Harry Parkes, London, 1894) habe

dies nur in ungenügendem Masse geleistet, da sie im Auftrag seiner

Familie entstanden sei. Das Resultat ist ein flüssig geschriebenes Buch, das

jeder Interessierte mit Gewinn lesen wird.
Gordon zeichnet das Bild eines zielstrebigen, unermüdlich arbeitenden

Diplomaten, der es verstand, auch seine Untergebenen zu
Höchstleistungen anzuspornen. Schon bei seiner Ankunft hatte er Mitarbeiter
vorgefunden, die genügend Japanisch beherrschten, um ohne holländische
Mittler verhandeln und übersetzen zu können. Parkes animierte seine
Mitarbeiter nunmehr dazu, ihre Kenntnisse über Japan systematisch weiter
auszubauen. Mitarbeiter wie E.M. Satow und W.G. Aston avancierten
unter seiner Anleitung zu Autoritäten auf allen Gebieten, die mit Japan zu
tun hatten, und machten Parkes zum wohl bestinformierten Diplomaten in
Japan. Parkes kann in diesem Sinn mit einigem Recht als Gründer einer

eigentlichen Schule bezeichnet werden. Die Vertiefung des Wissens über

Japan förderte Parkes zudem während vielen Jahren als erster Präsident
der Asiatic Society of Japan.

Hinter seinem engagierten Wirken als Diplomat stand die

Überzeugung, dass der Handel das Rückgrat jeglichen wirtschaftlichen und

politischen Fortschritts darstelle. Daraus folgte, dass allein die Förderung
des internationalen Handels Japan zu Wohlstand und damit zu stabilen

politischen Verhältnissen verhelfen könne. Seine Offenheit gegenüber den

Anliegen kommerzieller britischer Kreise in Japan ging so weit, dass man

von ihm gelegentlich als "Marionette" der Kaufleute sprach. Mit eiserner
Entschlossenheit verteidigte er jedoch auch die strategischen Interessen

Englands, dies sowohl gegenüber Begehrlichkeiten der japanischen
Behörden wie auch gegenüber Russland, Frankreich und den USA, den
westlichen Rivalen in Asien. Realpolitisches Kalkül hatte dabei Vorrang
vor ethischen Skrupeln. So legte Parkes selbst im Umgang mit europäischen

Grundwerten eine erstaunliche souplesse an den Tag. In der brisanten

Frage der Christenverfolgungen (das Verbot der christlichen Religion
wurde erst 1873 aufgehoben) vertrat er im Gegensatz zum französischen
Gesandten Roches die Meinung, die westlichen Nationen müssten in dieser
Frage "taktvoll und informell" vorgehen, weil dies bessere Resultate zei-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 455

tige als Protestnoten zu verfassen. Der Enkel eines anglikanischen Pastors

ging so weit, den Japanern anzuraten, wenn sie schon Christen deportierten,

dann doch wenigstens nicht aus dem Hafen von Nagasaki, wo die
Strafaktionen von Ausländern beobachtet werden konnten - allerdings ohne

Erfolg.
Parkes verfügte über gewisse Grundeinstellungen und -haltungen, die

ihn im Laufe seiner Jahre in Japan für den diplomatischen Dienst in Japan
immer untragbarer werden Hessen. Dahinter stand der Umstand, dass er
seine diplomatischen Lehrjahre in China, wo man mit "Orientalen" mit
einer Mischung aus "Drohungen mit der Marine, harten Verhandlungen
und Pioniergeist" umzugehen pflegte, verbracht hatte. Seine daraus

abgeleitete Taktik vermochte er nie mehr grundsätzlich zu überdenken. Er
begegnete den Japanern nie auf gleicher Ebene, sondern behandelte sie

immer von oben herab als "unartige Kinder". Während er im Umgang mit
englischen Interessengruppen in London oder Yokohama durchaus den

Anstand wahren konnte, versuchte er Meinungsverschiedenheiten mit
"Orientalen" regelmässig mit rüder Sprache, Fluchen und Temperamentsausbrüchen

zu lösen. Zumindest in jungen Jahren verstand er seine

Mission in China zudem als die "Sache des Westens gegen den Osten, von
Heidentum gegen Christenheit". Gewiss, die Stadt Tokyo galt damals als

gefährlicher Wohnort für Fremde, Japan (noch in den 1870er Jahren) als

ein Land "von Gewalt und unberechenbarer Politik". Das
Rechtsempfinden der europäischen Rivalen in Asien war mehrheitlich vom
Sozialdarwinismus geprägt, und die nächstgelegene Telegraphenstation,
mit der man sich Instruktionen von London hätte holen können, lag in

Ceylon.
Unter solch schwierigen Rahmenbedingungen recht eigentlich auf

sich selbst gestellt, konnte wohl nur eine pragmatische und hemdsärmlige
Persönlichkeit wie Parkes hoffen, Wirkung zu entfalten. Sir Harry Parkes

erscheint deshalb zumindest in den frühen Jahren seines Japaneinsatzes als

der richtige Mann zur richtigen Zeit. Ganz anders jedoch gegen Ende
seiner Karriere in Japan, als er von seinen Kritikern als "Haupthindernis
für eine gute Beziehung zwischen England und Japan" bezeichnet wurde.
So kommt auch Gordon Daniels nicht umhin festzustellen, Parkes'
Verständnis von Diplomatie habe die "aufgeklärten Aspekte seiner Politik"
sowie sein "altruistisches Interesse an der Entwicklung Japans" oft
überschattet, ja es habe ihm an "Urteilskraft und Sensibilität" gemangelt. Im



456 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

politischen Bereich hatte er die Bedeutung des Nationalismus unterschätzt,
im wirtschaftlichen Bereich die Bedeutung der Bodenschätze für die

Zukunft Japans in krasser Weise überschätzt. Im Lichte dieser
Fehlleistungen mutet die Aussage von Gordon Daniels, Parkes sei

"unfreiwilliger Prophet des Japan des ausgehenden 20. Jahrhunderts" etwas

gesucht an.
Es ist auch schwer vorstellbar, dass es heute kaum möglich sei, einen

Japaner zu finden, der noch nie von Sir Harry Parkes gehört habe, wie es

im Nachwort heisst. Tatsächlich? Parkes wird den Schülern der Grundschule

in keiner Lesebuchgeschichte vorgestellt. In offiziell zugelassenen
Lernmitteln für den Geschichtsunterricht auf der Sekundarstufe I wird er

gar nicht, in solchen für die Sekundarstufe II nur am Rande erwähnt.
Weder das Jugendlexikon 21-seiki kodomo hyakka jiten (Verlag Shögakkan,

1991) noch das biographische Lexikon 21-seiki kodomo jinbutsukan
aus dem gleichen Verlag (1993) erwähnen Parkes. Ein biographisches
Lexikon aus dem Jahre 1952 (Sekai jinmei jiten, Töyö-hen, Verlag
Tökyödö) enthält keinen Eintrag für Parkes, wohl aber für dessen

"Schüler" Aston und Satow. Erst die umfangreiche Enzyklopädie Heibonsha

daihyakka jiten stellt Parkes in einem Kurzartikel (1 Spalte mit 24

Zeilen), die Geschichtsenzyklopädie Kokushi daijiten auf 2 Spalten mit
insgesamt 66 Zeilen sowie 24 Querverweisen auf andere Stichwörter vor.
Trotz unzweifelhafter Verdienste um die Förderung seines Gastlandes ist
Parkes in Japan zweifelsohne keine populäre Persönlichkeit. Es wäre
deshalb wohl zutreffender zu sagen, Parkes sei zumindest jedem Japaner,
der sich mit der Geschichte des 19. Jahrhunderts näher befasst, bekannt.

In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, warum Gordon
Daniels in seiner Arbeit keine einzige japanische Quelle oder Sekundärliteratur

erwähnt. Sollte Parkes in der japanischen Geschichtsschreibung
keine Spuren hinterlassen haben? Wenn nicht, warum? Wenn uns der
Autor schon darauf hinweist, dass Parkes auch in Japan eine höchst
kontroverse Persönlichkeit gewesen sei, wäre es interessant gewesen,
etwas zur Meinungslage unter japanischen Fachleuten zu erfahren. Das
Kokushi daijiten weist beispielsweise einerseits auf Parkes' Verdienste um
den Sturz der Tokugawa-Regierung und die rasche Anerkennung des

jungen Meiji-Staates durch England hin. Auch Parkes' erfolgreiche
Bemühungen, Japan's Regierung von der Dringlichkeit einer Öffnung gegenüber
der westlichen Zivilisation zu überzeugen, werden gebührend gewürdigt.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 457

All seine Verdienste bleiben jedoch von der Erinnerung an Parkes'
erbitterten Widerstand gegen eine Revision der ungleichen Verträge im
Jahre 1882 überschattet. Diese Parteinahme stempelte Parkes in der Sicht

japanischen Historiker endgültig zu einem Exponenten des westlichen

Imperialismus. Hätte nicht diese japanische Sicht der Geschichte zumindest
in die Schlusserörterung einbezogen werden müssen, um die Gefahr einer
rein eurozentrischen Betrachtungsweise zu bannen?

Einige Druckfehler erinnern den Leser daran, dass ein sorgfältiges
Lektorat auch im Zeitalter des Computers unumgänglich ist. Tippfehler
wie "commençai" anstatt "commercial" (205), fehlende Anpassung von
Pronomina nach Satzumstellungen wie "... the whole question of the

indemnity or substitutes had been left to he and his colleagues" (39) oder

"... Parkes' earlier fear that the civil war might encourage Russian

aggression receive a measure of confirmation in early September 1868 ..."
(89). Bei Satzumstellungen müssen die entsprechenden Anpassungen
vollständig vorgenommen werden: "In the streets of Tokyo and Yokohama the

palanquin was rapidly giving way to the rickshaw and within the Imperial
Palace. The Emperor had abandoned his restricted and formalized life for
one much closer to that of an upper class English gentleman" (137).

Typisch für Computertexte sind stehengebliebene Wörter wie "This time
Parkes Parkes feared that ..." (161). Schliesslich noch eine Bemerkung zur
Transliteration: "Shogun" ist seit 1615 ein englisches Wort. Wenn als

solches verwendet, wird es nicht kursiv und ohne diakritisches Zeichen

gesetzt. Wird shögun jedoch als japanisches Wort verwendet, dann kursiv
mit diakritischem Zeichen. Das Plural -s ist nur dann zulässig, wenn
"Shogun" als englisches Wort verwendet wird (vgl. tozama daimyö auf der

gleichen Seite 18).

Heinrich Reinfried

DELANK, Claudia: Das imaginäre Japan in der Kunst. "Japanbilder"
vom Jugendstil bis zum Bauhaus. München: Iudicium, 1996.

Der Untertitel "Japanbilder" vom Jugendstil bis zum Bauhaus zeigt an,
dass sich die wissenschaftliche Studie auf die Japan-Rezeption im
deutschsprachigen Raum konzentriert. Die Autorin, Claudia Delank, von 1982-

1985 Lektorin an der Tôhoku Universität Sendai, Japan, und seit 1995



458 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Lehrbeauftragte an der Universität Bonn, gibt auf knapp dreihundert Seiten

einen Überblick über einen zeitlich begrenzten Zeitraum ihres
Spezialgebietes, nämlich der Wechselbeziehungen zwischen ostasiatischer und

westlicher Kunst. Zum zweihundertseitigen Text mit 132 Abbildungen
gehört ein Anhang von 83 Seiten; die Organisation des umfangreichen
Stoffes ermöglicht es, die Studie als Nachschlagewerk zu benutzen.

Drei beziehungsweise vier Städte gelten als Zentren des Japonismus:
Paris ab Mitte des 19. Jahrhunderts; Wien um 1900 bis nach dem Ersten

Weltkrieg; dann die zwei Städte des Bauhauses, Weimar 1919-1925 und
Dessau 1927-1932/33. In der alten europäischen Kulturstadt Wien
durchdringt die Rezeption japanischer Aesthetik alle Gebiete der bildenden
Kunst und zum Teil auch der Architektur. Schon von der Weltausstellung
1873 gingen erste Impulse aus. Japanische Textilien, Lackarbeiten,
Bronzen, Keramiken etc. wurden importiert, kopiert und in die eigene
Formenwelt integriert. Breite, langandauernde Wirkung hatte um 1900 die

grosse Japan-Ausstellung der Sezession mit über siebenhundert Exponaten
aus einer Privatsammlung. Schon ein Jahr danach fand die umfangreichste
Hokusai-Ausstellung (600 Nummern) Europas statt. Die Linearität, die
reine Flächigkeit sind die künstlerischen Mittel, mit denen Hokusai und die
Maler seiner und der früheren Generationen die Realität darstellen. Die
abendländische bildende Kunst ging von anderen Prämissen aus, daher

wirkte die wiederholte Konfrontation mit der grundlegend anderen

Weltsicht auf junge und selbst auf ältere Maler wie Gustav Klimt
anregend, ja aufwühlend. Der sich in der Folge entwickelnde Stil des art
nouveau im romanischen, des "Jugendstils" im deutschen Sprachraum ist
im eigentlichen Sinn eine neue, eine junge Kunst. Es ist der Versuch,
Wurzeln zu schlagen in einem aus fremder und eigener Erde gemischten
Boden.

Oft sind sich die Künstler gar nicht bewusst, wie stark sie von
ostasiatischen Formen beeinflusst sind. Und im späteren Rückblick auf den

persönlichen Werdegang wird intuitiv Aufgenommenes kaum mehr

registriert. Stellvertretend sei Oskar Kokoschka (1886-1980) zitiert, der
sich 1963 auf seine Anfänge in Wien besinnt:

Was ich jedoch von Japan lernte, ist weit entfernt von flächiger Gestaltung und

Farbgeschmack; das haben die Franzosen ihnen abgelauscht. Ich lernte von den

Japanern die schnelle und genaue Beobachtung von Bewegung. Sie haben die
schärfsten Augen in der ganzen Kunstgeschichte; jedes Pferd in ihren Bildern
springt richtig; jeder Schmetterling flattert überzeugend um die Blüte; jeder



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 459

Holzhauer schwingt die Axt wie er soll; jede Bewegung von Mensch und Tier
ist in der Tat wiedergegeben. Bewegung! Bewegung jedoch existiert nur im
Raum, und das lernte ich von den Japanern.

Zu Recht bemerkt dazu Claudia Delank, dass Kokoschkas Frühwerk, das

durch die fehlende Zentralperspektive und die über- und nebeneinandergestaffelten

Raumzonen bestimmt ist, ebenfalls von japanischen Farbholzschnitten

beeinflusst ist. Der Wiener Japonismus in der Malerei, im
Kunstgewerbe, in der Grafik hat auf die Akademien und Kunstzentren im

ganzen deutschen Sprachraum ausgestrahlt.
Nach dem Ersten Weltkrieg wendet sich ein stets wachsendes

Interesse der japanischen Architektur zu. Leiter und Lehrer des Bauhauses

(1919-1933) setzen sich in Theorie und Praxis in allen Disziplinen mit der
fernöstlichen Formen- und Gedankenwelt auseinander. Welche Bedeutung
dem Bauhaus auch in Japan zugemessen wurde und wird, davon zeugte
1995 im Sezon Museum of Art in Tokyo die Ausstellung "Bauhaus 1919-

1933". Die Exponate entstammten dem umfangreichen Archiv, das der

japanische Architekt Yamawaki Iwao (1898-1987) und seine Frau Michio
angelegt hatten, die beide von 1930-1932 in Dessau studiert hatten. Walter
Gropius (1883-1969), der spiritus rector der Architektur in Weimar und

Dessau, beschäftigte seit 1919 japanische Architekten in seinem Büro.
Unter seiner Leitung sind nach japanischen Bauprinzipien das "Haus
Sommerfeld" 1920/21, das "Haus am Horn" 1923 und ebenfalls das

Schulgebäude in Dessau entstanden.
Nebst dem direkten östlichen Einfluss gibt es selbstverständlich auch

den indirekten. Es seien hier bloss die weltweit massgebenden Bauten von
Frank Lloyd Wright (1869-1959) erwähnt. Pikanterweise hat Wright eine

formale Inspiration durch japanische Architektur nicht wahrhaben wollen;
die Japaner seien bloss eine prächtige Bestätigung für sein Werk, äusserte

er sich. Delank weist in diesem Zusammenhang u.a. auf die Abhandlung
"Frank Lloyd Wright and Japan" (1993) von Kevin Nute hin. Es wird
darin die Weltausstellung 1893 in Chicago besprochen, die Wright
nachweislich besucht hat. Für diese Ausstellung hatte ein japanischer Architekt
die Phönixhalle des Byödö-in nachgebaut. Die schlichte, elegante Holzkonstruktion

des Tempels von 1053 in Uji, unweit von Kyoto, ist also

zweifellos eine der Quellen von Wright's Japan-Rezeption.
Die beiden Deutschen Bruno Taut (1880-1938) und Walter Gropius

inspirierten sich zeit ihres Lebens als Architekten, als Theoretiker, als



460 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Dozenten an japanischer Bauweise, im besonderen an der Katsura Villa
des 17. Jahrhunderts und an den Ise Schreinen des 3. bis 5. Jahrhunderts,
der Urform des japanischen Stils. "Äusserste Einfachheit" und "harmonische

Klarheit", Stichworte dieser Art gelten als Definition der japanischen

Kultur und als Desiderat für moderne westliche Architektur. Die
Hochschätzung, die Amerikaner und Europäer für das traditionelle Japan

bezeugten, wurde freilich von modernen japanischen Architekten nicht

einhellig geteilt. Nach dem Zweiten Weltkrieg betrachteten vor allem jene
der jüngeren Generation die Architektur des 17. Jahrhunderts als Symbol
des Feudalismus und jene von Ise als Symbol des Faschismus. Auch hier
zeigt sich wieder, wie selektiv jede Übernahme, jeder Rückgriff sowohl in
der eigenen wie aus einer fremden Kultur ist. Der interkulturelle Dialog ist

deswegen nicht weniger sinnvoll.
Was hier knapp für den Bereich der Architektur skizziert wurde,

könnte ebenso für Malerei und Design belegt werden. Es wären die
Arbeiten und die Schriften von Johannes Itten (1888-1967) zu zitieren. Er
stützt seine Überlegungen wiederholt auf fernöstliches Gedankengut,
beispielsweise auf den elften Spruch des Tao te king:

Aus Ton entstehen Töpfe, / aber das Leere zwischen ihnen wirkt das Wesen des

Topfes. - Mauern mit Fenstern und Türen bilden das Haus, / aber das Leere in
ihnen erwirkt das Wesen des Hauses. - Grundsätzlich: Das Stoffliche birgt
Nutzbarkeit. Das Unstoffliche wirkt Wesenheit.

Nicht allein Itten, viele deutsche Maler beschäftigten sich mit chinesischer
und japanischer Kunst, mit Farbholzschnitten und Tuschemalerei. Manche

versuchten, sich die faszinierenden Formen anzueignen, indem sie sich

gleichzeitig in die so ganz andere Weltanschauung einfühlten. Claudia
Delank hält dazu in ihrem Schlusswort folgendes fest:

Die künstlerische Japan-Rezeption ist durch eine zunehmende "Vergeistigung"
gekennzeichnet. [...] Zunächst die Sehnsucht nach dem Fremden, dann der
Wunsch, neue sinnliche Erfahrung und Empfindsamkeit auszudrücken und
schliesslich das Bedürfnis nach Schlichtheit und Kontemplation in einem leeren,
freien Raum.

Elise Guignard



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 461

DEUTSCHES INSTITUT FÜR JAPANSTUDIEN DER PHILIPP-
FRANZ-VON-SIEBOLD-STIFTUNG (Hrsg.): Japanstudien. Jahrbuch
des Deutschen Instituts für Japanstudien der Philipp-Franz-von-Siebold-
Stifiung, Band 8, 1996. München: Iudicium, 1996. 426 pp.

One of the most important activities of the German Institute for Japanese
Studies (Deutsches Institut für Japanstudien) is the publication of its

yearbook. The thematic focus of the 8th yearbook, which was published in
1996, lies in "intercultural perspectives" related to Japan and Germany.
Like the current discussions on the "clash of cultures", "multiculturalism"
or "globalization of civilization", the word "intercultural" seems to be

very fashionable. Joachim Matthes writes in his foreword to Shingo
Shimada's Grenzgänge - Fremdgänge (of which we find a review, written
by Steffi Richter, in this yearbook) about the importance of "intercultural
communication" as a means of coping with the development of new media,
a type of communication which leads to the "globalization" of patterns of
thinking and acting. Furthermore, Matthes refers to Alois Wierlacher, who
talks about "intercultural competence" - in the sense of profound knowledge

of foreignness (Fremdheitswissen) - as a sort of basic intellectual

equipment.
However, Josef Kreiner stresses in his foreword to the yearbook that

a deeper analysis of source materials often leads us to the discovery of
parallels between a foreign culture and our own culture, rather than to the

discovery of things which appear strange and foreign (p. 13). We thus

need to ask whether this yearbook, which presents itself as a project on the

slogan "intercultural", succeeds in giving us a better insight into both
cultural differences and similarities, and whether it enables us to evaluate
them better. The yearbook is made up of a collection of papers, of which
the focus is on interculturality, and its approach is interdisciplinary. Inter-

or multidisciplinarity is, by the way, one of the Institute's explicit aims.
Some of the articles are written by scholars of German studies, some by
sociologists, and some by scholars involved in various branches of
Japanese studies.

The yearbook consists of three parts: the first is a selection of articles
about language, literature and the history of thought, the second contains
articles about society, and the third is made up of nine book reviews which

partially correspond with the subjects ofthe articles in the first two parts.



462 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

For example, there are both papers and book reviews dealing with the

group of subjects "relations between Japan and Germany in the field of the

history of thought", "fifty years after the war" and "mastering the past"
("Vergangenheitsbewältigung"), and these thus relate to one of the focal

points of the research of the Institute. Another group of subjects deals with
the comparison of Japanese and German literature or literary activity, and

another part comprises the comparison of aspects of society or social
tendencies in Japan and Germany. We find some papers on the reception of
Japanese literature, including Manga, in German-speaking countries, and

on problems in translating literary works. Also, there are two very
practical articles on the use of computer software for literary and linguistic
studies in Japanese. In addition, there are critical re-evaluations of Western

(i.e. German) appraisals of Japanese society, language and literature. The

following short outline of the articles in the order of their appearance may
serve to demonstrate the well thought-out structure of the yearbook.

It seems appropriate to let the collection begin with Thomas Pekar's

unique article "Augen-Blicke " in Japan - Eye Contact as a Key Scene in
Literary Descriptions of Japan in the Works of Engelbert Kaempfer,
Bernhard Kellermann and Roland Barthes, because this article can be seen

as a sort of introduction to the concept of intercultural perspectives. It
shows how problematic it can be when Western descriptions of Japan - in
this case the description of eye-contact - create stylized images of Japanese

culture, depriving us of the opportunity to observe and learn different
cultural patterns in detail.

Reading this article might make us curious to know more about
Western images of Japan, or conversely, to learn about images that

Japanese intellectuals have of Germany. In her paper The reception of
German Thought and Culture in the Monthly Review Taiyö, Masako

Hayashi gives us an insight into the Japanese image of Germany, as

expressed in Taiyö, an important monthly review published from 1895 to
1928 that reflected contemporary currents of thought and culture. For
example, Hayashi discusses a debate between Takayama Chogyü and Mori
Ogai on aesthetics, and draws our attention to some patterns in the

transmission and reception of German thought at a time when the spiritual
basis of modern Japan was being consolidated, and admiration for things
German clashed with their rejection. Reading this article, we get an idea of
the inner conflict which Japanese intellectuals experienced at that time.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 463

Readers who now want to fill in the gaps in their knowledge about the

aesthete Takayama Chogyü can continue with the next essay, by Michael
Siemer, Concrete Abstractions in the Aesthetics of Takayama Chogyü. The

Change in Aesthetic Paradigms during the 1890s. Siemer tries to prove
that Takayama, who developed an independent theory of Japanese
aesthetics and whose name is connected with words like "nationalism",
"romanticism" and "aestheticism", criticized the philosopher Eduard von
Hartmann not so much out of nationalistic thinking, but rather because he

was deeply concerned about aesthetic ideas and tried to avoid an uncritical
eurocentric view. Unfortunately, there are no concrete examples given of
points on which Takayama disagrees with Hartmann. But we do get an
idea of the changing ways in which Western (i.e. German) theories were
being received in Japan. The direct, unquestioning transfer of ideas was
changing more and more into a critical analysis, as in the case of
Takayama, who developed his concept of "concrete abstraction", a concept
related to the interaction between the ideal and reality, expressed in his

view of art.
In the next essay, by Herbert Uerlings, "Ehre, Ehre, Ehre" - On the

Concept of Honor in the Literature ofMori Ögai and Theodor Fontane, we
again find the name of Mori Ogai, a fellow intellectual of Takayama's. His

literary work Maihime, the earliest novel of modern Japanese literature
narrated in the first person, is compared to Fontane's Effi Briest. The inner
conflicts of the protagonists of these literary works have for Uerlings one

common core: the "masochism of honour". In both works, a man decides

out of a masochistic sense of honour to reject a beloved woman in favour
ofthe state and the community of males. In this surprising correspondence
in psychological structures and ways of acting, Uerlings finds inter-
culturality (p. 91). This article is an interesting presentation which does not
insist on Japaneseness, but succeeds in demonstrating similarities in the

thinking and values of Japan and Germany.
In contrast to the world of male honour in Mori's and Fontane's

works, the next paper, by Michiko Mae, entitled The Possibility of Female

Subjectivity in the Modern Age - Writing and Living as a Woman Writer in

Japan and Germany, gives us an outline of the activities of two women
writers around the turn of the century, the Japanese Tamura Toshiko and

the German Franziska Gräfin zu Reventlow. Like Uerlings, Mae also tries
to demonstrate basic structural similarities between the two cultures. Both



464 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Tamura and Reventlow tried to develop their own subjectivity, only to
realize that the modern concept of the autonomous subject served to

impede the female search for identity. Mae's feminist explanation for this

phenomenon is quite difficult to understand, but may be summarized as

follows. Male society was not able to accept individuality and love (which
means the unity of art, life and love as the precondition for female self-

realization) as an interplay between the demarcation between self and

others on the one hand, and the dissolution of barriers in togetherness with
one person on the other.

The next article, Post-War Japanese and German Literature in
Comparison: a Case Study, written by Lisette Gebhardt, goes forward half
a century and compares two representative texts of Japanese and German

post-war literature, the latter commonly known as "Trümmerliteratur "

(literature of debris). Gebhardt makes a critical evaluation of these texts
from today's perspective. Like Uerlings and Mae she stresses the parallels
between the two cultures, but does not forget the differences, for example
with regard to gender descriptions.

For those who want to learn more about the reception of Japanese

literature in German-speaking countries, Renate Giacomuzzi-Putz's article
The Reception of Japanese Literature in German, Austrian, and Swiss

Dailies and Weekly Magazines presents a very detailed quantitative and

qualitative analysis of newspaper and magazine articles which appeared
between 1988 and 1994. With this valuable paper, which actually must
have been a herculean task, the author fills a gap in the study of Japanese

literature. What is alarming is her remark on the lack of commitment on
the part of Japanologists (i.e. experts in Japanese language and literature)
in this area of criticism of Japanese literary works.

Even though there has been a certain degree of interest in Japanese
writers in Germany, we all know about the relative indifference of German
readers to Japanese literature. Jürgen Stalph, in his sharp-tongued essay
Pro litteris iaponicis or On the Damage Done by Bad Translating, does not
see the reason for this in the inherent characteristics or quality of Japanese
literature itself, but instead puts it down to inadequate translation. He cites

some typical examples of what kinds of damage poor, dilettante translating
can do, even to the extent of creating myths that influence people's whole
outlook on Japan.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 465

Another sort of problem many readers would probably not think about

occurs when Japanese comics are translated for foreign readers. In her
article Manga for the German readership - Possible Transferences of
Combinations of Text and Pictures, Susanne Phillipps discusses the increasing
popularity of Japanese Manga in Germany and the techniques of
transference, which includes remounting the pages and duplicating them in

mirror-image form.
The last two papers in this section are extremely relevant to the

present. They can be used as reference material for those who use

computers for their Japanese studies. For example, Wolfgang E. Schlecht
introduces in his article Electronic Reference Works, Writing Aids, and
Translation Aids for Japanese Studies dictionaries on CD-ROM and similar
media and gives hints on how, and under which technical conditions in
terms of hardware and software, to use them. In his paper Computerized
Text Corpora in Japanese: Availability and Use, Heiko Narrog gives a

description of electronic text corpora and how to use them in Japanese
studies in the field of literature and linguistics.

The next section of the yearbook, consisting of five articles, deals

with aspects of modern society. In her paper From the Core Family to
Alternative Models of Living? A Comparison of Lifestyles in Japanese and
German Television Series, Hilaria Gössmann describes recent social
tendencies as reflected in serialized German and Japanese television
dramas. Making a comparison of plot patterns and messages, she asserts

that this kind of series might encourage new trends or intensify those

already in existence. Of special interest is her observation that in German

dramas, alternative models of living are already determined at the

beginning of the series, while Japanese dramas describe the process of
looking for new courses in life by women, and also increasingly by men.
This article will be welcomed not only by those engaged in comparative
social studies, but also by all those who - whether they admit it or not -
like to relax by watching such series in their free time.

Shingo Shimada, whose work Grenzgänge - Fremdgänge is reviewed
elsewhere in this yearbook, as mentioned above, writes on The Concepts
of "Gemeinschaft" and "Gesellschaft" in Sociology - From the Viewpoint
of Intercultural Communication. He stresses that the academic dichotomy
between these two key-words in sociology, creating ideas like those of "the
Self and "the Other", originated in Europe and was adopted by Japan. He



466 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

bases his argument on the opinion that the distinction between the West
and the East was constructed by the Occident, taken over by non-European
cultures from the middle of the 19th century on, and then used in those

cultures to constitute their own identity. The author's argumentation is

very dry, but persuasive.
Going back to the realities of daily life, Susanne Kreitz-Sandberg's

paper "Suicide in Japan and Germany. A Comparison from the Perspective
of Youth Studies" concerns a topic very popular in Japanese media. Her
research comes to the somewhat unexpected conclusion that Japan's

present per capita rate of juvenile suicide is lower than that of Germany,
cultural interpretations of suicide apparently being responsible for the

impression of high suicide rates among Japanese adolescents. After reading
this paper, one realizes the need for further information, for example on
the background of the surge in the rate of suicide in Japan following the

suicide of Okada Yukiko, a famous girl singer, mentioned on p. 312. Also,
an evaluation of the boom of books on suicide that have recently flooded
the Japanese book-market would be of importance. (Incidentally, in March
1997, again a new title was published: Jisatsu no shinrigaku (Psychology of
Suicide) by Takahashi Yoshitomo (Tokyo: Kôdansha).)

Another problem of adolescence is discussed by Chisaki Töyama-
Bialke in her essay Scholastic Achievement and the Structure of Everyday
Life: a Study of the Socialization of Adolescents in Germany and Japan. It
compares the structures of young people's daily lives in both countries,
using the results of questionnaires. Unfortunately, there is no explanation
of the so-called t-test being used for the interpretation of the questionnaire
(e.g. p. 327), which will remain a mystery to those who are not familiar
with such statistical methods. The author found out that the daily lives of
German students are structured by various activities influenced by, for
example, the social status of their family, whereas the lives of Japanese
students are dominated and homogenized by school-related activities.

The last essay, Learning from the German Model? The Comparison
with Germany and its Impact on the Japanese Debate on War Responsibility,

by Volker Fuhrt, being written 50 years after the end of World
War II, is very up to date. It shows that younger scholars are extremely
active in the study of history and do not shrink back from tackling delicate
subjects. The author discusses three patterns in the Japanese debate on war
guilt, using three case studies: the 1982 textbook scandal, the official



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 467

compensation 50 years after the end of the war, and the question of
compensation payments to war victims. We find a eurocentric enthusiasm
for the German model on the one hand, and on the other hand a

nationalistic refusal to compare Japan's history with the "absolute evil" of
Nazi terror. Also, there is a weak movement dedicated to the search for a

home-grown approach to reconciliation with the peoples of other Asian
countries who suffered invasion by the Japanese. Fuhrt shows in a very
objective way that for the near future there is no hope that the participants
in this debate will achieve any constructive results, and that advice from
the German side is rather counterproductive. This study, which points to

one particularly deep problem in intercultural understanding between Japan
and Germany - one that will surely still concern both sides for another half
a century -, makes a very stimulating finale to the yearbook.

Having started to read this absorbing collection of articles, it is quite
difficult to tear oneself away from it. In spite of the great variety of
subjects, there are many cross-connections, and a central thread that holds
the essays together. To read this yearbook would be enriching for
anybody, not only those engaged in Japanese studies.

Suggestions for yearbooks to come in the future, a summarizing
introduction written by the editors with a detailed explanation of the main

subject of the yearbook and an outline of the conclusions of the essays in
relation to the main subject would, in my opinion, have been useful
additions, and would have made the yearbook even more pleasurable to read.

Gudrun Grawe

ELSCHENBROICH, Donata (Hg.): Anleitung zur Neugier: Grundlagen

zur japanischen Erziehung. Edited by Edition Suhrkamp. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp Verlag, 1996. 356 pp.

Articles (titles in translation):

The Happiness of the First Years of Life (Das Glück des Anfangs) by Donata
Elschenbroich.

Japanese Childhood in the 20th Century as Depicted in Documentary
Photographs of Three Generations (Japanische Kindheit im 20. Jahrhundert in
Dokumentarfotografien aus drei Generationen) by Donata Elschenbroich/Mikiko
Tabu.



468 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Guiding Principles of Japanese Social Organization: Commitment, Authority
and Routine (Japanische Ordnungsprinzipien: Bindung, Autorität und Routine)
by Thomas Rohlen.

The Dignity of Learning. History of Education in Japan (Die Würde des

Lernens. Zur Geschichte der Erziehung in Japan) by Siegfried Schaarschmidt.

Two Japanese Educational Diaries of the 19th Century (Zwei japanische
Erziehungs- tagebücher aus dem 19. Jahrhundert) by Hideo Kojima.

Japanese »Basic Skills« as Reflected in Two Centuries of German Travelers'
Literature (Japanische »basic skills« im Spiegel der deutschen Reiseliteratur aus
zwei Jahrhunderten) by Elisabeth von Hornstein.

Growing up in Japan Today. Demographic Development (Aufwachsen in Japan
heute. Demographische Entwicklung) by Hiroko Hara.

Education of the Parents. A Comparison of Japanese, Chinese, American and
French Educational Counselling (Erziehung der Eltern. Ein Vergleich
japanischer, chinesischer, amerikanischer und französischer Erziehungsberater)
by Sarane S. Boocock.

Presence of Mind and the Ability to Educate. Japanese Culture of Learning
during Pre-school Age. (Gegenwärtigkeit und Beiehrbarkeit. Japanische
Lernkultur im Vorschulbereich) by Volker Schubert.

The »Culture of Classrooms« in Japanese Elementary Schools (Die »Kultur des

Klassenzimmers« in japanischen Grundschulen) by Catherine C. Lewis.

Co-operation and Friendship. The »Culture of Classrooms« in German
Elementary Schools (Kooperation und Freundschaft. Zur »Kultur des

Klassenzimmers« in deutschen Grundschulen) by Lothar Krappmann.

The Japanese Triangle: Family, School, Work (Das japanische Dreieck:
Familie, Schule, Beruf) by Yoshiaki Yamamura.

Growing up in the Japanese Culture of Learning. Lessons for Practice and

Research (Aufwachsen in der japanischen Lernkultur. Lektionen für Praxis und
Forschung) by Urie Bronfenbrenner.

Many studies containing international comparisons indicate that Japanese
children are not only acknowledged for their outstanding performance in
mathematics and science, but also achieve high scores for their ability to
solve problems and to concentrate and for their dedication to high
achievement. The authors of the thirteen articles in this book suggest that



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 469

these results are based on the Japanese "culture of learning". The authors

argue that learning does not start at school but much earlier: first at home
and then at pre-school. Japanese respect their children's pace and put great
efforts into teaching children the basic skills of life with the aim of
integrating them into their society. For example, the first time children are
confronted with others is in nursery schools where they participate in a

small group, »han«, and learn the basic social skills, such as interaction,
co-operation etc., that will be useful later in their life (such as when they

begin a career).
Donata Elschenbroich points out all the good things young children in

Japan experience during their first years of life. She illustrates how

Japanese emphasize their efforts on child rearing and how important
learning is for children. She considers that the happiness ends with the first

years of elementary school. In all, the article comprises too many views,
so that the main message of the essay is not clear (e.g. there are a lot of
unnecessary Japanese expressions that could be avoided by using German

terms.)
The next contribution is a selection of documentary pictures from the

five volumes of Gakken (ed.), 1988: Showa no kodomotachi, a best-seller
in Japan. It underlines the high esteem Japanese have for their children.

Thomas Rohlen examines the pattern of social control: commitment,
authority and routine. From his cultural viewpoint, he argues that social

order is not given but made by people and therefore it differs from one

society to another. With interesting implications he discusses the

differences of Japanese society before and after World War II. He concludes

that the social changes did not come from the government hierarchy, but
rather started and were developed by the groups that built up new

principles of regulation within the Japanese society by using new and

traditional techniques of interaction.
The contributions of Siegfried Schaarschmidt and Hideo Kojima

reveal the fascinating history of education in Japan and conclude that
education has a long tradition within all social classes. The Japanese have

traditionally shown interest in new things, in aesthetics and in competition.
The Japanese developed a kind of curiosity that struck those who first
visited Japan, so that they almost thought it innate. Siegfried
Schaarschmidt sees Japanese society as believing that life-long learning is

essential and therefore will lead to a society consisting of a "mass-elite".



470 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Kojima Hideo underlines the above statements and presents two
diaries of two samurais between 1839 and 1848. The warriors describe the

development of their children in a historical and cultural context by
including reactions and gossip of neighbour about natural disasters, etc.

While the authors mentioned above discuss the tradition of learning in

Japan, von Hornstein examines eighteen different studies of managerial
methods and concepts, for example of qualification potential, group
orientation and loyalty. Her results lead to the conclusion that cultural
determinations are not the basis economic success, but rather components
of psychological and organisational thought such as company culture.

Hara Hiroko explains the structure of the socialisation process and the

connected group life under the influence of socio-economic changes during
the last forty years. She takes a close look at »shûdan seikatsu« (group life)
and at the rules that were followed until recently. All demographic
statistics for child rearing are collected and shown in charts.

How are people advised to care for children? Sarane S. Boocock

arranged the observations made in selected family counselling books from
two western and two eastern countries. The different stages of child
rearing is very thoroughly discussed and clear charts summarize the

chapters. Although the statements are quite interesting to read one learns
little about parental education in Japan. In my opinion the article becomes

long-winded especially with regard to the final conclusion which suggests
first of all that parents should become more flexible and sensible towards
their children and secondly, that a lot of aspects of child rearing such as

physical care and patterns of behaviour are educated similarly through the
whole world.

Volker Schubert describes the foundation of the "culture of learning"
as a complex social practice. The culture of learning provides solutions and

patterns of how to appropriately handle certain problems that occur in daily
life. Schubert refers to similar observations as Rohlen's in the previous
article, but he discusses them under the aspect of the ability to focus on a

task and to be willing to learn more. He stresses the Japanese attitude that
everything can be learned by anyone and that therefore everyone has the
same chances in life which is supposed to motivate a child. This is taught
to the youngest with love and dedication so that all children are »sunao«,
which means that they are ready to learn at any time, be open for anything
and kind to anybody.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 471

The next two articles by Catherine C. Lewis and by Lothar Krappmann

discuss the culture in classrooms in Japan and Germany. Lewis
postulates nine characteristics for Japanese pre-schools and elementary
schools. After having shown how all these characteristics are manifested in
classrooms, she claims that they are the basis of good scholerly
performances and proposes a socialised model of education. At school children
gain educational values such as hard work, co-operation, self discipline
and self-critical reflection. However, Lewis states that there are no studies

of how the Japanese students feel about their school system nor about the

question whether there are any disadvantages of the efficient socialisation.
Similar to Lewis, Krappmann describes the system of German

elementary schools as well as the teaching styles. He stresses that also in

Germany the teachers are convinced that systematic learning is closely
connected to personal development and thus social learning is the medium
of proper learning. A large difference between the two systems is the

dependence on the group versus the dependence on oneself. While in Japan
the group is crucial, in Germany, children react rather on the basis of their

own individualism.
Yamamura Yoshiaki writes that family, school and profession are

very closely connected with each other. While in the West, especially in
American literature, the Japanese schools are highly praised, the Japanese

themselves harshly criticise their own educational system, as they find it
too narrow-minded and too stressful. The family is very strongly tied to

the school as the family tries to fulfill all the requirements of the school. In
the same way schools have strong bounds with certain companies which
recruit their work force from the schools. At the end of the essay,
Yamamura heavily criticises entrance examinations at Universities. Instead

of playing, Japanese children begin studying at an early age and they begin
to develop a systematic pattern of obedience and Confucian behavior in
order to get admission to a privileged University. Yamamura sees the

Japanese school as a suffocating place.
The last twenty pages are dedicated to "Growing up in the Japanese

culture of learning". Urie Bronfenbrenner draws parallels between the

latest trends in evolutionary psychology and child-rearing which is deeply
rooted in Japanese culture. He postulates nine principles of development
and thinks that seven of them are deeply rooted in Japanese culture. Two



472 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

of them confront different backgrounds in Japan and therefore would be

interesting objects for further research.
To people who wish to know more about pre-school education and the

tradition of child-rearing in Japan, this book provides a broad perspective.
But those who thought they could gain new information about how to make

children curious as the title promises, will be disappointed, as the book
states that curiosity has an old tradition in Japan and therefore is so to say
innate. Furthermore, the book tends to glorify raising children in Japan.
With respect to the articles about nursery schools and primary school, I
believe that a closer look at the classes during the entire year, especially,
the annual performances for the parents (e.g. the sports day), would

probably have changed the results. One has to follow the classes through
an entire year in order to understand how the teachers are placing children
under pressure and to realize how little effort is placed on children's
individualism. In contrast to the articles described above, Arthur M.
Whitehall does not write very enthusiastically about nursery schools in
Japan. In fact, he argues that

kindergartens in Japan are a far cry from the 'play schools' of other countries.

Discipline is stressed In a sense, they are poised at the starting line to begin
the fierce struggle for ultimate admission to the university of their choice"
(Japanese Management 1991, p. 80).

In order to better understand the sequence of the topics of the essays and

their relationship to one another, it would have been helpful to have

included an introduction. In addition, although more than half of the essays
were translated from the English, neither the original titles of the essays
nor the journals in which these articles were published are mentioned. In
fact, I found it disappointing that in most articles the Japanese school

system was compared to the American school system. Regarding my
European education, I believe that it would have been valuable to make

some comparisons with a European country. Nevertheless this book is one
of the first contributions in German on Japanese education and in this sense

it is very welcome. I hope that a lot more will follow that are based on
comparisons with German (European) education and that they will be more
critical.

Karin Gogg



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 473

FAURE, Bernard: Visions of Power - Imagining Medieval Japanese
Buddhism. Princeton: Princeton University Press, 1996, 329 pp.

Das neueste (englische) Buch von Bernard Faure wurde zuerst auf
Französisch, für ein französisches Publikum geschrieben, und darauf von
Phyllis Brooks ins Englische übersetzt. Wie der Autor selbst in seinen

Danksagungen anmerkt, hofft er, dass das Material, das er in diesem Buch

präsentiert, vom (englischsprachigen) Leser als komplementär, nicht
redundant, zu seinen beiden früheren Büchern, The Rhetoric of Immediacy
und Chan Insights and Oversights empfunden werde (xiii).

Ausgehend vom Soto-Meister Keizan Jökin (1268-1325) und dessen

Text "Chronik von Tökoku" (jap.: Tökokki oder Tökoku ki) führt Faure
den Leser auf eine Reise durch die Welt des "Imaginären" des Zen-

Buddhismus, "imaginär" hier definiert als "die Art, wie Vorstellungen
(beliefs) in Bildern dargestellt werden", mentale Strukturen.1 Heute sind

fünf Manuskripte des Tokokki bekannt, die alle nicht unwesentlich voneinander

abweichen (5).
Keizan Jökin, der "4. Patriarch" und "2. Gründer" der Sötö-Tradi-

tion2, steht, wie Faure es ausdrückt, am Kreuzungspunkt verschiedenster
Traditionen (5). Er ist selbstverständlich ein heraus-ragender Vertreter der

Sötö-Schule, er ist aber auch tief beeinflusst von lokalen Kulten und Legenden,

und, seiner Mutter folgend, ein glühender Verehrer der Kannon.
Keizans "System" wird deshalb von Faure folgendermassen charakterisiert:

Keizan is consistent in his contradictions; they make up a system. His theoretical

statements almost always stand in opposition to his actual practice—at least
insofar as this latter can be reconstructed (6).

1 Vgl. ebd., S. 3. In den Worten von Jacques Le Goff, von Faure auf Seite 10

zitiert: "The phenomena of the imagination are embodied in words, hence analysis
of vocabulary can reap major dividends. Every idea is embodied in words, and

every word reflects some reality. The history of words is history itself. When
terms appear or disappear or change their meaning, the movement of history stands

revealed." Le Goff, Jacques (1992). The Medieval Imagination. Chicago &
London: The University of Chicago Press, S. 12.

2 Keizan wird auch als der "Grosse Partriarch" bezeichnet, im Gegensatz zu Dogen,
dem "Hohen Patriarchen".



474 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Was gehört nun alles in diese Welt des "Imaginären"? Zwei Begriffe,
deren Behandlung Faure jeweils eines der elf Kapitel widmet, seien

herausgegriffen: Traditionslinien und Träume.
Traditionslinien. Chan/Zen-Historiker sehen Keizan als den grossen

Reformer der Sötö-Tradition3, wie also stand Keizan zu dieser Tradition?
Auch hier wieder steht er am Kreuzungspunkt verschiedener Linien: (1) er
versteht sich als in einer direkten Linie zu Dogen stehend, (2) gerade diese

Linie führt aber über Gikai (1219-1309), der von der "Dharmashu" des

Dainichi Nönin (k.D.), einer Form des Rinzai-Zen, zu Dogen stiess, (3) er
stand der Hottö-Linie des Rinzai-Zen sehr nahe, einer Form des Zen, die
stark vom esoterischen Buddhismus der Shingon-Tradition beeinflust war.
Wie diese Linien in Keizan zusammenfliessen, zeigt Faure sehr schön am

Beispiel der Dharma-Überlieferung (59-62). Diese Zeremonie ist voller
Symbolik, erinnert sehr stark an eine geheime (esoterische) Überlieferung
(Initiation) durch den Meister und kreist um die Übergabe des "Dokuments
der Nachfolge" (JaP-: shisho). Als einzige Möglichkeit, alle diese Einflüsse

zu legitimieren, blieb Keizan nur, seine "eigene" Traditionslinie innerhalb
des Sötö-Zen aufzustellen; dies tat er auch mit der Konstruktion eines

Grabhügels in seinem Tempel Yököji, dem Goröhö (Gipfel der Fünf
Alten). Darin begrub er die Aufzeichnungen des Rujing, dem Lehrer
Dögens, die "heiligen Knochen" (Reliquen) Dögens, eine Sutra, die Köun

Ejö (1198-1280), der Nachfolger Dögens, mit seinem eigenen Blut kopiert
hatte, Gikais "Dokument der Nachfolge", sowie Kopien von Mähayäna-
Schriften, die Keizan selbst kopiert hatte. Damit baut er alle die oben

erwähnten Einflüsse in den "reinen" Zen Dögens mit ein und hebt gleichzeitig

seinen eigenen Tempel Yököji über den Eiheiji, da dieser nur das

Mausoleum des "zweiten" Patriarchen (Dogen) beherbergt, Yököji aber

auch "Reliquen" des "ersten" Patriarchen (Rujing).
Träume. Das Tökokki berichtet nicht nur über die Anfänge des Yököji,

es ist auch die Traum-Autobiographie Keizans. Träume waren für Keizan
äusserst wichtig, sie bildeten nicht eine andere Welt, sondern gehörten voll
und ganz mit in diese Welt. So träumte er, dass der Platz, den er von Unno
Nobunao für seine Einsiedelei erhalten hatte, ein grosser und bedeutender

Tempel werden würde: Yököji. Obwohl der Buddhismus dem Traum

So H. Dumoulin, der von einer "unverkennbare[n] Veränderung des Stiles der
Schule Dögens" spricht. Dumoulin, Heinrich (1986). Geschichte des Zen-
Buddhismus. Band II: Japan. Bern: Francke Verlag, S. 113.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 475

skeptisch bis ablehnend gegenüberstand, hatte sich diese Haltung bis in
Keizans Zeit gelockert. Hier erinnert man sich natürlich sofort an den

Kegon-Mönch Myöe (1173-1232) und dessen Traumtagebuch. Wie bereits
oben gesagt, kann ja auch Keizans Tökkoki als Traumtagebuch verstanden
werden. Liest man das, wird klar, dass wichtige Entscheide, wichtige
Vorkommnisse von Keizan nicht nur mit Träumen in Verbindung gebracht
wurden, sondern dass er "bei allen wichtigen Ereignissen glückverheissen-
de Träume zu erlangen suchte." (122) Das bedeutet, dass er nicht nur
passiv auf Träume wartete, sondern diese aktiv zu erlangen suchte. Faure
beschreibt denn auch solche Praktiken unter dem Titel "Incubation"
ausführlich, wobei allerdings Keizan selbst nicht erwähnt wird. Eine
andere wichtige Funktion erfüllten die Träume, indem sie Keizan und seine

Lehre legitimierten. So träumte er einmal, die Dharma-Überlieferung
nacheinander von Bodhidharma, Maitreya und dem historischen Buddha
erhalten zu haben; und gegen einen solchen "Beweis" kommt natürlich
niemand an. Auch hier also zeigt sich klar, dass Keizan wiederum
verschiedene Traditionen mischt, vom "reinen" Zen Dögens abweicht, diese

"fremden" Traditionen aber gerade dazu verwendet, seine eigene Zen-
Lehre zu legitimieren.

Diese beiden Beispiele vermögen natürlich nicht, die Fülle der
Themen, die Faure mit seiner von Foucault, Derrida, Wittgenstein, Bourdieu
und vielen anderen geprägten Hermeneutik behandelt, auch nur annäherend

wiederzugeben. So behandelt er weiter Symbolik im Chan/ Zen, Rituale,
Abbilder (icons) und vieles andere mehr. Er zeigt dabei sehr schön, wie
faszinierend die Untersuchung der Tradition dieser Richtung des

Buddhismus sein kann, wenn man sich auf alle diese Problemstellungen
einlässt, ohne sie gleich als nicht zum "reinen" Zen zugehörig abzutun.

Ich kenne im Moment keinen Autoren über Chan/Zen, den ich mit
soviel Vergnügen lese und dem ich soviel Anregung verdanke wie Bernard
Faure.

Dieter Schwaller



476 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

HEINRICHS, Wolfhart und Gregor SCHOELER (Hrsg.). Festschrift
Ewald Wagner zum 65. Geburtstag. Band 2: Studien zur Arabischen Dichtung

(Beiruter Texte und Studien 54). Beirut 1994. In Kommission bei
Franz Steiner Verlag Stuttgart, 660 pp.

Cet épais volume de plus de 600 pages ne représente que le second du

Festschrift offert à E. Wagner par ses élèves et collègues, le premier étant

consacré à la philologie sémitique. Il offre un très remarquable panorama
de la recherche actuelle dans un domaine, celui de la poésie et des belles-
lettres arabes, qui reste relativement négligé en comparaison d'autres

aspects des études moyen-orientales. Les contributeurs viennent

d'Allemagne, de Grande-Bretagne, des Etats-Unis et des Pays-Bas; la France fait
figure de grande absente. Pour donner une certaine unité à leur
publication, les éditeurs avaient donné pour consigne de se concentrer sur

l'analyse d'un seul texte, contrainte à laquelle la plupart des auteurs
semblent s'être plies de bonne grâce. Dans un cas, le même poème d'Abû
Nuwâs a ainsi servi de thème a deux contributions (Ph. Kennedy et J. Scott

Meisami), ce qui permet de confronter de manière instructive la démarche
des deux auteurs. La période abbasside reçoit le plus d'attention, ce qui ne

saurait surprendre étant donné la personnalité du jubilaire, avec douze

articles, consacrés presqu'exclusivement à la poésie; on trouve dans cette

section tous les grands noms de l'époque qui va d'Abû Nuwâs à al-Macarrï
(P. Smoor), en passant par Muslim b. al-Walïd (W. Heinrichs), Abu
Tammäm (A. Schippers) et al-Mutanabbï (J. Ashtiany). Dix études ont

pour objet la poésie ancienne et omeyyade, dans lesquelles sont abordés les

principaux genres poétiques, tels le thrène (A. Arazi) et le gazai (R.
Jacobi) ainsi que la question des rapports de la poésie avec le Coran et la

Tradition (W. al Qadi, G.H.A. Juynboll). La période tardive et moderne

est également présente à travers dix articles, portant sur la poésie, mais

aussi la maqäma (S. Wild), les Mille et une nuits (W. Walther), le roman
(S.H. Abdel-Rahim) et la poésie populaire (G. Krotkoff, E. Neubauer). Il
est évidemment impossible d'analyser ici la totalité des contributions, et

une sélection est nécessairement injuste. Qu'il suffise d'indiquer que ce

volume offre un panorama riche et diversifié, sinon exhaustif, de la

recherche actuelle dans le domaine de la littérature arabe, surtout
classique, et que le reproche souvent formulé jusqu'ici sur le caractère trop



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 477

exclusivement philologique, plutôt que littéraire et esthétique, des études

sur celle-ci tend à perdre désormais beaucoup de sa pertinence.

Charles Genequand

FANTASIES OF A LOST HOME: TWO PUBLICATIONS ON THE
DISCUSSION OF IDENTITY IN MODERN JAPAN:

IVY, Marilyn: Discourses of the Vanishing. Modernity Phantasm Japan.
Chicago: The University of Chicago Press, 1995. 270 pp.

NAPIER, Susan J.: The Fantastic in Modern Japanese Literature. The

Subversion ofthe Modernity. London, N.Y.: Routledge, 1996. 253 pp.

Since the encounter with the West in the 19th century the search for
cultural roots, for a genuine Japanese home, is a matter of much concern
for many Japanese artists and intellectuals. It would be difficult to tell
which way Japan would have chosen without the Western influence. The

general image of the East-West encounter, however, is that of an undesired

gift: The West has bestowed "modernity" upon Japan or Asia in form of a

mechanized civilization. At an early stage the construct of an "ideal home"

as a remedy against dislocation and alienation was brought to modern

Japanese literature by writers such as Kitamura Tökoku (1868-1894) and

Saganoya Omuro (1863-1947). Since that time the model of the true
Japanese home has been dominated by the fantastic. Fairies and goblins
dwell in this realm which is often built as an Asian utopia and which has

much in common with the Taoist "Land of the Peachblossom Fountain"
(tögenkyö) (see Gebhardt 1996a). Utopian visions against Modernity are

part of modern Japanese literature. They are important even today, when,
facing the turn of a new century, the theme of the "reconstruction of home
and tradition - the search for cultural identity" has gained increasingly in

importance.
Both studies treat the topic above characterised, the conjuring up of a

lost home. Marilyn Ivy's (University of Columbia) Discourses of the

Vanishing. Modernity Phantasm Japan is a study based on ethnological/
anthropological methods, and she approaches the theme by analysing
various phenomena within Japanese society. Susan Napier (University of



478 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Texas) in her study The Fantastic in Modern Japanese Literature. The

Subversion ofthe Modernity focuses on modern Japanese literature.
"Ghosts" is a keyword which can be found fourteen times in the

indexes of the two studies. On the back of Ivy's book is written "Japan
today is haunted by the ghosts its spectacular modernity has generated"
and in Napier's case "modern Japan's repressed anxieties, fears and hopes

come to the surface in the fantastic". Susan Napier sees the fantastic within
modern Japanese literature, enwrapped in its ghost discourse as a reaction

against modernity. Marilyn Ivy reaches the same conclusion in her
discussion of "phantasms". This is not a result prone to stir us to a high
degree, because the symptom is similar in Western writings as the

Occident suffers from its modernity as well. Of more interest than the

result is both authors' approach to their ambitious project and what

examples they find for their argumentation.
Marilyn Ivy chooses examples from different historical stages and

from different social realms, including the academic discourse of Japanese
folklore studies after the turn of the century ("disciplinary"), the tourism

Campaign of the Japanese national railroad during the 1970s and 1980s

("institutional") and the real life of Japanese inhabitants far from the

capital ("civic"). The tourism campaign of the Japanese national railroad
appealed to the customers to discover Japan as an "exotic" travelling
experience. Ivy comments on this in the second chapter entitled "Itineraries

of Knowledge: Transfiguring Japan" (pp. 29-65). In the third chapter
she looks at Yanagita Kunio's Tono monogatari [1910; Tales from Tono,

1975], a famous text ofthe well-known scholar of Japanese folklore. Tòno

monogatari implies a first important reconstruction of the Japanese home-

country. Ivy demonstrates the rise of a "nativist ethnology" within early
Japanese ethnology, that is to say a cultural ethnocentrism with a nostalgic
outlook on ancient times. The following chapter describes the town of
Tono in the 1980s and here Ivy shows how the museal appeal is
commercialized today. The topic of the fifth chapter is the conversation with
the spirits of dead relatives on Mount Osore, its psychohygienic function
and the business of a group of women working as mediums, the kuchiyose
women, who earn their living by selling the ghostly conversations to
customers from the capital. This chapter is entitled "Ghostly epiphanies:
Recalling the Dead on Mount Osore" (pp. 141-191). The last chapter treats
the taishü engeki [popular theater] a cheaper version of Kabuki which



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 479

derives from the tradition of the tabi geinin [itinerant artists]. In each of
the chapters the author proves herself to be as well informed and she offers
insights she has gained while doing field research in the early 1980s.

In the passage on the tourist campaign of the national railroad in the

second chapter, which I would say is the most instructive of the book, we
learn about the retro-trend of the 1980s expressed by the slogan "Exotic
Japan". Ivy presents central terms of the Japanese discourse: "Neo-

Japonesque" (pp. 54-59) and "new-Japanology" (pp. 29, 59-65). "Neo-

Japonesque " is characteristic for the new life-style of the post-war generations

who are estranged from the Japanese artefacts of former times.

Things Japanese are by now newly evaluated as exotica, and Japanese
collectors paradoxically develop a taste quite similar to foreign admirers of
Japanese design. "New Japanology" is the equivalent in academic circles
with their rediscovering of "old", archaic Japan, in mythology, folk belief
and oral tradition. Ivy analyses the enthusiasm for a vanishing Japanese

"tradition", which manifests itself in an attitude which might be called
auto-exoticism as well as in the predilection for marginal sites where the

past can be enjoyed as a canned preserve. Ivy reaches the conclusion that

in modern Japan a psychic mechanism has been set in motion - a huge

engine which produces the desire for "phantasms" caused by the sense of
loss.

After an introduction with references to Western theories of the

fantastic in literature, Susan Napier discusses the Japanese fantastic in six

chapters. Examined under the aspect of the fantastic are famous authors
from the Meiji and Taishö era as well as contemporary writers. Napier
includes the popular SF author Tsutsui Yasutaka, and also the genre of
animation pictures. In chapter one and two she argues on portraits of
women in pre-war and post-war Japanese literature that are tinged with a

fantastic touch. Napier can detect two aspects connected of the fantastic
with gender: Woman as an "oasis" and "woman" as a "revenger". In

chapter four she discusses "The Construction of the Alien in Modern
Japanese Fantasy". In chapter five and six she comments on Utopian and

dystopian concepts. Finally, Napier asks the question whether the genuine
Japanese fantastic exists, and she answers yes, but it is only a matter of
degree (p. 223). The fantastic is in her opinion very present in Japanese

literature and also has hardly been valued until now.



480 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Both books as I would see them have the character of introductions
into a very complex theme, Japanese Modernity and Postmodernity and

their strategies of overcoming the feeling of alienation. Given the huge
amount of material one has to deal with, it is only natural that the studies

cannot be complete. However, putting oneself in the ungrateful role of the

meticulous European grumbler, I would like to hint at some points with
which I did not feel fully satisfied. To comment on Ivy's study, there is

first to say that her results are not as up-to-date as they should be for a

book published in 1995. Her work originated from the research-background

of American Japanese Studies ofthe 1980s, when scholars such as

Gluck, Robertson, Silverberg and Kelly wrote worthy contributions on the
theme of "loss and reconstruction of home in Japanese modernity". Ivy's
thesis joins them a little late, it seems to me, because probably only the

first chapter links with the situation we have in the nineties, and the other
chapters would have been more effecting if they had been published earlier
in the form of separate essays as the results of the field studies of the

author undertaken in the early 1980s. This is especially evident in the case

of the last three chapters. While the chapters on the new-Japonesque-Boom
and on Yanagita Kunio are essential to the subject, the furthers election of
the topics seems far more arbitrary. The last three chapters are mainly
based on the field work of an ethnologist who researches on site. Ivy has

decided to enrich her findings with a lot of postmodern theory and using
them as a fundament, built upon them an extensive theory of modern Japan
and modernity as a whole. For the reader the manifold references to
Western theory are sometimes a hard task, and the postmodern-tinged
point of view also hinders Ivy's free sight of the interpendences. These
have already been interpreted by Japanese commentators who have their
origin in Postmodern theory, too. Their position should be seen from a

critical distance. Where does the tendency to create "phantasms" come
from it not from the intellectual scene from which Ivy takes her references
to comment on the phenomenon? If she attests contemporary Japanese

society a nostalgic attitude and the tendency to conserve things (p. 242),
does the responsibility for this condition, besides psychic motivations
difficult to describe, not lie partly with intellectuals who generate "the
marginal as fetish of social stasis"? Formers of the public opinion like
Nakazawa Shin'ichi and other intellectuals of similar qualities are, as I see

it, propagating certain trends in research, and mainly due to commercial



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 481

interests - if not the so called profile neurosis, to which Mishima Ken'ichi
referred to in a similar discussion (Mishima 1996:114). They eagerly
combine the retro-trend with the ethno-national and the mystic. For the

reader it would have been more fruitful to get concrete information to the

point. For example: We would like to know about New-Japanology, really
fascinating stuff. But regrettably, Ivy stops after a short introduction. After
we read the six pages on New-Japanology, we whether know who Kosaka

Shuhei, the editor of the essay collection, is, nor how he and the other
contributors are to be placed within the contemporary discourse on
Japanese identity.

A chasm too wide to bridge opens between the texts of Western and

Japanese philosophers and the statements or the actual condition of the

people in social reality. Evidently, the marginal is not born out of a

necessity but comes into being because popular scholars like Yamaguchi
Masao who has a special status within Japanese academia and who is

himself obliged to Victor Turner, have declared it their object of research.
The polyphony of voices Ivy lets us hear leaves an opulent impression but
it does not fully satisfy, even less when the voices from the people are

seemingly opposed to the phantasm theory. The medium from Mount
Osore talks of "business" (p. 182), and an elder woman says she never
believed in the local god, as her austere circumstances of living wouldn't
have changed anyway.

Despite my criticisms, the book is interesting. Ivy's approach offers a

lot of inspiration to rethink the paradigms of modernity in Japan. That it is,
as Ivy explains, a fantasised ghastliness (p. 98) of Japan which is cited in
the times of Yanagita and even today as a claim for Japanese identity or
genuine "Japaneseness", could only be confirmed.1

Susan Napier has already written on the subject of utopia in modern

Japanese literature, and on the SF-genre in film and comics (manga). On
these two poles her analysis in The Fantastic in Modern Japanese
Literature is also based. Napier describes the Japanese fantastic between a

nightmarish vision of the future, as presented in the animation picture
Akira, and a fairy-tale-like idyll as we find in some texts by Ôe Kenzaburô.

Napier discusses twenty-four authors, each of them to a different degree of

1 In my essay on the topic "Ikai" ("The Other World"), which I wrote in 1995, I
drew the same conclusion (see Gebhardt 1996b).



482 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

intensity, and in the end of the book there is a little biographical notice on
each of them (pp. 238-244): Izumi Kyöka, Köda Rohan, Natsume Soseki,

Akutagawa Ryünosuke, Tanizaki Jun'ichirô, Satö Haruo, Uchida Hyakken,
Yumeno Kyûsaku, Miyazawa Kenji, Kawabata Yasunari, Ishikawa Jun,
Enchi Fumiko, Mishima Yukio, Abe Köbö, Ôe Kenzaburô, Inoue Hisashi,
Endo Shùsaku, Kanai Mieko, Kurahashi Yumiko, Ôba Minako, Tsutsui
Yasutaka, Komatsu Sakyö, Murakami Haruki and Nakagami Kenji. The
broadness of the study is at the same time its weak point (see also Lyons
1996). While, for example, Napier's comparison between the ghosts in the

texts of Soseki, Akutagawa, Kawabata and Murakami Haruki (pp. 110-

129) is fascinating to read, in the end we are somewhat at a loss: What
function has the ghost-metaphor within modern Japanese literature? Can

we possibly tell exactly when it is used and what for? In her discussion

Napier is a little too quick at changing from one author to another, from
one historical epoch to the next. Sometimes a more intensive analysis of
the texts would have been better. Many of the statements Napier makes

remain ambivalent. A satisfying explanation of the Japanese fantastic is

still missing, despite its evaluation as an antidote against modernity. Napier
states in the end: "The fantastic is not always dark in modern Japanese
literature" (p. 224) and "Another aspect of Japanese fantasy that should be

mentioned is its frequently nihilistic tone" (p. 226). Sometimes Napier
makes a point where one could easily argue the other way. "No longer do

contemporary Japanese search for the guardian gods in the trees of their
garden" (p. 227), Napiers says, but when we consider the remarkable
return to folk belief and to the Japanese ghosts which can be observed
since the 1970s, this statement could be refuted without difficulty. In
Tsumagomi [1970; Wedlock, 1977] Furui Yoshikichi praises the peach tree
as a life-giving force (see Gebhardt 1996a: 175-176); Endo Shùsaku (1923-
1996) describes how the ill wife of a protagonist in his novel Fukai kawa
[1993; Deep River, 1994] finds consolation speaking to a huge old gingko
tree; Akira Kurosawa's movie Yume [Dreams] from the end of the 1980s is

an appraisal of the peachblossom-fairies of his youth, while the numberless
trees in Nakagami Kenji's works embody the mysterious dark of the region
of Kumano where he originates from.

Napier who in the introduction declares the limitations of her
approach, has structured her study in a way that the historic dimension of
the texts is rather neglected. A chronological approach or the analysis of



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 483

certain decades like Marianne Wünsch, a scholar of German literature,
adopts in "The Fantastic Literature of the Early Modern (1890-1930)"
maybe would have brought deeper insight. The fantastic holds a special
position in the literature of the Taishö period. Other criterias had to be

applied to fantastic elements in the literature ofthe 1970s which claimed to
be a critical avant-garde movement; Shibusawa Tatsuhiko is the representative

author of this decade. The conditions of the fantastic have again
changed since the 1980s. In the literature scene of today the fantastic is by
no means a marginal phenomenon but, on the contrary, it guarantees
success and good sales. This could be also true in the case of academic

writings on the fantastic. Napier, first of all, sees a necessity to speak up
for the genre:

I was prompted to write a book on Japanese fantasy in part because in my
previous research I kept coming across wonderful fantasy novels and stories that

Japanese critics never seemed to talk about, perhaps because they felt such

literature was frivolous and not "serious enough". (Homepage of the University
of Texas)

Today, in the 1990s, with such a defence open doors Napier forces: The
fantastic booms. In the 1980s Uchida Hyakken had a renaissance, around
1990 Yumeno Kyüsaku's works were newly edited by Chikuma publishers,
Izumi Kyöka, Edogawa Ranpö (1894-1965), and Miyazawa Kenji (1896-
1933) are celebrated authors ofthe fantastic, too.

Some critiques of the younger generation are working intensively on
the fantastic since the 1980s: Sunaga Akihiko, Horikiri Naoto, Kawamura
Minato und Aramata Hiroshi. However, there was some activity before
theirs - maybe under less favourable conditions which Napier mentions.
Scholars like Muramatsu Sadataka, Kawamura Jirô, Tanemura Suehiro,
Noguchi Takehiko, Ikeuchi Osamu, Tsuruta Kinya, Kasahara Nobuo,
Takahashi Hideo, Matsuda Osamu and Yura Kimiyosh2 spent much effort
on a subject which Japanese scholars of literature since the 1970s call

gensö bungaku (Fantastic literature). Before, one referred rather to yume
no bungaku [Dream-Literature], itan bungaku [Heretic Literature], makai

[World of the Demons] and mukögawa no bungaku [Literature of the Other

Side]. Today often the key word ikai [Other World] is used to describe the

2 The two last persons and also Kawamura Minato and Kawamura Jirô are listed in
the bibliography.



484 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

fantastic quality of a text. The term gensö bungaku, by the way, doesn't

appear in Napier's analysis, nor in the index of the book. In the case of the
scholars who did research on the theme, questions should be asked about
the intention they had by propagating the fantastic; it is striking that a lot of
them don't come from Japanese literature studies but from German or
English literature studies.

Since the 1970s there are also special numbers of the literary journal
Kokubungaku kaishaku to kanshö [Japanese Literature. Explanation and

Appreciation] and Kokubungaku kaishaku to kyözai no kenkyü [Japanese
Literature. Explanation and Material] dedicated to the fantastic and many
more magazines and anthologies came into being. It would have been

useful to be introduced to these: Faunus/Bokushin [The Faun; published in
January 1975] and Gensö to kaiki [Fantastic and Mystery; published in
April 1973] were avant-garde magazines in the 1970s. Gensö bungaku
[Fantastic Literature] gives since 1982 much information on known and

less known authors who could be affiliated with the fantastic. The magazine

gives useful information on Japanese fantastic literature today. The

publisher who owns the magazine, Gensö Bungaku Shuppan Kyoku, also

produced a small dictionary of Japanese fantastic authors. A recent

anthology of Japanese fantastic literature is the collection Nihon gensö

bungaku shüsei (Kokusho Kankö Kai).
To define whicht authors can be claimed as an author of the fantastic,

and to define the Japanese genre of the fantastic are difficult tasks, which
have not been solved for Western fantastic literature, either. The Japanese
fantastic is as manifold as its Western counterpart. During the development
of Japanese literature several sub-genres were formed which one could
attribute to a "fantastic" lineage. They should be thoroughly discussed. To
mention are for example kitan [strange and weird tale], kaiki [mystery
story] and denki [fantasy]. Today, the discussion has also to mention the

genre of "horror", as it has, within the trend to a "New Gothic", recently
gained a lot of popularity in Japan (Gebhardt 1995).

The field of the Japanese fantastic is wide, and becomes even wider if
one links the fantastic to an explanation of Japanese modernity and to the

postmodern project "museum Japan". Although both studies have an

interesting approach, it is too early for what might be called the great hit as

we still have to work on a lot of unknown details.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 485

BIBLIOGRAPHY

Ben-Ari Eyal (1996): [Rez.] "Marilyn Ivy: Discourses of the Vanishing. Modernity
Phantasm Japan. " In: Monumenta Nipponica, Vol. 51, No.2, pp. 273-275.

Gebhardt, Lisette (1995): "'Sommerliche Gruselschauer' - Hohes Geisteraufkommen
in Japan." In: Neue Zürcher Zeitung Nr. 169, 26. Juli, p. 14.

Gebhardt, Lisette (1996a): "The Peachblossom Utopia. Taoist Thought in Modern
Japanese Literature." In: The Impact of Traditional Thought on Present Day Japan.
Kreiner, Joseph (Ed.). München: Iudicium Verlag, pp. 157-183.

Gebhardt, Lisette (1996b): "Ikai. Der Diskurs zur 'Anderen Welt' als Manifestation
der japanischen Selbstfindungs-Debatte. " In: Hijiya-Kirschnereit, Irmela (Hg.):
Überwindung der Moderne? Japan am Ende des 20. Jahrhunderts. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, pp. 146-171.

Lyons, Phyllis I. (1996): [Rez.] "Susan Napier: The Fantastic in Modem Japanese
Literature. The Subversion of Modernity. " In: Monumenta Nipponica, Vol. 51, No. 4,

pp. 469-471.

Mishima Ken'ichi (1996): "Die Schmerzen der Modernisierung als Auslöser kultureller
Selbstbehauptung - Zur geistigen Auseinandersetzung Japans mit dem 'Westen'." In:
Hijiya-Kirschnereit, Irmela (Hg.): Überwindung der Moderne? Japan am Ende des 20.

Jahrhunderts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, pp. 86-122.

Wünsch, Marianne (1991): Die Fantastische Literatur der Frühen Moderne (1890-
1930). Definition, Denkgeschichtlicher Kontext, Strukturen. München: Fink Verlag.

Lisette Gebhardt

JANSEN, Roland: Die Bhaväni von Tuljäpür. Religionsgeschichtliche
Studie des Kultes einer Göttin der indischen Volksreligion. Stuttgart: Franz
Steiner Verlag (Beiträge zur Südasienforschung Universität Heidelberg),
1995, pp. 304.

Vouloir étudier des cultes locaux et populaires soulève essentiellement des

questions d'ordre et d'intérêt méthodologiques. Si l'étude des textes n'est
déjà pas une chose aisée, l'étude des cultes, notamment ceux adressés à la

déesse, dont les fondements se perdent dans les nuits des temps et dont les

références écrites posent plus de problèmes qu'elles n'en résolvent, peut
devenir un défi pour l'indologue qui s'y aventure. Jansen, me semble-t-il, a

réussi dans sa thèse à poser quelques unes des questions et des obstacles
les plus percutants rencontrés par le chercheur qui étudie un culte local



486 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

(Bhavâni) de tradition orale, mais lié par une écriture subsidiaire (Turajä-
mähätmya) à l'ensemble de la géographie sacrée des déesses (Durgâ,
mahisâsuramardinï) et des traditions brahmaniques. L'exploitation du

matériel ethnographique et sa confrontation à l'écriture me paraît le point
méthodologique le plus intéressant.

Le livre est essentiellement divisé en deux parties dont la première est

la plus importante et la plus vaste. Elle est le fruit des recherches sur le
terrain et de connaissances générales sur l'histoire de la région et des

cultes. La deuxième partie (p. 179-250) porte sur l'édition critique de trois
chapitres du mâhûtmya de Tuljäpür (le Turajämähätmya, TM) et leur
traduction. Par ailleurs, le livre résume, dans le chapitre "Ergebnisse", les

résultats les plus intéressants de la recherche (p. 251-260). Un résumé

anglais en relate quelques points (p. 261-265). Le livre est encore pourvu
d'un appendice qui fournit des détails supplémentaires sur le culte. La
bibliographie est complète. Par contre l'index laisse à désirer. L'ensemble
des pointages (plus de 10) n'ont abouti qu'à des indications fausses!

L'auteur a l'ambition de mesurer l'interaction entre la tradition écrite
et le monde de l'oralité et de retracer la culte de la déesse Bhavâni depuis
le néolithique jusqu'à ce jour dans le but de rendre compte d'un tel culte au

cours du temps. Conscient qu'une telle chronologie n'est pas possible dans

le contexte indien, il propose de substituer aux immenses lacunes un
ensemble de suppositions qui combleraient notre manque de connaissances.

Se demander, comme le fait l'auteur, quel est l'apport original d'un
cas local à l'étude de la déesse en général, revient, à mon sens, à accorder
une place réellement importante à l'étude des religions dites folkloriques si

souvent négligées. De telles perspectives devraient permettre de sortir de

cette dichotomie trop restrictive entre culture folklorique et sanscritisée,
alors que les études de terrain convergent pour dire que l'une ne peut se

lire et se comprendre sans l'autre et que les deux traditions vivent dans un

processus d'échange constant qu'il faudrait étudier soigneusement.
Sélectionnons quelques points par rapport à la première partie, tout en

laissant de côté d'innombrables informations qui mériteraient discussion.
La dimension géopolitique de la région (p. 24-29) montre une situation où

l'impact brahmanique n'était pas très fort, ce qui peut expliquer, selon
l'auteur, la prédominance du culte à la déesse. La déesse de Tuljäpür,
Bhavâni, est identifiée à Durgä en tant que mahisâsuramardinï (dessin sur
une pierre/'mürti). Ni l'origine, ni le nom, ni l'histoire de la déesse ne sont



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 487

connus. Grâce à son exportation au Népal, l'auteur pense pouvoir dire

qu'elle a existé en tout cas au 10e/lle siècle. Il la décrit comme une déesse

au caractère solitaire et sauvage, dominant Siva, qui ne lui fut associé que
de façon subsidiaire. Elle est identifiée au paysage désertique mis en

évidence par l'ancienne tradition tamoule (palai, avec la déesse korrovai,
p. 28-29). Au contraire des déesses du village, Bhavâni aurait été une
déesse de la jungle. Jansen montre que le village de Tuljâ ne s'est d'ailleurs

que tardivement construit autour du temple abritant la mürti. En tant que
déesse de la jungle, elle permet un accès non médiatisé au divin, direct;
elle est non-mariée, même si on s'adresse à elle en tant que mère. Sacrifice

et possession sont des éléments importants de son culte, dont les

modifications furent dictées par des sensibilités nouvelles, par exemple celles de

la "middle and upper middle class" ou de ceux qui luttent contre ce qu'ils
appellent la "foi aveugle". De façon générale son culte ressemble à celui

qu'on adresse à toutes les déesses, demandant protection et réalisation des

désirs. Visiter son lieu revient à recevoir la force qui est inhérente au lieu

où elle réside (pith). La scène cultuelle est dominée par une caste

inférieure soigneusement étudiée par l'auteur, les Bhope (p. 134-138), à qui
reviennent aussi la majeure partie des revenus. Depuis le succès qu'a

connu ce culte populaire, des brahmanes essayent aussi de faire valoir leur

droit d'exécution des rites et de rentrer dans la course aux bénéfices. Les

changements des dernières décennies sont assez bien relatés par l'auteur

(voir par exemple le chapitre Ergebnisse).
En cherchant à analyser et interpréter le combat de la déesse et du

buffle, qui constitue le thème central de son analyse de la devi (p. 70 ss.),

l'auteur se fonde sur l'idée de Damodar Dharmanand Kosambi (sur lequel

il s'appuie d'ailleurs presque exclusivement et c'est là, me semble-t-il, une

lacune importante) que le mythe relate un conflit réel entre les chasseurs-

cueilleurs (adorateurs de la déesse de la jungle) et les agriculteurs qui ont

peu à peu domestiqué le territoire. Du point de vue de la méthode, on doit

cependant questionner le fait de faire remonter le mythe à une réalité

historique, même si certains arguments pourraient le suggérer. En suivant

encore Kosambi, l'auteur propose - cette fois cela devient une hypothèse

un peu plus "palpable" - que les déesses se trouvaient sur les grandes axes

des marchands (de même que les monastères bouddhistes) et étaient invoqués

par ses marchands exposés aux grandes difficultés rencontrées lors de

voyages nécessaires dans des régions aussi peu hospitalières, voire dange-



488 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

reuses. Les carrefours, selon l'auteur, auraient été les sites originaires de

la déesse et furent par la suite empruntés par les bouddhistes (p. 68-84).
Certains cultes sanglants adressés à la devi leur ont cependant survécu et

on a des offrandes sacrificielle dans les vihâra bouddhistes (par exemple le
culte à Yamâî à Bedsâ, p. 70). Avec son étude, Jansen espère pouvoir
démontrer pour le Maharastra central ce que Kosambi aurait démontré

pour le Maharastra de l'Ouest. Il reste à voir si le futur donnera raison à

l'auteur.
Examinons encore le rapport entre la déesse et le pouvoir temporaire.

Dans ce cas spécifique, la déesse a connu un sort extraordinaire grâce à

son association à Sivâjï qui est le héros par excellence des Marathes. Étant

sa kulasvaminî, elle fut étroitement associée au pouvoir royal, à la montée
de Sivâjï et à son succès. Comme le démontre l'auteur, elle a, dans ce

sens, vraiment joué le rôle qui incombe à Durgä dans son rapport à la

royauté (commémoré lors des fêtes de navarätra et dasarâ), et le sabre

victorieux de Sivâjï portait son nom. Cette analyse détaillée et bien réussie

(p. 99-128), nous permet de saisir l'imbrication indéniable entre la déesse

et le pouvoir politique. Elle est la preuve de ce que le monde est capable
de faire grâce à l'association avec la déesse.

L'étude de terrain s'accompagne de l'édition des trois premiers
chapitres du TM et de leur traduction, ce qui constitue la deuxième partie du
livre. Le reste des chapitres du TM est résumé et commenté. Il vaut la

peine de s'arrêter un instant sur les résultats obtenus par l'auteur dans cette

partie du livre, car me semble-t-il, ils présentent un fil conducteur pour des

études futures qui aborderaient des cultes locaux.
Jansen attribue aux mähätmya deux rôles essentiels dans l'histoire

religieuse de l'Inde, celui de transcrire et d'interpréter les événements
locaux et d'importance purement régionale, et celui d'établir le lien avec
des mythes plus connus et pan-indiens; dans ce processus d'intégration, la
déesse reçoit un nom universel et elle habite les cieux.

Négligés par le passé en tant que genre littéraire par l'indologie, les

mähätmya ont cependant une fonction de mémoire et de conservation et ils
fournissent un matériel important pour les sciences des religions. Jansen

pense qu'ils ont essentiellement 4 fonctions.
1) Les mähätmya fixent les légendes et mythes usant de la langue

sanscrite. C'est un brahmane qui s'adonne à cette tâche de traduction et de

transcription de la traditon orale. Or cela pose évidemment un problème



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 489

méthodologique important. Le brahmane ne vient pas forcément de la
tradition de la déesse et du monde des cultes locaux et de la mémoire
populaire. Il rédigera un texte qui sera ajusté d'une part en fonction de sa

tradition propre et fortement sanscritisé, et d'autre part en fonction de

l'époque historique précise à laquelle il appartient. Il faut savoir, comme le
dit l'auteur, que les informations contenues dans le TM ont certes une
valeur intrinsèque, mais ne nous renseignent pas vraiment sur les pratiques
réellement effectuées. En effet, et de façon plus générale, les cultes décrits
dans les mähätmya diffèrent souvent très fortement des cultes réellement
pratiqués autour de la déesse. Du point de vue de la science des religions,
on a donc plutôt des informations sur comment des cultes se mettent en

place que sur le culte lui-même. Du point de vue de l'histoire, il est par
contre intéressant de savoir comment et quand un culte entre dans le

domaine de l'écriture.
Pour connaître le culte en tant que tel, Jansen propose de relier et de

confronter le texte à la tradition orale. Cette méthode me paraît très
fructueuse. Malheureusement l'auteur ne l'exploite pas systématiquement
dans son interprétation. Il relie plutôt le texte (ici le TM) au monde

purânaïque et ne nous fournit que partiellement une comparaison et une

analyse à partir de la tradition orale (p. 243-250) et des observations
concrètes.

De façon plus générale d'ailleurs, l'auteur reste aussi très redevant

aux textes marâthïs au détriment de l'information ethnographique. De
surcroît il s'appuie quasi exclusivement sur un texte des années '20 de D.
M. Kulkarni. Je trouve étonnant que l'auteur n'ait pas inclu, par exemple,
quelques unes des productions locales en maràthï qui sont probablement
vendues dans les rues devant le temple, et qui auraient pu appuyer encore
sa thèse postulant que le culte réel se situe dans le contexte marâthï et non
dans la sanscritisation par les brahmanes qui rédigeaient les mähätmya.

2) Les mähätmya auraient encore une fonction de confirmation et de

légitimation des cultes. Les textes transposeraient dans la sphère des dieux
des conflits sociaux entre des groupes sociaux.

3) Enfin une fonction étiologique permet de faire état de l'effet et des

fruits escomptés par un tel culte.
4) En dernier Heu, l'auteur pense que ces textes ont une fonction

cartographique et permettent de se faire une idée sur la "géographie
sacrée".



490 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Pour conclure, je regrette que l'auteur soit resté attaché à cette forme
très livresque de la présentation de cette série. Pour un culte local et de la

tradition orale, qui tous deux jouent une part si importante dans ses

analyses (paysage, terrain, topographie, etc.), on aurait souhaité voir ces

endroits. Un dessin au moins de la déesse aurait permis de saisir mieux ce

qui est décrit à grand-peine.
Ces critiques ne doivent cependant pas ternir la valeur générale du

livre qui reste un bon travail et contribue à affiner les méthodes de travail

sur le terrain et son interaction avec l'hindouisme écrit.

Maya Burger

KAWAMURA Nozomu: Sociology and Society of Japan. London [u.a.]:
Kegan Paul International, 1994. 229 S.

Soziologie im Westen basiert auf dem Gedanken einer aus freien Indiviuen
bestehenden Gesellschaft, einem Produkt der bürgerlichen Revolution. Wie
Kawamura Nozomu einleitend erwähnt, erfolgte der Modernisierungs-

prozess in Japan ohne Loslösung des Einzelnen von der traditionellen
Gemeinschaft. Demzufolge sind zur komparativen Analyse der Gesellschaft

Japans neue, spezifisch japanische Methoden erforderlich. Das

vorliegende Werk befasst sich mit dem Charakter der Gemeinschaft als

unveränderliches Ordnungsprinzip der japanischen Gesellschaft. Die drei
Teile dieses Buches stehen inhaltlich in nur lockerer Beziehung und können
als drei verschiedene Aufsätze betrachtet werden.

Der erste Teil ist der Geschichte der Soziologie in Japan gewidmet.
Die Entwicklung der Soziologie in Japan als neue, nach 1868 eingeführte
Wissenschaft verlief parallel zur Konsolidierung und Modernisierung des

Meiji-Staates. Das beginnende 20. Jahrhundert war vom Kampf zweier
Strömungen in der Soziologie gekennzeichnet. Die erstere hatte die Analyse

der Gesellschaft zum Hauptobjekt. Ihre Repräsentanten waren liberal
und standen z.T. in Verbindung zum Sozialismus. Die zweite Strömung
der staatsorientierten Soziologie bot als Auswuchs der Familiensoziologie
die ideologische Untermauerung des Tennö-Systems. Yanagita Kunio und

Aruga Kizaemon suchten mit Blick auf Folklore und Geschichte nach vom
Westen unabhängigen Methoden der Soziologie.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 491

Teil Zwei befasst sich mit den theoretischen und empirischen
Problemen beim Studium von ländlichen und städtischen Gemeinschaften.
Es stellt sich dabei die Frage nach dem Einfluss der traditionellen
japanischen Gemeinschaft auf den Demokratisierungsprozess nach dem

Zweiten Welt-krieg. Kawamura zeigt anhand der Bürgerbewegungen gegen
die Umweltverschmutzung in den 1960er und 70er Jahren, dass solidäre
Gemeinschaften einen Gegenpol zur traditionellen, patriarchalisch
ausgerichteten politischen Machtstruktur bilden und Keimzellen demokratischer
Selbstbestimmung sein können.

Im dritten Teil dieses Buches analysiert Kawamura die Beziehung
zwischen der Entwicklung des Kapitalismus und dem sich verändernden
Weltbild des Durchschnittsjapaners. Dabei betont er, dass die Entstehung
des Kapitalismus in Japan nicht auf Individualismus, sondern auf
Kollektivismus beruhte.

Die vor allem nach dem Russisch-Japanischen Krieg von staatstreuen

Soziologen propagierte Idee des Familienstaates mit dem Kaiserhaus an der

Spitze stammt aus den Anfangsjahren der Meiji-Zeit. Es handelt sich dabei

um eine neugeschaffene Tradition, die zur Durchsetzung der Modernisierung

von oben diente. Der Gedanke der ununterbrochenen Ahnenreihe
des Kaiserhauses verband sich mit der shintoistischen Verehrung der
Vorfahren. Das dabei entstandene religiöse Sendungsbewusstsein
legitimierte Japans Aggressionskriege nach 1920. Japans Unternehmerschaft
bediente sich auch nach dem Zweiten Weltkrieg der Vorstellung des

Familienstaates, indem sie die unbedingte Loyalität des Arbeitnehmers
forderte. Wie Kawamura anhand einer Analyse des japanischen Weltbildes
darlegt, ist das "Ethos des Japaners", wie es sich in der patriarchalisch
ausgebildeten Tennö-Ideologie manifestiert, unvereinbar mit den
westlichen Idealen der Freiheit, Gleichheit, Demokratie und des Individualismus.

Kawamuras Buch ist keine leicht verständliche Lektüre, bietet aber

die wohl einmalige Gelegenheit, die Studien dieses in Japan auf dem
Gebiet der Soziologie prominenten Autors auf Englisch zu lesen.

Ursula Koike-Good



492 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

KIMURA Bin: Zwischen Mensch und Mensch: Strukturen japanischer
Subjektivität. Aus dem Japanischen übersetzt und herausgegeben von
Elmar Weinmayr. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1995,
203 S.

Das zu besprechende Buch ist die erste Übersetzung von Hito to hito to no
aida aus dem Jahre 1972 in eine europäische Sprache. Sein Verfasser, der
Psychiater Kimura Bin, wurde 1931 in Korea geboren, hatte Medizin an
der Universität Kyoto studiert, weilte in der Frühzeit seiner ärztlichen
Tätigkeit zweimal zu Forschungszwecken in Deutschland (1961-63 in
München und 1969-70 in Heidelberg), war 1974-86 Direktor der
Psychiatrischen Klinik der städtischen Universität Nagoya, anschliessend
1986-1994 Direktor der Psychiatrischen Klinik der Universität Kyoto und
ist nun seit 1994 Forschungsdirektor am Kawai-Institut für Kultur und

Erziehung in Kyoto. Bekannt geworden ist Kimura als Psychopathologe,
der sich in seinem Denken an Martin Heidegger (1889-1976) und Nishida
Kitarô (1870-1945), dem namhaftesten Repräsentanten der "Kyöto-Schu-
le", orientiert.

Elmar Weinmayr hat seine sorgfaltige Übersetzung des Buches mit
Anmerkungen, einem ausführlichen Nachwort, in dem er den
philosophischen Hintergrund und die aktuelle Bedeutung des Buches aufzuzeigen
versucht, sowie mit einer Auswahlbiographie und einem Lebenslauf
Kimuras versehen.

Ziel Kimuras war es, mit diesem Buch "die charakteristischen Strukturen

japanischer Subjektivität aus dem Blinkwinkel eines Psychiaters zu
betrachten" und auf der Grundlage von konkreten psychopathologischen
Krankheitsgeschichten "die in ihnen zum Vorschein kommende Eigentümlichkeit

der japanischen Lebensweise herauszuarbeiten"(3 f.).1 Wie der
japanische Untertitel Seishinbyö rigakuteki Nihonron (Japandiskurs aus

psychopathologischer Perspektive) andeutet, ist dieses Buch Kimuras Beitrag

zu der um 1970 in Japan weiterverbreiteten und sehr populär gewordenen

Gattung der "Japan-" bzw. "Japanerkunde" (Nihonron bzw.
Nihonjinron). 1967 war das Buch Tateshakei no ningenkankei der Soziologin
Nakane Chie und 1971 Amae no közö des Psychiaters Doi Takeo
erschienen, die beide als die wissenschaftlich bedeutendsten Schriften dieser

1 Seitenzahlen in Klammern.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 493

literarischen Gattung weltweit berühmt geworden sind.2 Mit dem von Doi
in die Psychiatrie und die vergleichende Kulturwissenschaft eingeführten
Begriff amae setzt sich Kimura in einem eigenen Paragraphen (106-119)
auseinander. Weinmayr überträgt den von Kimura gebrauchten Ausdruck
Nihonron mit "Japandiskurs" und erläutert ihn wie folgt:

Unter der Bezeichnung 'Japandiskurse' fasst man eine Vielzahl unterschiedlichster

Abhandlungen zusammen, deren gemeinsames Merkmal es ist, dass sie
sich auf irgendeine Art mit dem 'typisch Japanischen' beschäftigen, nach den

Eigentümlichkeiten und der spezifischen Eigenart japanischer Kultur fragen"
(177). Das besondere Verdienst von Kimura sieht Weinmayr in der
philosophischen Ausrichtung seiner Analysen: "Kimura erklärt die genuinen
Charakteristika japanischer Subjektivität nicht aus gegebenen psychologischen,
soziologischen und kulturellen Strukturen, sondern er fragt nach dem onto-
logischen Ursprungs- und Grundgeschehen, in dem sich die jeweiligen
Strukturen von Subjektivität, Kultur, Mentalität, Gesellschaft usw. ausbilden
und ergeben. Mit diesem Frageansatz knüpft Kimura unmittelbar an das

philosophische Denken Nishida Kitarös an und steht [...] den eher philosophisch
orientierten Japandiskursen (z.B. Watsuji Tetsurö, Mori Arimasa, Tokieda
Motoki) nahe (179).

Kimuras Buch besteht in der Hauptsache aus einem dichotomischen

Kulturvergleich zwischen Japan und Europa: "Japaner und Europäer
unterscheiden sich in ihrer Art und Weise, Mensch zu sein und zu leben"
(134). Mit "Europa" meint Kimura "ganz Westeuropa nördlich und südlich
der Alpen" (74). Faktisch bezieht Kimura sich jedoch nur auf Erfahrungen,

die er in Deutschland gemacht hat. Japan und Westeuropa behandelt

er dabei durchgehend als homogene Einheiten in klimatischer wie in
kultureller Hinsicht. Für die ebenso pauschalisierende wie polarisierende
Gegenüberstellung von "Japan und Europa" sind dabei zwei Begriffe
wegleitend, der Begriff Hito to hito no aida, den Weinmayr mit "Zwischen
Mensch und Mensch" ("Zwischen" immer grossgeschrieben) wiedergibt
und den Kimura als "Quellort, aus dem heraus das eigene Ich und der
andere als je eigenständige, verschiedene Personen hervorgehen", ansieht

Beide Bücher sind in deutscher Sprache vom Suhrkamp-Verlag in Frankfurt am
Main herausgegeben worden; das Buch von Nakane unter dem Titel Die Struktur
der japanischen Gesellschaft und das Buch von Döi unter dem Titel Amae - Freiheit

in Geborgenheit.



494 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

(51), und der Begriff Judo (Klima), den er vom Philosophen Watsuji
Tetsurö (1889-1960) übernimmt.3

Das Buch ist in sechs Kapitel gegliedert. Im ersten Kapitel "Wir
Japaner" stellt Kimura, ausgehend von seiner persönlichen Deutschlanderfahrung,

die für alles Folgende grundlegende These auf, dass "die
Japaner" im Unterschied zu "den Europäern" ihre Identität nicht auf
individueller Ebene, sondern auf einer überindividuellen Ebene finden, die

Kimura einerseits als "blutsverwandtschaftlich-geschichtlich konstituierte
Identität" (14) definiert und andererseits mit Bergsons Begriff élan vital
assoziiert, allerdings ohne diese Verbindung, die für Bergson-Kenner
befremdend wirken dürfte, näher zu begründen.

Im zweiten Kapitel "Die Japaner und die Melancholie" wird aus den
nach Kimura deutlich verschiedenen Schulderfahrungen von japanischen
und deutschen Melancholikern auf unterschiedliche Gestalten der

Subjektivität geschlossen. Die Melancholie ist eines der Hauptforschungsgebiete

des Psychiaters Kimura. So findet man in diesem Kapitel viele
überaus interessante Beobachtungen. Die Schlussfolgerungen Kimuras
gehen jedoch über die empirischen Daten hinaus, als ob Europäer sich nur
Gott und nicht auch Menschen gegenüber verantwortlich fühlen würden,
und als ob in Japan, selbst nach der Übernahme buddhistischer Ideen, die

Vorstellung eines Gesetzes, dem die Menschen und die Natur gleicherweise

untergeordnet sind, völlig fremd geblieben wäre:

Die Europäer verbinden das ontologische Schuldigsein ihrer Existenz immer mit
dem jeweils hoch über dem eigenen Kopf aufgehängten Gott und fassen ihre
moralische Schuld sozusagen nur in dieser Vertikalen auf. Die Japaner dagegen
fassen ihr stittliches Schuldigsein unweigerlich horizontal, da sie den ontolo-
gischen Grund ihrer eigenen Existenz zwischen Mensch und Mensch finden.
(54)

Das dritte Kapitel "Klima und menschliche Subjektivität" befasst sich mit
der unterschiedlichen Einstellung von Japanern und Europäern zur Natur.
Den Ausgangspunkt bildet die von Herder angeregte Klimatheorie des

Philosophen Watsuji Tetsurö. In Abhebung von Heidegger hatte Watsuji
versucht zu zeigen, dass der Mensch nicht nur durch Zeitlichkeit und

In seinem Nachwort versucht Weinmayr diesen ursprünglich hippokratischen
Fachausdruck in Anlehnung an Augustin Berque mit dem ideologisch weniger belasteten
französischen Wort milieu als Medium, in dem der Mensch der Natur begegnet,
verständlich zu machen.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 495

Geschichtlichkeit, sondern ebenso durch Räumlichkeit und "Klimahaftig-
keit" geprägt ist. Obwohl sich Kimura ausdrücklich vom naturwissenschaftlichen

Begriff des Klimas distanziert und für ihn "Klima" für die Art
und Weise steht, wie der Mensch die Natur erlebt und mit ihr umgeht,
kommt man kaum darum herum, den Verdacht des "geographischen
Determinismus", den Weinmayr gegenüber Watsuji anmeldet (185), auch

gegenüber Kimura zu erheben. In Europa seien Klima und Menschen
"rational und kontinuierlich", in Japan dagegen "irrational und
unterbrochen kontinuierlich" (74, 90). Darüber hinaus scheint Kimura stellenweise

einen eigentlichen "biologischen Determinismus" zu vertreten:

Die wesenhaft klimatisch existierenden Menschen leben die Natur auf eine ihnen

jeweils eigentümliche, klimatisch charakterisierte Weise. Ihr Umgang mit der
Natur und ihre Beziehungen zur Natur sind jeweils klimatisch charakterisiert.
Aus der jeweiligen Art und Weise, die Natur zu leben, bildet sich eine ihr
entsprechende Weise des Erfahrens und Denkens, die sich dann als Kultur
verfestigt und die gesellschaftlichen Strukturen bestimmt. (165)
Nun gibt es die Redensweise: "Was einem im Blut liegt, kann man eben nicht
verleugnen." Es gibt Nicht-Japaner, die in Japan geboren und aufgewachsen
sind und die sich, sowohl was ihre Sprache als auch was ihre Lebensweise

betrifft, überhaupt nicht von Japanern unterscheiden. Wenn man mit einem
solchen Ausländer zusammen ist, kommt es vor, dass man zwischendurch

plötzlich einmal das Gefühl hat, "was einem im Blut liegt, kann man halt nicht
verleugnen". Obwohl das Erfahren und Denken dieser Menschen japanisch ist
und sie selbst ganz im japanischen Klima aufgegangen sind, lässt sich bei ihnen
manchmal irgendwo etwas Andersartiges oder Unangebrachtes spüren, und dann
hat man irgendwie das Gefühl, dass man das, was einem im Blut liegt, eben

doch nicht verleugnen kann In uns fliesst japanisches Blut. Dies bedeutet
noch mehr, als dass wir ein japanisches 'Herz' geerbt haben und japanisch
fühlen und denken. Während man sich die Art und Weise, wie man im Herzen
fühlt und denkt, im Kontakt und Umgang mit den konkreten Menschen seiner

Umgebung aneignet, nachdem man angefangen hat, seine eigenen Sinne zu

gebrauchen, vererbt sich das, was einem im Blut liegt, von Leib und zu Leib,
bevor man gelernt hat, seine eigenen Sinne zu gebrauchen. Das, was einem im
Blut liegt, lässt sich unmöglich allein dadurch erklären, dass man in seinem
Herzen eine bestimmte Art und Weise des Erfahrens und Denkens übernommen
und angenommen hat, es ist eher so etwas wie ein dem menschlichen Leib
eingeprägter Stempel der Natur. (85 f.)

In den beiden folgenden Kapiteln "Die japanische Sprache und die

Subjektivität der Japaner" und "Zur Psychopathologie der Japaner" werden

Redewendungen mit den Personalpronomina und den Wörtern amae
und ki sowie psychopathologische Symptome (Sozialphobie und Adoptiv-



496 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

wahn) als Ausdruck der zwischenmenschlichen Beziehungen untersucht, in
denen sich nach Kimura das Selbst- und Subjektsein der Japaner allererst
konstituiert.

Gegen Dois amae-Interpretation verweist Kimura (113) auf den

buddhistischen Denker Dogen (1200-1253), demzufolge "den Buddhaweg
lernen" bedeute "Leib und Herz des eigenen Ich, Leib und Herz des

anderen Ich abfallen lassen", und fügt hinzu: "Hier gibt es nicht den

kleinsten Spalt für amae. " Ebenso berechtigt wäre der Zusatz: "Hier gibt
es nicht den kleinsten Spalt für ein Zwischen. " Darauf, dass es verschiedene

Konzeptionen des Buddhismus und in China und Japan auch des Zen-
Buddhismus gibt, lässt sich Kimura nicht ein. Im Amida-Buddhismus, der
in Japan eine besonders starke Anhängerschaft gefunden hat, suchen die
Menschen ihre Zuflucht bei Amida, d.h. doch wohl auch in einer
vertikalen Dimension. Ebensowenig geht Kimura der für die Kulturanthropologie

aufschlussreichen Tatsache nach, dass das Gedankengut des

Buddhismus ursprünglich in einer indoeuropäischen Sprache entwickelt
worden ist, und dass dies seiner Rezeption in Japan, von den üblichen

anfänglichen Übersetzungsproblemen abgesehen, keinen Abbruch getan
hat. Offenbar sind die menschlichen Sprachen mit sehr verschiedenartigen
Denk- und Lebensweisen verträglich.

Ein wichtiger Platz in Kimuras Psychologie kommt dem Wort ki zu,
"einem der Wörter, ohne das sich die Gefühls- und Hezensregungen der

Japaner unmöglich hinreichend beschreiben lassen" (119 f.). Ki ist ein
chinesisches Lehnwort und spielt nicht nur in der Alltagssprache und

-psychologie, sondern auch in den verschiedenen Schulrichtungen der
neokonfuzianischen Philosophie in China, Korea und Japan eine alles
andere als einheitlich interpretierte Rolle. Das Wort würde sich so als

Schlüsselbegriff für eine differenzierte vergleichende Kulturwissenschaft
anbieten, in der Japan nicht nur Europa, sondern auch seinen unmittelbaren

asiatischen Nachbarn gegenübergestellt werden könnte und mit der
sich zeigen Hesse, dass keines der ostasiatischen Länder als ein in sich

geschlossener "Kulturkreis" mit einer homogenen Lebensweise verstanden
werden kann.

Es empfiehlt sich, die Kapitel IV und V von Kimuras Buch aufgrund
der verwandten Thematik zusammen mit Dois amae-Buch zu lesen. Die
beiden Psychiater versuchen im Rückgang auf die japanische Alltagssprache

an konkreten Beispielen der Alltagspsychologie und der Psycho-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 497

pathologie die im Westen entwickelte Disziplin der Psychiatrie
eigenständig zu erneuern und zu erweitern. Obwohl sie Zeitgenossen sind,
unterscheiden sie sich in ihrem konkreten Zugang zu den Phänomenen wie
in ihren theoretischen Schlussfolgerungen. Einen nicht geringen Einfluss
scheinen dabei ihr unterschiedlicher akademischer Hintergrund und die

Verschiedenartigkeit ihrer Auslandserfahrungen zu spielen. Kimura hielt
sich zur fachlichen Weiterbildung in Deutschland auf, Doi in den U.S.A.;
Kimura orientierte sich an der phänomenologisch-anthropologischen
Psychopatholologie der von Viktor von Weizsäckers "Gestaltkreis"-
Theorie geprägten "Heidelberger Schule" (Tellenbach und Blankenburg),
Doi an der entschieden dynamisch konzipierten freudianischen
Psychoanalyse. So wird für Doi die grundlegende amae-Beziehung von
vornherein als eine ambivalent zu beurteilende Beziehung betrachtet, die im
Verlauf der menschlichen Entwicklung einer subtilen, nie ganz schmerz-
und konfliktfreien Transformation bedarf.

Im sechsten und letzten Kapitel verweist Kimura zurecht darauf, dass

Doi die amae-Beziehung, die nach seiner Meinung in Japan besonders
stark ausgeprägt vorzufinden ist, als "ein kulturübersteigendes, allgemein
menschliches Phänomen" anzusehen ist. Dasselbe nimmt Kimura nun auch

für seinen eigenen "Versuch, verschiedene psychopathologische Phänomene

als ein Geschehen zu verstehen, das sich im Zwischen Mensch und
Mensch ereignet", in Anspruch (162). Zwischenmenschliche Beziehungen
sind für alle Menschen in allen Kulturen von grösster Bedeutung und so ist

es nicht überraschend, dass es "auch in Europa" Patienten mit
Sozialphobien gibt, wenn auch, wie Kimura meint, "nicht so viele wie in Japan"
(162).4 "Das bedeutet, dass sich im Bedenken der psychopathologischen
Phänomene eines spezifischen Kulturkreises - in unserem Falle des japanischen

- von selber neue Perspektiven bzw. Verstehensmöglichkeiten eröffnen,

die die bisherige europäische Psychiatrie aufgrund von Einschränkungen,

die aus ihren eigenen denkgeschichtlichen Fundamenten resultieren,
nicht realisieren konnte" (163). Bereits im Vorwort hatte Kimura darauf

Vgl. dazu Augustin Berque, "The self in relation to the environment," in: Nancy
R. Rosenberger, ed., Japanese sense of self. Cambridge: Cambridge University
Press, 1992, S. 102: "It seems to me tautological to say that most of the Nihonjinron

exaggerate the Japanese propensity to debase the identity of the self, and by
so doing tend to present the Japanese as a uniquely contextual people different
from the other humans."



498 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

hingewiesen, dass dieses letzte Kapitel sich "nicht völlig organisch" an die

vorangehenden Kapitel anschliesse (5). Nachdem im Hauptteil des Buches
ebenso unablässig wie verallgemeinernd von tiefgreifenden Unterschieden
in der Denk- und Lebensweise von Japanern und Europäern die Rede war,
wird nun ein "noch vor der jeweiligen kulturellen Prägung liegendes,
sozusagen allgemein menschliches Wesen" angenommen (161). Mehr als eine
schematische Skizze der Aufgaben einer "transkulturellen Psychiatrie"
vermag das abschliessende Kapitel zu Kimuras eigenem Bedauern jedoch
nicht zu bieten.

Gerade am Beispiel Japans Hesse sich zeigen, dass die Kulturen, die

man in den verschiedenen Regionen (cultural areas) der Erde findet,
besser nicht als "Kulturkreise", als homogene, in sich geschlossene
Einheiten betrachtet werden, die sich dichotomisch mit Gegensatzpaaren wie
"rational" und "irrational" voneinander unterscheiden lassen.5 Mindestens
so wichtig wie Abstammungsbeziehungen sind Nachbarschaftsbeziehungen,
im Falle von Japan mit Korea und China und über den Buddhismus mit
Indien. Zwischen den einzelnen Kulturgebieten kommt es immer wieder zu
fliessenden Übergängen und zu weitreichenden Überlappungen, am
deutlichsten zu beobachten im Wortschatz und in der Struktur der
Sprachen. Dazu kommt, dass speziell die psychologischen Unterschiede
zwischen Individuen innerhalb der einzelnen Kulturen häufig sowohl dem
Grad wie der Art nach ebenso gross sind, wie die Unterschiede, von denen

man glaubt, dass man sie zwischen Kulturen ausmachen kann.6 Die
Typenlehren der Psychologie verdanken ihre Entstehung nicht einem

Kulturvergleich, sondern dem Vergleich verschiedener Individuen in ein
und derselben Kultur, Region, ja häufig auch in ein und derselben Familie.

Im Nachwort verweist der Übersetzer Elmar Weinmayr, seinerseits

Philosoph, auf bemerkenswerte Konvergenzen zwischen dem Menschenbild,

das Kimura entwickelt, und zentralen AnHegen der "postmodernen"
Strömungen innerhalb der westlichen Philosophie. Weinmayrs Abhebung

Vgl. Ross Mouer und Sugimoto Yoshio, Images of Japanese Society: A Study in
the Social Construction of Reality. London: KPI, 1986, S. 99-128.

Vgl. Stephen Jay Gould, The Flamingo's Smile (New York: Norton, 1985), S.
196: "The great preponderance of human variation occurs within groups, not in the
differences between them." Analog, auf der Grundlage von Sprachvergleichen,
Elmar Holenstein, Menschliches Selbstverständnis. Frankfurt/M: Suhrkamp, 1985,
S. 149.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 499

des Buches von der Nihonjinron-Literatur der 60er und 70er Jahre wirkt
jedoch leicht beschönigend. Kimuras Buch hebt sich von der übrigen
Nihonjinron-Literatur nicht nur durch eine plakative philosophische
Ausrichtung ab, sondern ebenso dadurch, dass es mit seiner Rede von
einer "blutsverwandtschaftlich-geschichtlich konstitutierten Identität" der

Japaner (14) in bedenklicher Weise biologischen Argumenten der japanischen

Kulturanthropologie der Vorkriegszeit verhaftet bleibt.
Man würde von Kimura Bin gerne erfahren, was er heute, über

zwanzig Jahre nach der Niederschrift seines Buches, zu den Erfahrungen
sagen würde, die der Schriftsteller Martin Walser vom jüdischen Romanisten

Victor Klemperer (1881-1960) berichtet, die dieser während der
Nazizeit niedergeschrieben hatte, nämlich,

dass es zwischen Juden und Deutschen nichts derart Trennendes gebe wie
zwischen Nord- und Süddeutschen, Protestanten und Katholiken, Arbeitgebern
und Arbeitnehmern.7

Trifft Analoges nicht auch auf das Verhältnis von "Japanern und
Europäern" zu, und lassen sich analoge Unterschiede regionaler, konfessioneller

und sozialer Art nicht auch innerhalb Japans ausmachen, in der

Sprache, in der Alltagspsychologie und in der Psychopathologie?

Itö Kae

REISELITERATUR:

BONN, Gisela: Angkor. Toleranz in Stein. Köln: DuMont, 1996.

Gisela Bonn drehte bereits 1965 - also lange vor der Machtübernahme der
Khmer Rouge und dem Bürgerkrieg - in Kambodscha einen Fernsehfilm
über die Tempelanlagen von Angkor unter diesem Titel. Nun veröffentlichte

sie unlängst den hier vorliegenden grossformatigen Bild- und Textband

dazu. Während dieser langen Zeitspanne übte das Thema Angkor
eine anhaltende Faszination auf die Autorin aus, wie sie in ihrem Vorwort
und den einführenden ersten Kapiteln immer wieder betont.

7 Martin Walser, "Wir werden Goethe retten", Der Spiegel (Heft 52, 25. Dezem¬
ber 1995), S. 142.



500 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Angkor bedeutet für sie einen Höhepunkt der Kultur, da hier zwei

Religionen (Hinduismus und Buddhismus) bewusst miteinander in
Harmonie, Toleranz und Frieden verbunden werden. Die Bewunderung der
Autorin für die Aussagekraft und Symbolhaftigkeit sowie die künstlerische

Vollendung der Bauten von Angkor wird deutlich spürbar. Aus ihrer Sicht
ist Angkor ein Symbol für das Universum und auch für religiöse Toleranz.
Wer diese beeindruckenden, geheimnisvollen Tempelanlagen selbst
besucht hat, kann die intensiven Gefühle der Autorin nachvollziehen. In der
Tat ist es faszinierend, was die Khmer-Könige mit ihrem Volk im
tropischen Dschungel von Kambodscha geschaffen haben. Die Autorin
bringt deutlich zum Ausdruck, dass sie sich mit dem vorliegenden Band

nicht damit begnügen will, die Bauten zu beschreiben, sondern es als

unerlässlich erachtet, auch eine Deutung zu geben. Als Beispiel sei auf den

in ihrem als Erlebnisbericht festgehaltenen Aufstieg zum innersten
Sanktuarium von Angkor Vat in Begleitung des Abtes eines nahegelegenen
buddhistischen Klosters verwiesen.

Die ersten Kapitel bringen viel Wichtiges und Grundsätzliches zum
Verständnis von Angkor: Shiva-Kult und Erklärung des Lingam als Symbol

des Gottkönigs im Zentrum jedes Tempels; die Verbindung von Shiva
und Vishnu zu Hari-Hara; die Bedeutung der allgegenwärtigen Figur der

Naga. Allerdings wird die Schwierigkeit sichtbar, den Laien mit den

notwendigen Hinweisen zu versorgen, ohne sich in weitschweifende
Erklärungen zur hinduistischen Mythologie und Ikonographie zu verlieren.

Natürlich gehört zur Einführung auch ein kurzer Exkurs über die
Geschichte der (zumindest für die westliche Welt) "Wieder-Entdeckung"
der Tempelanlagen durch den Franzosen Henri Mouhot 1860, welcher vor
allem bei seinen Landsleuten ein grosses Interesse an Angkor auslöste.
Gisela Bonn würdigt zudem die herausragende Pionierrolle der französischen

Archäologen, welche begannen, die Bauten dem Dschungel zu ent-
reissen und zu restaurieren. Heute werden die Restaurationen international
von mehreren Teams aus verschiedenen Ländern fortgeführt.

In einem weiteren Kapitel beschreibt die Autorin diachron und
synchron die geographischen, ethnischen, historischen, sozialen und religiösen
Bedingungen der Region dieses Teils von Südostasien.

Das zweite Drittel des Bandes ist der Beschreibung der einzelnen, auf
einem Gebiet von 310 Quadratkilometern verstreuten Anlagen gewidmet.
Es handelt sich dabei vorwiegend um sakrale Bauten, da nur diesen das



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 501

Jahrhunderte überdauernde Baumaterial Stein und Gips vorbehalten war.
Die Autorin nimmt uns mit auf eine Reise durch die Vergangenheit und
macht uns bekannt mit einer Folge von Königen, deren Bauten und mit der

Entwicklung der Khmerkunst, welche in den Anlagen von Angkor Vat und

dem Bayon von Angkor Thom gipfelte.
Der Text wird ergänzt durch Fotografien und einzelne kleine

Grundrisszeichnungen und Pläne der Gesamtanlage.
Basierend auf Hinweisen zur indischen Mythologie und Kosmologie

beschreibt sie sehr anschaulich den Bayon als Mandala. Sie versucht auch

eine eigene Deutung der Dämme zu geben, die als Zufahrtswege zum
Areal von Angkor Thom jeweils links von einer Reihe Götter und rechts

von einer Reihe Dämonen eingefasst werden. Interessant, aber nicht
stichhaltig untermauert, ist zudem ihre Sicht, dass sich in zumindest einem

Tempel (Prasat Kravan) das konzeptionelle Element des Yijing niedergeschlagen

habe.

Der dritte Teil des Buches besteht aus einem äusserst reichhaltigen
Anhang: Hier erst, aber dafür sehr ausführlich, beschreibt die Autorin die

grossartigen Reliefs von Angkor Vat. Weiter folgen Vorschläge zur
Besichtigung der Tempel, ein alphabetisches Glossar zur Ikonographie der

Khmerkunst, eine Zeittafel der Könige, eine Bibliographie, welche leider
die Quelle der Zitate des chinesischen Botschafters Zhou Daguan
unterschlägt, welcher 1296/97 Angkor besuchte und einen ausführlichen Bericht
darüber verfasste. Auch fehlen weder Personen- noch Ortsregister.

Leider unterliefen der Autorin einige Ungenauigkeiten. So vermengt
sie sowohl im Text als auch in den Bildlegenden die beiden Begriffe
Apsara und Devata, welche in der Ikonographie der Khmer deutlich
voneinander unterschieden werden können. Der Berg Phnom Bakheng ist
nicht das Zentrum von Angkor Thom, sondern befindet sich ausserhalb der

Umfriedung dieses Areals. Auch bleibt ein Hinweis auf eine Replica von
Angkor Thom auf dem heutigen Staatsgebiet von Thailand aus dem 17. Jh.

unpräzisiert. Sie erwähnt nicht, dass die heute im Sanktuarium von Angkor
Vat stehenden Buddhafiguren, die ihr soviel Eindruck gemacht haben, sehr

viel jüngeren Datums und künstlerisch nicht wertvoll sind. Bedauerlicherweise

opfert sie eine Beschreibung kleinerer, aber deshalb nicht unbedeutender

Bauten, wie zum Beispiel des Kleinods Thommanon, einem sehr

persönlich gefärbten Kapitel, in welchem sie ihre Aussagen und Deutungen



502 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

zu Angkor wiederholt und mit Zitaten von André Malraux bis zum Abt des

Klosters von Angkor Vat zu untermauern sucht.

Alles in allem aber liegt hier ein überaus reichhaltiger und sehr

ansprechend gestalteter Band vor, welcher durch die zahlreichen Fotografien
auch einen visuellen Eindruck dieser einzigartigen Kunstdenkmäler
vermittelt.

Katharina Thölen

LOOSE, Renate: Thailand. Köln: DuMont, 1996 (Richtig Reisen).

KIRCHMAYER, Josef: Bangkok, Südthailand. Köln: DuMont, 55 Min.
Kompaktversion: 30 Min.

Der DuMont-Verlag veröffentlichte 1996 - vierzehn Jahren nach dem

ersten - einen neuen Reiseführer zu Thailand. Dabei hielt er sich an die

Autorin, welche bereits bei der Ausgabe von 1982 mitgewirkt hatte.

Beim neuen Führer handelt es sich in keiner Weise lediglich um eine

aufdatierte Fassung. Inhaltlich und visuell wurde er völlig neu gestaltet.
Sein Erscheinungsbild ist moderner geworden (Farbbilder, grafisch
aufgelockertes Inhaltsverzeichnis). Den Text ergänzen neben Fotografien auch

Stadtpläne und Kartenausschnitte. Wo im früheren Führer die Einführung
in Geschichte und Kultur Thailands ein absolutes Schwergewicht im
allgemeinen Teil bildet, zeichnet der neue Führer ein vielgestaltiges Land und

thematisiert neben Kultur und Kunst auch das heutige Leben in einem
aufstrebenden, sich zumindest in gewissen Landesteilen rasant entwickelnden
Staat. Auch Schattenseiten des Fortschritts wie Sextourismus, Prostitution
oder die Verkehrsprobleme und Luftverschmutzung der Hauptstadt kommen

zur Sprache. Neu ist das Kapitel über Natur- und Nationalparks.
Das thematisch überaus breitgefächerte Buch ist übersichtlich

gegliedert. Die Einführung ist äusserst reichhaltig. Zu jedem Kapitel wird
ein Spezialthema genauer abgehandelt: Zum Beispiel fügt sich im Kapitel
über Kloster- und Tempelbauten ein Abschnitt über die allgegenwärtigen
Geisterhäuschen ein, welche auf jedem Grundstück zu stehen haben. Auch
beigefügte praktische Tips machen den Text lebendig, etwa wie man sich
richtig verhält oder was man beim Einkaufen beachten soll.

Dass neben der Hauptstadt Bangkok auch die einzelnen Landesteile
stärker als im früheren Band berücksichtigt werden, ist eine Folge davon,



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 503

dass im letzten Jahrzehnt die touristischen Infrastrukturen ausserhalb der

Hauptstadt erheblich ausgebaut und verbessert wurden, so dass sich dem

heutigen Globetrotter die verschiedensten, relativ einfach erreichbaren
Ziele anbieten. Er hält sich nicht mehr nur in Bangkok oder allenfalls

Pattaya auf, zwei Busstunden südlich der Hauptstadt am Golf von Siam

gelegen. Die kulturell interessierten Besucher werden eine Reise nach

Sukhotai oder Chiangmai schätzen, Naturliebhabern und Abenteurern
werden Elefanten-Treks, River-Rafting oder Wanderungen durch die

Naturparks in den Grenzregionen im Norden des Landes angeboten.

Sonnenhungrigen, Paaren in den Flitterwochen und Familien stehen auf
dem südlichen Festland, der Halbinsel Phuket und den Inseln im Golf von
Siam unzählige, zum Teil sehr luxuriöse Hotels und Resorts zur
Verfügung, die es an keinem Komfort fehlen lassen. Es ist besonders

hervorzuheben, dass die allseits bekannten Küstengebiete und Inseln im Süden

endlich den ihnen zustehenden Raum erhalten haben. Der alte Führer

wusste dazu rein gar nichts zu sagen!

Zu jedem DuMont Reiseführer der Richtig-Reisen-Reihe gehört ein

Serviceteil, in welchem man Auskünfte aller Art, Informationen von A bis

Z erhält: über Öffnungszeiten von Museen, Märkten und Warenhäusern,
über Zahlunsgmittel, Hotels und Restaurants, Zugverbindungen, etc. Hier
ist anzumerken, dass die Hotelliste für Bangkok kläglich ausfällt. Allerdings

ist sie auch schnell veraltet, da jedes Jahr einige neue Häuser
hinzukommen. Bei den Restaurant-Tips sieht es nicht viel besser aus. Dafür
wurde zum Thema Verkehrsverbindungen viel genauer als früher recherchiert.

Das Ergebnis sind zum Beispiel detaillierte Informationen über die

Möglichkeiten, selbständig eine Zugreise durch das Land zu organisieren.
Ob die Erwähnung des Patpong-Viertels als vergnüglicher Nachtmarkt
bewusst dem Rotstift zum Opfer fiel, weil es gleichzeitig auch das

einschlägige Quartier der Nachtclubs, Sexshows und Prostitution ist, sei

dahingestellt.
Alles in allem liegt hier ein überaus informativer und sehr ansprechend

gestalteter neuer Reiseführer zum heutigen Thailand vor.
Als Ergänzung zum oben behandelten Führer gibt derselbe Verlag ein

Video heraus, das die Hauptstichworte "Tempel", "Strände", "unberührte
Landschaften" und "gastfreundliche Menschen" in Bild und Ton umsetzt.

Sequenzen in rascher Folge führen ins Grossstadtleben von Bangkok ein,

mit Verkehr, Tue Tucs, Gesichtern, Garküchen, Fluss und Booten. Dafür



504 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

wird in einer langen Sequenz dem Themenkreis Buddhismus, Tempelanlagen

(bes. Wat Arun) und Tempeltanz erstaunlich viel Zeit gewidmet.
Wiederum in schneller Abfolge vermitttelt der Autor anschliessend

Impressionen zu Bangkoks Chinatown, Klongs, Hotels, Märkten, Küche
und Nachtleben. Der Film wechselt nach Verlassen der Grossstadt zu einer

gemässigten Gangart: ein Besuch in der ehemaligen Hauptstadt Ayutthaya,
kombiniert mit einer Schiffahrt auf dem Maenam; ein Strandausflug in Hua
Hin. Einzelne Highlights einer Reise in Thailands Süden folgen.

Der Film wurde unter rein touristischen Aspekten gedreht. Man ver-
misst kritische Töne. So wird verschwiegen, dass eine der früheren
Hauptattraktionen in der Nähe Bangkoks, der schwimmende Markt von Dam-

noen Saduak, seit vielen Jahren nur noch aus ein paar Booten besteht,
welche den Eindruck erwecken, hier handle es sich um eine Art potemkin-
scher Häuser zur Ankurbelung des Souvenirgeschäfts. Im oben besprochenen

Reiseführer wird der Markt wesentlich realistischer beschrieben.
Zum Video ist zusammenfassend zu bemerken: als Schnellbleiche

geeignet, eher oberflächlich, prospekthaft mit wunderschönen Bildern.

Katharina Thölen

KILIAN, Margit et al. (Übers.): Singapur, Malaysia, Brunei, Daressalam.
Köln: DuMont, 1995 (DuMont visuell).

JULING, Petra et al. (Übers.): Bali. Köln: DuMont, 1996 (DuMont
visuell).

Der DuMont-Verlag in Köln publiziert neben der Reihe "Richtig Reisen"
noch die Reihe "DuMont visuell". Er bezeichnet sie als "Reiseführer der

neuen Generation". Den hier zu besprechenden zwei Führern in handlichem

Langformat aus dieser Reihe (einen zu Singapur und Malaysia und
einen weiteren zu Bali) mangelt es keineswegs an Informationsfülle. Sie

sind beinahe beängstigend kompakt, kein Thema bleibt unerwähnt und vor
allem auch unbebildert. Manchmal wird auf nur einer Doppelseite alles
Wissenswerte und Interessante zu einem einzelnen Thema dargestellt: vom
Mangrovensumpf über die Architektur der Chinesen in Singapur bis zu
sämtlichen wichtigen Ortschaften und Städten übersichtsmässig, in
gedrängtem Text, angereichert mit vielen Abbildungen.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 505

Selbstverständlich sind solche Führer Geschmackssache. Ich denke,
dass sie sich insbesondere für eine Reise mit Kindern und Jugendlichen
anbieten, welche sich häufig zwar für alles Mögliche interessieren, aber

keine langen Vorträge über sich ergehen lassen wollen. Sie eignen sich
bestens zur schnellen und einprägsamen Informationsbeschaffung, nicht
aber zur vertieften Beschäftigung mit dem gewählten Reiseziel.

Katharina Thölen

MICHAELS, Axel (ed:): A Râma Temple in 19th-century Nepal. History
and Architecture of the Rämacandra Temple in Battisputall, Kathmandu.

Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1995, 81 S.; ill. (Nepal Research Centre

Publications; 20).

Im März 1994 unternahm eine Gruppe von Berner Studenten unter der

Leitung des damaligen Professors für Religionswissenschaft in Bern, Axel
Michaels, eine mehrwöchige Exkursion nach Nepal. Die Reise galt unter
anderem einem bis anhin von der westlichen Forschung nicht beachteten

Rämacandra-Tempel in Battïsputalï bei Kathmandu. Die Früchte dieser

Forschungsexkursion werden nun in diesem Bändchen einem breiteren
Publikum zugänglich gemacht. Unter der Redaktion von Axel Michaels
schrieben die Studenten in Teamarbeit Artikel zu verschiedenen
Fragestellungen im Zusammenhang mit dem Tempel. Die Mehrheit der Artikel
ist somit von drei oder vier Personen verfasst worden. Die anfänglich wohl
mehrheitlich in Deutsch verfassten Artikel wurden von Philip Pierce für
die Publikation ins Englische übersetzt.

Eingeleitet wird das Buch mit einer Übersicht über die politische
Situation in Nepal in der Mitte des 19. Jahrhunderts (der Gründungszeit
des Tempels), verfasst von Axel Michaels, und einer Einführung in die
Architektur im Nepal jener Zeit von Erich Theophile. Die Arbeiten der
Studententeams bewegen sich in den drei Themenkreisen Historie,
Kunstgeschichte und Ethnologie.

Im Bereich der Historie wird die Einleitung von Axel Michaels durch
die Darstellung der Person des Tempelgründers und der Gründungsgeschichte

des Tempels vertieft. Gestützt werden diese Ausführungen
namentlich auf drei Tempel-Inschriften, die im Anhang im Originalwortlaut

wiedergegeben werden (wobei der des Nepal! unkundige Rezen-



506 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

sent über eine beigegebene Übersetzung nicht unglücklich gewesen wäre).
Im Bereich der Kunstgeschichte werden die allgemeinen Ausführungen von
Erich Theophile am konkreten Objekt exemplifiziert. Die Architektur und
die Ikonographie des Tempels werden in je einem Kapitel detailliert
beschrieben.

Die letzten beiden Kapitel setzen sich von der Themenvorgabe der
einleitenden Kapitel ab und befassen sich mit ethnologischen Beobachtungen.

Das erste beschreibt ausführlich die Morgen- und die Abend-püjä
an je einem bestimmten Tag, so wie sie von den Studenten beobachtet
wurden. Das zweite Kapitel versucht eine soziologisch-ethnographische
Einordnung des Tempels, die, auch nach Meinung der Autoren selber,
etwas darunter leidet, dass für die Arbeit vor Ort nur sehr wenig Zeit zur
Verfügung stand. Das Kapitel beinhaltet so vor allem die detaillierte
Beschreibung einer «Privat-pü/ä» einer Besucherin, die Besucherstatistik
eines bestimmten Vormittages, eine Auflistung der Tempelbewohner und

einige Ausführungen dazu, wie der Tempel heute unterhalten wird. Als
Ganzes stellen diese beiden Kapitel den Bezug zur lebendigen Gegenwart
her, während die historischen Kapitel der Gründungszeit gewidmet sind

und die kunstgeschichtlichen Abschnitte mehr eine Bestandesaufnahme
darstellen.

Das ganze Werk ist mit - z.T. farbigen - Photographien, Karten und

Lageskizzen illustriert, was es einem Leser, der die Örtlichkeit nie besucht

hat, erleichtert, sich im Text zurechtzufinden. In Einzelfallen ist es

allerdings nicht klar, wie Text und Illustration (bzw. die zugehörigen
Bildlegenden) in Übereinstimmung zu bringen sind.

Das Werk ist eine nützliche Materialsammlung zur Erforschung
dieses wenig bekannten Tempels in allen seinen Aspekten. Es ist dazu

angetan, einem den Mund wässrig zu machen, mehr über dieses Heiligtum
und seine Geschichte zu erfahren.

Daneben wirft das Büchlein auch ein Licht auf zwei allgemeinere
Problemkreise: So ist dieser Tempel bisher nur in der westlichen Indologie
unbeachtet geblieben, denn die Literaturliste am Ende des Buches erwähnt
gleich mehrere Artikel in Nepâlï, die sich insbesondere mit der
architekturgeschichtlichen Bedeutung des Tempels befassen (dies suggerieren
zumindest die Titel). Dies wirft ein Schlaglicht auf ein Kommunikationsproblem,

das allgemein zwischen den einheimischen, in ihrer eigenen
Sprache schreibenden Indologen und der westlichen Indologie besteht.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 507

Zweitens ist das Buch in dem Sinne unüblich, dass hier Texte von
Studenten, quasi «Seminararbeiten», um das böse Wort zu verwenden,
publiziert wurden. Die Aussicht auf eine Publikation wird der Arbeit der
Studenten zweifellos Flügel verliehen haben. Doch läuft ein solches

Experiment auch Gefahr, dass die Unerfahrenheit der Autoren den Wert
der Arbeit wesentlich einschränkt. Abgesehen von kleineren Ungenauig-
keiten, kann man aber in unserem Falle das Experiment als durchaus

geglückt bezeichnen.

Andreas Bigger

NEUE ÜBERSETZUNGEN:

NATSUME Soseki: Ich der Kater. Roman. Aus dem Japanischen übertragen

und mit einem Nachwort versehen von Otto Putz. Frankfurt/M. und

Leipzig: Insel, 1996 (Japanische Bibliothek im Insel Verlag, hrsg. von
Irmela Hijiya-Kirschnereit). Originaltitel: Wagahai wa neko de aru.

NATSUME Soseki: Das Graskissen-Buch. Aus dem Japanischen übersetzt
und mit einem Nachwort versehen von Christoph Langemann. Berlin:
Edition q, 1996 (Japan-Edition, hrsg. von Eduard Klopfenstein). Originaltitel:

Kusamakura. Erstveröffentlichung 1906.

In der Mitte des ersten Jahrzehnts unseres Jahrhunderts veröffentlichte der

japanische Schriftsteller Natsume Soseki (geb. 1867) zwei völlig
unterschiedliche Romane. Der eine Satire auf die Epoche, der andere eine in

poetische Form gekleidete Kunsttheorie. Jener ein sechshundertseitiges
Buch, überbordend von witzigen Einfällen, dieser ein Band von zweihundert

Seiten, wo Landschaftsstimmungen und Nachdenken über Kunst und

Leben eine Einheit bilden. Intellekt und künstlerische Inspiration zeigen
sich gleichgewichtig in den beiden Frühwerken des neununddreissig-
jährigen Autors, der zehn Jahre später, 1916 an einer Magenblutung stirbt.

Um hinter dem vordergründig Divergierenden der Texte das ihnen
Gemeinsame zu entdecken, vergegenwärtigen wir uns entscheidende
Situationen in der Lebensgeschichte des Autors. Ein Jahr vor der
Inthronisierung des Kaisers Meiji kommt Natsume Komosuki - Soseki ist sein

Schriftstellername - in Tokyo zur Welt. Seine Geburt koinzidiert mit der



508 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Modernisierung, das heisst mit der Auseinandersetzung Japans mit
westlicher Zivilisation und Kultur. Seine Erziehung jedoch, die Grundschuljahre

sind noch von den edozeitlichen Prinzipien bestimmt. Konfuzianische
Ethik, Buddhismus, chinesische und japanische Tradition sind die Basis.
Die vom Staat und von der Mehrheit der Intellektuellen angestrebte

Neuorientierung veranlasst den einundzwanzigjährigen Natsume, nicht,
wie es seiner Neigung entspricht, Architektur, sondern englische Sprache
und Literatur zu studieren. Schon während der Studienzeit veröffentlicht
Soseki in Zeitschriften Aufsätze und Gedichte in Japanisch und Chinesisch.
Die anschliessende Lehrtätigkeit beschränkt wohl, aber verhindert nicht
sein freies Schaffen.

Eine entscheidende Zäsur im Lebenslauf ist der auf Staatskosten

verbrachte Englandaufenthalt (1900-1902). Trotz Beherrschung der Sprache

fand der etwas über Dreissigjährige den menschlichen Kontakt nicht,
weder in Oxford, noch in Cambridge, noch in London. Isoliert, unglücklich

vertiefte er sich in die englische Literatur vorab des 18. Jahrhunderts,
schrieb sogar englische Gedichte und befasste sich mit Literaturtheorie.
Zurück in Japan unterrichtete er am Obergymnasium in Tokyo und hielt
gleichzeitig Vorlesungen über englische Literatur an der Kaiserlichen
Universität. Noch während der akademischen Lehrtätigkeit publizierte er
in der fortschrittlichen literarischen Zeitschrift Hototogisu einen kurzen, in
sich abgeschlossenen Prosatext mit dem Titel "Ich der Kater", der eine

ungewöhnlich starke Resonanz in der Öffentlichkeit hervorrief. Soseki

wurde um eine Fortsetzung gebeten. Das anhaltende Echo im Leserpublikum

spornte zu weiteren Folgen an, die Soseki fortan in romanhaftem

Zusammenhang komponierte und zwischen Oktober 1905 und Mai 1907 in
Buchform veröffentlichte.

Natsume Soseki war nun ein anerkannter Schriftsteller, er gab das ihn
belastende Lehramt auf und wurde Feuilletonredaktor der Asahi-Zeitung.
Mit der damit gewonnenen Unabhängigkeit von schulischer beziehungsweise

staatlicher Bürokratie war in Sösekis Lebenswirklichkeit ein Knoten
gelöst; es fehlte jedoch nicht an anderen Knoten, deren Entwirrung ihn
weiterhin beschäftigten. Die Probleme, die er als Mensch, als Individuum
mit seinem Schreiben zu bewältigen suchte, waren im weiteren Horizont
die Probleme der damaligen Epoche. Die Konfrontationen zweier Kulturen,

die sich auf prinzipiell divergierenden Basen entwickelt hatten,
manifestierte sich im grossen öffentlichen Bereich wie im Kreis des Einzelnen.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 509

Alles wurde unter einem ungewohnten Blickwinkel betrachtet, Neues

entdeckt, Altes in Frage gestellt. Es war die Rede von den Rechten des

Individuums, von der persönlichen Freiheit, die seit Generationen tradierten

Bindungen und Pflichten zu lösen. Die Beziehung der Geschlechter

zeigte sich unter verändertem Aspekt. Der Staat, die Wirtschaft, die

Armee, das offizielle Japan schlechthin forderte, ja forcierte den weltoffenen
Kontakt. In allen Sparten der Kultur, in der bildenden Kunst, der Literatur,
der Musik, der Bühnenkunst entwickelten sich nebeneinander moderne und

traditionalistische Strömungen. Einzelne Künstler wechselten in ihren Werken

zwischen progressiven und regressiven Tendenzen. Aufbruchstimmung
und Zweifel am sich veränderten Weltbild kennzeichnen die Dekaden kurz
vor und die ersten kurz nach der Jahrhundertwende.

Natsume Soseki war seiner Natur nach ein Zweifler, ein Leidender an

sich selbst und an der Alltagswirklichkeit. Depressive Zustände, eine

unheilbare Magenkrankheit, nervöse Reizbarkeit belasteten ihn, erschwerten

das Eheleben, störten allgemein seine Beziehungen zu Frauen. Wenn
wir uns der geistigen und emotionalen Unruhe Sösekis bewusst sind,
scheint es keineswegs rätselhaft, dass er gleichzeitig an einer Literaturtheorie,

an einer nicht enden wollenden Satire, an einem zwischen Realität
und Irrealität oszillierenden Roman arbeitete, Essays publiziert, dazwischen

Haiku und chinesische Gedichte schreibt. Nur ein gemeinsames
Strukturmuster ermöglicht es, sich in einer Spanne von etwas mehr als

zehn Jahren in unterschiedlichen literarischen Gattungen mit gleicher
Intensität auszudrücken. - Ein Katzensprung von einem Genre zu anderen.

Die Redewendung liegt auf der Zunge beim Gedanken an den Roman

"Ich der Kater". Ort der Handlung ist das Quartier und die Wohnung des

Englischlehrers Rarus Schneutz in Tokyo. Die auftretenden Personen - wie
in einem Theaterstück haben sie ihren wiederholten Auftritt und ihren
Abtritt - sind Akademiker, Pseudoakademiker, Schöngeister; dann noch
die Gattin des Professors und das Dienstmädchen und einige Nebenfiguren.
Die Akteure treffen sich nicht auf Verabredung, sondern wie es der Zufall
will, in Schneutzens Wohnung zu endlosen Diskussionen über naheliegende

und ausgefallene Themen. Der Kommentator über alles, was da zur
Sprache kommt, ist der Kater, der nebenbei auch seine persönlichen
Lebensansichten zum besten gibt. - Er ist ein entfernter Verwandter von
E.T.A. Hoffmanns "Kater Murr". - Er orientiert den Leser über die
Protagonisten sowie ausführlich über die Lebensgewohnheiten seines Herrn,



510 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

des Englischlehrers. Vom Kater erfahren wir, dass Schneutz Haiku schreibe,

sie an den Hototogisu schicke, englische, freilich fehlerhafte Prosatexte

verfasse, sich im Nö-Gesang übe, Violine spiele und aquarelliere. - Ein
Mann, der sich aus Neigung und berufshalber mit japanischen und
abendländischen Künsten befasst. - Der Kater berichtet auch, sein Herr schreibe
ein Tagebuch, denn er besitze eigentlich zwei Gesichter. Im Diarium
bringe er sein wahres Ich, das er der Welt nicht zeige, zu Papier, nur so

vermöge er seine Existenz, das eigene wahre Selbst vor dem
Zusammenbruch bewahren. - Ein treffendes Portrait von Natsume Soseki aus
dem Munde seines Alter ego, des namenlosen Katers.

Professor Schneutz alias Soseki ist selbstverständlich derart lapidar
nicht durchgeführt, hier gilt Schneutz gleich Soseki mal eben nicht. Sösekis

Zeitgenossen vermeinten ausser ihm ebenfalls die anderen Personen

identifizieren zu können, so den Professor für Aesthetik, genannt Wirrhaus,

den Bakkalaureus der Naturwissenschaften Eiland Kaltmond, ebenso

Quark Hark, den Dichter und Zieger Solitus, den Philosophen. Gegenbild
zu diesen recht geltungssüchtigen intellektuellen Einzelgängern ist die
Familie Goldfeld, Kapitalisten allesamt, vertrauend auf die Macht des

Geldes. Die Namensliste signalisiert einen spöttischen Ton, einen Autor,
der alles und jedes in Lächerliche zieht. Doch dies ist nur die eine Seite, es

gibt auch eine andere. Da räsoniert der Kater über die Zwei- oder
Mehrdeutigkeit aller Dinge. Es liege in der Wendigkeit des menschlichen
Geistes, dass sich dieselbe Sache, sofern man sich nur gründlich damit
beschäftigte, einmal als weiss und dann als schwarz darstellt. Reizvoll sei

es, das Wort "Leben" auf den Kopf zu stellen und danach das Wort
"Nebel" zu erhalten.

Der namen- und elternlose Kater hat die schrankenlose Freiheit, mit
allen Begriffen zu spielen, das heisst die Bälle der Disputierer
aufzufangen, die im Kreise um Professor Schneutz hochgeworfen werden.

Spielregeln scheint es keine zu geben. Überraschend jedoch doziert der

Ich-Erzähler, der Kater, in jedem Wort, in jeder Wendung seien
philosophische Prinzipien eingeschoben; eine innere Stringenz halte das Ganze

zusammen, vergleichbar den Kompendien der Sprüche und Lehren
buddhistischer Patriarchen und heiliger Männer. - Wird wohl die Formulierung

"innere Stringenz" durch einen ironischen Kommentar des Katers
wieder entwertet? Der Leser selber wird zum Zweifler.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 511

Der Kater beschreibt seinen Herrn als Menschen mit zwei Gesichtern.
Was aber charakterisiert den Kater? Er ist eine Doppelnatur. Er ist
Haustier und Wildtier, er lebt in der Gemeinschaft der Menschen, aber

dressieren lässt er sich nicht, sein Revier ausserhalb des Hauses entzieht
sich der menschlichen Kontrolle. Katzen sind überall und nirgends
zuhause, spielfreudige und rätselhafte Vaganten. In dieser Weise eignet der

Komposition des Romans etwas Vagantenhaftes. Das Umherstreichen von
einer Sache zur andern reizt und ermüdet gelegentlich den Leser.
Trotzdem liest er das Buch zuende; denn die aufgeworfenen Probleme
vermitteln ein facettenreiches Bild der Epoche, sind aber zu einem nicht
geringen Teil auch zeitlos. In einem längeren Exkurs beispielsweise zum
Thema "Individuum" hält Professor Schneutz fest:

Wir werden im Schlafen wie im Wachen von unserem Ich beherrscht, und da
sich der würgende Griff des Ich um alles legt, werden die menschlichen Taten
und Worte manieriert und kleinlich. [...] 'Gelassenheit' und 'Gefasstheit' sind

zu Wörtern verkommen, die an Schriftzeichen erinnern, deren äussere Gestalt
noch existiert, während die Bedeutung verloren gegangen ist.

Was in den ersten Dezennien des 20. Jahrhunderts als Zeitkritik gemeint

war, ist in den letzten noch immer gültig. Die Begriffe "Gelassenheit" und
"Gefasstheit" mögen zudem als Brücke fungieren zum "Graskissen-Buch",
hier sind sie zentral. Im ruhelosen, allen fremden Einflüssen offenen
Stadtleben verkommen die Wörter zu Hülsen; in der Natur, in der
Abgeschiedenheit bewahren sie ihren Gehalt. Kusamakura (Das Graskissen-

Buch) erscheint als sinnvoller Gegenpart zum Roman "Ich der Kater",
gemäss dem Diktum: "Die Kraft der Natur vermag unser Wesen

unmittelbar zu bilden, zu klären, und ist fähig, uns augenblicklich in das

reine Land der Poesie zu entführen."
Der erste Satz in Kusamakura jedoch lautet: "Wer nur der Vernunft

folgt, eckt an. Wer in den Strom der Gefühle hinausrudert, wird von ihm
erfasst." Die bekannte Polarität. Vernunft, Theorie, Analyse sind im
Hinblick auf Soseki auch als Synonyme für abendländisch, für modern zu
verstehen. In seinem Werk wirken sie als Stimulans, das seinem Schaffen
stets neue Impulse verleiht, die Traditionsgebundenheit erfrischt, ohne sie

zu entwerten. - Der Realist und der Idealist, der Träumer - Der
Theoretiker und der Künstler - Wie weit entfernen sie sich voneinander,
oder wie nahe sind sie sich? Unter diesem Spannungsverhältnis stehen die
beiden Romane.



512 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Der Ich-Erzähler in Kusamakura, ein Künstler, ein Maler, sieht die
Welt nicht als Tragikomödie, nicht als Farce wie der Kater; er erlebt sie

als Freilichtaufführung, auf einer Bühne mit ziehenden Wolken, mit dem in
der Ferne glitzernden Meer, auf einer Bühne, wo das Knistern des nahen

Bambushains zu hören ist und tosendes Wasser in der engen Waldschlucht.
Der Maler hat seine Reise als "poetische Reise" angetreten, wie ein Nö-
Drama möchte er sie als Wanderer in waldiger Berglandschaft erfahren.
Der Ich-Erzähler präzisiert, was er unter Nö versteht: "Die Kunst des Nö
besteht darin, dass über das sogenannte Reale unzählige Kimonos der

Kunstfertigkeit gestreift werden". Anschliessend führt er noch weiter aus,
die unzähligen Kimonos, das will heissen das Verhüllen, fehle der
europäischen Kunst, sie richte ihr Augenmerk auf die sichtbare konkrete Welt
und schenke dem mystischen Nachhall in den Dingen keinerlei
Aufmerksamkeit. Das fernöstliche Augenmerk manifestiert sich in
Kusamakura in der Weise, dass die männlichen und weiblichen Gestalten in
dem handlungsarmen Roman sich langsam, Nö-Spielern gleich, bewegen.
Und die weibliche Hauptfigur ist von einer Aura umgeben, ungeachtet
ihrer nachvollziehbar erzählten Lebensgeschichte.

Der Maler betrachtet diese Frau - es ist die Tochter des Berggast-
haus-besitzers - und ebenso den Zen-Priester im einsamen Kloster und
auch den Pferdetreiber, der die Tiere über den Pass führt, aus einer

merkwürdig affektiven Distanz. Sie werden allmählich zur Verkörperung
seines idealen Menschenbildes, zu Figuren, die allen menschlichen
Leidenschaften enthoben sind. Lose nur sind die Haupt- und Nebenfiguren des

Romans miteinander verbunden, mit wenig charakteristischen
Pinselstrichen hingesetzt in freier Gebirgslandschaft. Wir assoziieren Tuschmalerei,

Albenblätter, gemalt von chinesischen Literatenmalern. Und es

erstaunt keineswegs, dass Soseki eines seiner frühen auf Chinesisch
verfassten Gedichte unverändert in den Roman einfügt. Die zwei Schlussverse
lauten: "Ich streife ziellos umher und folge der Wandlung der Dinge / Ihr
frischer Duft erfüllt mich mit angenehmer Ruhe." Zahlreicher jedoch sind
zitierte Haiku japanischer Dichter aus alter und neuer Zeit. Beispielsweise
das Pferdeknechtslied des Altersgenossen und Freundes Masaoka Shiki
(1867-1902): "Singender Pferdeknecht / Wie im Lied überquere ich den

'Schellenpass' / Bei Regen im Frühjahr."
Die in den Text eingestreuten Kurzgedichte veranschaulichen typographisch

die Struktur des Romans, der gemäss der Absicht des Autors ein



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 513

neues Genre, nämlich den Haiku-Roman, begründet. Im Roman "Ich der
Kater" ist die Rede von einem "Hai-Stück". Kaltmond, der Professor für
Aesthetik, hat es verfasst. Es sei, erklärt er, weder ein Lustspiel noch ein

Drama, es sei ein Einakter, analog der Kürze und Prägnanz des Haiku. -
Sösekis literaturtheoretische Überlegungen sind da angetippt. Und darüber
hinaus ist es ein Hinweis auf die Frage, die alle Literaten beschäftigt; denn
alle wissen es: Die alten Formen des Theaters, des Romans taugen nicht
mehr für die neuen Inhalte; die fremden, das heisst, die westlichen
übernehmen ist eine Möglichkeit, die andere wäre, eine neue Form zu
kreieren mit traditionellem Material. In diesem Sinne sind die zwei
Romane, der satirische und der poetische, Experimente. Der Haiku-
Charakter zeigt sich in der Komposition von "Ich der Kater" in einer Folge
von Improvisationen, vergleichbar der Commedia dell'Arte. Der Haiku-
Geist des "Graskissen-Buchs" erinnert in seiner Traumtonalität an die

Impromptus der Romantiker.

Elise Guignard

ÖBA Minako: Urashimasö. Translated by Yu Öba. Introduction by Noriko
Mizuta. Center for Intercultural Studies and Education/Josai University,
Sakado-shi, Saitama-ken, 1995 (Erstveröffentlichung: Tokyo: Kôdansha,
1977. Im Band V der Gesammelten Werke von Öba Minako ist der Roman

eingeschlossen. Kôdansha Tokyo 1991.)

Urashimasö Rückkehr in die alte, doch völlig veränderte, fremd gewordene

Heimat. Das ist es, was der Buchtitel evoziert; ein noch heute

aktueller Stoff. Wenn wir uns vergegenwärtigen, wie die gemeinhin als

"Urashima Taro" bekannte Erzählung tradiert worden ist, ergibt sich ein

erstes Indiz von den Knotenpunkten, nach denen der Roman angelegt ist.
Das Thema: Urashima Taro findet sich im realen Leben nicht zurecht.

Zufällig oder je nach Version, dank einer guten Tat, wird er ins Fabelreich
auf dem Meeresgrund entführt. Doch nach langer, sorgloser, glücklicher
Zeit sehnt er sich zurück, von wo er hergekommen ist. Die Rückkehr wird
ihn nicht verwehrt, ja, er erhält noch ein Geschenk, ein Kästchen,
allerdings mit der Warnung, es nicht zu öffnen. - Der tragische Schluss: Die
frühere Heimat? - Er kennt sie nicht mehr. Aus Verzweiflung öffnet er das

Kästchen, dichter weisser Rauch entweicht, hüllt Urashima Tarö ein,



514 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

nimmt ihm Jugend und Hoffnung. - Die älteste Aufzeichnung des Textes in

Japan findet sich in der im 8. Jahrhundert chinesisch abgefassten Sammlung

von "Berichten aus den Provinzen". Eine formal und inhaltlich ganz
andere Version gibt der Kommentar aus dem 14. Jahrhundert zu einem der
ersten japanischen Geschichtswerke.

Ohne auf die beiden Varianten im einzelnen einzugehen, sei festgehalten:

Öba Minako berücksichtigt sowohl die eine, in der japanische
Elemente überwiegen wie jene, die in Struktur und Gehalt deutlich
chinesisch geprägt ist. Da die Fabel von Urashima Tarö vermutlich
chinesischen Ursprungs ist, kann sie als frühes Zeugnis für den geistigen
Einfluss Chinas auf Japan betrachtet werden. Der Urashima-Stoff hat in

unserem Text eine doppelte Funktion. Einerseits verweist er auf fernöstliche

mythische Vorstellungen, und andererseits ist er eine Metapher für
interkulturelle Abhängigkeit ganz allgemein.

Beides ist in diesem Roman gleich dominant, sowohl die Verwurzelung

in der eigenen Tradition als auch die Spannung zwischen östlicher
und euroamerikanischer Weltsicht. Und dazu eine weitere Bipolarität: das

Spiel zwischen Autobiographie und Fiktion. In unendlich vielen Facetten

wird die mehrschichtige Problematik angetippt. Wohl liegt der Erzählung
ein Handlungsablauf zugrunde, doch der Perspektivenwechsel folgt sich so

rasch und unvermutet, dass wir eine Art Tausendblumen-Teppich vor uns
haben, ein dichtes Gewebe korrespondierender Gedanken und bildhafter,
wunderlicher Einfälle.

Der Lebenslauf der Autorin ist im Roman punktuell präsent. Der
Pazifik-Krieg gehört zu ihren Kindheits- und Jugenderinnerungen; im
August 1945 war Öba Minako fünfzehnjährig. Hiroshima ist ein traumatisches

Erlebnis, das sie wieder und wieder, nicht allein in "Urashimasö"
verarbeitet. Wichtig für die Entwicklung zur Schriftstellerin sind die Jahre
1959 - 1970, die sie mit ihrer Familie in Alaska verbrachte. Während
jener Zeit unternahm sie Reisen in die Vereinigten Staaten und trieb
Studien an amerikanischen Universitäten. Der intensiv genutzte Aufenthalt
in der Fremde hinterlässt in Öbas gesamtem Werk seine Spuren. In
Erzählungen ebenso wie im ersten grossen Roman Urashimasö sind in den

Protagonistinnen, mehr oder weniger verwischt, Wesenszüge der Autorin
zu erkennen.

1977, drei Jahre vor ihrem fünfzigsten Geburtstag publiziert sie den
Roman; ein Buch der Erinnerung und Reflexion, eine Übersicht über das



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 515

bisher gelebte Leben und die Suche nach seinen verborgenen Wurzeln. Der
Plot ist einfach. Die Protagonistin Yukie, eine dreiundzwanzigjährige
Japanerin kehrt nach langem Amerikaaufenthalt und dort abgeschlossener

Schulbildung in die eigentliche Heimat zurück. Heimat, das ist die Familie,
das sind die persönlichen Erinnerungen und die Mythen. Dazu jetzt ein

neuer Akzent: die merkwürdig fassadenhaft wirkende Modernität Japans.
Die Familienmitglieder sind alle geprägt von den Veränderungen, die

Kriegs- und Nachkriegszeit bewirkt haben. Da ist Morito, der dreissig
Jahre ältere Bruder, der seine Vitalität hinter einem Schleier von
Abgeklärtheit verdeckt; seine Frau Ryoko zeigt bisweilen fast dämonische Züge.
Ihren autistischen Sohn betrachten sie als Hiroshima-Opfer. Er wurde zur
Zeit des Atombombenabwurfs gezeugt. Sein Tod könnte die Eltern von
ihrem Trauma befreien. Ein stets wiederkehrender, quälender Gedanke.

Der Tod geistert wie ein Irrlicht durch Yukies Familiengeschichte -
Suizid und Häuser, in denen längst und jüngst Abgeschiedene ihr Wesen

treiben. Und der Spuk geht noch immer weiter; denn auch Moritos Haus in

Tokyo, in dessen Garten die Urashima-Pflanze wuchs, verschwindet am
Ende des Romans, über Nacht wie durch Zaubertrick, löst sich in Rauch

auf, einem Rauch gleich jenem, der Urashima Tarös Kästchen entströmte.
Mit der von Übersinnlichem getönten Familiensaga kontrastiert die

moderne Welt. Diese erscheint in verschiedenen Perspektiven, und zwar
primär in der von Yukie und ihrem amerikanischen Freund von
französisch-nordeuropäischer Abstammung und dessen Freund, der schon jahrelang

in Japan lebt. Kritischer und rationaler als die junge Frau ziehen die
beiden Männer Vergleiche zwischen japanischer und westlicher Lebensweise.

Die rätselhafteste Figur des Romans ist Natsuo, die Adoptivtochter
von Ryoko und Morito. Sie kam als Kind einer fünfzehnjährigen Japanerin
und eines amerikanischen Soldaten zur Welt. Dieser fiel im Korea-Krieg
vor der Geburt und die Mutter kurz nach der Geburt von Natsuo. Die
"goldblonde Natsuo mit ihren tiefliegenden Augen" wechselt wie Streiflicht

zwischen dem Reich ihrer Phantasie und der faktischen Lebenswelt
hin und her. Sie ist die raffinierteste Projektion der Autorin, die im Lande
der Träume wie in der Realität Zuhause ist.

Yukie - Natsuo, ein Wesen mit einem sechsten Sinn, "einer Fledermaus

gleich, die durchs sensible Ohr viel mehr wahrnimmt, als sie es mit
den Augen je vermöchte". In Natsuo fliesst amerikanisches Blut, in Yukie
"fliesst" analog formuliert, amerikanische Schulbildung. Eine weitwinklige



516 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Reaktionsfähigkeit hat sich da entwickelt. Die Romanstruktur basiert
darauf. Janusköpfig, mit zwei Gesichtern nimmt die Autorin die Welt
wahr, gleichzeitig erblickt sie Reales und das ihm entsprechende Irreale.

Schöpferische Arbeit fasst die Antagonismen in ein Gebilde der Kunst, in
Sprache. Öba Minako drückt es gegen Schluss des Romans metaphorisch
aus:

In der alten Heimat keimen die zartesten Wurzeln in Yukies Innern; frische
Triebe vereinen sich mit der in der Fremde gewachsenen Kraft, und neue Blüten
entfalten sich.

Elise Guignard

ÖMORI Sögen. An Introduction to Zen Training. London: Kegan Paul

International, 1996, xvii + 290pp.

Das japanische Original des vorliegenden Buches, Sanzen nyümon,
erschien bereits 1964 in Tokyo. Wie es der Titel ausdrückt, beschäftigt sich

der Autor, Ömori Sögen (1904-1994), in diesem Buch intensiv mit dem

Training in Zen, was für Ömori gleichbedeutend ist mit Zazen, dem Sitzen
in Meditation. Die sieben Kapitel sind denn auch überschrieben mit:
Warum Zazen; Das Ziel des Zazen; Wie in Meditation sitzen; Dinge, die
während der Meditation Aufmerksamkeit verdienen; Physiologische
Auswirkungen; Zazen Wasan und Zehn Ochsenbilder.

Im ersten Kapitel teilt Ömori Religion in zwei grosse Richtungen ein:

Religionen des Gebets und Religionen der Meditation. In einer Religion
des Gebets, schreibt er, sind Theologie und Philosophie notwendig, um die
Existenz Gottes zu beweisen und die Beziehung Gottes zu den Menschen

zu beschreiben. In einer Religion der Meditation aber sind diese zwei

Disziplinen nicht wichtig. In einer Religion der Meditation ist es für den
Schüler unerlässlich, einen Lehrer zu haben, der den Schüler in der
korrekten Praxis der Meditation unterrichtet, ihm hilft, die verschiedenen
Erlebnisse während der Meditationen zu verstehen und ihm die Disziplin
ihm täglichen Leben beibringt.

Diese Einteilung scheint mir etwas sehr einfach zu sein. Da Ömori
leider nicht sagt, welche Religionen er in welche Richtung einteilt, ist man
auf Vermutungen angewiesen. Ganz sicher gehört Zen für ihn zu den

Religionen der Meditation. Aber das führt zur Frage, ob Zen vom grossen



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 517

Strom des Buddhismus zu unterscheiden ist, denn im Buddhismus sind
auch Richtungen eingebettet, die sicher zur Religion des Gebetes gerechnet
werden können, so etwa die Schulen des Reinen Landes in Japan. Die eben

gestellte Frage wird von Ömori in dieser Art nicht beantwortet; für ihn ist
Zen im Gegenteil gleichbedeutend mit Buddhismus.

In den folgenden Kapiteln beschäftigt sich Ömori dann mit den Zielen
des Zazen, der richtigen Art des Zazen usw. Dabei wird deutlich, dass

dieses Buch vor etwa 30 Jahren geschrieben wurde: Die Auseinandersetzung

mit den Quellen und der Tradition des Zen fehlt völlig, erinnert
sehr stark an die englischsprachigen Werke von D.T. Suzuki, der Zen ja
auch mit den verschiedensten Attributen wie "transhistorisch" etc. seinem

nicht Japanisch sprechenden Publikum anzupreisen versuchte. Diese

Auseinandersetzung wird von Ömori gar nicht gewünscht, denn Leute, die
solches tun, die Gelehrten des Zen, gehören für ihn zu den "unerwünschten

Studenten des Zen" (S. 29).
Zusammenfassend kann man sagen, dass das Buch als Ausdruck des

missionarischen Eifers einiger japanischer Zen-Meister, die Zen im
Westen bekannt zu machen trachteten (Ömori in Hawaii) zwar interessant

ist, die Übersetzung aber sicher 25 Jahre zu spät kommt. Heute darf man
wohl etwas mehr von einem Missionar des Zen erwarten, auch und gerade

was die intellektuelle Auseinandersetzung mit der eigenen Tradition
betrifft; zur Lektüre kann das Buch deshalb nur sehr bedingt empfohlen
werden.

Das führt sicher zur Frage, welche Motive die Übersetzer dazu brachten,

das Buch gerade jetzt zu veröffentlichen? Darüber wird im Buch selbst

nirgends etwas gesagt, es bleiben einem also nur Spekulationen. Ein Motiv
könnte vielleicht gerade im "Überhandnehmen" der Gelehrten des Zen,
unerwünschten Studenten des Zen also, zu suchen sein. Ist es vielleicht
möglich, dass es für Propagandisten des Zen im Sinne eines Meisters wie
Ömori immer schwieriger wird, ihren Zen zu verbreiten, ohne dabei auf
potentielle Schüler zu stossen, die mit Fragen zur Tradition des Zen an die
Lehrer herantreten, die diese Lehrer nicht beantworten können oder
wollen?

Dieter Schwaller



518 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

SAUSMIKAT, Nora: Nichtstaatliche Frauenforschung in der VR China.

Eine Diskussion der Frauenwissenschaft Li Xiaojiangs. Münster: Lit, 1995

(Berliner China-Studien; 30).

Der Titel macht deutlich, dass im vorliegenden Buch Allgemeines
(Nichtstaatliche Frauenforschung) und Besonderes (die Frauenwissenschaft von
Li Xiaojiang) miteinander verbunden werden. Um den Begriff
"nichtstaatlich" im Zusammenhang mit der Frauenforschung zu verstehen, muss

man Einblick in die Situation der Frauen im sozialistischen China haben.

Die Chinesinnen gelten seit dem Aufbau des Sozialismus offiziell als

"befreit", denn sie sind berufstätig und damit unabhängig. Der staatliche
Frauenverband fungiert seit 1949 als die einzige Institution für Frauen in
China. Doch die "Befreiung" - so Li Xiaojiang - ist nicht Resultat einer
bewussten Auseinandersetzung mit Frauenfragen, sondern vielmehr eine

dogmatische Vorgabe, die nicht hinterfragt werden darf. Mit der
Wirtschaftsreform Anfang der 80er Jahre sind die "befreiten" Frauen zunächst
im Arbeitsmarkt, dann auch in weiteren Bereichen direkt oder indirekt
gefährdet. Der staatliche Frauenverband, der eine orthodoxe Position

einnimmt, kann die in jüngster Zeit entstandenen Probleme der Frauen
nicht mehr bewältigen. In diesem schwierigen sozioökonomischen Klima
entstand die nichtstaatliche Frauenforschung, deren bekannteste Vertreterin
Li Xiaojiang ist.

Li Xiaojiang erklärt ihre Forschung als eine unabhängige Aktivität,
die sich in keinerlei Ismen einfügt. Nichtstaatliche Frauenbewegung und

-forschung legen grossen Wert auf ihren inoffiziellen Charakter und setzen
sich bewusst von der offiziellen, bislang einzig zugelassenen Theorie der
Frauenbefreiung ab, die sich auf die Gothaer Rede Clara Zetkins beruft.
Mittlerweile hat sich die nichtstaatliche Frauenforschung seit etwa zehn
Jahren einigermassen etabliert, doch ist sie nicht selten mit dem "Zeigefinger"

der Partei konfrontiert. Auch der Umstand, dass das von Li Xiaojiang

gegründete Institut für Internationale Frauenforschung in Zhengzhou
kurz vor der Internationalen Frauenkonferenz in Peking 1995 aufgelöst
wurde, ist ein Zeichen dafür, dass die Partei mit dem nichtstaatlichen
Charakter dieser Frauenforschung immer noch grosse Probleme hat.
Hierin jedoch liegt die Aktualität nichtstaatlicher Frauenforschung
begründet, zugleich wird die Notwendigkeit sichtbar, mehr Frauen in China
zu erreichen.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 519

Im Westen besteht zwar seit langer Zeit Interesse an Frauenforschung
in China, doch sind noch längst nicht alle Vorurteile gegenüber Chinesinnen

beseitigt:

Die bisherige chinabezogene westliche Frauenforschung war geprägt von
entweder rein deskriptiven Forschungen über Chinesinnen, die sie exotisch
verklärten, oder von wertenden, ethnozentristischen Werken wie jene aus den
60er und 70er Jahren, die westliche Paradigmen und feministische Wunschträume

der Frauenbefreiung auf China übertrugen (S. 10).

Kenntnisse über Frauenforschung sind nur in begrenztem Umfang
vorhanden (vgl. Fr ick/Leu tner/Spakowski 1995). Da die nichtstaatliche

Frauenbewegung und -forschung die Grenze der klassischen sozialistischen

Frauenbewegung zu überschreiten versucht und angesichts der Vertiefung
der Wirtschaftsreform an Relevanz und Aktualität gewinnt, ist ihre
Präsentation im Westen mehr als wünschenswert. Das vorliegende Buch ist
daher in einem doppelten Sinne bedeutsam: es behandelt eine rezente, aber

umso 12intensivere Entwicklung in China und, ferner, ein der westlichen
Fachwelt kaum bekanntes und wenig erforschtes Thema.

Die Autorin leistet diesen Beitrag in einer Weise, die zeigt, dass sie

mit dem Thema äusserst vertraut ist. Die Beschäftigung mit einem
dermassen wenig erforschten Thema setzt angesichts des Mangels an

Sekundärliteratur in westlichen Sprachen solide chinesische
Sprachkenntnisse voraus. Die Autorin hat den schwierigen und zeitraubenden

Umgang mit fast ausschliesslich chinesischen Quellen erfolgreich bewältigt
und somit eine Pionierarbeit in der chinaspezifischen Frauenforschung im
Westen geleistet.

Die Arbeit beschränkt sich nicht nur auf eine bibliographische
Darstellung von Li Xiaojiangs Publikationen, sondern versucht, die
Zusammenhänge der Entstehung und Entwicklung nichtstaatlicher
Frauenforschung mit den politischen, sozialen und ökonomischen Umwälzungen
in der gegenwärtigen Übergangsgesellschaft Chinas ausführlich darzulegen.

Auf der Grundlage einer Einbettung von Lis Frauenforschung in den

grösseren Rahmen von Reform und Öffnungspolitik wird auch die

Beziehung dieser Forschung zu anderen Ansätzen in der innerchinesischen
Diskussion verdeutlicht. Nicht zuletzt hat Sausmikat Lis Forschung mit
entsprechenden Pendants im Westen verglichen und gelangt zu der
Erkenntnis, dass Li Xiaojiang mit einigen ihrer Thesen der im Westen

geführten Debatte sehr nahe steht. Dieser kulturvergleichende Aspekt kann



520 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

selbstverständlich nur vor dem Hintergrund einer soliden Kenntnis beider
Kulturen eingehend behandelt werden.

Trotz der Vielfalt der Aspekte, die diese Arbeit zu berücksichtigen
versucht, ist sie klar strukturiert. Der erste Teil (Kap. 1-4) stellt neben

einer kurzen Bibliographie der Veröffentlichungen Li Xiaojiangs und

methodischen und begrifflichen Definitionen diejenigen Publikationen vor,
die als erste das Fundament ihrer Frauenforschung bilden. In diesem

Zusammenhang wird eine Auseinandersetzung mit dem dreiphasigen
Evolutionsmodell von Li Xiaojiang vollzogen, das die Einbettung der

Frauenbefreiung in die Menschheitsbefreiung hervorhebt. Im Zentrum
steht das Hauptwerk von Li Xiaojiang, "Der Ausweg der Frauen" (Nüren
de chulu), das sich als Reaktion auf die öffentliche Diskussion über die
Rechte der Frauen unter den verschärften Bedingungen des gegenwärtigen
Wirtschaftslebens versteht.

Der zweite Teil (Kap. 5-6) widmet sich den inhaltlichen Implikationen
der marxistischen Frauenwissenschaft von Li Xiaojiang, wobei die
Untersuchung gerade das Attribut "marxistisch" unter die Lupe nimmt. Hier
wird eine kritische Würdigung des Modells von Frauenwissenschaft, d.h.
Li Xiaojiangs Vorstellungen von Frauenanthropologie, -geschichte,
-Soziologie und -ästhetik unternommen, die das Ziel hat, "eine Aussage
über die Funktion und Interdependenz des Lischen Frauenwissenschaftsmodells

zur soziopolitischen Lage der Frauen machen zu können" (S. 15f).
Dieses Ziel wird nun insoweit erreicht, als die Autorin die beiden Aspekte

- Innovation und Konservatismus - im Theoriegebäude von Li Xiaojiang
aufzeigt. Zwar gab es im China der 20er und 30er Jahre ansatzweise

Diskussionen über Frauenfragen, doch eine in die Humanwissenschaften

integrierte Frauenwissenschaft ist bis Mitte der 80er Jahre de facto in
China nicht vorhanden. Hier kommt der hohe Stellenwert von Li
Xiaojiangs theoretischer Arbeit zum Ausdruck. Die Autorin greift aber auch

bestimmte Punkte auf, die als unwissenschaftlich bzw. konservativ
bezeichnet werden. So analysiert sie kritisch Li Xiaojiangs Definition von
"Weiblichkeit" als den "drei grossen Verpflichtungen" (gegenüber
Ehemann, Kind und Beruf) und verdeutlicht, dass derartige Vorstellungen zum
einen auf traditionellen Vorannahmen gegründet, zum anderen für die sehr

unterschiedlichen Schichten der weiblichen Bevölkerung nicht differenziert

genug konzipiert sind.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 521

Li Xiaojiangs theoretischer Ansatzpunkt ist die Betonung des

Geschlechtsunterschiedes, die sich aus der kritischen Reflexion über die

Geschlechtsnivellierung im Verlauf des sozialistischen Aufbaus ergibt.
Ihrer Auffassung zufolge ist eben diese Nivellierung der Geschlechter

verantwortlich für die bisherige Absenz von Frauenwissenschaft in China.
Auch die Definition von "Weiblichkeit" anhand der "drei grossen
Verpflichtungen" und die Vorstellungen von Frauenästhetik, die westlichen
Feministinnen eher konservativ anmutet, können vom Postulat eines

erwachten Bewusstseins der Frau nicht getrennt werden. Es liegt auf der

Hand, dass derartige Auffassungen Li Xiaojiangs sehr durch die Zeit, in
der es ausschliesslich Menschen (nicht Männer und Frauen) gab und in der

lediglich die männlichen Beurteilungskriterien galten, geprägt sind. Aber

genau aus diesem Grund wiederum findet Li Xiaojiangs Suche nach

weiblicher Identität grosse Zustimmung, vor allem in ihrer eigenen
Generation. Im Grunde ist die Betonung des Geschlechts-unterschiedes und

die Rückbesinnung auf die weibliche Identität auch eine Reaktion auf die

Vergangenheit Chinas. Allerdings erscheint es fraglich, ob sich dieser
Ansatz unter den veränderten sozialen und ökonomischen Bedingungen
weiterhin positiv auf Frauenbewegung und Frauenforschung auswirken
kann. Die Rezensentin ist der Auffassung, dass die Interpretation dieser

zentralen Punkte sowie des gesamten theoretischen Konzeptes von Li
Xiaojiang durch die Autorin ein wenig zu positiv ausfallen. Freilich
schränken diese Vorbehalte, die im Grunde lediglich die Zukunft betreffen,
nicht den Wert der Arbeit für unsere historischen Kenntnisse der

Entstehung der Frauenbewegung in China ein.
Frauenforschern im Westen und denjenigen, die sich für

nichtstaatliche Frauenbewegung und Frauenforschung in China interessieren, ist
die Lektüre dieser Arbeit dringend ans Herz zu legen. Sie ermöglicht eine

notwendige Ergänzung zur dogmatischen, in der Propaganda verbreiteten

Perspektive der sozialistischen Frauenbefreiung; ferner erlaubt sie die

Wahrnehmung einer Stimme von Frauen für Frauen, die seit Mitte der
80er Jahre immer lauter wird. Schliesslich werden wir auch in die Lage

versetzt, eine rein westliche Perspektive des Feminismus durch eine

chinesische Sicht der Frauenbewegung zu relativieren.



522 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

LITERATUR

Heike Frick / Mechthild Leutner / Nicola Spakowski (Hrsg.): Frauenforschung in
China. Analysen, Texte, Bibliographie. München: Minerva-Publ., 1995.

Xu Yan

SCHUBERT, Gudrun. Annäherungen. Der mystisch-philosophische
Briefwechsel zwischen Sadr ud-Dïn-i Qônawï und Nasïr ud-Dïn-i Tûsï. Edition
und kommentierte Inhaltsangabe (Bibliotheca Islamica 43), Beirut 1995. In
Kommission bei Frank Steiner Verlag Stuttgart.

Cet ouvrage, produit d'une thèse de doctorat soutenue à l'université de

Bâle en 1994, présente pour la première fois le texte, connu jusqu'ici par
des études partielles, de la correspondance échangée (en arabe et persan)
entre le mystique de Konya, disciple et beau-fils d'Ibn aPArabï, et le

fameux philosophe et homme d'état iranien, morts la même année (1274).
Sans avoir l'intérêt ni la profondeur d'autres échanges épistolaires du

moyen âge islamique, telle la correspondance entre Ibn Sînâ et al-Bïrûnï,
celle-ci constitue toutefois un témoignage important de la vie intellectuelle
de l'époque et de la confluence de l'avicennisme et du courant mystique
issu d'Ibn al-cArabï. L'introduction traite tout d'abord des manuscrits et de

l'établissement du texte (pp. 1-13). Les manuscrits sont nombreux, la

plupart se trouvant en Turquie, mais ne contiennent jamais qu'une partie de la

correspondance et présentent entre eux des differences parfois importantes.
L'auteur a donc dû constituer son édition à partir d'une étude assez large
des manuscrits, dont elle a retenu sept pour l'établissement du texte. La
seconde partie de l'introduction (pp. 15-54) est consacrée à une présentation

synthétique des arguments développés par les deux auteurs. Une
partie essentielle de la correspondance est constituée par les questions de

Qônawï auxquelles Tûsï apporte ses réponses, suivies dans certains cas par
de nouvelles objections ou remarques du premier. On ne peut se défendre
de l'impression que le mystique est assez mal équipé pour aborder les

discussions hautement techniques et scolastiques dans lesquelles il se lance,
et l'obscurité de son style, relevée par Schubert (p. 17), n'a peut-être pas
d'autre explication. Il est à cet égard hautement significatif que Tûsï refuse
fermement de se laisser entraîner sur le terrain de l'expérience mystique



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 523

(p. 33). Les trois premières questions portent sur des problèmes
ontologiques et logiques que l'on peut qualifier de classiques et qui sont
familiers à tous les lecteurs d'Ibn Sînâ: la dualité de l'être et de l'essence,
la substance et l'accident, les homonymes et les synonymes, l'universel et
le particulier, etc. Beaucoup de ces discussions consistent d'ailleurs
essentiellement en une exégèse de textes avicenniens. La quatrième question
aborde le problème de la procession du multiple à partir de l'un et de la

contradiction entre ce fait et le principe ex uno non fit nisi unum. La
cinquième question est consacrée à l'âme, son éternité et son immatérialité;
préexiste-t-elle au corps ou vient-elle à l'être au moment du mélange des

éléments? Sur ce dernier point, la réponse de Tûsï, quoique se réclamant

d'Aristote, trahit l'influence de Galien et d'Alexandre d'Aphrodise en
admettant l'importance d'un substrat matériel prédispose à recevoir l'âme

que le premier principe fait émaner sur lui. Dans la sixième question, nous

passons de la discussion de l'éternité de l'âme à celle de l'espèce humaine

et des sphères célestes. Qônawï semble se rallier à l'opinion de "certains

sages" selon laquelle les sphères des planètes pourraient être soumises à la

génération et à la destruction, tout comme le monde sublunaire. La

septième question traite des peines et des joies spirituelles, la huitième de

l'émanation, la neuvième de la possibilité d'un enchaînement infini de

causes, la dixième de la possibilité de l'infini, la onzième de la nature du

feu et de la chaleur, et la douzième de l'union de la forme et de la matière.
Dans sa réponse à Tûsï, Qônawï développe le thème de l'ascension

mystique conçue comme un mode de connaissance non-rationnel, ou du

moins non-discursif, qui constitue la principale incursion de la correspondance

dans le domaine proprement mystique.
L'édition critique de cet ensemble de textes, complétée par un bref

index des termes techniques, semble parfaitement fiable et excellente à tous

points de vue, et la présentation synthétique des principaux sujets discutés

par les deux auteurs, que je viens de résumer, excellente. Qu'il me soit
toutefois permis, pour conclure, d'exprimer deux regrets. Premièrement

que G. Schubert ne nous ait pas donné la traduction intégrale que son

introduction ne remplace pas complètement. Les arguments développés
dans cette correspondance sont souvent assez techniques et ardus, et nul
n'aurait été mieux à même de les rendre en une langue moderne que celle

qui a dû se frayer un chemin à travers la tradition manuscrite pour
produire un texte cohérent. Deuxièmement les discussions s'insèrent dans



524 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

une très longue tradition philosophique, scientifique et religieuse remontant

aux Grecs, il y est souvent fait allusion à des auteurs, des écoles et des

doctrines qui ne sont pas autrement spécifiées; un minimum de commentaire

sur ces points aurait aidé à insérer ces controverses dans la durée et à

leur donner la dimension historique sans laquelle elles paraissent parfois
indûment abstruses.

Charles Genequand

VOIRET, Jean-Pierre (Hg.). Gespräch mit dem Kaiser: Auserlesene Stücke

aus den "Erbaulichen und seltsamen Briefen " der Jesuitenmissionare aus
dem Reich der Mitte. Bern, Berlin, Frankfurt am Main, New York, Paris,
Wien: Peter Lang, 1996. (Schweizer Asiatische Studien: Monographien;
Bd. 25).

Waren die Missionare im 17. Jhd. noch als aristotelisch-scholastische
Gelehrte mit geozentrisch verordnetem Weltbild nach China ausgezogen,
so fahren sie um die Wende zum 18. Jhd. unter dem humanistisch-aufklärerischen

Einfluß der Renaissance und den wachsenden internationalen
Kontakten zunehmend als wissenschaftliche Korrespondenten der neu
errichteten Akademien in Florenz, London, Paris und Berlin und als

diplomatische Landesvertreter in das ferne Reich. Louis XIV etwa kann
die Entsendung der von Pater Verbiest 1678 geforderten geeigneten
Nachwuchsmission vor dem portugiesischen König 1684 nur noch unter
dem Vorwand der wissenschaftlichen Forschung rechtfertigen. Diese neue
Rolle zusammen mit dem zunehmenden Legitimationsdruck für die
missionarische Sache spiegelt sich auch in der Korrespondenz der
Missionare wider. Neben den Berichten über die Missionstätigkeit, die
nach wie vor den Großteil der Briefe füllen, enthält sie nun auch
ausführliche und systematische Beschreibungen und Analysen des Landes,
erste landeskundliche Abhandlungen sowie naturwissenschaftliche
Forschungsprotokolle. Es finden sich diskursive Erörterungen zu allgemeinen
historischen und philosophischen sowie linguistischen, moralischen und

theologischen Fragen, in denen wir Reflexionen der hermetistischen

Tradition, der textkritischen Methode und anderen aufklärerischen Gedanken

wiederfinden. Mit anderen Worten, die Korrespondenz bewegt sich
nicht mehr nur innerhalb der eigenen kirchlichen Mauern, sondern richtet
sich immer mehr auch an ein allgemeineres wissenschaftlich gebildetes



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 525

Publikum. Es darf von daher nicht verwundern, daß Pater le Gobien S.J.

zu einem Zeitpunkt, da die Position der Jesuitenmissionare u.a. wegen des

Ritenstreits in China enorm angegriffen ist, anfängt, Briefe jener
Missionare aus allen Kontinenten unter dem Titel "Briefe über Erbauliches
und Merkwürdiges aus den Auslandsmissionen von einigen Missionaren der
Gesellschaft Jesu" (fortan "Briefe") systematisch in Paris zu veröffentlichen.

Dieses Werk wird später von den beiden Patres du Halde und
Patouillet fortgeführt und zu einem Opus vollendet, das 34 Bände umfaßt.
Davon enthalten über 10 Bände allein ca 160 Briefe aus China. Diese

Korrespondenz, die nach und nach veröffentlicht wird, erzielt bei dem
wissenschaftlich und vor allem an exotischer Reiseliteratur interessierten
Pariser Publikum einen Riesenerfolg. Sie werden wie Fortsetzungsromane
gelesen und prägen das europäische Chinabild über Generationen hin
entscheidend.

Mit dem von J.-P. Voiret herausgegebenen Buch Gespräch mit dem

Kaiser Hegt uns nun zum ersten Mal eine Auswahl dieser Briefe in einer

deutschsprachigen annotierten Übersetzung vor. Zusammen mit B. Koller
(75 Seiten Übersetzungen), C. Brüllmann (25 Seiten), C. Langemann (85)
und A. Baiemi (23) hat Voiret (50) insgesamt 26 Briefe teils oder ganz
sowie das Vorwort zum chinesischen Teil der Briefe aus dem Französischen

übersetzt. Ziel dieser Arbeitsgruppe an der Universität Zürich ist
die vollständige annotierte Übersetzung der Briefe ins Deutsche, von denen

bislang noch keine kritische Gesamtausgabe existiert. Die einzige
vorhandene kritische Ausgabe ist eine Auswahl von 36 Briefen, die 1979 von
I. und J.-L. Vissière im Französischen gemacht wurde.

Die deutschsprachige Ausgabe erlaubt dem deutschsprachigen Leser
einen bequemen und schnellen Einblick in eine in jederlei Hinsicht
hochinteressante Quelle. In einer sehr guten kurzen Einführung wird den

Lesern der wesentliche Hintergrund der "Briefe" vorgestellt. Zum
Vergleich werden 8 frühere Briefe aus den Jahren 1583 und 1584 z.T. in

zusammengefaßter Form wiedergegeben. Die Übersetzungen sind sorgfältig

annotiert, einigen Briefen ist eine kurze Einführung vorangestellt.
Besonders hilfreich ist der Anhang, in welchem sich ein
Autorenverzeichnis der chinabezogenen Briefe mit Band- und Seitenangaben der

Gesamtausgabe von 1811 findet, das wie eine Art Index zu den Briefen
verwendet werden kann. Desweiteren enthält er eine "Zusammenfassung
aller China und angrenzende Länder betreffenden Bände", in welcher jeder



526 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

einzelne Brief der chinabezogenen Bände mindestens in wenigen Zeilen
und bis zu einer halben Seite zusammengefaßt ist. Diese Zusammenfassungen

sind extrem nützlich für jeden, der in den Briefen nach

bestimmten Informationen sucht, ohne an den Briefen selbst interessiert zu
sein. Sie helfen, das sehr wertvolle Briefmaterial für ein breites Publikum
schnell zugänglich zu machen und auch selektiv zu gebrauchen. Im
Anschluß finden sich die Kurzbiographien der wichtigsten Missionare, ein
Glossar der chinesischen Missionarennamen mit chinesischen Graphemen
und Pinyin-Umschrift, eine kurze Bibliographie zur Jesuiten-Chinamission,
sowie ein kurzer thematischer Index zu den Briefen. Am Ende findet sich

eine Tabelle der chinesischen Dynastien, ein allgemeines Glossar zu den

chinesischen Begriffen sowie ein Register für die in dem Buch übersetzten
Briefe. Das Inhaltsverzeichnis steht ganz am Ende. In dem 432 Seiten

starken Buch finden sich 16 Kupferstichreproduktionen und eine Karte, die
Umschrift erfolgt durchgängig in Pinyin.

Alles in allem ist dem Übersetzerteam damit eine sehr schöne
Ausgabe gelungen, die dem deutschsprachigen Publikum einen guten und

bequemen Einstieg in das faszinierende und wichtige Feld der
Missionarsquellen ermöglicht. Es bleibt zu hoffen, daß das Ziel dieser Ausgabe,
einen Förderer für die Fortsetzung dieser wichtigen Arbeit zu finden,
erreicht wird.

Für eine solche Fortsetzung bliebe denn auch weiteres zu hoffen, was
ich als Kritik hier ganz ans Ende setzen möchte: So wertvoll Einführung
und Anhang auch sind, die Ausgabe von I. und J.-L. Vissière könnte
dennoch in einigen Punkten als Vorbild dienen. So könnte in der sonst sehr

guten Eeinführung die Darstellung des konkreteren historischen Hintergrunds

der "Briefe" etwas ausführlicher sein. Vorbildlich sind in dieser
Hinsicht auch die Art von Einleitungen zu allen Briefen wie wir sie bei
Vissière finden, durch welche die Briefe in ihren historischen Kontext
gesetzt und nicht nur gelegentlich zusammengefaßt oder kommentiert
werden (eine positive Ausnahme der hiesigen Ausgabe bildet die Einführung

auf S. 171). Das Vorwort des Buches, das im Niveau weit hinter die

Einführung zurückfällt und z.T. im Widerspruch zu ihr steht, erstaunt, der
Titel wirkt unpassend, denn es kommt nur ein einziges Gespräch mit dem
Kaiser vor, und die Auswahl der Briefe richtet sich thematisch auch nicht
nach Kaiser-Beschreibungen, sonst hätten die Briefe 20.7, 21.7, 22.5,
22.17, 24.3 etc. der Gesamtausgabe von 1811 übersetzt werden müssen.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 527

Die undurchsichtige thematische Anordnung der Briefe ist sehr verwirrend
und nicht hilfreich; warum sie nicht chronologisch angeordnet sind wie bei
Vissière leuchtet nicht ganz ein. Das Vorwort der "Briefe" aus dem 18.

Jhd. (S. 37 ff.) stünde z.B. logischer hinter den früheren Briefen von
1583/4 (S. 56 ff.) und direkt vor den Briefen, zu denen es gehört. Die
Selektion der Briefe wirkt tendenziös, die Auswahl bei Vissière erscheint
da sehr viel repräsentativer; die Berichte über die Missionsarbeit etwa, die
immerhin noch den größten Teil der Korrespondenz ausmachen, sind

ausgeklammert, der Fokus liegt etwas publikumsfixiert auf den
"auserlesenen" exotistischen und unterhaltsamen Häppchen. Überschneidungen
mit den Briefen der Vissière-Ausgabe, wie sie sich in dieser Ausgabe zu
fast einem Drittel finden, hätten möglichst vermieden werden sollen. Der
Verweis auf Briefe, die nicht übersetzt sind (S. 11), verwirrt, die
Bibliographie enthält nicht alle bibliographischen Hinweise aus den Fußnoten,
das Inhaltsverzeichnis beinhaltet nur die eigenen Überschriften, weder
Autorennamen noch Bandangaben.

Als eine erste Auswahl ist und bleibt das Buch trotz dieser kleinen
Schwächen ein großer Verdienst, sodaß nur auf eine Förderung gehofft
werden kann, die dem Team die Herausgabe der beabsichtigten kritischen
Gesamtausgabe ermöglicht.

Joachim Gentz


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

