Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 51 (1997)
Heft: 1: Diversity, change, fluidity : Japanese perspectives

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 453

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

DANIELS, Gordon: Sir Harry Parkes. British Representative in Japan
1865-83. Richmond, Surrey: Japan Library, Curzon Press, 1996. 239 pp.

Harry Smith Parkes (1828-1885) war nach R. Alcock der zweite britische
Gesandte in Japan. In England geboren, gelangte er aus familidren Griin-
den bereits im Alter von 13 Jahren nach Macao. Nach einigen Jahren
Ubersetzertitigkeit im englischen diplomatischen Dienst avancierte er 1856
zum stellvertretenden Konsul von Kanton, wo er an der Vorbereitung der
Vertrdge von Tientsin und Peking mit der Ch’ing Dynastie beteiligt war.
Im Mirz 1865 wurde er zum Gesandten mit Sondervollmachten sowie zum
Konsul fiir Japan ernannt; er nahm sein Amt im Juli des gleichen Jahres in
Yokohama auf. Hier bemerkte er friher als andere, dass Choshu und
Satsuma ihre fremdenfeindliche Politik allmahlich zu liberdenken begannen
und Interesse am freien Handel zeigten. 1865 erwirkte Parkes zusammen
mit Frankreich, den USA und Holland durch Druck der Flotte die
kaiserliche Erlaubnis zum Abschluss eines Vertrages. Wihrend der
diplomatische Vertreter Frankreichs noch auf die Bakufu-Regierung setzte,
unterstiitzte Parkes die Sache der neuen politischen Krifte durch strikte
Neutralitit im Biirgerkrieg von 1848. Nach der Meiji-Restauration tat er
sich durch seine konsequente Unterstiitzung der Modernisierung Japans
hervor. Unter anderem setzte er sich fiir eine Reform des Miinzsystems
und fiir die Religionsfreiheit ein, widersetzte sich aber einer frithen
Revision der ungleichen Vertriage. 1883 wurde er von Konigin Viktoria fur
seine Verdienste geadelt und zum Botschafter in China und Korea ernannt.
Zwei Jahre, nachdem er seinen Posten in Peking eingenommen hatte, starb
Sir Harry Parkes in Peking.

Das vorliegende Buch von Gordon Daniels - eine erweiterte Fassung
seiner Dissertation - streift kurz Parkes’ Jugend und China-Jahre, wendet
sich dann aber im Detail seinem Wirken als Botschafter in Japan in den
Jahren 1865 bis 1883 zu. Auf der Grundlage der unpublizierten offiziellen
Rapporte von Parkes an das Foreign Office, von privaten Briefen aus dem
Archiv der Firma Jardine Matheson sowie von Artikeln in englischer
Sprache aus zeitgendssischen japanischen, englischen und amerikanischen
Zeitungen und Zeitschriften werden dem Leser in chronologischer



454 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Reihenfolge die Ereignisse jener bewegten Jahre vor Augen gefiihrt.
Erklirtes Anliegen des Autors ist es dabei, ein ausgewogenes Bild von Sir
Parkes zu zeichnen. Die erste und bisher einzige Biographie von Dickins
(Frederick V. Dickins, The Life of Sir Harry Parkes, London, 1894) habe
dies nur in ungeniigendem Masse geleistet, da sie im Auftrag seiner
Familie entstanden sei. Das Resultat ist ein fllissig geschriebenes Buch, das
jeder Interessierte mit Gewinn lesen wird.

Gordon zeichnet das Bild eines zielstrebigen, unermiidlich arbeiten-
den Diplomaten, der es verstand, auch seine Untergebenen zu Hochst-
leistungen anzuspornen. Schon bei seiner Ankunft hatte er Mitarbeiter
vorgefunden, die geniigend Japanisch beherrschten, um ohne hollédndische
Mittler verhandeln und iibersetzen zu kénnen. Parkes animierte seine Mit-
arbeiter nunmehr dazu, ihre Kenntnisse iber Japan systematisch weiter
auszubauen. Mitarbeiter wie E.M. Satow und W.G. Aston avancierten
unter seiner Anleitung zu Autoritdten auf allen Gebieten, die mit Japan zu
tun hatten, und machten Parkes zum wohl bestinformierten Diplomaten in
Japan. Parkes kann in diesem Sinn mit einigem Recht als Griinder einer
eigentlichen Schule bezeichnet werden. Die Vertiefung des Wissens iiber
Japan forderte Parkes zudem wihrend vielen Jahren als erster Prasident
der Asiatic Society of Japan.

Hinter seinem engagierten Wirken als Diplomat stand die Uber-
zeugung, dass der Handel das Riickgrat jeglichen wirtschaftlichen und
politischen Fortschritts darstelle. Daraus folgte, dass allein die Forderung
des internationalen Handels Japan zu Wohlstand und damit zu stabilen
politischen Verhiltnissen verhelfen konne. Seine Offenheit gegeniiber den
Anliegen kommerzieller britischer Kreise in Japan ging so weit, dass man
von ihm gelegentlich als “Marionette” der Kaufleute sprach. Mit eiserner
Entschlossenheit verteidigte er jedoch auch die strategischen Interessen
Englands, dies sowohl gegeniiber Begehrlichkeiten der japanischen
Behorden wie auch gegeniiber Russland, Frankreich und den USA, den
westlichen Rivalen in Asien. Realpolitisches Kalkiil hatte dabei Vorrang
vor ethischen Skrupeln. So legte Parkes selbst im Umgang mit europdi-
schen Grundwerten eine erstaunliche souplesse an den Tag. In der brisan-
ten Frage der Christenverfolgungen (das Verbot der christlichen Religion
wurde erst 1873 aufgehoben) vertrat er im Gegensatz zum franzosischen
Gesandten Roches die Meinung, die westlichen Nationen miissten in dieser
Frage “taktvoll und informell” vorgehen, weil dies bessere Resultate zei-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 455

tige als Protestnoten zu verfassen. Der Enkel eines anglikanischen Pastors
ging so weit, den Japanern anzuraten, wenn sie schon Christen deportier-
ten, dann doch wenigstens nicht aus dem Hafen von Nagasaki, wo die
Strafaktionen von Auslindern beobachtet werden konnten - allerdings ohne
Erfolg.

Parkes verfiigte iiber gewisse Grundeinstellungen und -haltungen, die
thn im Laufe seiner Jahre in Japan fiir den diplomatischen Dienst in Japan
immer untragbarer werden liessen. Dahinter stand der Umstand, dass er
seine diplomatischen Lehrjahre in China, wo man mit “Orientalen” mit
einer Mischung aus “Drohungen mit der Marine, harten Verhandlungen
und Pioniergeist” umzugehen pflegte, verbracht hatte. Seine daraus
abgeleitete Taktik vermochte er nie mehr grundsitzlich zu tiberdenken. Er
begegnete den Japanern nie auf gleicher Ebene, sondern behandelte sie
immer von oben herab als “unartige Kinder”. Wiahrend er im Umgang mit
englischen Interessengruppen in London oder Yokohama durchaus den
Anstand wahren konnte, versuchte er Meinungsverschiedenheiten mit
“Orientalen” regelmissig mit riider Sprache, Fluchen und Temperaments-
ausbriichen zu 16sen. Zumindest in jungen Jahren verstand er seine
Mission in China zudem als die “Sache des Westens gegen den Osten, von
Heidentum gegen Christenheit”. Gewiss, die Stadt Tokyo galt damals als
gefahrlicher Wohnort fiir Fremde, Japan (noch in den 1870er Jahren) als
ein Land “von Gewalt und unberechenbarer Politik”. Das Rechts-
empfinden der europdischen Rivalen in Asien war mehrheitlich vom
Sozialdarwinismus geprigt, und die nichstgelegene Telegraphenstation,
mit der man sich Instruktionen von London hitte holen konnen, lag in
Ceylon.

Unter solch schwierigen Rahmenbedingungen recht eigentlich auf
sich selbst gestellt, konnte wohl nur eine pragmatische und hemdsirmlige
Personlichkeit wie Parkes hoffen, Wirkung zu entfalten. Sir Harry Parkes
erscheint deshalb zumindest in den frithen Jahren seines Japaneinsatzes als
der richtige Mann zur richtigen Zeit. Ganz anders jedoch gegen Ende
seiner Karriere in Japan, als er von seinen Kritikern als “Haupthindernis
fur eine gute Beziehung zwischen England und Japan” bezeichnet wurde.
So kommt auch Gordon Daniels nicht umhin festzustellen, Parkes’
Verstdndnis von Diplomatie habe die “aufgekliarten Aspekte seiner Politik”
sowie sein “altruistisches Interesse an der Entwicklung Japans” oft tiber-
schattet, ja es habe ihm an “Urteilskraft und Sensibilitit” gemangelt. Im



456 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

politischen Bereich hatte er die Bedeutung des Nationalismus unterschatzt,
im wirtschaftlichen Bereich die Bedeutung der Bodenschitze fiir die
Zukunft Japans in krasser Weise iiberschiatzt. Im Lichte dieser Fehl-
leistungen mutet die Aussage von Gordon Daniels, Parkes sei “unfrei-
williger Prophet des Japan des ausgehenden 20. Jahrhunderts” etwas
gesucht an.

Es ist auch schwer vorstellbar, dass es heute kaum moglich sei, einen
Japaner zu finden, der noch nie von Sir Harry Parkes gehort habe, wie es
im Nachwort heisst. Tatsdchlich? Parkes wird den Schiilern der Grund-
schule in keiner Lesebuchgeschichte vorgestellt. In offiziell zugelassenen
Lernmitteln fiir den Geschichtsunterricht auf der Sekundarstufe I wird er
gar nicht, in solchen fiir die Sekundarstufe II nur am Rande erwéhnt.
Weder das Jugendlexikon 2/-seiki kodomo hyakka jiten (Verlag Shogak-
kan, 1991) noch das biographische Lexikon 2/-seiki kodomo jinbutsukan
aus dem gleichen Verlag (1993) erwidhnen Parkes. Ein biographisches
Lexikon aus dem Jahre 1952 (Sekai jinmei jiten, Toyo-hen, Verlag
Tokyodo) enthdlt keinen Eintrag fiir Parkes, wohl aber fiir dessen
“Schiiler” Aston und Satow. Erst die umfangreiche Enzyklopidie Heibon-
sha daihyakka jiten stellt Parkes in einem Kurzartikel (1 Spalte mit 24
Zeilen), die Geschichtsenzyklopdadie Kokushi daijiten auf 2 Spalten mit
insgesamt 66 Zeilen sowie 24 Querverweisen auf andere Stichworter vor.
Trotz unzweifelhafter Verdienste um die Forderung seines Gastlandes ist
Parkes in Japan zweifelsohne keine populdre Personlichkeit. Es wire
deshalb wohl zutreffender zu sagen, Parkes sei zumindest jedem Japaner,
der sich mit der Geschichte des 19. Jahrhunderts ndher befasst, bekannt.

In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, warum Gordon
Daniels in seiner Arbeit keine einzige japanische Quelle oder Sekundar-
literatur erwdhnt. Sollte Parkes in der japanischen Geschichtsschreibung
keine Spuren hinterlassen haben? Wenn nicht, warum? Wenn uns der
Autor schon darauf hinweist, dass Parkes auch in Japan eine hdochst
kontroverse Personlichkeit gewesen sei, wire es interessant gewesen,
etwas zur Meinungslage unter japanischen Fachleuten zu erfahren. Das
Kokushi daijiten weist beispielsweise einerseits auf Parkes’ Verdienste um
den Sturz der Tokugawa-Regierung und die rasche Anerkennung des
jungen Meiji-Staates durch England hin. Auch Parkes’ erfolgreiche Bemii-
hungen, Japan’s Regierung von der Dringlichkeit einer Offnung gegeniiber
der westlichen Zivilisation zu liberzeugen, werden gebiihrend gewiirdigt.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 457

All seine Verdienste bleiben jedoch von der Erinnerung an Parkes’
erbitterten Widerstand gegen eine Revision der ungleichen Vertrige im
Jahre 1882 iiberschattet. Diese Parteinahme stempelte Parkes in der Sicht
japanischen Historiker endgiiltig zu einem Exponenten des westlichen
Imperialismus. Hitte nicht diese japanische Sicht der Geschichte zumindest
in die Schlusserdrterung einbezogen werden miissen, um die Gefahr einer
rein eurozentrischen Betrachtungsweise zu bannen?

Einige Druckfehler erinnern den Leser daran, dass ein sorgfiltiges
Lektorat auch im Zeitalter des Computers unumgénglich ist. Tippfehler
wie “commerical” anstatt “commercial” (205), fehlende Anpassung von
Pronomina nach Satzumstellungen wie “... the whole question of the
indemnity or substitutes had been left to he and his colleagues” (39) oder
“... Parkes’ earlier fear that the civil war might encourage Russian
aggression receive a measure of confirmation in early September 1868 ...”
(89). Bei Satzumstellungen miissen die entsprechenden Anpassungen voll-
stindig vorgenommen werden: “In the streets of Tokyo and Yokohama the
palanquin was rapidly giving way to the rickshaw and within the Imperial
Palace. The Emperor had abandoned his restricted and formalized life for
one much closer to that of an upper class English gentleman” (137).
Typisch fiir Computertexte sind stehengebliebene Worter wie “This time
Parkes Parkes feared that ...” (161). Schliesslich noch eine Bemerkung zur
Transliteration: “Shogun” ist seit 1615 ein englisches Wort. Wenn als
solches verwendet, wird es nicht kursiv und ohne diakritisches Zeichen
gesetzt. Wird shogun jedoch als japanisches Wort verwendet, dann kursiv
mit diakritischem Zeichen. Das Plural -s ist nur dann zuldssig, wenn
“Shogun” als englisches Wort verwendet wird (vgl. tozama daimyo auf der
gleichen Seite 18).

Heinrich Reinfried

DELANK, Claudia: Das imagindre Japan in der Kunst. “Japanbilder”
vom Jugendstil bis zum Bauhaus. Minchen: Iudicium, 1996.

Der Untertitel “Japanbilder” vom Jugendstil bis zum Bauhaus zeigt an,
dass sich die wissenschaftliche Studie auf die Japan-Rezeption im deutsch-
sprachigen Raum konzentriert. Die Autorin, Claudia Delank, von 1982-
1985 Lektorin an der Tohoku Universitit Sendai, Japan, und seit 1995



458 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Lehrbeauftragte an der Universitdt Bonn, gibt auf knapp dreihundert Seiten
einen Uberblick iiber einen zeitlich begrenzten Zeitraum ihres Spezial-
gebietes, nidmlich der Wechselbeziechungen zwischen ostasiatischer und
westlicher Kunst. Zum zweihundertseitigen Text mit 132 Abbildungen
gehort ein Anhang von 83 Seiten; die Organisation des umfangreichen
Stoffes ermoglicht es, die Studie als Nachschlagewerk zu benutzen.

Drei beziehungsweise vier Stddte gelten als Zentren des Japonismus:
Paris ab Mitte des 19. Jahrhunderts; Wien um 1900 bis nach dem Ersten
Weltkrieg; dann die zwei Stidte des Bauhauses, Weimar 1919-1925 und
Dessau 1927-1932/33. In der alten europdischen Kulturstadt Wien
durchdringt die Rezeption japanischer Aesthetik alle Gebiete der bildenden
Kunst und zum Teil auch der Architektur. Schon von der Weltausstellung
1873 gingen erste Impulse aus. Japanische Textilien, Lackarbeiten,
Bronzen, Keramiken etc. wurden importiert, kopiert und in die eigene
Formenwelt integriert. Breite, langandauernde Wirkung hatte um 1900 die
grosse Japan-Ausstellung der Sezession mit iiber siebenhundert Exponaten
aus einer Privatsammlung. Schon ein Jahr danach fand die umfangreichste
Hokusai-Ausstellung (600 Nummern) Europas statt. Die Linearitit, die
reine Flachigkeit sind die kiinstlerischen Mittel, mit denen Hokusai und die
Maler seiner und der friiheren Generationen die Realitdt darstellen. Die
abendldndische bildende Kunst ging von anderen Pridmissen aus, daher
wirkte die wiederholte Konfrontation mit der grundlegend anderen
Weltsicht auf junge und selbst auf dltere Maler wie Gustav Klimt
anregend, ja aufwiihlend. Der sich in der Folge entwickelnde Stil des art
nouveau im romanischen, des “Jugendstils” im deutschen Sprachraum ist
im eigentlichen Sinn eine neue, eine junge Kunst. Es ist der Versuch,
Wurzeln zu schlagen in einem aus fremder und eigener Erde gemischten
Boden.

Oft sind sich die Kiinstler gar nicht bewusst, wie stark sie von ost-
asiatischen Formen beeinflusst sind. Und im spéteren Riickblick auf den
personlichen Werdegang wird intuitiv Aufgenommenes kaum mehr
registriert. Stellvertretend sei Oskar Kokoschka (1886-1980) zitiert, der
sich 1963 auf seine Anfinge in Wien besinnt:

Was ich jedoch von Japan lernte, ist weit entfernt von flichiger Gestaltung und
Farbgeschmack; das haben die Franzosen ihnen abgelauscht. Ich lernte von den
Japanern die schnelle und genaue Beobachtung von Bewegung. Sie haben die
scharfsten Augen in der ganzen Kunstgeschichte; jedes Pferd in ihren Bildern
springt richtig; jeder Schmetterling flattert iiberzeugend um die Bliite; jeder



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 459

Holzhauer schwingt die Axt wie er soll; jede Bewegung von Mensch und Tier
ist in der Tat wiedergegeben. Bewegung! Bewegung jedoch existiert nur im
Raum, und das lernte ich von den Japanern.

Zu Recht bemerkt dazu Claudia Delank, dass Kokoschkas Friihwerk, das
durch die fehlende Zentralperspektive und die liber- und nebeneinander-
gestaffelten Raumzonen bestimmt ist, ebenfalls von japanischen Farbholz-
schnitten beeinflusst ist. Der Wiener Japonismus in der Malerei, im
Kunstgewerbe, in der Grafik hat auf die Akademien und Kunstzentren im
ganzen deutschen Sprachraum ausgestrahlt.

Nach dem Ersten Weltkrieg wendet sich ein stets wachsendes
Interesse der japanischen Architektur zu. Leiter und Lehrer des Bauhauses
(1919-1933) setzen sich in Theorie und Praxis in allen Disziplinen mit der
ferndstlichen Formen- und Gedankenwelt auseinander. Welche Bedeutung
dem Bauhaus auch in Japan zugemessen wurde und wird, davon zeugte
1995 im Sezon Museum of Art in Tokyd die Ausstellung “Bauhaus 1919-
1933”. Die Exponate entstammten dem umfangreichen Archiv, das der
japanische Architekt Yamawaki Iwao (1898-1987) und seine Frau Michio
angelegt hatten, die beide von 1930-1932 in Dessau studiert hatten. Walter
Gropius (1883-1969), der spiritus rector der Architektur in Weimar und
Dessau, beschiftigte seit 1919 japanische Architekten in seinem Biiro.
Unter seiner Leitung sind nach japanischen Bauprinzipien das “Haus Som-
merfeld” 1920/21, das “Haus am Horn” 1923 und ebenfalls das
Schulgebdude in Dessau entstanden. _

Nebst dem direkten Ostlichen Einfluss gibt es selbstverstidndlich auch
den indirekten. Es seien hier bloss die weltweit massgebenden Bauten von
Frank Lloyd Wright (1869-1959) erwihnt. Pikanterweise hat Wright eine
formale Inspiration durch japanische Architektur nicht wahrhaben wollen;
die Japaner seien bloss eine prichtige Bestitigung fiir sein Werk, dusserte
er sich. Delank weist in diesem Zusammenhang u.a. auf die Abhandlung
“Frank Lloyd Wright and Japan” (1993) von Kevin Nute hin. Es wird
darin die Weltausstellung 1893 in Chicago besprochen, die Wright nach-
weislich besucht hat. Fiir diese Ausstellung hatte ein japanischer Architekt
die Phonixhalle des Byddo-in nachgebaut. Die schlichte, elegante Holzkon-
struktion des Tempels von 1053 in Uji, unweit von Kyoto, ist also
zweifellos eine der Quellen von Wright’s Japan-Rezeption.

Die beiden Deutschen Bruno Taut (1880-1938) und Walter Gropius
inspirierten sich zeit ihres Lebens als Architekten, als Theoretiker, als



460 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Dozenten an japanischer Bauweise, im besonderen an der Katsura Villa
des 17. Jahrhunderts und an den Ise Schreinen des 3. bis 5. Jahrhunderts,
der Urform des japanischen Stils. “Ausserste Einfachheit” und “harmo-
nische Klarheit”, Stichworte dieser Art gelten als Definition der japani-
schen Kultur und als Desiderat fiir moderne westliche Architektur. Die
Hochschidtzung, die Amerikaner und Européder fiir das traditionelle Japan
bezeugten, wurde freilich von modernen japanischen Architekten nicht
einhellig geteilt. Nach dem Zweiten Weltkrieg betrachteten vor allem jene
der jingeren Generation die Architektur des 17. Jahrhunderts als Symbol
des Feudalismus und jene von Ise als Symbol des Faschismus. Auch hier
zeigt sich wieder, wie selektiv jede Ubernahme, jeder Riickgriff sowohl in
der eigenen wie aus einer fremden Kultur ist. Der interkulturelle Dialog ist
deswegen nicht weniger sinnvoll.

Was hier knapp fiir den Bereich der Architektur skizziert wurde,
konnte ebenso fiir Malerei und Design belegt werden. Es wiren die
Arbeiten und die Schriften von Johannes Itten (1888-1967) zu zitieren. Er
stiitzt seine Uberlegungen wiederholt auf ferndstliches Gedankengut,
beispielsweise auf den elften Spruch des Tao te king:

Aus Ton entstehen Topfe, / aber das Leere zwischen ihnen wirkt das Wesen des
Topfes. - Mauern mit Fenstern und Tiren bilden das Haus, / aber das Leere in
ihnen erwirkt das Wesen des Hauses. - Grundsdtzlich: Das Stoffliche birgt
Nutzbarkeit. Das Unstoftliche wirkt Wesenheit.

Nicht allein Itten, viele deutsche Maler beschéftigten sich mit chinesischer
und japanischer Kunst, mit Farbholzschnitten und Tuschemalerei. Manche
versuchten, sich die faszinierenden Formen anzueignen, indem sie sich
gleichzeitig in die so ganz andere Weltanschauung einfiihlten. Claudia
Delank hélt dazu in ihrem Schlusswort folgendes fest:

Die kiinstlerische Japan-Rezeption ist durch eine zunehmende “Vergeistigung”
gekennzeichnet. [...] Zunichst die Sehnsucht nach dem Fremden, dann der
Wunsch, neue sinnliche Erfahrung und Empfindsamkeit auszudriicken und
schliesslich das Bediirfnis nach Schlichtheit und Kontemplation in einem leeren,
freien Raum.

Elise Guignard



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 461

DEUTSCHES INSTITUT FUR JAPANSTUDIEN DER PHILIPP-
FRANZ-VON-SIEBOLD-STIFTUNG (Hrsg.): Japanstudien. Jahrbuch
des Deutschen Instituts fiir Japanstudien der Philipp-Franz-von-Siebold-
Stiftung, Band 8, 1996. Miinchen: Iudicium, 1996. 426 pp.

One of the most important activities of the German Institute for Japanese
Studies (Deutsches Institut fiir Japanstudien) is the publication of its
yearbook. The thematic focus of the 8th yearbook, which was published in
1996, lies in “intercultural perspectives” related to Japan and Germany.
Like the current discussions on the “clash of cultures”, “multiculturalism”
or “globalization of civilization”, the word “intercultural” seems to be
very fashionable. Joachim Matthes writes in his foreword to Shingo
Shimada’s Grenzgdnge — Fremdgdinge (of which we find a review, written
by Steffi Richter, in this yearbook) about the importance of “intercultural
communication” as a means of coping with the development of new media,
a type of communication which leads to the “globalization” of patterns of
thinking and acting. Furthermore, Matthes refers to Alois Wierlacher, who
talks about “intercultural competence” - in the sense of profound know-
ledge of foreignness (Fremdheitswissen) — as a sort of basic intellectual
equipment.

However, Josef Kreiner stresses in his foreword to the yearbook that
a deeper analysis of source materials often leads us to the discovery of
parallels between a foreign culture and our own culture, rather than to the
discovery of things which appear strange and foreign (p. 13). We thus
need to ask whether this yearbook, which presents itself as a project on the
slogan “intercultural”, succeeds in giving us a better insight into both
cultural differences and similarities, and whether it enables us to evaluate
them better. The yearbook is made up of a collection of papers, of which
the focus is on interculturality, and its approach is interdisciplinary. Inter-
or multidisciplinarity is, by the way, one of the Institute’s explicit aims.
Some of the articles are written by scholars of German studies, some by
sociologists, and some by scholars involved in various branches of
Japanese studies.

The yearbook consists of three parts: the first is a selection of articles
about language, literature and the history of thought, the second contains
articles about society, and the third is made up of nine book reviews which
partially correspond with the subjects of the articles in the first two parts.



462 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

For example, there are both papers and book reviews dealing with the
group of subjects “relations between Japan and Germany in the field of the
history of thought”, “fifty years after the war” and “mastering the past”
(“Vergangenheitsbewiltigung”), and these thus relate to one of the focal
points of the research of the Institute. Another group of subjects deals with
the comparison of Japanese and German literature or literary activity, and
another part comprises the comparison of aspects of society or social
tendencies in Japan and Germany. We find some papers on the reception of
Japanese literature, including Manga, in German-speaking countries, and
on problems in translating literary works. Also, there are two very
practical articles on the use of computer software for literary and linguistic
studies in Japanese. In addition, there are critical re-evaluations of Western
(i.e. German) appraisals of Japanese society, language and literature. The
following short outline of the articles in the order of their appearance may
serve to demonstrate the well thought-out structure of the yearbook.

It seems appropriate to let the collection begin with Thomas Pekar’s
unique article “Augen-Blicke” in Japan - Eye Contact as a Key Scene in
Literary Descriptions of Japan in the Works of Engelbert Kaempfer,
Bernhard Kellermann and Roland Barthes, because this article can be seen
as a sort of introduction to the concept of intercultural perspectives. It
shows how problematic it can be when Western descriptions of Japan - in
this case the description of eye-contact - create stylized images of Japanese
culture, depriving us of the opportunity to observe and learn different
cultural patterns in detail.

Reading this article might make us curious to know more about
Western images of Japan, or conversely, to learn about images that
Japanese intellectuals have of Germany. In her paper The reception of
German Thought and Culture in the Monthly Review Taiyo, Masako
Hayashi gives us an insight into the Japanese image of Germany, as
expressed in Taiyo, an important monthly review published from 1895 to
1928 that reflected contemporary currents of thought and culture. For
example, Hayashi discusses a debate between Takayama Chogyi and Mori
Ogai on aesthetics, and draws our attention to some patterns in the
transmission and reception of German thought at a time when the spiritual
basis of modern Japan was being consolidated, and admiration for things
German clashed with their rejection. Reading this article, we get an idea of
the inner conflict which Japanese intellectuals experienced at that time.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 463

Readers who now want to fill in the gaps in their knowledge about the
aesthete Takayama Chogyl can continue with the next essay, by Michael
Siemer, Concrete Abstractions in the Aesthetics of Takayama Chogyu. The
Change in Aesthetic Paradigms during the 1890s. Siemer tries to prove
that Takayama, who developed an independent theory of Japanese
aesthetics and whose name is connected with words like “nationalism”,
“romanticism” and “aestheticism”, criticized the philosopher Eduard von
Hartmann not so much out of nationalistic thinking, but rather because he
was deeply concerned about aesthetic ideas and tried to avoid an uncritical
eurocentric view. Unfortunately, there are no concrete examples given of
points on which Takayama disagrees with Hartmann. But we do get an
idea of the changing ways in which Western (i.e. German) theories were
being received in Japan. The direct, unquestioning transfer of ideas was
changing more and more into a critical analysis, as in the case of Taka-
yama, who developed his concept of “concrete abstraction”, a concept
related to the interaction between the ideal and reality, expressed in his
view of art.

In the next essay, by Herbert Uerlings, “Ehre, Ehre, Ehre” — On the
Concept of Honor in the Literature of Mori Ogai and Theodor Fontane, we
again find the name of Mori Ogai, a fellow intellectual of Takayama’s. His
literary work Maihime, the earliest novel of modern Japanese literature
narrated in the first person, is compared to Fontane’s Effi Briest. The inner
conflicts of the protagonists of these literary works have for Uerlings one
common core: the “masochism of honour”. In both works, a man decides
out of a masochistic sense of honour to reject a beloved woman in favour
of the state and the community of males. In this surprising correspondence
in psychological structures and ways of acting, Uerlings finds inter-
culturality (p. 91). This article is an interesting presentation which does not
insist on Japaneseness, but succeeds in demonstrating similarities in the
thinking and values of Japan and Germany.

In contrast to the world of male honour in Mori’s and Fontane’s
works, the next paper, by Michiko Mae, entitled The Possibility of Female
Subjectivity in the Modern Age — Writing and Living as a Woman Writer in
Japan and Germany, gives us an outline of the activities of two women
writers around the turn of the century, the Japanese Tamura Toshiko and
the German Franziska Grifin zu Reventlow. Like Uerlings, Mae also tries
to demonstrate basic structural similarities between the two cultures. Both



464 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Tamura and Reventlow tried to develop their own subjectivity, only to
realize that the modern concept of the autonomous subject served to
impede the female search for identity. Mae’s feminist explanation for this
phenomenon is quite difficult to understand, but may be summarized as
follows. Male society was not able to accept individuality and love (which
means the unity of art, life and love as the precondition for female self-
realization) as an interplay between the demarcation between self and
others on the one hand, and the dissolution of barriers in togetherness with
one person on the other.

The next article, Post-War Japanese and German Literature in
Comparison: a Case Study, written by Lisette Gebhardt, goes forward half
a century and compares two representative texts of Japanese and German
post-war literature, the latter commonly known as “Triimmerliteratur “
(literature of debris). Gebhardt makes a critical evaluation of these texts
from today’s perspective. Like Uerlings and Mae she stresses the parallels
between the two cultures, but does not forget the differences, for example
with regard to gender descriptions.

For those who want to learn more about the reception of Japanese
literature in German-speaking countries, Renate Giacomuzzi-Putz’s article
The Reception of Japanese Literature in German, Austrian, and Swiss
Dailies and Weekly Magazines presents a very detailed quantitative and
qualitative analysis of newspaper and magazine articles which appeared
between 1988 and 1994. With this valuable paper, which actually must
have been a herculean task, the author fills a gap in the study of Japanese
literature. What is alarming is her remark on the lack of commitment on
the part of Japanologists (i.e. experts in Japanese language and literature)
in this area of criticism of Japanese literary works.

Even though there has been a certain degree of interest in Japanese
writers in Germany, we all know about the relative indifference of German
readers to Japanese literature. Jirgen Stalph, in his sharp-tongued essay
Pro litteris iaponicis or On the Damage Done by Bad Translating, does not
see the reason for this in the inherent characteristics or quality of Japanese
literature itself, but instead puts it down to inadequate translation. He cites
some typical examples of what kinds of damage poor, dilettante translating
can do, even to the extent of creating myths that influence people’s whole
outlook on Japan.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 465

Another sort of problem many readers would probably not think about
occurs when Japanese comics are translated for foreign readers. In her
article Manga for the German readership — Possible Transferences of Com-
binations of Text and Pictures, Susanne Phillipps discusses the increasing
popularity of Japanese Manga in Germany and the techniques of
transference, which includes remounting the pages and duplicating them in
mirror-image form.

The last two papers in this section are extremely relevant to the
present. They can be used as reference material for those who use com-
puters for their Japanese studies. For example, Wolfgang E. Schlecht
introduces in his article Electronic Reference Works, Writing Aids, and
Translation Aids for Japanese Studies dictionaries on CD-ROM and similar
media and gives hints on how, and under which technical conditions in
terms of hardware and software, to use them. In his paper Computerized
Text Corpora in Japanese: Availability and Use, Heiko Narrog gives a
description of electronic text corpora and how to use them in Japanese
studies in the field of literature and linguistics.

The next section of the yearbook, consisting of five articles, deals
with aspects of modern society. In her paper From the Core Family to
Alternative Models of Living? A Comparison of Lifestyles in Japanese and
German Television Series, Hilaria GOssmann describes recent social
tendencies as reflected in serialized German and Japanese television
dramas. Making a comparison of plot patterns and messages, she asserts
that this kind of series might encourage new trends or intensify those
already in existence. Of special interest is her observation that in German
dramas, alternative models of living are already determined at the
beginning of the series, while Japanese dramas describe the process of
looking for new courses in life by women, and also increasingly by men.
This article will be welcomed not only by those engaged in comparative
social studies, but also by all those who — whether they admit it or not -
like to relax by watching such series in their free time.

Shingo Shimada, whose work Grenzgdnge — Fremdgdnge is reviewed
elsewhere in this yearbook, as mentioned above, writes on The Concepts
of “Gemeinschaft” and “Gesellschaft” in Sociology — From the Viewpoint
of Intercultural Communication. He stresses that the academic dichotomy
between these two key-words in sociology, creating ideas like those of “the
Self” and “the Other”, originated in Europe and was adopted by Japan. He



466 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

bases his argument on the opinion that the distinction between the West
and the East was constructed by the Occident, taken over by non-European
cultures from the middle of the 19th century on, and then used in those
cultures to constitute their own identity. The author’s argumentation is
very dry, but persuasive.

Going back to the realities of daily life, Susanne Kreitz-Sandberg’s
paper “Suicide in Japan and Germany. A Comparison from the Perspective
of Youth Studies” concerns a topic very popular in Japanese media. Her
research comes to the somewhat unexpected conclusion that Japan’s
present per capita rate of juvenile suicide is lower than that of Germany,
cultural interpretations of suicide apparently being responsible for the
impression of high suicide rates among Japanese adolescents. After reading
this paper, one realizes the need for further information, for example on
the background of the surge in the rate of suicide in Japan following the
suicide of Okada Yukiko, a famous girl singer, mentioned on p. 312. Also,
an evaluation of the boom of books on suicide that have recently flooded
the Japanese book-market would be of importance. (Incidentally, in March
1997, again a new title was published: Jisatsu no shinrigaku (Psychology of
Suicide) by Takahashi Yoshitomo (Tokyd: Kodansha).)

Another problem of adolescence is discussed by Chisaki Toyama-
Bialke in her essay Scholastic Achievement and the Structure of Everyday
Life: a Study of the Socialization of Adolescents in Germany and Japan. It
compares the structures of young people’s daily lives in both countries,
using the results of questionnaires. Unfortunately, there is no explanation
of the so-called t-test being used for the interpretation of the questionnaire
(e.g. p. 327), which will remain a mystery to those who are not familiar
with such statistical methods. The author found out that the daily lives of
German students are structured by various activities influenced by, for
example, the social status of their family, whereas the lives of Japanese
students are dominated and homogenized by school-related activities.

The last essay, Learning from the German Model? The Comparison
with Germany and its Impact on the Japanese Debate on War Respon-
sibility, by Volker Fuhrt, being written 50 years after the end of World
War II, is very up to date. It shows that younger scholars are extremely
active in the study of history and do not shrink back from tackling delicate
subjects. The author discusses three patterns in the Japanese debate on war
guilt, using three case studies: the 1982 textbook scandal, the official



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 467

compensation 50 years after the end of the war, and the question of
compensation payments to war victims. We find a eurocentric enthusiasm
for the German model on the one hand, and on the other hand a
nationalistic refusal to compare Japan’s history with the “absolute evil” of
Nazi terror. Also, there is a weak movement dedicated to the search for a
home-grown approach to reconciliation with the peoples of other Asian
countries who suffered invasion by the Japanese. Fuhrt shows in a very
objective way that for the near future there is no hope that the participants
in this debate will achieve any constructive results, and that advice from
the German side is rather counterproductive. This study, which points to
one particularly deep problem in intercultural understanding between Japan
and Germany - one that will surely still concern both sides for another half
a century -, makes a very stimulating finale to the yearbook.

Having started to read this absorbing collection of articles, it is quite
difficult to tear oneself away from it. In spite of the great variety of
subjects, there are many cross-connections, and a central thread that holds
the essays together. To read this yearbook would be enriching for any-
body, not only those engaged in Japanese studies.

Suggestions for yearbooks to come in the future, a summarizing
introduction written by the editors with a detailed explanation of the main
subject of the yearbook and an outline of the conclusions of the essays in
relation to the main subject would, in my opinion, have been useful addi-
tions, and would have made the yearbook even more pleasurable to read.

Gudrun Griawe

ELSCHENBROICH, Donata (Hg.): Anleitung zur Neugier: Grundlagen
zur japanischen Erziehung. Edited by Edition Suhrkamp. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp Verlag, 1996. 356 pp.

Articles (titles in translation):

The Happiness of the First Years of Life (Das Gliick des Anfangs) by Donata
Elschenbroich.

Japanese Childhood in the 20th Century as Depicted in Documentary
Photographs of Three Generations (Japanische Kindheit im 20. Jahrhundert in
Dokumentarfotografien aus drei Generationen) by Donata Elschenbroich/Mikiko
Tabu.



468

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Guiding Principles of Japanese Social Organization: Commitment, Authority
and Routine (Japanische Ordnungsprinzipien: Bindung, Autoritit und Routine)
by Thomas Rohlen.

The Dignity of Learning. History of Education in Japan (Die Wiirde des
Lernens. Zur Geschichte der Erziehung in Japan) by Siegfried Schaarschmidt.

Two Japanese Educational Diaries of the 19th Century (Zwei japanische
Erziehungs- tagebiicher aus dem 19. Jahrhundert) by Hideo Kojima.

Japanese »Basic Skills« as Reflected in Two Centuries of German Travelers’
Literature (Japanische »basic skills« im Spiegel der deutschen Reiseliteratur aus
zwei Jahrhunderten) by Elisabeth von Hornstein.

Growing up in Japan Today. Demographic Development (Aufwachsen in Japan
heute. Demographische Entwicklung) by Hiroko Hara.

Education of the Parents. A Comparison of Japanese, Chinese, American and
French Educational Counselling (Erziehung der Eltern. Ein Vergleich
japanischer, chinesischer, amerikanischer und franzosischer Erziehungsberater)
by Sarane S. Boocock.

Presence of Mind and the Ability to Educate. Japanese Culture of Learning
during Pre-school Age. (Gegenwirtigkeit und Belehrbarkeit. Japanische
Lernkultur im Vorschulbereich) by Volker Schubert.

The »Culture of Classrooms« in Japanese Elementary Schools (Die »Kultur des
Klassenzimmers« in japanischen Grundschulen) by Catherine C. Lewis.

Co-operation and Friendship. The »Culture of Classrooms« in German
Elementary Schools (Kooperation und Freundschaft. Zur »Kultur des
Klassenzimmers« in deutschen Grundschulen) by Lothar Krappmann.

The Japanese Triangle: Family, School, Work (Das japanische Dreieck:
Familie, Schule, Beruf) by Yoshiaki Yamamura.

Growing up in the Japanese Culture of Learning. Lessons for Practice and

Research (Aufwachsen in der japanischen Lernkultur. Lektionen fiir Praxis und
Forschung) by Urie Bronfenbrenner.

Many studies containing international comparisons indicate that Japanese
children are not only acknowledged for their outstanding performance in
mathematics and science, but also achieve high scores for their ability to
solve problems and to concentrate and for their dedication to high
achievement. The authors of the thirteen articles in this book suggest that



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 469

these results are based on the Japanese “culture of learning”. The authors
argue that learning does not start at school but much earlier: first at home
and then at pre-school. Japanese respect their children’s pace and put great
efforts into teaching children the basic skills of life with the aim of
integrating them into their society. For example, the first time children are
confronted with others is in nursery schools where they participate in a
small group, »han«, and learn the basic social skills, such as interaction,
co-operation etc., that will be useful later in their life (such as when they
begin a career).

Donata Elschenbroich points out all the good things young children in
Japan experience during their first years of life. She illustrates how
Japanese emphasize their efforts on child rearing and how important
learning is for children. She considers that the happiness ends with the first
years of elementary school. In all, the article comprises too many views,
so that the main message of the essay is not clear (e.g. there are a lot of
unnecessary Japanese expressions that could be avoided by using German
terms.)

The next contribution is a selection of documentary pictures from the
five volumes of Gakken (ed.), 1988: Showa no kodomotachi, a best-seller
in Japan. It underlines the high esteem Japanese have for their children.

Thomas Rohlen examines the pattern of social control: commitment,
authority and routine. From his cultural viewpoint, he argues that social
order is not given but made by people and therefore it differs from one
society to another. With interesting implications he discusses the diffe-
rences of Japanese society before and after World War II. He concludes
that the social changes did not come from the government hierarchy, but
rather started and were developed by the groups that built up new
principles of regulation within the Japanese society by using new and
traditional techniques of interaction.

The contributions of Siegfried Schaarschmidt and Hideo Kojima
reveal the fascinating history of education in Japan and conclude that
education has a long tradition within all social classes. The Japanese have
traditionally shown interest in new things, in aesthetics and in competition.
The Japanese developed a kind of curiosity that struck those who first
visited Japan, so that they almost thought it innate. Siegfried Schaar-
schmidt sees Japanese society as believing that life-long learning is
essential and therefore will lead to a society consisting of a “mass-elite”.



470 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Kojima Hideo underlines the above statements and presents two
diaries of two samurais between 1839 and 1848. The warriors describe the
development of their children in a historical and cultural context by
including reactions and gossip of neighbour about natural disasters, etc.

While the authors mentioned above discuss the tradition of learning in
Japan, von Hornstein examines eighteen different studies of managerial
methods and concepts, for example of qualification potential, group
orientation and loyalty. Her results lead to the conclusion that cultural
determinations are not the basis economic success, but rather components
of psychological and organisational thought such as company culture.

Hara Hiroko explains the structure of the socialisation process and the
connected group life under the influence of socio-economic changes during
the last forty years. She takes a close look at »shiidan seikatsu« (group life)
and at the rules that were followed until recently. All demographic
statistics for child rearing are collected and shown in charts.

How are people advised to care for children? Sarane S. Boocock
arranged the observations made in selected family counselling books from
two western and two eastern countries. The different stages of child
rearing is very thoroughly discussed and clear charts summarize the
chapters. Although the statements are quite interesting to read one learns
little about parental education in Japan. In my opinion the article becomes
long-winded especially with regard to the final conclusion which suggests
first of all that parents should become more flexible and sensible towards
their children and secondly, that a lot of aspects of child rearing such as
physical care and patterns of behaviour are educated similarly through the
whole world.

Volker Schubert describes the foundation of the “culture of learning”
as a complex social practice. The culture of learning provides solutions and
patterns of how to appropriately handle certain problems that occur in daily
life. Schubert refers to similar observations as Rohlen’s in the previous
article, but he discusses them under the aspect of the ability to focus on a
task and to be willing to learn more. He stresses the Japanese attitude that
everything can be learned by anyone and that therefore everyone has the
same chances in life which is supposed to motivate a child. This is taught
to the youngest with love and dedication so that all children are »sunaoc,
which means that they are ready to learn at any time, be open for anything
and kind to anybody.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 471

The next two articles by Catherine C. Lewis and by Lothar Krapp-
mann discuss the culture in classrooms in Japan and Germany. Lewis
postulates nine characteristics for Japanese pre-schools and elementary
schools. After having shown how all these characteristics are manifested in
classrooms, she claims that they are the basis of good scholerly perfor-
mances and proposes a socialised model of education. At school children
gain educational values such as hard work, co-operation, self discipline
and self-critical reflection. However, Lewis states that there are no studies
of how the Japanese students feel about their school system nor about the
question whether there are any disadvantages of the efficient socialisation.

Similar to Lewis, Krappmann describes the system of German
elementary schools as well as the teaching styles. He stresses that also in
Germany the teachers are convinced that systematic learning is closely
connected to personal development and thus social learning is the medium
of proper learning. A large difference between the two systems is the
dependence on the group versus the dependence on oneself. While in Japan
the group is crucial, in Germany, children react rather on the basis of their
own individualism.

Yamamura Yoshiaki writes that family, school and profession are
very closely connected with each other. While in the West, especially in
American literature, the Japanese schools are highly praised, the Japanese
themselves harshly criticise their own educational system, as they find it
too narrow-minded and too stressful. The family is very strongly tied to
the school as the family tries to fulfill all the requirements of the school. In
the same way schools have strong bounds with certain companies which
recruit their work force from the schools. At the end of the essay,
Yamamura heavily criticises entrance examinations at Universities. Instead
of playing, Japanese children begin studying at an early age and they begin
to develop a systematic pattern of obedience and confucian behavior in
order to get admission to a privileged University. Yamamura sees the
Japanese school as a suffocating place.

The last twenty pages are dedicated to “Growing up in the Japanese
culture of learning”. Urie Bronfenbrenner draws parallels between the
latest trends in evolutionary psychology and child-rearing which is deeply
rooted in Japanese culture. He postulates nine principles of development
and thinks that seven of them are deeply rooted in Japanese culture. Two



472 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

of them confront different backgrounds in Japan and therefore would be
interesting objects for further research.

To people who wish to know more about pre-school education and the
tradition of child-rearing in Japan, this book provides a broad perspective.
But those who thought they could gain new information about how to make
children curious as the title promises, will be disappointed, as the book
states that curiosity has an old tradition in Japan and therefore is so to say
innate. Furthermore, the book tends to glorify raising children in Japan.
With respect to the articles about nursery schools and primary school, I
believe that a closer look at the classes during the entire year, especially,
the annual performances for the parents (e.g. the sports day), would
probably have changed the results. One has to follow the classes through
an entire year in order to understand how the teachers are placing children
under pressure and to realize how little effort is placed on children’s
individualism. In contrast to the articles described above, Arthur M.
Whitehall does not write very enthusiastically about nursery schools in
Japan. In fact, he argues that

kindergartens in Japan are a far cry from the ‘play schools’ of other countries.
Discipline is stressed ... In a sense, they are poised at the starting line to begin
the fierce struggle for ultimate admission to the university of their choice”
(Japanese Management 1991, p. 80).

In order to better understand the sequence of the topics of the essays and
their relationship to one another, it would have been helpful to have
included an introduction. In addition, although more than half of the essays
were translated from the English, neither the original titles of the essays
nor the journals in which these articles were published are mentioned. In
fact, I found it disappointing that in most articles the Japanese school
system was compared to the American school system. Regarding my
European education, I believe that it would have been valuable to make
some comparisons with a European country. Nevertheless this book is one
of the first contributions in German on Japanese education and in this sense
it is very welcome. I hope that a lot more will follow that are based on
comparisons with German (European) education and that they will be more
critical.

Karin Gogg



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 473

FAURE, Bernard: Visions of Power - Imagining Medieval Japanese
Buddhism. Princeton: Princeton University Press, 1996, 329 pp.

Das neueste (englische) Buch von Bernard Faure wurde zuerst auf
Franzdsisch, fiir ein franzosisches Publikum geschrieben, und darauf von
Phyllis Brooks ins Englische iibersetzt. Wie der Autor selbst in seinen
Danksagungen anmerkt, hofft er, dass das Material, das er in diesem Buch
prasentiert, vom (englischsprachigen) Leser als komplementdr, nicht
redundant, zu seinen beiden fritheren Bilichern, The Rhetoric of Immediacy
und Chan Insights and Oversights empfunden werde (xiii).

Ausgehend vom Soto-Meister Keizan Jokin (1268-1325) und dessen
Text “Chronik von Tokoku” (jap.: Tokokki oder Tokoku ki) fihrt Faure
den Leser auf eine Reise durch die Welt des “Imagindren” des Zen-
Buddhismus, “imagindr” hier definiert als “die Art, wie Vorstellungen
(beliefs) in Bildern dargestellt werden”, mentale Strukturen.! Heute sind
finf Manuskripte des Tokokki bekannt, die alle nicht unwesentlich vonein-
ander abweichen (5).

Keizan Jokin, der “4. Patriarch” und “2. Grinder” der Soto-Tradi-
tion2, steht, wie Faure es ausdriickt, am Kreuzungspunkt verschiedenster
Traditionen (5). Er ist selbstverstindlich ein heraus-ragender Vertreter der
Soto-Schule, er ist aber auch tief beeinflusst von lokalen Kulten und Legen-
den, und, seiner Mutter folgend, ein gliihender Verehrer der Kannon.
Keizans “System” wird deshalb von Faure folgendermassen charakteri-
siert:

Keizan is consistent in his contradictions; they make up a system. His theore-
tical statements almost always stand in opposition to his actual practice—at least
insofar as this latter can be reconstructed (6).

1 Vgl ebd., S. 3. In den Worten von Jacques Le Goff, von Faure auf Seite 10
zitiert: “The phenomena of the imagination are embodied in words, hence analysis
of vocabulary can reap major dividends. Every idea is embodied in words, and
every word reflects some reality. The history of words is history itself. When
terms appear or disappear or change their meaning, the movement of history stands
revealed.” LE GOFF, Jacques (1992). The Medieval Imagination. Chicago &
London: The University of Chicago Press, S. 12.

2 Keizan wird auch als der “Grosse Partriarch” bezeichnet, im Gegensatz zu Dogen,
dem “Hohen Patriarchen”.



474 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Was gehort nun alles in diese Welt des “Imagindren”? Zwei Begriffe,
deren Behandlung Faure jeweils eines der elf Kapitel widmet, seien heraus-
gegriffen: Traditionslinien und Triume.

Traditionslinien. Chan/Zen-Historiker sehen Keizan als den grossen
Reformer der Soto-Tradition3, wie also stand Keizan zu dieser Tradition?
Auch hier wieder steht er am Kreuzungspunkt verschiedener Linien: (1) er
versteht sich als in einer direkten Linie zu Dogen stehend, (2) gerade diese
Linie fiihrt aber iber Gikai (1219-1309), der von der “Dharmashu” des
Dainichi Nonin (k.D.), einer Form des Rinzai-Zen, zu Ddgen stiess, (3) er
stand der Hotto-Linie des Rinzai-Zen sehr nahe, einer Form des Zen, die
stark vom esoterischen Buddhismus der Shingon-Tradition beeinflust war.
Wie diese Linien in Keizan zusammenfliessen, zeigt Faure sehr schon am
Beispiel der Dharma—ﬂberlieferung (59-62). Diese Zeremonie ist voller
Symbolik, erinnert sehr stark an eine geheime (esoterische) Uberlieferung
(Initiation) durch den Meister und kreist um die Ubergabe des “Dokuments
der Nachfolge” (jap.: shisho). Als einzige Moglichkeit, alle diese Einfliisse
zu legitimieren, blieb Keizan nur, seine “eigene” Traditionslinie innerhalb
des Soto-Zen aufzustellen; dies tat er auch mit der Konstruktion eines
Grabhiigels in seinem Tempel Yokoji, dem Gorohdo (Gipfel der Finf
Alten). Darin begrub er die Aufzeichnungen des Rujing, dem Lehrer
Dogens, die “heiligen Knochen” (Reliquen) Dogens, eine Sutra, die Koun
Ejo (1198-1280), der Nachfolger Dogens, mit seinem eigenen Blut kopiert
hatte, Gikais “Dokument der Nachfolge”, sowie Kopien von Mahayana-
Schriften, die Keizan selbst kopiert hatte. Damit baut er alle die oben
erwihnten Einflisse in den “reinen” Zen Dogens mit ein und hebt gleich-
zeitig seinen eigenen Tempel YO0koji liber den Eiheiji, da dieser nur das
Mausoleum des “zweiten” Patriarchen (Dogen) beherbergt, Yokoji aber
auch “Reliquen” des “ersten” Patriarchen (Rujing).

Traume. Das Tokokki berichtet nicht nur iiber die Anfinge des Yokoji,
es ist auch die Traum-Autobiographie Keizans. Traume waren fiir Keizan
ausserst wichtig, sie bildeten nicht eine andere Welt, sondern gehorten voll
und ganz mit in diese Welt. So triumte er, dass der Platz, den er von Unno
Nobunao fiir seine Einsiedelei erhalten hatte, ein grosser und bedeutender
Tempel werden wiirde: YOokoji. Obwohl der Buddhismus dem Traum

3 So H. Dumoulin, der von einer “unverkennbare[n] Verinderung des Stiles der
Schule Dogens” spricht. DUMOULIN, Heinrich (1986). Geschichte des Zen-
Buddhismus. Band II: Japan. Bern: Francke Verlag, S. 113.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 475

skeptisch bis ablehnend gegeniiberstand, hatte sich diese Haltung bis in
Keizans Zeit gelockert. Hier erinnert man sich natiirlich sofort an den
Kegon-Monch Myoe (1173-1232) und dessen Traumtagebuch. Wie bereits
oben gesagt, kann ja auch Keizans Tokkoki als Traumtagebuch verstanden
werden. Liest man das, wird klar, dass wichtige Entscheide, wichtige
Vorkommnisse von Keizan nicht nur mit Trdumen in Verbindung gebracht
wurden, sondern dass er “bei allen wichtigen Ereignissen gliickverheissen-
de Triaume zu erlangen suchte.” (122) Das bedeutet, dass er nicht nur
passiv auf Trdume wartete, sondern diese aktiv zu erlangen suchte. Faure
beschreibt denn auch solche Praktiken unter dem Titel “Incubation”
ausfuhrlich, wobei allerdings Keizan selbst nicht erwdhnt wird. Eine
andere wichtige Funktion erfiillten die Trdume, indem sie Keizan und seine
Lehre legitimierten. So trdumte er einmal, die Dharma-Uberlieferung
nacheinander von Bodhidharma, Maitreya und dem historischen Buddha
erhalten zu haben; und gegen einen solchen “Beweis” kommt natiirlich
niemand an. Auch hier also zeigt sich klar, dass Keizan wiederum ver-
schiedene Traditionen mischt, vom “reinen” Zen Dogens abweicht, diese
“fremden” Traditionen aber gerade dazu verwendet, seine eigene Zen-
Lehre zu legitimieren.

Diese beiden Beispiele vermogen natiirlich nicht, die Fiille der The-
men, die Faure mit seiner von Foucault, Derrida, Wittgenstein, Bourdieu
und vielen anderen geprigten Hermeneutik behandelt, auch nur annéherend
wiederzugeben. So behandelt er weiter Symbolik im Chan/ Zen, Rituale,
Abbilder (icons) und vieles andere mehr. Er zeigt dabei sehr schon, wie
faszinierend die Untersuchung der Tradition dieser Richtung des
Buddhismus sein kann, wenn man sich auf alle diese Problemstellungen
einldsst, ohne sie gleich als nicht zum “reinen” Zen zugehorig abzutun.

Ich kenne im Moment keinen Autoren iber Chan/Zen, den ich mit
soviel Vergniigen lese und dem ich soviel Anregung verdanke wie Bernard
Faure.

Dieter Schwaller



476 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

HEINRICHS, Wolfhart und Gregor SCHOELER (Hrsg.). Festschrift
Ewald Wagner zum 65. Geburtstag. Band 2: Studien zur Arabischen Dich-
tung (Beiruter Texte und Studien 54). Beirut 1994. In Kommission bei
Franz Steiner Verlag Stuttgart, 660 pp.

Cet épais volume de plus de 600 pages ne représente que le second du
Festschrift offert a8 E. Wagner par ses éleves et collegues, le premier étant
consacré a la philologie sémitique. Il offre un trés remarquable panorama
de la recherche actuelle dans un domaine, celui de la poésie et des belles-
lettres arabes, qui reste relativement négligé en comparaison d’autres
aspects des études moyen-orientales. Les contributeurs viennent d’Alle-
magne, de Grande-Bretagne, des Etats-Unis et des Pays-Bas; la France fait
figure de grande absente. Pour donner une certaine unité a leur publi-
cation, les éditeurs avaient donné pour consigne de se concentrer sur
I’analyse d’un seul texte, contrainte a laquelle la plupart des auteurs
semblent s’étre pliés de bonne grice. Dans un cas, le méme poeme d’Abu
Nuwas a ainsi servi de theme a deux contributions (Ph. Kennedy et J. Scott
Meisami), ce qui permet de confronter de maniere instructive la démarche
des deux auteurs. La période abbasside recoit le plus d’attention, ce qui ne
saurait surprendre étant donné la personnalité du jubilaire, avec douze
articles, consacrés presqu’exclusivement a la poésie; on trouve dans cette
section tous les grands noms de I’époque qui va d’Aba Nuwas a al-Ma’arri
(P. Smoor), en passant par Muslim b. al-Walid (W. Heinrichs), Abu
Tammam (A. Schippers) et al-Mutanabbi (J. Ashtiany). Dix études ont
pour objet la poésie ancienne et omeyyade, dans lesquelles sont abordés les
principaux genres poétiques, tels le thréne (A. Arazi) et le gazal (R.
Jacobi) ainsi que la question des rapports de la poésie avec le Coran et la
Tradition (W. al Qadi, G.H.A. Juynboll). La période tardive et moderne
est également présente a travers dix articles, portant sur la poésie, mais
aussi la magama (S. Wild), les Mille et une nuits (W. Walther), le roman
(S.H. Abdel-Rahim) et la poésie populaire (G. Krotkoff, E. Neubauer). Il
est évidemment impossible d’analyser ici la totalité des contributions, et
une sélection est nécessairement injuste. Qu’il suffise d’indiquer que ce
volume offre un panorama riche et diversifié, sinon exhaustif, de la
recherche actuelle dans le domaine de la littérature arabe, surtout
classique, et que le reproche souvent formulé jusqu’ici sur le caractere trop



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 477

exclusivement philologique, plutét que littéraire et esthétique, des études
sur celle-ci tend a perdre désormais beaucoup de sa pertinence.

Charles Genequand

FANTASIES OF A LOST HOME: TWO PUBLICATIONS ON THE
DISCUSSION OF IDENTITY IN MODERN JAPAN:

IVY, Marilyn: Discourses of the Vanishing. Modernity Phantasm Japan.
Chicago: The University of Chicago Press, 1995. 270 pp.

NAPIER, Susan J.: The Fantastic in Modern Japanese Literature. The
Subversion of the Modernity. London, N.Y.: Routledge, 1996. 253 pp.

Since the encounter with the West in the 19th century the search for
cultural roots, for a genuine Japanese home, is a matter of much concern
for many Japanese artists and intellectuals. It would be difficult to tell
which way Japan would have chosen without the Western influence. The
general image of the East-West encounter, however, is that of an undesired
gift: The West has bestowed “modernity” upon Japan or Asia in form of a
mechanized civilization. At an early stage the construct of an “ideal home”
as a remedy against dislocation and alienation was brought to modern
Japanese literature by writers such as Kitamura Tokoku (1868-1894) and
Saganoya Omuro (1863-1947). Since that time the model of the true
Japanese home has been dominated by the fantastic. Fairies and goblins
dwell in this realm which is often built as an Asian utopia and which has
much in common with the Taoist “Land of the Peachblossom Fountain”
(togenkyo) (see Gebhardt 1996a). Utopian visions against Modernity are
part of modern Japanese literature. They are important even today, when,
facing the turn of a new century, the theme of the “reconstruction of home
and tradition - the search for cultural identity” has gained increasingly in
importance.

Both studies treat the topic above characterised, the conjuring up of a
lost home. Marilyn Ivy’s (University of Columbia) Discourses of the
Vanishing. Modernity Phantasm Japan is a study based on ethnological/
anthropological methods, and she approaches the theme by analysing
various phenomena within Japanese society. Susan Napier (University of



478 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Texas) in her study The Fantastic in Modern Japanese Literature. The
Subversion of the Modernity focuses on modern Japanese literature.

“Ghosts” is a keyword which can be found fourteen times in the
indexes of the two studies. On the back of Ivy’s book is written “Japan
today is haunted by the ghosts its spectacular modernity has generated”
and in Napier’s case “modern Japan’s repressed anxieties, fears and hopes
come to the surface in the fantastic”. Susan Napier sees the fantastic within
modern Japanese literature, enwrapped in its ghost discourse as a reaction
against modernity. Marilyn Ivy reaches the same conclusion in her
discussion of “phantasms”. This is not a result prone to stir us to a high
degree, because the symptom is similar in Western writings as the
Occident suffers from its modernity as well. Of more interest than the
result is both authors’ approach to their ambitious project and what
examples they find for their argumentation.

Marilyn Ivy chooses examples from different historical stages and
from different social realms, including the academic discourse of Japanese
folklore studies after the turn of the century (“disciplinary”), the tourism
Campaign of the Japanese national railroad during the 1970s and 1980s
(“institutional”) and the real life of Japanese inhabitants far from the
capital (“civic”). The tourism campaign of the Japanese national railroad
appealed to the customers to discover Japan as an “exotic” travelling
experience. Ivy comments on this in the second chapter entitled “Itiner-
aries of Knowledge: Transfiguring Japan” (pp. 29-65). In the third chapter
she looks at Yanagita Kunio’s Tono monogatari [1910; Tales from Tono,
1975], a famous text of the well-known scholar of Japanese folklore. Tono
monogatari implies a first important reconstruction of the Japanese home-
country. Ivy demonstrates the rise of a “nativist ethnology” within early
Japanese ethnology, that is to say a cultural ethnocentrism with a nostalgic
outlook on ancient times. The following chapter describes the town of
Tono in the 1980s and here Ivy shows how the museal appeal is com-
mercialized today. The topic of the fifth chapter is the conversation with
the spirits of dead relatives on Mount Osore, its psychohygienic function
and the business of a group of women working as mediums, the kuchiyose
women, who earn their living by selling the ghostly conversations to
customers from the capital. This chapter is entitled “Ghostly epiphanies:
Recalling the Dead on Mount Osore” (pp. 141-191). The last chapter treats
the taishi engeki [popular theater] a cheaper version of Kabuki which



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 479

derives from the tradition of the fabi geinin [itinerant artists]. In each of
the chapters the author proves herself to be as well informed and she offers
insights she has gained while doing field research in the early 1980s.

In the passage on the tourist campaign of the national railroad in the
second chapter, which I would say is the most instructive of the book, we
learn about the retro-trend of the 1980s expressed by the slogan “Exotic
Japan”. Ivy presents central terms of the Japanese discourse: “Neo-
Japonesque” (pp. 54-59) and “new-Japanology” (pp. 29, 59-65). “Neo-
Japonesque” is characteristic for the new life-style of the post-war genera-
tions who are estranged from the Japanese artefacts of former times.
Things Japanese are by now newly evaluated as exotica, and Japanese
collectors paradoxically develop a taste quite similar to foreign admirers of
Japanese design. “New Japanology” is the equivalent in academic circles
with their rediscovering of “old”, archaic Japan, in mythology, folk belief
and oral tradition. Ivy analyses the enthusiasm for a vanishing Japanese
“tradition”, which manifests itself in an attitude which might be called
auto-exoticism as well as in the predilection for marginal sites where the
past can be enjoyed as a canned preserve. Ivy reaches the conclusion that
in modern Japan a psychic mechanism has been set in motion - a huge
engine which produces the desire for “phantasms” caused by the sense of
loss. _

After an introduction with references to Western theories of the
fantastic in literature, Susan Napier discusses the Japanese fantastic in six
chapters. Examined under the aspect of the fantastic are famous authors
from the Meiji and Taishd era as well as contemporary writers. Napier
includes the popular SF author Tsutsui Yasutaka, and also the genre of
animation pictures. In chapter one and two she argues on portraits of
women in pre-war and post-war Japanese literature that are tinged with a
fantastic touch. Napier can detect two aspects connected of the fantastic
with gender: Woman as an “oasis” and “woman” as a “revenger”. In
chapter four she discusses “The Construction of the Alien in Modern
Japanese Fantasy”. In chapter five and six she comments on utopian and
dystopian concepts. Finally, Napier asks the question whether the genuine
Japanese fantastic exists, and she answers yes, but it is only a matter of
degree (p. 223). The fantastic is in her opinion very present in Japanese
literature and also has hardly been valued until now.



480 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Both books as I would see them have the character of introductions
into a very complex theme, Japanese Modernity and Postmodernity and
their strategies of overcoming the feeling of alienation. Given the huge
amount of material one has to deal with, it is only natural that the studies
cannot be complete. However, putting oneself in the ungrateful role of the
meticulous European grumbler, I would like to hint at some points with
which I did not feel fully satisfied. To comment on Ivy’s study, there is
first to say that her results are not as up-to-date as they should be for a
book published in 1995. Her work originated from the research-back-
ground of American Japanese Studies of the 1980s, when scholars such as
Gluck, Robertson, Silverberg and Kelly wrote worthy contributions on the
theme of “loss and reconstruction of home in Japanese modernity”. Ivy’s
thesis joins them a little late, it seems to me, because probably only the
first chapter links with the situation we have in the nineties, and the other
chapters would have been more effecting if they had been published earlier
in the form of separate essays as the results of the field studies of the
author undertaken in the early 1980s. This is especially evident in the case
of the last three chapters. While the chapters on the new-Japonesque-Boom
and on Yanagita Kunio are essential to the subject, the furthers election of
the topics seems far more arbitrary. The last three chapters are mainly
based on the field work of an ethnologist who researches on site. Ivy has
decided to enrich her findings with a lot of postmodern theory and using
them as a fundament, built upon them an extensive theory of modern Japan
and modernity as a whole. For the reader the manifold references to
Western theory are sometimes a hard task, and the postmodern-tinged
point of view also hinders Ivy’s free sight of the interpendences. These
have already been interpreted by Japanese commentators who have their
origin in Postmodern theory, too. Their position should be seen from a
critical distance. Where does the tendency to create “phantasms” come
from it not from the intellectual scene from which Ivy takes her references
to comment on the phenomenon? If she attests contemporary Japanese
society a nostalgic attitude and the tendency to conserve things (p. 242),
does the responsibility for this condition, besides psychic motivations
difficult to describe, not lie partly with intellectuals who generate “the
marginal as fetish of social stasis”? Formers of the public opinion like
Nakazawa Shin’ichi and other intellectuals of similar qualities are, as I see
it, propagating certain trends in research, and mainly due to commercial



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 481

interests — if not the so called profile neurosis, to which Mishima Ken’ichi
referred to in a similar discussion (Mishima 1996:114). They eagerly
combine the retro-trend with the ethno-national and the mystic. For the
reader it would have been more fruitful to get concrete information to the
point. For example: We would like to know about New-Japanology, really
fascinating stuff. But regrettably, Ivy stops after a short introduction. After
we read the six pages on New-Japanology, we whether know who Kosaka
Shihei, the editor of the essay collection, is, nor how he and the other
contributors are to be placed within the contemporary discourse on
Japanese identity.

A chasm too wide to bridge opens between the texts of Western and
Japanese philosophers and the statements or the actual condition of the
people in social reality. Evidently, the marginal is not born out of a
necessity but comes into being because popular scholars like Yamaguchi
Masao who has a special status within Japanese academia and who is
himself obliged to Victor Turner, have declared it their object of research.
The polyphony of voices Ivy lets us hear leaves an opulent impression but
it does not fully satisfy, even less when the voices from the people are
seemingly opposed to the phantasm theory. The medium from Mount
Osore talks of “business” (p. 182), and an elder woman says she never
believed in the local god, as her austere circumstances of living wouldn’t
have changed anyway.

Despite my criticisms, the book is interesting. Ivy’s approach offers a
lot of inspiration to rethink the paradigms of modernity in Japan. That it is,
as Ivy explains, a fantasised ghastliness (p. 98) of Japan which is cited in
the times of Yanagita and even today as a claim for Japanese identity or
genuine “Japaneseness”, could only be confirmed. !

Susan Napier has already written on the subject of utopia in modern
Japanese literature, and on the SF-genre in film and comics (manga). On
these two poles her analysis in The Fantastic in Modern Japanese
Literature is also based. Napier describes the Japanese fantastic between a
nightmarish vision of the future, as presented in the animation picture
Akira, and a fairy-tale-like idyll as we find in some texts by Oe Kenzaburo.
Napier discusses twenty-four authors, each of them to a different degree of

1 In my essay on the topic “Ikai” (“The Other World”), which I wrote in 1995, I
drew the same conclusion (see GEBHARDT 1996b).



482 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

intensity, and in the end of the book there is a little biographical notice on
each of them (pp. 238-244): Izumi Kyoka, Koda Rohan, Natsume Soseki,
Akutagawa Ryunosuke, Tanizaki Jun’ichiro, Satdo Haruo, Uchida Hyakken,
Yumeno Kyusaku, Miyazawa Kenji, Kawabata Yasunari, Ishikawa Jun,
Enchi Fumiko, Mishima Yukio, Abe Kobo, Oe Kenzaburo, Inoue Hisashi,
Endo Shiisaku, Kanai Mieko, Kurahashi Yumiko, Oba Minako, Tsutsui
Yasutaka, Komatsu Sakyd, Murakami Haruki and Nakagami Kenji. The
broadness of the study is at the same time its weak point (see also Lyons
1996). While, for example, Napier’s comparison between the ghosts in the
texts of Soseki, Akutagawa, Kawabata and Murakami Haruki (pp. 110-
129) is fascinating to read, in the end we are somewhat at a loss: What
function has the ghost-metaphor within modern Japanese literature? Can
we possibly tell exactly when it is used and what for? In her discussion
Napier is a little too quick at changing from one author to another, from
one historical epoch to the next. Sometimes a more intensive analysis of
the texts would have been better. Many of the statements Napier makes
remain ambivalent. A satisfying explanation of the Japanese fantastic is
still missing, despite its evaluation as an antidote against modernity. Napier
states in the end: “The fantastic is not always dark in modern Japanese
literature” (p. 224) and “Another aspect of Japanese fantasy that should be
mentioned is its frequently nihilistic tone” (p. 226). Sometimes Napier
makes a point where one could easily argue the other way. “No longer do
contemporary Japanese search for the guardian gods in the trees of their
garden” (p. 227), Napiers says, but when we consider the remarkable
return to folk belief and to the Japanese ghosts which can be observed
since the 1970s, this statement could be refuted without difficulty. In
Tsumagomi [1970; Wedlock, 1977] Furui Yoshikichi praises the peach tree
as a life-giving force (see Gebhardt 1996a: 175-176); Endo Shusaku (1923-
1996) describes how the ill wife of a protagonist in his novel Fukai kawa
[1993; Deep River, 1994] finds consolation speaking to a huge old gingko
tree; Akira Kurosawa’s movie Yume [Dreams] from the end of the 1980s is
an appraisal of the peachblossom-fairies of his youth, while the numberless
trees in Nakagami Kenji’s works embody the mysterious dark of the region
of Kumano where he originates from.

Napier who in the introduction declares the limitations of her
approach, has structured her study in a way that the historic dimension of
the texts is rather neglected. A chronological approach or the analysis of



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 483

certain decades like Marianne Wiinsch, a scholar of German literature,
adopts in “The Fantastic Literature of the Early Modern (1890-1930)”
maybe would have brought deeper insight. The fantastic holds a special
position in the literature of the Taisho period. Other criterias had to be
applied to fantastic elements in the literature of the 1970s which claimed to
be a critical avant-garde movement; Shibusawa Tatsuhiko is the represen-
tative author of this decade. The conditions of the fantastic have again
changed since the 1980s. In the literature scene of today the fantastic is by
no means a marginal phenomenon but, on the contrary, it guarantees
success and good sales. This could be also true in the case of academic
writings on the fantastic. Napier, first of all, sees a necessity to speak up
for the genre:

I was prompted to write a book on Japanese fantasy in part because in my
previous research I kept coming across wonderful fantasy novels and stories that
Japanese critics never seemed to talk about, perhaps because they felt such
literature was frivolous and not “serious enough”. (Homepage of the University
of Texas)

Today, in the 1990s, with such a defence open doors Napier forces: The
fantastic booms. In the 1980s Uchida Hyakken had a renaissance, around
1990 Yumeno Kyuisaku’s works were newly edited by Chikuma publishers,
Izumi Kyoka, Edogawa Ranpo (1894-1965), and Miyazawa Kenji (1896-
1933) are celebrated authors of the fantastic, too.

Some critiques of the younger generation are working intensively on
the fantastic since the 1980s: Sunaga Akihiko, Horikiri Naoto, Kawamura
Minato und Aramata Hiroshi. However, there was some activity before
theirs - maybe under less favourable conditions which Napier mentions.
Scholars like Muramatsu Sadataka, Kawamura Jird, Tanemura Suehiro,
Noguchi Takehiko, Ikeuchi Osamu, Tsuruta Kinya, Kasahara Nobuo,
Takahashi Hideo, Matsuda Osamu and Yura Kimiyosh? spent much effort
on a subject which Japanese scholars of literature since the 1970s call
genso bungaku (Fantastic literature). Before, one referred rather to yume
no bungaku [Dream-Literature], itan bungaku [Heretic Literature], makai
[World of the Demons] and mukogawa no bungaku [Literature of the Other
Side]. Today often the key word ikai [Other World] is used to describe the

2 The two last persons and also Kawamura Minato and Kawamura Jiro are listed in
the bibliography.



484 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

fantastic quality of a text. The term genso bungaku, by the way, doesn’t
appear in Napier’s analysis, nor in the index of the book. In the case of the
scholars who did research on the theme, questions should be asked about
the intention they had by propagating the fantastic; it is striking that a lot of
them don’t come from Japanese literature studies but from German or
English literature studies.

Since the 1970s there are also special numbers of the literary journal
Kokubungaku kaishaku to kansho [Japanese Literature. Explanation and
Appreciation] and Kokubungaku kaishaku to kyozai no kenkyu [Japanese
Literature. Explanation and Material] dedicated to the fantastic and many
more magazines and anthologies came into being. It would have been
useful to be introduced to these: Faunus/Bokushin [The Faun, published in
January 1975] and Genso to kaiki [Fantastic and Mystery, published in
April 1973] were avant-garde magazines in the 1970s. Genso bungaku
[Fantastic Literature] gives since 1982 much information on known and
less known authors who could be affiliated with the fantastic. The maga-
zine gives useful information on Japanese fantastic literature today. The
publisher who owns the magazine, Gensd Bungaku Shuppan Kyoku, also
produced a small dictionary of Japanese fantastic authors. A recent
anthology of Japanese fantastic literature is the collection Nihon genso
bungaku shusei (Kokusho Kanko Kai).

To define whicht authors can be claimed as an author of the fantastic,
and to define the Japanese genre of the fantastic are difficult tasks, which
have not been solved for Western fantastic literature, either. The Japanese
fantastic is as manifold as its Western counterpart. During the development
of Japanese literature several sub-genres were formed which one could
attribute to a “fantastic” lineage. They should be thoroughly discussed. To
mention are for example kitan [strange and weird tale], kaiki [mystery
- story] and denki [fantasy]. Today, the discussion has also to mention the
genre of “horror”, as it has, within the trend to a “New Gothic”, recently
gained a lot of popularity in Japan (Gebhardt 1995).

The field of the Japanese fantastic is wide, and becomes even wider if
one links the fantastic to an explanation of Japanese modernity and to the
postmodern project “museum Japan”. Although both studies have an
interesting approach, it is too early for what might be called the great hit as
we still have to work on a lot of unknown details.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 485

BIBLIOGRAPHY

BEN-ARI Eyal (1996): [Rez.] “Marilyn Ivy: Discourses of the Vanishing. Modernity
Phantasm Japan.” In: Monumenta Nipponica, Vol. 51, No.2, pp. 273-275.

GEBHARDT, Lisette (1995): “‘Sommerliche Gruselschauer’ - Hohes Geisteraufkommen
in Japan.” In: Neue Ziircher Zeitung Nr. 169, 26. Juli, p. 14.

GEBHARDT, Lisette (1996a): “The Peachblossom Utopia. Taoist Thought in Modern
Japanese Literature.” In: The Impact of Traditional Thought on Present Day Japan.
Kreiner, Joseph (Ed.). Miinchen: Iudicium Verlag, pp. 157-183.

GEBHARDT, Lisette (1996b): “Ikai. Der Diskurs zur ‘Anderen Welt’ als Manifestation
der japanischen Selbstfindungs-Debatte.” In: Hijiya-Kirschnereit, Irmela (Hg.): Uber-
windung der Moderne? Japan am Ende des 20. Jahrhunderts. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, pp. 146-171.

Lyons, Phyllis I. (1996): [Rez.] “Susan Napier: The Fantastic in Modern Japanese
Literature. The Subversion of Modernity.” In: Monumenta Nipponica, Vol. 51, No. 4,
pp. 469-471.

MIisHIMA Ken'ichi (1996): “Die Schmerzen der Modernisierung als Ausléser kultureller
Selbstbehauptung - Zur geistigen Auseinandersetzung Japans mit dem ‘Westen’.” In:
Hijiya-Kirschnereit, Irmela (Hg.): Uberwindung der Moderne? Japan am Ende des 20.
Jahrhunderts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, pp. 86-122.

WUNSCH, Marianne (1991): Die Fantastische Literatur der Frithen Moderne (1890-
1930). Definition, Denkgeschichtlicher Kontext, Strukturen. Miinchen: Fink Verlag.

Lisette Gebhardt

JANSEN, Roland: Die Bhavani von Tuljapur. Religionsgeschichtliche
Studie des Kultes einer Gottin der indischen Volksreligion. Stuttgart: Franz

Steiner Verlag (Beitrdge zur Sidasienforschung Universitat Heidelberg),
1995, pp. 304. |

Vouloir étudier des cultes locaux et populaires souleve essentiellement des
questions d’ordre et d’intérét méthodologiques. Si I’étude des textes n’est
déja pas une chose aisée, I’étude des cultes, notamment ceux adressés a la
déesse, dont les fondements se perdent dans les nuits des temps et dont les
références écrites posent plus de problemes qu’elles n’en résolvent, peut
devenir un défi pour I’indologue qui s’y aventure. Jansen, me semble-t-il, a
réussi dans sa thése a poser quelques unes des questions et des obstacles
les plus percutants rencontrés par le chercheur qui étudie un culte local



486 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

(Bhavani) de tradition orale, mais lié par une écriture subsidiaire (Turaja-
maharmya) a ’ensemble de la géographie sacrée des déesses (Durga,
mahisasuramardini) et des traditions brahmaniques. L’exploitation du
matériel ethnographique et sa confrontation a 1’écriture me parait le point
méthodologique le plus intéressant.

Le livre est essentiellement divisé en deux parties dont la premiere est
la plus importante et la plus vaste. Elle est le fruit des recherches sur le
terrain et de connaissances générales sur I’histoire de la région et des
cultes. La deuxieme partie (p. 179-250) porte sur I’édition critique de trois
chapitres du mahdtmya de Tuljapur (le Turajamahatmya, TM) et leur
traduction. Par ailleurs, le livre résume, dans le chapitre “Ergebnisse”, les
résultats les plus intéressants de la recherche (p. 251-260). Un résumé
anglais en relate quelques points (p. 261-265). Le livre est encore pourvu
d’un appendice qui fournit des détails supplémentaires sur le culte. La
bibliographie est complete. Par contre I’index laisse a désirer. L’ensemble
des pointages (plus de 10) n’ont abouti qu’a des indications fausses!

L’auteur a I’ambition de mesurer ’interaction entre la tradition écrite
et le monde de I’'oralité et de retracer la culte de la déesse Bhavani depuis
le néolithique jusqu’a ce jour dans le but de rendre compte d’un tel culte au
cours du temps. Conscient qu’une telle chronologie n’est pas possible dans
le contexte indien, il propose de substituer aux immenses lacunes un
ensemble de suppositions qui combleraient notre manque de connaissances.

Se demander, comme le fait I’auteur, quel est I’apport original d’un
cas local a I’étude de la déesse en général, revient, 2 mon sens, a accorder
une place réellement importante a 1’étude des religions dites folkloriques si
souvent négligées. De telles perspectives devraient permettre de sortir de
cette dichotomie trop restrictive entre culture folklorique et sanscritisée,
alors que les études de terrain convergent pour dire que I’'une ne peut se
lire et se comprendre sans ’autre et que les deux traditions vivent dans un
processus d’échange constant qu’il faudrait étudier soigneusement.

Sélectionnons quelques points par rapport a la premigre partie, tout en
laissant de coté d’innombrables informations qui mériteraient discussion.
La dimension géopolitique de la région (p. 24-29) montre une situation ou
I'impact brahmanique n’était pas tres fort, ce qui peut expliquer, selon
'auteur, la prédominance du culte a la déesse. La déesse de Tuljapir,
Bhavani, est identifiée a Durga en tant que mahisasuramardini (dessin sur
une pierre/murti). Ni ’origine, ni le nom, ni I’histoire de la déesse ne sont



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 487

connus. Grace a son exportation au Népal, I’auteur pense pouvoir dire
qu’elle a existé en tout cas au 10e/11e siecle. Il la décrit comme une déesse
au caractere solitaire et sauvage, dominant Siva, qui ne lui fut associé que
de fagon subsidiaire. Elle est identifiée au paysage désertique mis en
évidence par I’ancienne tradition tamoule (palai, avec la déesse korrovai,
p. 28-29). Au contraire des déesses du village, Bhavani aurait été une dé-
esse de la jungle. Jansen montre que le village de Tulja ne s’est d’ailleurs
que tardivement construit autour du temple abritant la mursi. En tant que
déesse de la jungle, elle permet un acceés non médiatis€ au divin, direct,
elle est non-mariée, méme si on s’adresse 2 elle en tant que mere. Sacrifice
et possession sont des éléments importants de son culte, dont les modi-
fications furent dictées par des sensibilités nouvelles, par exemple celles de
la “middle and upper middle class” ou de ceux qui luttent contre ce qu’ils
appellent la “foi aveugle”. De facon générale son culte ressemble a celui
qu’on adresse 2 toutes les déesses, demandant protection et réalisation des
désirs. Visiter son lieu revient a recevoir la force qui est inhérente au lieu
ou elle réside (pith). La scene cultuelle est dominée par une caste infé-
rieure soigneusement étudiée par 'auteur, les Bhope (p. 134-138), a qui
reviennent aussi la majeure partie des revenus. Depuis le succes qu’a
connu ce culte populaire, des brahmanes essayent aussi de faire valoir leur
droit d’exécution des rites et de rentrer dans la course aux bénéfices. Les
changements des dernidres décennies sont assez bien relatés par 1’auteur
(voir par exemple le chapitre Ergebnisse).

En cherchant a analyser et interpréter le combat de la déesse et du
buffle, qui constitue le theme central de son analyse de la devi (p. 70 ss.),
I’auteur se fonde sur 1'idée de Damodar Dharmanand Kosambi (sur lequel
il s’appuie d’ailleurs presque exclusivement et c’est 1a, me semble-t-il, une
lacune importante) que le mythe relate un conflit réel entre les chasseurs-
cueilleurs (adorateurs de la déesse de la jungle) et les agriculteurs qui ont
peu 2 peu domestiqué le territoire. Du point de vue de la méthode, on doit
cependant questionner le fait de faire remonter le mythe a une réalité
historique, méme si certains arguments pourraient le suggérer. En suivant
encore Kosambi, 'auteur propose - cette fois cela devient une hypothese
un peu plus “palpable” - que les déesses se trouvaient sur les grandes axes
des marchands (de méme que les monasteres bouddhistes) et étaient invo-
qués par ses marchands exposés aux grandes difficultés rencontrées lors de
voyages nécessaires dans des régions aussi peu hospitalieres, voire dange-



488 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

reuses. Les carrefours, selon I’auteur, auraient été les sites originaires de
la déesse et furent par la suite empruntés par les bouddhistes (p. 68-84).
Certains cultes sanglants adressés a la devi leur ont cependant survécu et
on a des offrandes sacrificielle dans les vihara bouddhistes (par exemple le
culte 2 Yamar a Bedsa, p. 70). Avec son étude, Jansen espére pouvoir
démontrer pour le Maharastra central ce que Kosambi aurait démontré
pour le Maharastra de 1’Ouest. Il reste 2 voir si le futur donnera raison a
’auteur.

Examinons encore le rapport entre la déesse et le pouvoir temporaire.
Dans ce cas spécifique, la déesse a connu un sort extraordinaire grace a
son association 2 Sivaji qui est le héros par excellence des Marathes. Etant
sa kulasvamini, elle fut étroitement associée au pouvoir royal, a la montée
de Sivaji et a son succes. Comme le démontre I’auteur, elle a, dans ce
sens, vraiment joué le role qui incombe a Durga dans son rapport 2 la
royauté (commémoré lors des fétes de navaratra et dasara), et le sabre
victorieux de Sivaji portait son nom. Cette analyse détaillée et bien réussie
(p. 99-128), nous permet de saisir I’imbrication indéniable entre la déesse
et le pouvoir politique. Elle est la preuve de ce que le monde est capable
de faire grace a I’association avec la déesse.

L’étude de terrain s’accompagne de I’édition des trois premiers cha-
pitres du TM et de leur traduction, ce qui constitue la deuxieme partie du
livre. Le reste des chapitres du TM est résumé et commenté. Il vaut la
peine de s’arréter un instant sur les résultats obtenus par 1’auteur dans cette
partie du livre, car me semble-t-il, ils présentent un fil conducteur pour des
études futures qui aborderaient des cultes locaux.

Jansen attribue aux maharmya deux rdles essentiels dans I’histoire
religieuse de I'Inde, celui de transcrire et d’interpréter les événements
locaux et d’importance purement régionale, et celui d’établir le lien avec
des mythes plus connus et pan-indiens; dans ce processus d’intégration, la
déesse recoit un nom universel et elle habite les cieux.

Négligés par le passé en tant que genre littéraire par 1’indologie, les
mahatmya ont cependant une fonction de mémoire et de conservation et ils
fournissent un matériel important pour les sciences des religions. Jansen
pense qu’ils ont essentiellement 4 fonctions.

1) Les mahdtmya fixent les légendes et mythes usant de la langue
sanscrite. C’est un brahmane qui s’adonne a cette tache de traduction et de
transcription de la traditon orale. Or cela pose évidemment un probleme



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 489

méthodologique important. Le brahmane ne vient pas forcément de la
tradition de la déesse et du monde des cultes locaux et de la mémoire
populaire. Il rédigera un texte qui sera ajusté d’une part en fonction de sa
tradition propre et fortement sanscritisé, et d’autre part en fonction de
I’époque historique précise a laquelle il appartient. Il faut savoir, comme le
dit ’auteur, que les informations contenues dans le TM ont certes une
valeur intrinséque, mais ne nous renseignent pas vraiment sur les pratiques
réellement effectuées. En effet, et de fagon plus générale, les cultes décrits
dans les maharmya different souvent treés fortement des cultes réellement
pratiqués autour de la déesse. Du point de vue de la science des religions,
on a donc plutét des informations sur comment des cultes se mettent en
place que sur le culte lui-méme. Du point de vue de I’histoire, il est par
contre intéressant de savoir comment et quand un culte entre dans le
domaine de I’écriture.

Pour connaitre ie culte en tant que tel, Jansen propose de relier et de
confronter le texte a la tradition orale. Cette méthode me parait tres
fructueuse. Malheureusement 1’auteur ne I’exploite pas systématiquement
dans son interprétation. Il relie plutét le texte (ici le TM) au monde
puranaique et ne nous fournit que partiellement une comparaison et une
analyse a partir de la tradition orale (p. 243-250) et des observations
concretes.

De fagon plus générale d’ailleurs, ’auteur reste aussi trés redevant
aux textes marathis au détriment de I’information ethnographique. De
surcroit il s’appuie quasi exclusivement sur un texte des années '20 de D.
M. Kulkarni. Je trouve étonnant que 1’auteur n’ait pas inclu, par exemple,
quelques unes des productions locales en marathi qui sont probablement
vendues dans les rues devant le temple, et qui auraient pu appuyer encore
sa these postulant que le culte réel se situe dans le contexte marathi et non
dans la sanscritisation par les brahmanes qui rédigeaient les maharmya.

2) Les mdaharmya auraient encore une fonction de confirmation et de
légitimation des cultes. Les textes transposeraient dans la sphere des dieux
des conflits sociaux entre des groupes sociaux.

3) Enfin une fonction étiologique permet de faire état de I’effet et des
fruits escomptés par un tel culte.

4) En dernier lieu, 'auteur pense que ces textes ont une fonction
cartographique et permettent de se faire une idée sur la “géographie
sacrée”.



490 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Pour conclure, je regrette que 1’auteur soit resté attaché a cette forme
tres livresque de la présentation de cette série. Pour un culte local et de la
tradition orale, qui tous deux jouent une part si importante dans ses
analyses (paysage, terrain, topographie, etc.), on aurait souhaité voir ces
endroits. Un dessin au moins de la déesse aurait permis de saisir mieux ce
qui est décrit a grand-peine.

Ces critiques ne doivent cependant pas ternir la valeur générale du
livre qui reste un bon travail et contribue a affiner les méthodes de travail
sur le terrain et son interaction avec I’hindouisme écrit.

Maya Burger

KAWAMURA Nozomu: Sociology and Society of Japan. London [u.a.]:
Kegan Paul International, 1994. 229 S.

Soziologie im Westen basiert auf dem Gedanken einer aus freien Indiviuen
bestehenden Gesellschaft, einem Produkt der biirgerlichen Revolution. Wie
Kawamura Nozomu einleitend erwihnt, erfolgte der Modernisierungs-
prozess in Japan ohne Loslosung des Einzelnen von der traditionellen
Gemeinschaft. Demzufolge sind zur komparativen Analyse der Gesell-
schaft Japans neue, spezifisch japanische Methoden erforderlich. Das
vorliegende Werk befasst sich mit dem Charakter der Gemeinschaft als
unverdnderliches Ordnungsprinzip der japanischen Gesellschaft. Die drei
Teile dieses Buches stehen inhaltlich in nur lockerer Beziehung und konnen
als drei verschiedene Aufsitze betrachtet werden.

Der erste Teil ist der Geschichte der Soziologie in Japan gewidmet.
Die Entwicklung der Soziologie in Japan als neue, nach 1868 eingefiihrte
Wissenschaft verlief parallel zur Konsolidierung und Modernisierung des
Meiji-Staates. Das beginnende 20. Jahrhundert war vom Kampf zweier
Stromungen in der Soziologie gekennzeichnet. Die erstere hatte die Ana-
lyse der Gesellschaft zum Hauptobjekt. Ihre Reprisentanten waren liberal
und standen z.T. in Verbindung zum Sozialismus. Die zweite Stromung
der staatsorientierten Soziologie bot als Auswuchs der Familiensoziologie
die ideologische Untermauerung des Tenno-Systems. Yanagita Kunio und
Aruga Kizaemon suchten mit Blick auf Folklore und Geschichte nach vom
Westen unabhingigen Methoden der Soziologie.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 491

Teil Zwei befasst sich mit den theoretischen und empirischen
Problemen beim Studium von ldndlichen und stidtischen Gemeinschaften.
Es stellt sich dabei die Frage nach dem Einfluss der traditionellen
Japanischen Gemeinschaft auf den Demokratisierungsprozess nach dem
Zweiten Welt-krieg. Kawamura zeigt anhand der Biirgerbewegungen gegen
die Umweltverschmutzung in den 1960er und 70er Jahren, dass soliddre
Gemeinschaften einen Gegenpol zur traditionellen, patriarchalisch ausge-
richteten politischen Machtstruktur bilden und Keimzellen demokratischer
Selbstbestimmung sein kénnen.

Im dritten Teil dieses Buches analysiert Kawamura die Beziehung
zwischen der Entwicklung des Kapitalismus und dem sich verindernden
Weltbild des Durchschnittsjapaners. Dabei betont er, dass die Entstehung
des Kapitalismus in Japan nicht auf Individualismus, sondern auf
Kollektivismus beruhte.

Die vor allem nach dem Russisch-Japanischen Krieg von staatstreuen
Soziologen propagierte Idee des Familienstaates mit dem Kaiserhaus an der
Spitze stammt aus den Anfangsjahren der Meiji-Zeit. Es handelt sich dabei
um eine neugeschaffene Tradition, die zur Durchsetzung der Moderni-
sierung von oben diente. Der Gedanke der ununterbrochenen Ahnenreihe
des Kaiserhauses verband sich mit der shintoistischen Verehrung der
Vorfahren. Das dabei entstandene religiose Sendungsbewusstsein legiti-
mierte Japans Aggressionskriege nach 1920. Japans Unternehmerschaft
bediente sich auch nach dem Zweiten Weltkrieg der Vorstellung des
Familienstaates, indem sie die unbediﬁgte Loyalitit des Arbeitnehmers
forderte. Wie Kawamura anhand einer Analyse des japanischen Weltbildes
darlegt, ist das “Ethos des Japaners”, wie es sich in der patriarchalisch
ausgebildeten Tenno-Ideologie manifestiert, unvereinbar mit den west-
lichen Idealen der Freiheit, Gleichheit, Demokratie und des Individua-
lismus.

Kawamuras Buch ist keine leicht verstindliche Lektiire, bietet aber
die wohl einmalige Gelegenheit, die Studien dieses in Japan auf dem
Gebiet der Soziologie prominenten Autors auf Englisch zu lesen.

Ursula Koike-Good



492 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

KIMURA Bin: Zwischen Mensch und Mensch: Strukturen japanischer
Subjektivitdt. Aus dem Japanischen iibersetzt und herausgegeben von

Elmar Weinmayr. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1995,
203 S.

Das zu besprechende Buch ist die erste Ubersetzung von Hito to hito to no
aida aus dem Jahre 1972 in eine europdische Sprache. Sein Verfasser, der
Psychiater Kimura Bin, wurde 1931 in Korea geboren, hatte Medizin an
der Universitit Kyoto studiert, weilte in der Friihzeit seiner &arztlichen
Tatigkeit zweimal zu Forschungszwecken in Deutschland (1961-63 in
Miinchen und 1969-70 in Heidelberg), war 1974-86 Direktor der
Psychiatrischen Klinik der stddtischen Universitit Nagoya, anschliessend
1986-1994 Direktor der Psychiatrischen Klinik der Universitit Kyoto und
ist nun seit 1994 Forschungsdirektor am Kawai-Institut fir Kultur und
Erziehung in Kyoto. Bekannt geworden ist Kimura als Psychopathologe,
der sich in seinem Denken an Martin Heidegger (1889-1976) und Nishida
Kitaro (1870-1945), dem namhaftesten Reprisentanten der “Kyoto-Schu-
le”, orientiert.

Elmar Weinmayr hat seine sorgfiltige Ubersetzung des Buches mit
Anmerkungen, einem ausfiihrlichen Nachwort, in dem er den philoso-
phischen Hintergrund und die aktuelle Bedeutung des Buches aufzuzeigen
versucht, sowie mit einer Auswahlbiographie und einem Lebenslauf
Kimuras versehen.

Ziel Kimuras war es, mit diesem Buch “die charakteristischen Struk-
turen japanischer Subjektivitit aus dem Blinkwinkel eines Psychiaters zu
betrachten” und auf der Grundlage von konkreten psychopathologischen
Krankheitsgeschichten “die in ihnen zum Vorschein kommende Eigentiim-
lichkeit der japanischen Lebensweise herauszuarbeiten”(3 f.).! Wie der
Japanische Untertitel Seishinbyo rigakuteki Nihonron (Japandiskurs aus
psychopathologischer Perspektive) andeutet, ist dieses Buch Kimuras Bei-
trag zu der um 1970 in Japan weiterverbreiteten und sehr populdr gewor-
denen Gattung der “Japan-” bzw. “Japanerkunde” (Nihonron bzw. Nihon-
Jinron). 1967 war das Buch Tateshakei no ningenkankei der Soziologin
Nakane Chie und 1971 Amae no kozo des Psychiaters Doi Takeo er-
schienen, die beide als die wissenschaftlich bedeutendsten Schriften dieser

1 Seitenzahlen in Klammern.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 493

literarischen Gattung weltweit beriihmt geworden sind.2 Mit dem von Doi
in die Psychiatrie und die vergleichende Kulturwissenschaft eingefiihrten
Begriff amae setzt sich Kimura in einem eigenen Paragraphen (106-119)
auseinander. Weinmayr iibertragt den von Kimura gebrauchten Ausdruck
Nihonron mit “Japandiskurs” und erldutert ihn wie folgt:

Unter der Bezeichnung ‘Japandiskurse’ fasst man eine Vielzahl unterschied-
lichster Abhandlungen zusammen, deren gemeinsames Merkmal es ist, dass sie
sich auf irgendeine Art mit dem ‘typisch Japanischen’ beschéftigen, nach den
Eigentiimlichkeiten und der spezifischen Eigenart japanischer Kultur fragen”
(177). Das besondere Verdienst von Kimura sieht Weinmayr in der
philosophischen Ausrichtung seiner Analysen: “Kimura erkldrt die genuinen
Charakteristika japanischer Subjektivitdt nicht aus gegebenen psychologischen,
soziologischen und kulturellen Strukturen, sondern er fragt nach dem onto-
logischen Ursprungs- und Grundgeschehen, in dem sich die jeweiligen
Strukturen von Subjektivitit, Kultur, Mentalitdt, Gesellschaft usw. ausbilden
und ergeben. Mit diesem Frageansatz kniipft Kimura unmittelbar an das
philosophische Denken Nishida Kitaros an und steht [...] den eher philosophisch
orientierten Japandiskursen (z.B. Watsuji Tetsurd, Mori Arimasa, Tokieda
Motoki) nahe (179).

Kimuras Buch besteht in der Hauptsache aus einem dichotomischen
Kulturvergleich zwischen Japan und Europa: “Japaner und Europier
unterscheiden sich in ihrer Art und Weise, Mensch zu sein und zu leben”
(134). Mit “Europa” meint Kimura “ganz Westeuropa nérdlich und siidlich
der Alpen” (74). Faktisch bezieht Kimura sich jedoch nur auf Erfahrun-
gen, die er in Deutschland gemacht hat. Japan und Westeuropa behandelt
er dabei durchgehend als homogene Einheiten in klimatischer wie in
kultureller Hinsicht. Fiir die ebenso pauschalisierende wie polarisierende
Gegeniiberstellung von “Japan und Europa” sind dabei zwei Begriffe
wegleitend, der Begriff Hito to hito no aida, den Weinmayr mit “Zwischen
Mensch und Mensch” (“Zwischen” immer grossgeschrieben) wiedergibt
und den Kimura als “Quellort, aus dem heraus das eigene Ich und der
andere als je eigenstindige, verschiedene Personen hervorgehen”, ansieht

2 Beide Biicher sind in deutscher Sprache vom Suhrkamp-Verlag in Frankfurt am
Main herausgegeben worden; das Buch von Nakane unter dem Titel Die Struktur
der japanischen Gesellschaft und das Buch von Doi unter dem Titel Amae - Frei-
heit in Geborgenheit.



494 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

(51), und der Begriff fiido (Klima), den er vom Philosophen Watsuji
Tetsurd (1889-1960) iibernimmt.3

Das Buch ist in sechs Kapitel gegliedert. Im ersten Kapitel “Wir
Japaner” stellt Kimura, ausgehend von seiner persdnlichen Deutschland-
erfahrung, die fiir alles Folgende grundlegende These auf, dass “die
Japaner” im Unterschied zu “den Europdern” ihre Identitit nicht auf
individueller Ebene, sondern auf einer iiberindividuellen Ebene finden, die
Kimura einerseits als “blutsverwandtschaftlich-geschichtlich konstituierte
Identitat” (14) definiert und andererseits mit Bergsons Begriff élan viral
assoziiert, allerdings ohne diese Verbindung, die fiir Bergson-Kenner
befremdend wirken diirfte, ndher zu begriinden.

Im zweiten Kapitel “Die Japaner und die Melancholie” wird aus den
nach Kimura deutlich verschiedenen Schulderfahrungen von japanischen
und deutschen Melancholikern auf unterschiedliche Gestalten der
Subjektivitit geschlossen. Die Melancholie ist eines der Hauptforschungs-
gebiete des Psychiaters Kimura. So findet man in diesem Kapitel viele
iiberaus interessante Beobachtungen. Die Schlussfolgerungen Kimuras
gehen jedoch iiber die empirischen Daten hinaus, als ob Européer sich nur
Gott und nicht auch Menschen gegeniiber verantwortlich fiihlen wiirden,
und als ob in Japan, selbst nach der Ubernahme buddhistischer Ideen, die
Vorstellung eines Gesetzes, dem die Menschen und die Natur gleicher-
weise untergeordnet sind, vollig fremd geblieben wire:

Die Europier verbinden das ontologische Schuldigsein ihrer Existenz immer mit
dem jeweils hoch lber dem eigenen Kopf aufgehdngten Gott und fassen ihre
moralische Schuld sozusagen nur in dieser Vertikalen auf. Die Japaner dagegen
fassen ihr stittliches ... Schuldigsein unweigerlich horizontal, da sie den ontolo-
gischen Grund ihrer eigenen Existenz zwischen Mensch und Mensch finden.
(34)

Das dritte Kapitel “Klima und menschliche Subjektivitit” befasst sich mit
der unterschiedlichen Einstellung von Japanern und Europédern zur Natur.
Den Ausgangspunkt bildet die von Herder angeregte Klimatheorie des
Philosophen Watsuji Tetsuro. In Abhebung von Heidegger hatte Watsuji
versucht zu zeigen, dass der Mensch nicht nur durch Zeitlichkeit und

3 In seinem Nachwort versucht Weinmayr diesen urspriinglich hippokratischen Fach-
ausdruck in Anlehnung an Augustin Berque mit dem ideologisch weniger belasteten
franzdsischen Wort milieu als Medium, in dem der Mensch der Natur begegnet,
verstandlich zu machen.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 495

Geschichtlichkeit, sondern ebenso durch Rdumlichkeit und “Klimahaftig-
keit” geprdagt ist. Obwohl sich Kimura ausdriicklich vom naturwissen-
schaftlichen Begriff des Klimas distanziert und fiir ihn “Klima” fir die Art
und Weise steht, wie der Mensch die Natur erlebt und mit ihr umgeht,
kommt man kaum darum herum, den Verdacht des “geographischen
Determinismus”, den Weinmayr gegeniiber Watsuji anmeldet (185), auch
gegeniiber Kimura zu erheben. In Europa seien Klima und Menschen
“rational und kontinuierlich”, in Japan dagegen “irrational und unter-
brochen kontinuierlich” (74, 90). Dariiber hinaus scheint Kimura stellen-
weise einen eigentlichen “biologischen Determinismus” zu vertreten:

Die wesenhaft klimatisch existierenden Menschen leben die Natur auf eine ihnen
jeweils eigentiimliche, klimatisch charakterisierte Weise. Thr Umgang mit der
Natur und ihre Beziehungen zur Natur sind jeweils klimatisch charakterisiert.
Aus der jeweiligen Art und Weise, die Natur zu leben, bildet sich eine ihr
entsprechende Weise des Erfahrens und Denkens, die sich dann als Kultur
verfestigt und die gesellschaftlichen Strukturen bestimmt. (165)

Nun gibt es die Redensweise: “Was einem im Blut liegt, kann man eben nicht
verleugnen.” Es gibt Nicht-Japaner, die in Japan geboren und aufgewachsen
sind und die sich, sowohl was ihre Sprache als auch was ihre Lebensweise
betrifft, iberhaupt nicht von Japanern unterscheiden. Wenn man mit einem
solchen Auslinder zusammen ist, kommt es vor, dass man zwischendurch
plétzlich einmal das Gefiihl hat, “was einem im Blut liegt, kann man halt nicht
verleugnen”. Obwohl das Erfahren und Denken dieser Menschen japanisch ist
und sie selbst ganz im japanischen Klima aufgegangen sind, ldsst sich bei ihnen
manchmal irgendwo etwas Andersartiges oder Unangebrachtes spiiren, und dann
hat man irgendwie das Gefiihl, dass man das, was einem im Blut liegt, eben
doch nicht verleugnen kann ... In uns fliesst japanisches Blut. Dies bedeutet
noch mehr, als dass wir ein japanisches ‘Herz’ geerbt haben und japanisch
fiithlen und denken. Wihrend man sich die Art und Weise, wie man im Herzen
fiihlt und denkt, im Kontakt und Umgang mit den konkreten Menschen seiner
Umgebung aneignet, nachdem man angefangen hat, seine eigenen Sinne zu
gebrauchen, vererbt sich das, was einem im Blut liegt, von Leib und zu Leib,
bevor man gelernt hat, seine eigenen Sinne zu gebrauchen. Das, was einem im
Blut liegt, lasst sich unmoglich allein dadurch erkldren, dass man in seinem
Herzen eine bestimmte Art und Weise des Erfahrens und Denkens iibernommen
und angenommen hat, es ist eher so etwas wie ein dem menschlichen Leib
eingepréagter Stempel der Natur. (85 f.)

In den beiden folgenden Kapiteln “Die japanische Sprache und die
Subjektivitdt der Japaner” und “Zur Psychopathologie der Japaner” wer-
den Redewendungen mit den Personalpronomina und den Wortern amae
und ki sowie psychopathologische Symptome (Sozialphobie und Adoptiv-



496 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

wahn) als Ausdruck der zwischenmenschlichen Beziehungen untersucht, in
denen sich nach Kimura das Selbst- und Subjektsein der Japaner allererst
konstituiert.

Gegen Dois amae-Interpretation verweist Kimura (113) auf den
buddhistischen Denker Ddgen (1200-1253), demzufolge “den Buddhaweg
lernen” bedeute “Leib und Herz des eigenen Ich, Leib und Herz des
anderen Ich abfallen lassen”, und fiigt hinzu: “Hier gibt es nicht den
kleinsten Spalt fiir amae. ” Ebenso berechtigt wire der Zusatz: “Hier gibt
es nicht den kleinsten Spalt fiir ein Zwischen.” Darauf, dass es verschie-
dene Konzeptionen des Buddhismus und in China und Japan auch des Zen-
Buddhismus gibt, ldsst sich Kimura nicht ein. Im Amida-Buddhismus, der
in Japan eine besonders starke Anhidngerschaft gefunden hat, suchen die
Menschen ihre Zuflucht bei Amida, d.h. doch wohl auch in einer verti-
kalen Dimension. Ebensowenig geht Kimura der fiir die Kulturanthro-
pologie aufschlussreichen Tatsache nach, dass das Gedankengut des
Buddhismus urspriinglich in einer indoeuropdischen Sprache entwickelt
worden ist, und dass dies seiner Rezeption in Japan, von den iiblichen
anfinglichen Ubersetzungsproblemen abgesehen, keinen Abbruch getan
hat. Offenbar sind die menschlichen Sprachen mit sehr verschiedenartigen
Denk- und Lebensweisen vertraglich.

Ein wichtiger Platz in Kimuras Psychologie kommt dem Wort ki zu,
“einem der Worter, ohne das sich die Gefiihls- und Hezensregungen der
Japaner unmoéglich hinreichend beschreiben lassen” (119 f.). Ki ist ein
chinesisches Lehnwort und spielt nicht nur in der Alltagssprache und
-psychologie, sondern auch in den verschiedenen Schulrichtungen der
neokonfuzianischen Philosophie in China, Korea und Japan eine alles
andere als einheitlich interpretierte Rolle. Das Wort wiirde sich so als
Schliisselbegriff fiir eine differenzierte vergleichende Kulturwissenschaft
anbieten, in der Japan nicht nur Europa, sondern auch seinen unmittel-
baren asiatischen Nachbarn gegeniibergestellt werden konnte und mit der
sich zeigen liesse, dass keines der ostasiatischen Liander als ein in sich
geschlossener “Kulturkreis” mit einer homogenen Lebensweise verstanden
werden kann.

Es empfiehlt sich, die Kapitel IV und V von Kimuras Buch aufgrund
der verwandten Thematik zusammen mit Dois amae-Buch zu lesen. Die
beiden Psychiater versuchen im Riickgang auf die japanische Alltags-
sprache an konkreten Beispielen der Alltagspsychologie und der Psycho-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 497

pathologie die im Westen entwickelte Disziplin der Psychiatrie eigen-
stindig zu erneuern und zu erweitern. Obwohl sie Zeitgenossen sind,
unterscheiden sie sich in ihrem konkreten Zugang zu den Phinomenen wie
in ihren theoretischen Schlussfolgerungen. Einen nicht geringen Einfluss
scheinen dabei ihr unterschiedlicher akademischer Hintergrund und die
Verschiedenartigkeit ihrer Auslandserfahrungen zu spielen. Kimura hielt
sich zur fachlichen Weiterbildung in Deutschland auf, Doi in den U.S.A_;
Kimura orientierte sich an der phianomenologisch-anthropologischen
Psychopatholologie der von Viktor von Weizsdckers “Gestaltkreis”-
Theorie gepragten “Heidelberger Schule” (Tellenbach und Blankenburg),
Doi an der entschieden dynamisch konzipierten freudianischen Psycho-
analyse. So wird fir Doi die grundlegende amae-Bezichung von vorn-
herein als eine ambivalent zu beurteilende Beziehung betrachtet, die im
Verlauf der menschlichen Entwicklung einer subtilen, nie ganz schmerz-
und konfliktfreien Transformation bedarf.

Im sechsten und letzten Kapitel verweist Kimura zurecht darauf, dass
Doi die amae-Beziehung, die nach seiner Meinung in Japan besonders
stark ausgeprégt vorzufinden ist, als “ein kulturiibersteigendes, allgemein
menschliches Phinomen” anzusehen ist. Dasselbe nimmt Kimura nun auch
fir seinen eigenen “Versuch, verschiedene psychopathologische Phéno-
mene als ein Geschehen zu verstehen, das sich im Zwischen Mensch und
Mensch ereignet”, in Anspruch (162). Zwischenmenschliche Beziehungen
sind fiir alle Menschen in allen Kulturen von grdsster Bedeutung und so ist
es nicht liberraschend, dass es “auch in Europa” Patienten mit Sozial-
phobien gibt, wenn auch, wie Kimura meint, “nicht so viele wie in Japan”
(162).4 “Das bedeutet, dass sich im Bedenken der psychopathologischen
Phianomene eines spezifischen Kulturkreises - in unserem Falle des japani-
schen - von selber neue Perspektiven bzw. Verstehensmoglichkeiten eroff-
nen, die die bisherige européische Psychiatrie aufgrund von Einschriankun-
gen, die aus ihren eigenen denkgeschichtlichen Fundamenten resultieren,
nicht realisieren konnte” (163). Bereits im Vorwort hatte Kimura darauf

4  Vgl. dazu Augustin BERQUE, “The self in relation to the environment,” in: Nancy
R. ROSENBERGER, ed., Japanese sense of self. Cambridge: Cambridge University
Press, 1992, S. 102: “It seems to me tautological to say that most of the Nihon-
Jinron exaggerate the Japanese propensity to debase the identity of the self, and by
so doing tend to present the Japanese as a uniquely contextual people different
from the other humans.”



498 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

hingewiesen, dass dieses letzte Kapitel sich “nicht vollig organisch” an die
vorangehenden Kapitel anschliesse (5). Nachdem im Hauptteil des Buches
ebenso unabléssig wie verallgemeinernd von tiefgreifenden Unterschieden
in der Denk- und Lebensweise von Japanern und Europédern die Rede war,
wird nun ein “noch vor der jeweiligen kulturellen Prigung liegendes, sozu-
sagen allgemein menschliches Wesen” angenommen (161). Mehr als eine
schematische Skizze der Aufgaben einer “transkulturellen Psychiatrie”
vermag das abschliessende Kapitel zu Kimuras eigenem Bedauern jedoch
nicht zu bieten.

Gerade am Beispiel Japans liesse sich zeigen, dass die Kulturen, die
man in den verschiedenen Regionen (cultural areas) der Erde findet,
besser nicht als “Kulturkreise”, als homogene, in sich geschlossene Ein-
heiten betrachtet werden, die sich dichotomisch mit Gegensatzpaaren wie
“rational” und “irrational” voneinander unterscheiden lassen.d Mindestens
so wichtig wie Abstammungsbeziehungen sind Nachbarschaftsbeziechungen,
im Falle von Japan mit Korea und China und iiber den Buddhismus mit
Indien. Zwischen den einzelnen Kulturgebieten kommt es immer wieder zu
fliessenden Ubergingen und zu weitreichenden Uberlappungen, am
deutlichsten zu beobachten im Wortschatz und in der Struktur der
Sprachen. Dazu kommt, dass speziell die psychologischen Unterschiede
zwischen Individuen innerhalb der einzelnen Kulturen hiufig sowohl dem
Grad wie der Art nach ebenso gross sind, wie die Unterschiede, von denen
man glaubt, dass man sie zwischen Kulturen ausmachen kann.6 Die
Typenlehren der Psychologie verdanken ihre Entstehung nicht einem
Kulturvergleich, sondern dem Vergleich verschiedener Individuen in ein
und derselben Kultur, Region, ja hdufig auch in ein und derselben Familie.

Im Nachwort verweist der Ubersetzer Elmar Weinmayr, seinerseits
Philosoph, auf bemerkenswerte Konvergenzen zwischen dem Menschen-
bild, das Kimura entwickelt, und zentralen Anliegen der “postmodernen”
Stromungen innerhalb der westlichen Philosophie. Weinmayrs Abhebung

5 Vgl. Ross Mouer und SUGIMOTO Yoshio, Images of Japanese Society: A Study in
the Social Construction of Reality. London: KPI, 1986, S. 99-128.

6 Vgl. Stephen Jay GouLD, The Flamingo’s Smile (New York: Norton, 1985), S.
196: “The great preponderance of human variation occurs within groups, not in the
differences between them.” Analog, auf der Grundlage von Sprachvergleichen,
Elmar Holenstein, Menschliches Selbstverstindnis. Frankfurt/M: Suhrkamp, 1985,
S. 149.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 499

des Buches von der Nihonjinron-Literatur der 60er und 70er Jahre wirkt
Jedoch leicht beschonigend. Kimuras Buch hebt sich von der iibrigen
Nihonjinron-Literatur nicht nur durch eine plakative philosophische
Ausrichtung ab, sondern ebenso dadurch, dass es mit seiner Rede von
einer “blutsverwandtschaftlich-geschichtlich konstitutierten Identitdt” der
Japaner (14) in bedenklicher Weise biologischen Argumenten der japani-
schen Kulturanthropologie der Vorkriegszeit verhaftet bleibt.

Man wiirde von Kimura Bin gerne erfahren, was er heute, iber
zwanzig Jahre nach der Niederschrift seines Buches, zu den Erfahrungen
sagen wirde, die der Schriftsteller Martin Walser vom jiidischen Roma-
nisten Victor Klemperer (1881-1960) berichtet, die dieser wihrend der
Nazizeit niedergeschrieben hatte, nimlich,

dass es zwischen Juden und Deutschen nichts derart Trennendes gebe wie
zwischen Nord- und Siiddeutschen, Protestanten und Katholiken, Arbeitgebern
und Arbeitnehmern.”

Trifft Analoges nicht auch auf das Verhiltnis von “Japanern und Euro-
pdern” zu, und lassen sich analoge Unterschiede regionaler, konfessio-
neller und sozialer Art nicht auch innerhalb Japans ausmachen, in der
Sprache, in der Alltagspsychologie und in der Psychopathologie?

Ito Kae
REISELITERATUR:

BONN, Gisela: Angkor. Toleranz in Stein. Koln: DuMont, 1996.

Gisela Bonn drehte bereits 1965 - also lange vor der Machtiibernahme der
Khmer Rouge und dem Biirgerkrieg - in Kambodscha einen Fernsehfilm
iber die Tempelanlagen von Angkor unter diesem Titel. Nun veroffent-
lichte sie unldngst den hier vorliegenden grossformatigen Bild- und Text-
band dazu. Wihrend dieser langen Zeitspanne iibte das Thema Angkor
eine anhaltende Faszination auf die Autorin aus, wie sie in ihrem Vorwort
und den einfiithrenden ersten Kapiteln immer wieder betont.

7  Martin WALSER, “Wir werden Goethe retten”, Der Spiegel (Heft 52, 25. Dezem-
ber 1995), S. 142.



500 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Angkor bedeutet fiir sie einen Hohepunkt der Kultur, da hier zwei
Religionen (Hinduismus und Buddhismus) bewusst miteinander in Har-
monie, Toleranz und Frieden verbunden werden. Die Bewunderung der
Autorin fir die Aussagekraft und Symbolhaftigkeit sowie die kiinstlerische
Vollendung der Bauten von Angkor wird deutlich spiirbar. Aus ihrer Sicht
ist Angkor ein Symbol fiir das Universum und auch fiir religiése Toleranz.
Wer diese beeindruckenden, geheimnisvollen Tempelanlagen selbst be-
sucht hat, kann die intensiven Gefiithle der Autorin nachvollziehen. In der
Tat ist es faszinierend, was die Khmer-Konige mit ihrem Volk im
tropischen Dschungel von Kambodscha geschaffen haben. Die Autorin
bringt deutlich zum Ausdruck, dass sie sich mit dem vorliegenden Band
nicht damit begniigen will, die Bauten zu beschreiben, sondern es als
unerlédsslich erachtet, auch eine Deutung zu geben. Als Beispiel sei auf den
in ihrem als Erlebnisbericht festgehaltenen Aufstieg zum innersten
Sanktuarium von Angkor Vat in Begleitung des Abtes eines nahegelegenen
buddhistischen Klosters verwiesen.

Die ersten Kapitel bringen viel Wichtiges und Grundsétzliches zum
Verstindnis von Angkor: Shiva-Kult und Erklirung des Lingam als Sym-
bol des Gottkonigs im Zentrum jedes Tempels; die Verbindung von Shiva
und Vishnu zu Hari-Hara; die Bedeutung der allgegenwartigen Figur der
Naga. Allerdings wird die Schwierigkeit sichtbar, den Laien mit den
notwendigen Hinweisen zu versorgen, ohne sich in weitschweifende Erkla-
rungen zur hinduistischen Mythologie und Ikonographie zu verlieren.

Natiirlich gehort zur Einfithrung auch ein kurzer Exkurs iiber die
Geschichte der (zumindest fiir die westliche Welt) “Wieder-Entdeckung”
der Tempelanlagen durch den Franzosen Henri Mouhot 1860, welcher vor
allem bei seinen Landsleuten ein grosses Interesse an Angkor ausldste.
Gisela Bonn wiirdigt zudem die herausragende Pionierrolle der franzdsi-
schen Archédologen, welche begannen, die Bauten dem Dschungel zu ent-
reissen und zu restaurieren. Heute werden die Restaurationen international
von mehreren Teams aus verschiedenen Landern fortgefiihrt.

In einem weiteren Kapitel beschreibt die Autorin diachron und syn-
chron die geographischen, ethnischen, historischen, sozialen und religidsen
Bedingungen der Region dieses Teils von Siidostasien.

Das zweite Drittel des Bandes ist der Beschreibung der einzelnen, auf
einem Gebiet von 310 Quadratkilometern verstreuten Anlagen gewidmet.
Es handelt sich dabei vorwiegend um sakrale Bauten, da nur diesen das



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 501

Jahrhunderte iiberdauernde Baumaterial Stein und Gips vorbehalten war.
Die Autorin nimmt uns mit auf eine Reise durch die Vergangenheit und
macht uns bekannt mit einer Folge von Konigen, deren Bauten und mit der
Entwicklung der Khmerkunst, welche in den Anlagen von Angkor Vat und
dem Bayon von Angkor Thom gipfelte.

Der Text wird ergidnzt durch Fotografien und einzelne kleine Grund-
risszeichnungen und Pline der Gesamtanlage.

Basierend auf Hinweisen zur indischen Mythologie und Kosmologie
beschreibt sie sehr anschaulich den Bayon als Mandala. Sie versucht auch
eine eigene Deutung der Dimme zu geben, die als Zufahrtswege zum
Areal von Angkor Thom jeweils links von einer Reihe Gotter und rechts
von einer Reihe Ddmonen eingefasst werden. Interessant, aber nicht stich-
haltig untermauert, ist zudem ihre Sicht, dass sich in zumindest einem
Tempel (Prasat Kravan) das konzeptionelle Element des Yijing niederge-
schlagen habe.

Der dritte Teil des Buches besteht aus einem &dusserst reichhaltigen
Anhang: Hier erst, aber dafiir sehr ausfiihrlich, beschreibt die Autorin die
grossartigen Reliefs von Angkor Vat. Weiter folgen Vorschlige zur
Besichtigung der Tempel, ein alphabetisches Glossar zur lkonographie der
Khmerkunst, eine Zeittafel der Konige, eine Bibliographie, welche leider
die Quelle der Zitate des chinesischen Botschafters Zhou Daguan unter-
schlagt, welcher 1296/97 Angkor besuchte und einen ausfiihrlichen Bericht
dariiber verfasste. Auch fehlen weder Personen- noch Ortsregister.

Leider unterliefen der Autorin einige Ungenauigkeiten. So vermengt
sie sowohl im Text als auch in den Bildlegenden die beiden Begriffe
Apsara und Devata, welche in der Ikonographie der Khmer deutlich
voneinander unterschieden werden konnen. Der Berg Phnom Bakheng ist
nicht das Zentrum von Angkor Thom, sondern befindet sich ausserhalb der
Umfriedung dieses Areals. Auch bleibt ein Hinweis auf eine Replica von
Angkor Thom auf dem heutigen Staatsgebiet von Thailand aus dem 17. Jh.
unprazisiert. Sie erwihnt nicht, dass die heute im Sanktuarium von Angkor
Vat stehenden Buddhafiguren, die ihr soviel Eindruck gemacht haben, sehr
viel jiingeren Datums und kiinstlerisch nicht wertvoll sind. Bedauerlicher-
weise opfert sie eine Beschreibung kleinerer, aber deshalb nicht unbedeu-
tender Bauten, wie zum Beispiel des Kleinods Thommanon, einem sehr
personlich gefarbten Kapitel, in welchem sie ihre Aussagen und Deutungen



502 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

zu Angkor wiederholt und mit Zitaten von André Malraux bis zum Abt des
Klosters von Angkor Vat zu untermauern sucht.

Alles in allem aber liegt hier ein iberaus reichhaltiger und sehr an-
sprechend gestalteter Band vor, welcher durch die zahlreichen Fotografien
auch einen visuellen Eindruck dieser einzigartigen Kunstdenkméler
vermittelt.

Katharina Tholen

LOOSE, Renate: Thailand. Kéln: DuMont, 1996 (Richtig Reisen).

KIRCHMAYER, Josef: Bangkok, Siidthailand. Koéln: DuMont, 55 Min.
Kompaktversion: 30 Min.

Der DuMont-Verlag veroffentlichte 1996 - vierzehn Jahren nach dem
ersten — einen neuen Reisefithrer zu Thailand. Dabei hielt er sich an die
Autorin, welche bereits bei der Ausgabe von 1982 mitgewirkt hatte.

Beim neuen Fiihrer handelt es sich in keiner Weise lediglich um eine
aufdatierte Fassung. Inhaltlich und visuell wurde er vollig neu gestaltet.
Sein Erscheinungsbild ist moderner geworden (Farbbilder, grafisch aufge-
lockertes Inhaltsverzeichnis). Den Text ergidnzen neben Fotografien auch
Stadtplane und Kartenausschnitte. Wo im fritheren Fiihrer die Einfiihrung
in Geschichte und Kultur Thailands ein absolutes Schwergewicht im allge-
meinen Teil bildet, zeichnet der neue Fiihrer ein vielgestaltiges Land und
thematisiert neben Kultur und Kunst auch das heutige Leben in einem auf-
strebenden, sich zumindest in gewissen Landesteilen rasant entwickelnden
Staat. Auch Schattenseiten des Fortschritts wie Sextourismus, Prostitution
oder die Verkehrsprobleme und Luftverschmutzung der Hauptstadt kom-
men zur Sprache. Neu ist das Kapitel iiber Natur- und Nationalparks.

Das thematisch iiberaus breitgeficherte Buch ist ibersichtlich
gegliedert. Die Einfiihrung ist dusserst reichhaltig. Zu jedem Kapitel wird
ein Spezialthema genauer abgehandelt: Zum Beispiel fiigt sich im Kapitel
uber Kloster- und Tempelbauten ein Abschnitt iiber die allgegenwirtigen
Geisterhduschen ein, welche auf jedem Grundstiick zu stehen haben. Auch
beigefligte praktische Tips machen den Text lebendig, etwa wie man sich
richtig verhilt oder was man beim Einkaufen beachten soll.

Dass neben der Hauptstadt Bangkok auch die einzelnen Landesteile
starker als im friiheren Band beriicksichtigt werden, ist eine Folge davon,



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 503

dass im letzten Jahrzehnt die touristischen Infrastrukturen ausserhalb der
Hauptstadt erheblich ausgebaut und verbessert wurden, so dass sich dem
heutigen Globetrotter die verschiedensten, relativ einfach erreichbaren
Ziele anbieten. Er hilt sich nicht mehr nur in Bangkok oder allenfalls
Pattaya auf, zwei Busstunden siidlich der Hauptstadt am Golf von Siam
gelegen. Die kulturell interessierten Besucher werden eine Reise nach
Sukhotai oder Chiangmai schitzen, Naturliebhabern und Abenteurern
werden Elefanten-Treks, River-Rafting oder Wanderungen durch die
Naturparks in den Grenzregionen im Norden des Landes angeboten.
Sonnenhungrigen, Paaren in den Flitterwochen und Familien stehen auf
dem siidlichen Festland, der Halbinsel Phuket und den Inseln im Golf von
Siam unzihlige, zum Teil sehr luxuridse Hotels und Resorts zur Ver-
fiigung, die es an keinem Komfort fehlen lassen. Es ist besonders hervor-
zuheben, dass die allseits bekannten Kiistengebiete und Inseln im Siden
endlich den ihnen zustehenden Raum erhalten haben. Der alte Fihrer
wusste dazu rein gar nichts zu sagen!

Zu jedem DuMont Reisefiihrer der Richtig-Reisen-Reihe gehort ein
Serviceteil, in welchem man Auskiinfte aller Art, Informationen von A bis
Z erhdlt: uber Offnungszeiten von Museen, Mirkten und Warenhdusern,
iiber Zahlunsgmittel, Hotels und Restaurants, Zugverbindungen, etc. Hier
ist anzumerken, dass die Hotelliste fiir Bangkok klaglich ausfillt. Aller-
dings ist sie auch schnell veraltet, da jedes Jahr einige neue Hauser hinzu-
kommen. Bei den Restaurant-Tips sicht es nicht viel besser aus. Dafiir
wurde zum Thema Verkehrsverbindungen viel genauer als frither recher-
chiert. Das Ergebnis sind zum Beispiel detaillierte Informationen iber die
Moglichkeiten, selbstindig eine Zugreise durch das Land zu organisieren.
Ob die Erwihnung des Patpong-Viertels als vergniiglicher Nachtmarkt
bewusst dem Rotstift zum Opfer fiel, weil es gleichzeitig auch das ein-
schldgige Quartier der Nachtclubs, Sexshows und Prostitution ist, sei
dahingestellt.

Alles in allem liegt hier ein iiberaus informativer und sehr anspre-
chend gestalteter neuer Reisefiihrer zum heutigen Thailand vor.

Als Erginzung zum oben behandelten Fiihrer gibt derselbe Verlag ein
Video heraus, das die Hauptstichworte “Tempel”, “Strinde”, “unberihrte
Landschaften” und “gastfreundliche Menschen” in Bild und Ton umsetzt.
Sequenzen in rascher Folge fithren ins Grossstadtleben von Bangkok ein,
mit Verkehr, Tuc Tucs, Gesichtern, Garkiichen, Fluss und Booten. Dafiir



504 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

wird in einer langen Sequenz dem Themenkreis Buddhismus, Tempel-
anlagen (bes. Wat Arun) und Tempeltanz erstaunlich viel Zeit gewidmet.
Wiederum in schneller Abfolge vermitttelt der Autor anschliessend
Impressionen zu Bangkoks Chinatown, Klongs, Hotels, Markten, Kiiche
und Nachtleben. Der Film wechselt nach Verlassen der Grossstadt zu einer
gemaissigten Gangart: ein Besuch in der ehemaligen Hauptstadt Ayutthaya,
kombiniert mit einer Schiffahrt auf dem Maenam; ein Strandausflug in Hua
Hin. Einzelne Highlights einer Reise in Thailands Siiden folgen.

Der Film wurde unter rein touristischen Aspekten gedreht. Man ver-
misst kritische Tone. So wird verschwiegen, dass eine der fritheren Haupt-
attraktionen in der Ndhe Bangkoks, der schwimmende Markt von Dam-
noen Saduak, seit vielen Jahren nur noch aus ein paar Booten besteht,
welche den Eindruck erwecken, hier handle es sich um eine Art potemkin-
scher Hauser zur Ankurbelung des Souvenirgeschifts. Im oben besproche-
nen Reisefiihrer wird der Markt wesentlich realistischer beschrieben.

Zum Video ist zusammenfassend zu bemerken: als Schnellbleiche ge-
eignet, eher oberflachlich, prospekthaft mit wunderschonen Bildern.

Katharina Tholen

KILIAN, Margit et al. (Ubers.): Singapur, Malaysia, Brunei, Daressalam.
Ko6ln: DuMont, 1995 (DuMont visuell).

JULING, Petra et al. (Ubers.): Bali. Koéln: DuMont, 1996 (DuMont
visuell).

Der DuMont-Verlag in Koln publiziert neben der Reihe “Richtig Reisen”
noch die Reihe “DuMont visuell”. Er bezeichnet sie als “Reisefiihrer der
neuen Generation”. Den hier zu besprechenden zwei Fihrern in handli-
chem Langformat aus dieser Reihe (einen zu Singapur und Malaysia und
einen weiteren zu Bali) mangelt es keineswegs an Informationsfiille. Sie
sind beinahe bedngstigend kompakt, kein Thema bleibt unerwéhnt und vor
allem auch unbebildert. Manchmal wird auf nur einer Doppelseite alles
Wissenswerte und Interessante zu einem einzelnen Thema dargestellt: vom
Mangrovensumpf iiber die Architektur der Chinesen in Singapur bis zu
samtlichen wichtigen Ortschaften und Stiddten iibersichtsmissig, in ge-
drangtem Text, angereichert mit vielen Abbildungen.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 505

Selbstverstiandlich sind solche Fiuhrer Geschmackssache. Ich denke,
dass sie sich insbesondere fiir eine Reise mit Kindern und Jugendlichen
anbieten, welche sich hdufig zwar fiir alles Mogliche interessieren, aber
keine langen Vortrdge iber sich ergehen lassen wollen. Sie eignen sich
bestens zur schnellen und einpriagsamen Informationsbeschaffung, nicht
aber zur vertieften Beschiftigung mit dem gewihlten Reiseziel.

Katharina Tholen

MICHAELS, Axel (ed:): A Rama Temple in 19th-Century Nepal. History
and Architecture of the Ramacandra Temple in Battisputali, Kathmandu.
Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1995, 81 S.; ill. (Nepal Research Centre
Publications; 20).

Im Mirz 1994 unternahm eine Gruppe von Berner Studenten unter der
Leitung des damaligen Professors fiir Religionswissenschaft in Bern, Axel
Michaels, eine mehrwochige Exkursion nach Nepal. Die Reise galt unter
anderem einem bis anhin von der westlichen Forschung nicht beachteten
Ramacandra-Tempel in Battisputali bei Kathmandu. Die Friichte dieser
Forschungsexkursion werden nun in diesem Bidndchen einem breiteren
Publikum zugénglich gemacht. Unter der Redaktion von Axel Michaels
schrieben die Studenten in Teamarbeit Artikel zu verschiedenen Frage-
stellungen im Zusammenhang mit dem Tempel. Die Mehrheit der Artikel
ist somit von drei oder vier Personen verfasst worden. Die anfianglich wohl
mehrheitlich in Deutsch verfassten Artikel wurden von Philip Pierce fiir
die Publikation ins Englische iibersetzt.

Eingeleitet wird das Buch mit einer Ubersicht iiber die politische
Situation in Nepal in der Mitte des 19. Jahrhunderts (der Griindungszeit
des Tempels), verfasst von Axel Michaels, und einer Einfithrung in die
Architektur im Nepal jener Zeit von Erich Theophile. Die Arbeiten der
Studententeams bewegen sich in den drei Themenkreisen Historie, Kunst-
geschichte und Ethnologie.

Im Bereich der Historie wird die Einleitung von Axel Michaels durch
die Darstellung der Person des Tempelgriinders und der Griindungsge-
schichte des Tempels vertieft. Gestlitzt werden diese Ausfiihrungen
namentlich auf drei Tempel-Inschriften, die im Anhang im Original-
wortlaut wiedergegeben werden (wobei der des Nepali unkundige Rezen-



506 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

sent liber eine beigegebene Ubersetzung nicht ungliicklich gewesen wire).
Im Bereich der Kunstgeschichte werden die allgemeinen Ausfiihrungen von
Erich Theophile am konkreten Objekt exemplifiziert. Die Architektur und
die Ikonographie des Tempels werden in je einem Kapitel detailliert
beschrieben.

Die letzten beiden Kapitel setzen sich von der Themenvorgabe der
einleitenden Kapitel ab und befassen sich mit ethnologischen Beobach-
tungen. Das erste beschreibt ausfiihrlich die Morgen- und die Abend-puja
an je einem bestimmten Tag, so wie sie von den Studenten beobachtet
wurden. Das zweite Kapitel versucht eine soziologisch-ethnographische
Einordnung des Tempels, die, auch nach Meinung der Autoren selber,
etwas darunter leidet, dass fiir die Arbeit vor Ort nur sehr wenig Zeit zur
Verfiigung stand. Das Kapitel beinhaltet so vor allem die detaillierte
Beschreibung einer «Privat-pija» einer Besucherin, die Besucherstatistik
eines bestimmten Vormittages, eine Auflistung der Tempelbewohner und
einige Ausfiihrungen dazu, wie der Tempel heute unterhalten wird. Als
Ganzes stellen diese beiden Kapitel den Bezug zur lebendigen Gegenwart
her, wahrend die historischen Kapitel der Griindungszeit gewidmet sind
und die kunstgeschichtlichen Abschnitte mehr eine Bestandesaufnahme
darstellen.

Das ganze Werk ist mit — z.T. farbigen - Photographien, Karten und
Lageskizzen illustriert, was es einem Leser, der die Ortlichkeit nie besucht
hat, erleichtert, sich im Text zurechtzufinden. In Einzelfillen ist es aller-
dings nicht klar, wie Text und Illustration (bzw. die zugehdrigen Bild-
legenden) in Ubereinstimmung zu bringen sind.

Das Werk ist eine niitzliche Materialsammlung zur Erforschung
dieses wenig bekannten Tempels in allen seinen Aspekten. Es ist dazu
angetan, einem den Mund wassrig zu machen, mehr iiber dieses Heiligtum
und seine Geschichte zu erfahren.

Daneben wirft das Biichlein auch ein Licht auf zwei allgemeinere
Problemkreise: So ist dieser Tempel bisher nur in der westlichen Indologie
unbeachtet geblieben, denn die Literaturliste am Ende des Buches erwihnt
gleich mehrere Artikel in Nepali, die sich insbesondere mit der architek-
turgeschichtlichen Bedeutung des Tempels befassen (dies suggerieren zu-
mindest die Titel). Dies wirft ein Schlaglicht auf ein Kommunikations-
problem, das allgemein zwischen den einheimischen, in ihrer eigenen
Sprache schreibenden Indologen und der westlichen Indologie besteht.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 507

Zweitens ist das Buch in dem Sinne uniiblich, dass hier Texte von
Studenten, quasi «Seminararbeiten», um das bose Wort zu verwenden,
publiziert wurden. Die Aussicht auf eine Publikation wird der Arbeit der
Studenten zweifellos Fliigel verliechen haben. Doch lduft ein solches
Experiment auch Gefahr, dass die Unerfahrenheit der Autoren den Wert
der Arbeit wesentlich einschrinkt. Abgesehen von kleineren Ungenauig-
keiten, kann man aber in unserem Falle das Experiment als durchaus
gegliickt bezeichnen.

Andreas Bigger
NEUE UBERSETZUNGEN:

NATSUME Soseki: Ich der Kater. Roman. Aus dem Japanischen iibertra-
gen und mit einem Nachwort versehen von Otto Putz. Frankfurt/M. und
Leipzig: Insel, 1996 (Japanische Bibliothek im Insel Verlag, hrsg. von
Irmela Hijiya-Kirschnereit). Originaltitel: Wagahai wa neko de aru.

NATSUME Soseki: Das Graskissen-Buch. Aus dem Japanischen iibersetzt
und mit einem Nachwort versehen von Christoph Langemann. Berlin:
Edition q, 1996 (Japan-Edition, hrsg. von Eduard Klopfenstein). Original-
titel: Kusamakura. Erstveroffentlichung 1906.

In der Mitte des ersten Jahrzehnts unseres Jahrhunderts veroffentlichte der
japanische Schriftsteller Natsume Soseki (geb. 1867) zwei vollig unter-
schiedliche Romane. Der eine Satire auf die Epoche, der andere eine in
poetische Form gekleidete Kunsttheorie. Jener ein sechshundertseitiges
Buch, tiberbordend von witzigen Einfillen, dieser ein Band von zweihun-
dert Seiten, wo Landschaftsstimmungen und Nachdenken iiber Kunst und
Leben eine Einheit bilden. Intellekt und kiinstlerische Inspiration zeigen
sich gleichgewichtig in den beiden Friihwerken des neununddreissig-
jahrigen Autors, der zehn Jahre spiter, 1916 an einer Magenblutung stirbt.

Um hinter dem vordergriindig Divergierenden der Texte das ihnen
Gemeinsame zu entdecken, vergegenwirtigen wir uns entscheidende
Situationen in der Lebensgeschichte des Autors. Ein Jahr vor der Inthro-
nisierung des Kaisers Meiji kommt Natsume Komosuki - Soseki ist sein
Schriftstellername - in Tokyo zur Welt. Seine Geburt koinzidiert mit der



508 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Modernisierung, das heisst mit der Auseinandersetzung Japans mit west-
licher Zivilisation und Kultur. Seine Erziehung jedoch, die Grundschul-
jahre sind noch von den edozeitlichen Prinzipien bestimmt. Konfuzianische
Ethik, Buddhismus, chinesische und japanische Tradition sind die Basis.
Die vom Staat und von der Mehrheit der Intellektuellen angestrebte
Neuorientierung veranlasst den einundzwanzigjahrigen Natsume, nicht,
wie es seiner Neigung entspricht, Architektur, sondern englische Sprache
und Literatur zu studieren. Schon wihrend der Studienzeit veroffentlicht
Soseki in Zeitschriften Aufsitze und Gedichte in Japanisch und Chinesisch.
Die anschliessende Lehrtitigkeit beschrankt wohl, aber verhindert nicht
sein freies Schaffen.

Eine entscheidende Zisur im Lebenslauf ist der auf Staatskosten
verbrachte Englandaufenthalt (1900-1902). Trotz Beherrschung der Spra-
che fand der etwas iliber Dreissigjahrige den menschlichen Kontakt nicht,
weder in Oxford, noch in Cambridge, noch in London. Isoliert, ungliick-
lich vertiefte er sich in die englische Literatur vorab des 18. Jahrhunderts,
schrieb sogar englische Gedichte und befasste sich mit Literaturtheorie.
Zuruck in Japan unterrichtete er am Obergymnasium in Tokyo und hielt
gleichzeitig Vorlesungen Utber englische Literatur an der Kaiserlichen
Universitit. Noch wahrend der akademischen Lehrtétigkeit publizierte er
in der fortschrittlichen literarischen Zeitschrift Hototogisu einen kurzen, in
sich abgeschlossenen Prosatext mit dem Titel “Ich der Kater”, der eine
ungewohnlich starke Resonanz in der Offentlichkeit hervorrief. Soseki
wurde um eine Fortsetzung gebeten. Das anhaltende Echo im Leserpubli-
kum spornte zu weiteren Folgen an, die Soseki fortan in romanhaftem
Zusammenhang komponierte und zwischen Oktober 1905 und Mai 1907 in
Buchform veroffentlichte.

Natsume Soseki war nun ein anerkannter Schriftsteller, er gab das ihn
belastende Lehramt auf und wurde Feuilletonredaktor der Asahi-Zeitung.
Mit der damit gewonnenen Unabhidngigkeit von schulischer beziehungs-
weise staatlicher Biirokratie war in Sosekis Lebenswirklichkeit ein Knoten
gelost; es fehlte jedoch nicht an anderen Knoten, deren Entwirrung ihn
weiterhin beschiftigten. Die Probleme, die er als Mensch, als Individuum
mit seinem Schreiben zu bewiltigen suchte, waren im weiteren Horizont
die Probleme der damaligen Epoche. Die Konfrontationen zweier Kultu-
ren, die sich auf prinzipiell divergierenden Basen entwickelt hatten, mani-
festierte sich im grossen offentlichen Bereich wie im Kreis des Einzelnen.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 509

Alles wurde unter einem ungewohnten Blickwinkel betrachtet, Neues
entdeckt, Altes in Frage gestellt. Es war die Rede von den Rechten des
Individuums, von der personlichen Freiheit, die seit Generationen tradier-
ten Bindungen und Pflichten zu l6sen. Die Beziehung der Geschlechter
zeigte sich unter verdndertem Aspekt. Der Staat, die Wirtschaft, die Ar-
mee, das offizielle Japan schlechthin forderte, ja forcierte den weltoffenen
Kontakt. In allen Sparten der Kultur, in der bildenden Kunst, der Literatur,
der Musik, der Biihnenkunst entwickelten sich nebeneinander moderne und
traditionalistische Stromungen. Einzelne Kiinstler wechselten in ihren Wer-
ken zwischen progressiven und regressiven Tendenzen. Aufbruchstimmung
und Zweifel am sich veranderten Weltbild kennzeichnen die Dekaden kurz
vor und die ersten kurz nach der Jahrhundertwende.

Natsume Soseki war seiner Natur nach ein Zweifler, ein Leidender an
sich selbst und an der Alltagswirklichkeit. Depressive Zustidnde, eine
unheilbare Magenkrankheit, nervose Reizbarkeit belasteten ihn, erschwer-
ten das Eheleben, storten allgemein seine Beziehungen zu Frauen. Wenn
wir uns der geistigen und emotionalen Unruhe Sosekis bewusst sind,
scheint es keineswegs ratselhaft, dass er gleichzeitig an einer Literatur-
theorie, an einer nicht enden wollenden Satire, an einem zwischen Realitat
und Irrealitit oszillierenden Roman arbeitete, Essays publiziert, dazwi-
schen Haiku und chinesische Gedichte schreibt. Nur ein gemeinsames
Strukturmuster ermoglicht es, sich in einer Spanne von etwas mehr als
zehn Jahren in unterschiedlichen literarischen Gattungen mit gleicher
Intensitat auszudriicken. — Ein Katzensprung von einem Genre zu anderen.

Die Redewendung liegt auf der Zunge beim Gedanken an den Roman
“Ich der Kater”. Ort der Handlung ist das Quartier und die Wohnung des
Englischlehrers Rarus Schneutz in Tokyo. Die auftretenden Personen — wie
in einem Theaterstiick haben sie ihren wiederholten Auftritt und ihren
Abtritt - sind Akademiker, Pseudoakademiker, Schongeister; dann noch
die Gattin des Professors und das Dienstmiddchen und einige Nebenfiguren.
Die Akteure treffen sich nicht auf Verabredung, sondern wie es der Zufall
will, in Schneutzens Wohnung zu endlosen Diskussionen iiber nahelie-
gende und ausgefallene Themen. Der Kommentator iiber alles, was da zur
Sprache kommt, ist der Kater, der nebenbei auch seine personlichen
Lebensansichten zum besten gibt. — Er ist ein entfernter Verwandter von
E.T.A. Hoffmanns “Kater Murr”. - Er orientiert den Leser iiber die Pro-
tagonisten sowie ausfiihrlich liber die Lebensgewohnheiten seines Herrn,



510 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

des Englischlehrers. Vom Kater erfahren wir, dass Schneutz Haiku schrei-
be, sie an den Hototogisu schicke, englische, freilich fehlerhafte Prosatexte
verfasse, sich im No6-Gesang iibe, Violine spiele und aquarelliere. — Ein
Mann, der sich aus Neigung und berufshalber mit japanischen und abend-
landischen Kiinsten befasst. — Der Kater berichtet auch, sein Herr schreibe
ein Tagebuch, denn er besitze eigentlich zwei Gesichter. Im Diarium
bringe er sein wahres Ich, das er der Welt nicht zeige, zu Papier, nur so
vermoge er seine Existenz, das eigene wahre Selbst vor dem Zusam-
menbruch bewahren. - Ein treffendes Portrait von Natsume Soseki aus
dem Munde seines Alter ego, des namenlosen Katers.

Professor Schneutz alias Soseki ist selbstverstindlich derart lapidar
nicht durchgefiihrt, hier gilt Schneutz gleich Soseki mal eben nicht. Sosekis
Zeitgenossen vermeinten ausser ihm ebenfalls die anderen Personen
identifizieren zu konnen, so den Professor fiir Aesthetik, genannt Wirr-
haus, den Bakkalaureus der Naturwissenschaften Eiland Kaltmond, ebenso
Quark Hark, den Dichter und Zieger Solitus, den Philosophen. Gegenbild
zu diesen recht geltungssiichtigen intellektuellen Einzelgidngern ist die
Familie Goldfeld, Kapitalisten allesamt, vertrauend auf die Macht des
Geldes. Die Namensliste signalisiert einen spdottischen Ton, einen Autor,
der alles und jedes in Lécherliche zieht. Doch dies ist nur die eine Seite, es
gibt auch eine andere. Da rasoniert der Kater liber die Zwei- oder Mehr-
deutigkeit aller Dinge. Es liege in der Wendigkeit des menschlichen
Geistes, dass sich dieselbe Sache, sofern man sich nur griindlich damit
beschiftigte, einmal als weiss und dann als schwarz darstellt. Reizvoll sei
es, das Wort “Leben” auf den Kopf zu stellen und danach das Wort
“Nebel” zu erhalten.

Der namen- und elternlose Kater hat die schrankenlose Freiheit, mit
allen Begriffen zu spielen, das heisst die Bédlle der Disputierer aufzu-
fangen, die im Kreise um Professor Schneutz hochgeworfen werden.
Spielregeln scheint es keine zu geben. Uberraschend jedoch doziert der
Ich-Erzidhler, der Kater, in jedem Wort, in jeder Wendung seien philo-
sophische Prinzipien eingeschoben; eine innere Stringenz halte das Ganze
zusammen, vergleichbar den Kompendien der Spriiche und Lehren
buddhistischer Patriarchen und heiliger Ménner. - Wird wohl die Formu-
lierung “innere Stringenz” durch einen ironischen Kommentar des Katers
wieder entwertet? Der Leser selber wird zum Zweifler.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 511

Der Kater beschreibt seinen Herrn als Menschen mit zwei Gesichtern.
Was aber charakterisiert den Kater? Er ist eine Doppelnatur. Er ist
Haustier und Wildtier, er lebt in der Gemeinschaft der Menschen, aber
dressieren ldsst er sich nicht, sein Revier ausserhalb des Hauses entzieht
sich der menschlichen Kontrolle. Katzen sind iiberall und nirgends
zuhause, spielfreudige und ritselhafte Vaganten. In dieser Weise eignet der
Komposition des Romans etwas Vagantenhaftes. Das Umherstreichen von
einer Sache zur andern reizt und ermiidet gelegentlich den Leser.
Trotzdem liest er das Buch zuende; denn die aufgeworfenen Probleme
vermitteln ein facettenreiches Bild der Epoche, sind aber zu einem nicht
geringen Teil auch zeitlos. In einem ldngeren Exkurs beispielsweise zum
Thema “Individuum” hilt Professor Schneutz fest:

Wir werden im Schlafen wie im Wachen von unserem Ich beherrscht, und da
sich der wiirgende Griff des Ich um alles legt, werden die menschlichen Taten
und Worte manieriert und kleinlich. [...] ‘Gelassenheit’ und ‘Gefasstheit’ sind
zu Wortern verkommen, die an Schriftzeichen erinnern, deren dussere Gestalt
noch existiert, wiahrend die Bedeutung verloren gegangen ist.

Was in den ersten Dezennien des 20. Jahrhunderts als Zeitkritik gemeint
war, ist in den letzten noch immer giiltig. Die Begriffe “Gelassenheit” und
“Gefasstheit” mogen zudem als Briicke fungieren zum “Graskissen-Buch”,
hier sind sie zentral. Im ruhelosen, allen fremden Einfliissen offenen
Stadtleben verkommen die Worter zu Hiilsen; in der Natur, in der Abge-
schiedenheit bewahren sie ihren Gehalt. Kusamakura (Das Graskissen-
Buch) erscheint als sinnvoller Gegenpart zum Roman “Ich der Kater”,
gemidss dem Diktum: “Die Kraft der Natur vermag unser Wesen
unmittelbar zu bilden, zu kldren, und ist fihig, uns augenblicklich in das
reine Land der Poesie zu entfiihren.”

Der erste Satz in Kusamakura jedoch lautet: “Wer nur der Vernunft
folgt, eckt an. Wer in den Strom der Gefiihle hinausrudert, wird von ihm
erfasst.” Die bekannte Polaritit. Vernunft, Theorie, Analyse sind im
Hinblick auf Soseki auch als Synonyme fiir abendldndisch, fiir modern zu
verstehen. In seinem Werk wirken sie als Stimulans, das seinem Schaffen
stets neue Impulse verleiht, die Traditionsgebundenheit erfrischt, ohne sie
zu entwerten. — Der Realist und der Idealist, der Triaumer - Der
Theoretiker und der Kinstler - Wie weit entfernen sie sich voneinander,

oder wie nahe sind sie sich? Unter diesem Spannungsverhiltnis stehen die
beiden Romane.



512 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Der Ich-Erzdhler in Kusamakura, ein Kiinstler, ein Maler, sieht die
Welt nicht als Tragikomddie, nicht als Farce wie der Kater; er erlebt sie
als Freilichtauffiihrung, auf einer Biihne mit ziechenden Wolken, mit dem in
der Ferne glitzernden Meer, auf einer Bithne, wo das Knistern des nahen
Bambushains zu horen ist und tosendes Wasser in der engen Waldschlucht.
Der Maler hat seine Reise als “poetische Reise” angetreten, wie ein No-
Drama mochte er sie als Wanderer in waldiger Berglandschaft erfahren.
Der Ich-Erzdhler prizisiert, was er unter N6 versteht: “Die Kunst des No
besteht darin, dass iiber das sogenannte Reale unzihlige Kimonos der
Kunstfertigkeit gestreift werden”. Anschliessend fiihrt er noch weiter aus,
die unzihligen Kimonos, das will heissen das Verhiillen, fehle der euro-
pdischen Kunst, sie richte ihr Augenmerk auf die sichtbare konkrete Welt
und schenke dem mystischen Nachhall in den Dingen keinerlei
Aufmerksamkeit. Das fernostliche Augenmerk manifestiert sich in Kusa-
makura in der Weise, dass die ménnlichen und weiblichen Gestalten in
dem handlungsarmen Roman sich langsam, No-Spielern gleich, bewegen.
Und die weibliche Hauptfigur ist von einer Aura umgeben, ungeachtet
ihrer nachvollziehbar erzihlten Lebensgeschichte.

Der Maler betrachtet diese Frau - es ist die Tochter des Berggast-
haus-besitzers - und ebenso den Zen-Priester im einsamen Kloster und
auch den Pferdetreiber, der die Tiere iiber den Pass fiihrt, aus einer
merkwiirdig affektiven Distanz. Sie werden allmihlich zur Verkorperung
seines idealen Menschenbildes, zu Figuren, die allen menschlichen Leiden-
schaften enthoben sind. Lose nur sind die Haupt- und Nebenfiguren des
Romans miteinander verbunden, mit wenig charakteristischen Pinsel-
strichen hingesetzt in freier Gebirgslandschaft. Wir assoziieren Tuschma-
lerei, Albenblédtter, gemalt von chinesischen Literatenmalern. Und es
erstaunt keineswegs, dass Soseki eines seiner frithen auf Chinesisch ver-
fassten Gedichte unverdndert in den Roman einfiigt. Die zwei Schlussverse
lauten: “Ich streife ziellos umher und folge der Wandlung der Dinge / Ihr
frischer Duft erfiillt mich mit angenehmer Ruhe.” Zahlreicher jedoch sind
zitierte Haiku japanischer Dichter aus alter und neuer Zeit. Beispielsweise
das Pferdeknechtslied des Altersgenossen und Freundes Masaoka Shiki
(1867-1902): “Singender Pferdeknecht / Wie im Lied iiberquere ich den
‘Schellenpass’ / Bei Regen im Friihjahr.”

Die in den Text eingestreuten Kurzgedichte veranschaulichen typogra-
phisch die Struktur des Romans, der gemiss der Absicht des Autors ein



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 513

neues Genre, nimlich den Haiku-Roman, begriindet. Im Roman “Ich der
Kater” ist die Rede von einem “Hai-Stiick”. Kaltmond, der Professor fiir
Aesthetik, hat es verfasst. Es sei, erklart er, weder ein Lustspiel noch ein
Drama, es sei ein Einakter, analog der Kiirze und Prignanz des Haiku. -
Sosekis literaturtheoretische Uberlegungen sind da angetippt. Und dariiber
hinaus ist es ein Hinweis auf die Frage, die alle Literaten beschéftigt; denn
alle wissen es: Die alten Formen des Theaters, des Romans taugen nicht
mehr fir die neuen Inhalte; die fremden, das heisst, die westlichen
ubernehmen ist eine Mdglichkeit, die andere wire, eine neue Form zu
kreieren mit traditionellem Material. In diesem Sinne sind die zwei
Romane, der satirische und der poetische, Experimente. Der Haiku-
Charakter zeigt sich in der Komposition von “Ich der Kater” in einer Folge
von Improvisationen, vergleichbar der Commedia dell’Arte. Der Haiku-
Geist des “Graskissen-Buchs” erinnert in seiner Traumtonalitit an die
Impromptus der Romantiker.

Elise Guignard

OBA Minako: Urashimaso. Translated by Yu Oba. Introduction by Noriko
Mizuta. Center for Intercultural Studies and Education/Josai University,
Sakado-shi, Saitama-ken, 1995 (Erstveroffentlichung: Tokyo: Kodansha,
1977. Im Band V der Gesammelten Werke von Oba Minako ist der Roman
eingeschlossen. Kodansha Tokyo 1991.)

Urashimaso — Riickkehr in die alte, doch vollig veridnderte, fremd gewor-
dene Heimat. Das ist es, was der Buchtitel evoziert; ein noch heute
aktueller Stoff. Wenn wir uns vergegenwirtigen, wie die gemeinhin als
“Urashima Taro” bekannte Erzdhlung tradiert worden ist, ergibt sich ein
erstes Indiz von den Knotenpunkten, nach denen der Roman angelegt ist.
Das Thema: Urashima Tard findet sich im realen Leben nicht zurecht.
Zufillig oder je nach Version, dank einer guten Tat, wird er ins Fabelreich
auf dem Meeresgrund entfiihrt. Doch nach langer, sorgloser, gliicklicher
Zeit sehnt er sich zuriick, von wo er hergekommen ist. Die Riickkehr wird
ihn nicht verwehrt, ja, er erhdlt noch ein Geschenk, ein Kistchen, aller-
dings mit der Warnung, es nicht zu 6ffnen. — Der tragische Schluss: Die
frithere Heimat? — Er kennt sie nicht mehr. Aus Verzweiflung 6ffnet er das
Kistchen, dichter weisser Rauch entweicht, hiillt Urashima Tard ein,



514 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

nimmt ihm Jugend und Hoffnung. - Die dlteste Aufzeichnung des Textes in
Japan findet sich in der im 8. Jahrhundert chinesisch abgefassten Samm-
lung von “Berichten aus den Provinzen”. Eine formal und inhaltlich ganz
andere Version gibt der Kommentar aus dem 14. Jahrhundert zu einem der
ersten japanischen Geschichtswerke.

Ohne auf die beiden Varianten im einzelnen einzugehen, sei festge-
halten: Oba Minako beriicksichtigt sowohl die eine, in der japanische
Elemente iberwiegen wie jene, die in Struktur und Gehalt deutlich
chinesisch geprdgt ist. Da die Fabel von Urashima Tard vermutlich
chinesischen Ursprungs ist, kann sie als friihes Zeugnis fiir den geistigen
Einfluss Chinas auf Japan betrachtet werden. Der Urashima-Stoff hat in
unserem Text eine doppelte Funktion. Einerseits verweist er auf fernost-
liche mythische Vorstellungen, und andererseits ist er eine Metapher fir
interkulturelle Abhidngigkeit ganz allgemein.

Beides ist in diesem Roman gleich dominant, sowohl die Verwur-
zelung in der eigenen Tradition als auch die Spannung zwischen Ostlicher
und euroamerikanischer Weltsicht. Und dazu eine weitere Bipolaritét: das
Spiel zwischen Autobiographie und Fiktion. In unendlich vielen Facetten
wird die mehrschichtige Problematik angetippt. Wohl liegt der Erzahlung
ein Handlungsablauf zugrunde, doch der Perspektivenwechsel folgt sich so
rasch und unvermutet, dass wir eine Art Tausendblumen-Teppich vor uns
haben, ein dichtes Gewebe korrespondierender Gedanken und bildhafter,
wunderlicher Einfille.

Der Lebenslauf der Autorin ist im Roman punktuell prdsent. Der
Pazifik-Krieg gehort zu ihren Kindheits- und Jugenderinnerungen; im
August 1945 war Oba Minako fiinfzehnjihrig. Hiroshima ist ein trauma-
tisches Erlebnis, das sie wieder und wieder, nicht allein in “Urashimasd”
verarbeitet. Wichtig fiir die Entwicklung zur Schriftstellerin sind die Jahre
1959 - 1970, die sie mit ihrer Familie in Alaska verbrachte. Wiahrend
jener Zeit unternahm sie Reisen in die Vereinigten Staaten und trieb
Studien an amerikanischen Universititen. Der intensiv genutzte Aufenthalt
in der Fremde hinterldsst in Obas gesamtem Werk seine Spuren. In
Erzidhlungen ebenso wie im ersten grossen Roman Urashimaso sind in den
Protagonistinnen, mehr oder weniger verwischt, Wesensziige der Autorin
zu erkennen.

1977, drei Jahre vor ihrem fiinfzigsten Geburtstag publiziert sie den
Roman; ein Buch der Erinnerung und Reflexion, eine Ubersicht iiber das



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 515

bisher gelebte Leben und die Suche nach seinen verborgenen Wurzeln. Der
Plot ist einfach. Die Protagonistin Yukie, eine dreiundzwanzigjahrige
Japanerin kehrt nach langem Amerikaaufenthalt und dort abgeschlossener
Schulbildung in die eigentliche Heimat zuriick. Heimat, das ist die Familie,
das sind die personlichen Erinnerungen und die Mythen. Dazu jetzt ein
neuer Akzent: die merkwiirdig fassadenhaft wirkende Modernitdt Japans.
Die Familienmitglieder sind alle geprdgt von den Verdnderungen, die
Kriegs- und Nachkriegszeit bewirkt haben. Da ist Morito, der dreissig
Jahre dltere Bruder, der seine Vitalitdt hinter einem Schleier von Abge-
klartheit verdeckt; seine Frau Ryoko zeigt bisweilen fast ddimonische Ziige.
Ihren autistischen Sohn betrachten sie als Hiroshima-Opfer. Er wurde zur
Zeit des Atombombenabwurfs gezeugt. Sein Tod kénnte die Eltern von
ihrem Trauma befreien. Ein stets wiederkehrender, quilender Gedanke.

Der Tod geistert wie ein Irrlicht durch Yukies Familiengeschichte -
Suizid und Hauser, in denen lingst und jiingst Abgeschiedene ihr Wesen
treiben. Und der Spuk geht noch immer weiter; denn auch Moritos Haus in
Tokyd, in dessen Garten die Urashima-Pflanze wuchs, verschwindet am
Ende des Romans, iiber Nacht wie durch Zaubertrick, 10st sich in Rauch
auf, einem Rauch gleich jenem, der Urashima Taros Késtchen entstromte.

Mit der von Ubersinnlichem geténten Familiensaga kontrastiert die
moderne Welt. Diese erscheint in verschiedenen Perspektiven, und zwar
primir in der von Yukie und ihrem amerikanischen Freund von franzo-
sisch-nordeuropdischer Abstammung und dessen Freund, der schon jahre-
lang in Japan lebt. Kritischer und rationaler als die junge Frau ziehen die
beiden Minner Vergleiche zwischen japanischer und westlicher Lebens-
weise. Die ratselhafteste Figur des Romans ist Natsuo, die Adoptivtochter
von Ryoko und Morito. Sie kam als Kind einer fiinfzehnjéhrigen Japanerin
und eines amerikanischen Soldaten zur Welt. Dieser fiel im Korea-Krieg
vor der Geburt und die Mutter kurz nach der Geburt von Natsuo. Die
“goldblonde Natsuo mit ihren tiefliegenden Augen” wechselt wie Streif-
licht zwischen dem Reich ihrer Phantasie und der faktischen Lebenswelt
hin und her. Sie ist die raffinierteste Projektion der Autorin, die im Lande
der Trdume wie in der Realitdt Zuhause ist.

Yukie - Natsuo, ein Wesen mit einem sechsten Sinn, “einer Fleder-
maus gleich, die durchs sensible Ohr viel mehr wahrnimmt, als sie es mit
den Augen je vermochte”. In Natsuo fliesst amerikanisches Blut, in Yukie
“fliesst” analog formuliert, amerikanische Schulbildung. Eine weitwinklige



516 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Reaktionsfahigkeit hat sich da entwickelt. Die Romanstruktur basiert
darauf. Januskopfig, mit zwei Gesichtern nimmt die Autorin die Welt
wahr, gleichzeitig erblickt sie Reales und das ihm entsprechende Irreale.
Schopferische Arbeit fasst die Antagonismen in ein Gebilde der Kunst, in
Sprache. Oba Minako driickt es gegen Schluss des Romans metaphorisch
aus:

In der alten Heimat keimen die zartesten Wurzeln in Yukies Innern; frische
Triebe vereinen sich mit der in der Fremde gewachsenen Kraft, und neue Bliiten
entfalten sich.

Elise Guignard

OMORI Sogen. An Introduction to Zen Training. London: Kegan Paul
International, 1996, xvii+290pp.

Das japanische Original des vorliegenden Buches, Sanzen nyimon, er-
schien bereits 1964 in Tokyd. Wie es der Titel ausdriickt, beschiftigt sich
der Autor, Omori Sogen (1904-1994), in diesem Buch intensiv mit dem
Training in Zen, was fiir Omori gleichbedeutend ist mit Zazen, dem Sitzen
in Meditation. Die sieben Kapitel sind denn auch iiberschrieben mit:
Warum Zazen, Das Ziel des Zazen, Wie in Meditation sitzen, Dinge, die
wdhrend der Meditation Aufimerksamkeit verdienen, Physiologische Aus-
wirkungen, Zazen Wasan und Zehn Ochsenbilder.

Im ersten Kapitel teilt Omori Religion in zwei grosse Richtungen ein:
Religionen des Gebets und Religionen der Meditation. In einer Religion
des Gebets, schreibt er, sind Theologie und Philosophie notwendig, um die
Existenz Gottes zu beweisen und die Beziehung Gottes zu den Menschen
zu beschreiben. In einer Religion der Meditation aber sind diese zwei
Disziplinen nicht wichtig. In einer Religion der Meditation ist es fiir den
Schiiler unerldsslich, einen Lehrer zu haben, der den Schiiler in der
korrekten Praxis der Meditation unterrichtet, ihm hilft, die verschiedenen
Erlebnisse wihrend der Meditationen zu verstehen und ihm die Disziplin
ihm téglichen Leben beibringt.

Diese Einteilung scheint mir etwas sehr einfach zu sein. Da Omori
leider nicht sagt, welche Religionen er in welche Richtung einteilt, ist man
auf Vermutungen angewiesen. Ganz sicher gehdrt Zen fiir ihn zu den
Religionen der Meditation. Aber das fiihrt zur Frage, ob Zen vom grossen



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 517

Strom des Buddhismus zu unterscheiden ist, denn im Buddhismus sind
auch Richtungen eingebettet, die sicher zur Religion des Gebetes gerechnet
werden konnen, so etwa die Schulen des Reinen Landes in Japan. Die eben
gestellte Frage wird von Omori in dieser Art nicht beantwortet; fiir ihn ist
Zen im Gegenteil gleichbedeutend mit Buddhismus.

In den folgenden Kapiteln beschiftigt sich Omori dann mit den Zielen
des Zazen, der richtigen Art des Zazen usw. Dabei wird deutlich, dass
dieses Buch vor etwa 30 Jahren geschrieben wurde: Die Auseinander-
setzung mit den Quellen und der Tradition des Zen fehlt vollig, erinnert
sehr stark an die englischsprachigen Werke von D.T. Suzuki, der Zen ja
auch mit den verschiedensten Attributen wie “transhistorisch” etc. seinem
nicht Japanisch sprechenden Publikum anzupreisen versuchte. Diese Aus-
einandersetzung wird von Omori gar nicht gewiinscht, denn Leute, die
solches tun, die Gelehrten des Zen, gehoren fiir ihn zu den “unerwiinsch-
ten Studenten des Zen” (S. 29).

Zusammenfassend kann man sagen, dass das Buch als Ausdruck des
missionarischen Eifers einiger japanischer Zen-Meister, die Zen im
Westen bekannt zu machen trachteten (Omori in Hawaii) zwar interessant
ist, die Ubersetzung aber sicher 25 Jahre zu spdt kommt. Heute darf man
wohl etwas mehr von einem Missionar des Zen erwarten, auch und gerade
was die intellektuelle Auseinandersetzung mit der eigenen Tradition
betrifft; zur Lektiire kann das Buch deshalb nur sehr bedingt empfohlen
werden.

Das fiihrt sicher zur Frage, welche Motive die Ubersetzer dazu brach-
ten, das Buch gerade jetzt zu veroffentlichen? Dariiber wird im Buch selbst
nirgends etwas gesagt, es bleiben einem also nur Spekulationen. Ein Motiv
konnte vielleicht gerade im “Uberhandnehmen” der Gelehrten des Zen,
unerwiinschten Studenten des Zen also, zu suchen sein. Ist es vielleicht
moglich, dass es fiir Propagandisten des Zen im Sinne eines Meisters wie
Omori immer schwieriger wird, ihren Zen zu verbreiten, ohne dabei auf
potentielle Schiiler zu stossen, die mit Fragen zur Tradition des Zen an die

Lehrer herantreten, die diese Lehrer nicht beantworten konnen oder
wollen?

Dieter Schwaller



518 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

SAUSMIKAT, Nora: Nichtstaatliche Frauenforschung in der VR China.
Eine Diskussion der Frauenwissenschaft Li Xiaojiangs. Miinster: Lit, 1995
(Berliner China-Studien; 30).

Der Titel macht deutlich, dass im vorliegenden Buch Allgemeines (Nicht-
staatliche Frauenforschung) und Besonderes (die Frauenwissenschaft von
Li Xiaojiang) miteinander verbunden werden. Um den Begriff “nicht-
staatlich” im Zusammenhang mit der Frauenforschung zu verstehen, muss
man Einblick in die Situation der Frauen im sozialistischen China haben.
Die Chinesinnen gelten seit dem Aufbau des Sozialismus offiziell als
“befreit”, denn sie sind berufstitig und damit unabhédngig. Der staatliche
Frauenverband fungiert seit 1949 als die einzige Institution fir Frauen in
China. Doch die “Befreiung” - so Li Xiaojiang - ist nicht Resultat einer
bewussten Auseinandersetzung mit Frauenfragen, sondern vielmehr eine
dogmatische Vorgabe, die nicht hinterfragt werden darf. Mit der Wirt-
schaftsreform Anfang der 80er Jahre sind die “befreiten” Frauen zunichst
im Arbeitsmarkt, dann auch in weiteren Bereichen direkt oder indirekt
gefdhrdet. Der staatliche Frauenverband, der eine orthodoxe Position
einnimmt, kann die in jlingster Zeit entstandenen Probleme der Frauen
nicht mehr bewiltigen. In diesem schwierigen soziookonomischen Klima
entstand die nichtstaatliche Frauenforschung, deren bekannteste Vertreterin
Li Xiaojiang ist.

Li Xiaojiang erkldrt ihre Forschung als eine unabhidngige Aktivitit,
die sich in keinerlei Ismen einfiigt. Nichtstaatliche Frauenbewegung und
—forschung legen grossen Wert auf ihren inoffiziellen Charakter und setzen
sich bewusst von der offiziellen, bislang einzig zugelassenen Theorie der
Frauenbefreiung ab, die sich auf die Gothaer Rede Clara Zetkins beruft.
Mittlerweile hat sich die nichtstaatliche Frauenforschung seit etwa zehn
Jahren einigermassen etabliert, doch ist sie nicht selten mit dem “Zeige-
finger” der Partei konfrontiert. Auch der Umstand, dass das von Li Xiao-
Jiang gegriindete Institut fiir Internationale Frauenforschung in Zhengzhou
kurz vor der Internationalen Frauenkonferenz in Peking 1995 aufgelost
wurde, ist ein Zeichen dafiir, dass die Partei mit dem nichtstaatlichen
Charakter dieser Frauenforschung immer noch grosse Probleme hat.
Hierin jedoch liegt die Aktualitit nichtstaatlicher Frauenforschung be-
grundet, zugleich wird die Notwendigkeit sichtbar, mehr Frauen in China
zu erreichen.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 519

Im Westen besteht zwar seit langer Zeit Interesse an Frauenforschung
in China, doch sind noch lidngst nicht alle Vorurteile gegeniiber Chine-
sinnen beseitigt:

Die bisherige chinabezogene westliche Frauenforschung war gepriagt von
entweder rein deskriptiven Forschungen iber Chinesinnen, die sie exotisch
verklarten, oder von wertenden, ethnozentristischen Werken wie jene aus den
60er und 70er Jahren, die westliche Paradigmen und feministische Wunsch-
traume der Frauenbefreiung auf China iibertrugen (S. 10).

Kenntnisse iiber Frauenforschung sind nur in begrenztem Umfang
vorhanden (vgl. Frick/Leutner/Spakowski 1995). Da die nichtstaatliche
Frauenbewegung und -forschung die Grenze der klassischen sozialistischen
Frauenbewegung zu iberschreiten versucht und angesichts der Vertiefung
der Wirtschaftsreform an Relevanz und Aktualitit gewinnt, ist ihre
Priasentation im Westen mehr als wiinschenswert. Das vorliegende Buch ist
daher in einem doppelten Sinne bedeutsam: es behandelt eine rezente, aber
umso 12intensivere Entwicklung in China und, ferner, ein der westlichen
Fachwelt kaum bekanntes und wenig erforschtes Thema.

Die Autorin leistet diesen Beitrag in einer Weise, die zeigt, dass sie
mit dem Thema dausserst vertraut ist. Die Beschiftigung mit einem
dermassen wenig erforschten Thema setzt angesichts des Mangels an
Sekundirliteratur in westlichen Sprachen solide chinesische Sprach-
kenntnisse voraus. Die Autorin hat den schwierigen und zeitraubenden
Umgang mit fast ausschliesslich chinesischen Quellen erfolgreich bewaltigt
und somit eine Pionierarbeit in der chinaspezifischen Frauenforschung im
Westen geleistet.

Die Arbeit beschriankt sich nicht nur auf eine bibliographische
Darstellung von Li Xiaojiangs Publikationen, sondern versucht, die Zu-
sammenhdnge der Entstehung und Entwicklung nichtstaatlicher Frauen-
forschung mit den politischen, sozialen und 6konomischen Umwailzungen
in der gegenwirtigen Ubergangsgesellschaft Chinas ausfiihrlich darzu-
legen. Auf der Grundlage einer Einbettung von Lis Frauenforschung in den
grosseren Rahmen von Reform und Offnungspolitik wird auch die
Beziehung dieser Forschung zu anderen Ansitzen in der innerchinesischen
Diskussion verdeutlicht. Nicht zuletzt hat Sausmikat Lis Forschung mit
entsprechenden Pendants im Westen verglichen und gelangt zu der
Erkenntnis, dass Li Xiaojiang mit einigen ihrer Thesen der im Westen
gefiihrten Debatte sehr nahe steht. Dieser kulturvergleichende Aspekt kann



520 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

selbstverstindlich nur vor dem Hintergrund einer soliden Kenntnis beider
Kulturen eingehend behandelt werden.

Trotz der Vielfalt der Aspekte, die diese Arbeit zu beriicksichtigen
versucht, ist sie klar strukturiert. Der erste Teil (Kap. 1-4) stellt neben
einer kurzen Bibliographie der Verdffentlichungen Li Xiaojiangs und
methodischen und begrifflichen Definitionen diejenigen Publikationen vor,
die als erste das Fundament ihrer Frauenforschung bilden. In diesem
Zusammenhang wird eine Auseinandersetzung mit dem dreiphasigen
Evolutionsmodell von Li Xiaojiang vollzogen, das die Einbettung der
Frauenbefreiung in die Menschheitsbefreiung hervorhebt. Im Zentrum
steht das Hauptwerk von Li Xiaojiang, “Der Ausweg der Frauen” (Niren
de chulu), das sich als Reaktion auf die offentliche Diskussion tber die
Rechte der Frauen unter den verschirften Bedingungen des gegenwirtigen
Wirtschaftslebens versteht.

Der zweite Teil (Kap. 5-6) widmet sich den inhaltlichen Implikationen
der marxistischen Frauenwissenschaft von Li Xiaojiang, wobei die Unter-
suchung gerade das Attribut “marxistisch” unter die Lupe nimmt. Hier
wird eine kritische Wiirdigung des Modells von Frauenwissenschaft, d.h.
Li Xiaojiangs Vorstellungen von Frauenanthropologie, -geschichte,
-soziologie und -dsthetik unternommen, die das Ziel hat, “eine Aussage
iiber die Funktion und Interdependenz des Lischen Frauenwissenschafts-
modells zur soziopolitischen Lage der Frauen machen zu konnen” (S. 15f).
Dieses Ziel wird nun insoweit erreicht, als die Autorin die beiden Aspekte
- Innovation und Konservatismus - im Theoriegebaude von Li Xiaojiang
aufzeigt. Zwar gab es im China der 20er und 30er Jahre ansatzweise
Diskussionen iiber Frauenfragen, doch eine in die Humanwissenschaften
integrierte Frauenwissenschaft ist bis Mitte der 80er Jahre de facto in
China nicht vorhanden. Hier kommt der hohe Stellenwert von Li Xiao-
Jiangs theoretischer Arbeit zum Ausdruck. Die Autorin greift aber auch
bestimmte Punkte auf, die als unwissenschaftlich bzw. konservativ
bezeichnet werden. So analysiert sie kritisch Li Xiaojiangs Definition von
“Weiblichkeit” als den “drei grossen Verpflichtungen” (gegeniiber Ehe-
mann, Kind und Beruf) und verdeutlicht, dass derartige Vorstellungen zum
einen auf traditionellen Vorannahmen gegriindet, zum anderen fiir die sehr
unterschiedlichen Schichten der weiblichen Bevolkerung nicht differenziert
genug konzipiert sind.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 521

Li Xiaojiangs theoretischer Ansatzpunkt ist die Betonung des
Geschlechtsunterschiedes, die sich aus der kritischen Reflexion iliber die
Geschlechtsnivellierung im Verlauf des sozialistischen Aufbaus ergibt.
Ihrer Auffassung zufolge ist eben diese Nivellierung der Geschlechter
verantwortlich fiir die bisherige Absenz von Frauenwissenschaft in China.
Auch die Definition von “Weiblichkeit” anhand der “drei grossen
Verpflichtungen” und die Vorstellungen von Frauenidsthetik, die westlichen
Feministinnen eher konservativ anmutet, k6nnen vom Postulat eines
erwachten Bewusstseins der Frau nicht getrennt werden. Es liegt auf der
Hand, dass derartige Auffassungen Li Xiaojiangs sehr durch die Zeit, in
der es ausschliesslich Menschen (nicht Ménner und Frauen) gab und in der
lediglich die ménnlichen Beurteilungskriterien galten, gepragt sind. Aber
genau aus diesem Grund wiederum findet Li Xiaojiangs Suche nach
weiblicher Identitdt grosse Zustimmung, vor allem in ihrer eigenen
Generation. Im Grunde ist die Betonung des Geschlechts-unterschiedes und
die Rickbesinnung auf die weibliche Identitat auch eine Reaktion auf die
Vergangenheit Chinas. Allerdings erscheint es fraglich, ob sich dieser
Ansatz unter den verdnderten sozialen und G6konomischen Bedingungen
weiterhin positiv auf Frauenbewegung und Frauenforschung auswirken
kann. Die Rezensentin ist der Auffassung, dass die Interpretation dieser
zentralen Punkte sowie des gesamten theoretischen Konzeptes von Li
Xiaojiang durch die Autorin ein wenig zu positiv ausfallen. Freilich
schrinken diese Vorbehalte, die im Grunde lediglich die Zukunft betreffen,
nicht den Wert der Arbeit fiir unsere historischen Kenntnisse der
Entstehung der Frauenbewegung in China ein.

Frauenforschern im Westen und denjenigen, die sich fiir nicht-
staatliche Frauenbewegung und Frauenforschung in China interessieren, ist
die Lektiire dieser Arbeit dringend ans Herz zu legen. Sie erméglicht eine
notwendige Ergidnzung zur dogmatischen, in der Propaganda verbreiteten
Perspektive der sozialistischen Frauenbefreiung; ferner erlaubt sie die
Wahrnehmung einer Stimme von Frauen fir Frauen, die seit Mitte der
80er Jahre immer lauter wird. Schliesslich werden wir auch in die Lage
versetzt, eine rein westliche Perspektive des Feminismus durch eine
chinesische Sicht der Frauenbewegung zu relativieren.



32 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

LITERATUR

Heike FRICK / Mechthild LEUTNER / Nicola SPAKOWSKI (Hrsg.): Frauenforschung in
China. Analysen, Texte, Bibliographie. Miinchen: Minerva-Publ., 1995.

Xu Yan

SCHUBERT, Gudrun. Anndherungen. Der mystisch-philosophische Brief-
wechsel zwischen Sadr ud-Din-i Qonawi und Nasir ud-Din-i Tusi. Edition
und kommentierte Inhaltsangabe (Bibliotheca Islamica 43), Beirut 1995. In
Kommission bei Frank Steiner Verlag Stuttgart.

Cet ouvrage, produit d’une these de doctorat soutenue a l’université de
Bale en 1994, présente pour la premiere fois le texte, connu jusqu’ici par
des études partielles, de la correspondance échangée (en arabe et persan)
entre le mystique de Konya, disciple et beau-fils d’Ibn al-*Arabi, et le
fameux philosophe et homme d’état iranien, morts la méme année (1274).
Sans avoir 'intérét ni la profondeur d’autres échanges épistolaires du
moyen age islamique, telle la correspondance entre Ibn Sina et al-Biruni,
celle-ci constitue toutefois un témoignage important de la vie intellectuelle
de I’époque et de la confluence de I’avicennisme et du courant mystique
issu d’Ibn al-°Arabi. L’introduction traite tout d’abord des manuscrits et de
I’établissement du texte (pp. 1-13). Les manuscrits sont nombreux, la plu-
part se trouvant en Turquie, mais ne contiennent jamais qu’une partie de la
correspondance et présentent entre eux des differences parfois importantes.
L’auteur a donc dii constituer son édition a partir d’une étude assez large
des manuscrits, dont elle a retenu sept pour 1’établissement du texte. La
seconde partie de l’introduction (pp. 15-54) est consacrée a une présen-
tation synthétique des arguments développés par les deux auteurs. Une
partie essentielle de la correspondance est constituée par les questions de
Qonawi auxquelles Tusi apporte ses réponses, suivies dans certains cas par
de nouvelles objections ou remarques du premier. On ne peut se défendre
de I'impression que le mystique est assez mal équipé pour aborder les
discussions hautement techniques et scolastiques dans lesquelles il se lance,
et 'obscurité de son style, relevée par Schubert (p. 17), n’a peut-étre pas
d’autre explication. Il est a cet égard hautement significatif que Tusi refuse
fermement de se laisser entrainer sur le terrain de I’expérience mystique



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 523

(p- 33). Les trois premieres questions portent sur des problemes onto-
logiques et logiques que 1'on peut qualifier de classiques et qui sont
familiers a tous les lecteurs d’Ibn Sina: la dualité de 1’étre et de 1’essence,
la substance et I’accident, les homonymes et les synonymes, I'universel et
le particulier, etc. Beaucoup de ces discussions consistent d’ailleurs essen-
ticllement en une exégese de textes avicenniens. La quatrieme question
aborde le probleme de la procession du multiple a partir de I'un et de la
contradiction entre ce fait et le principe ex uno non fit nisi unum. La
cinquieme question est consacrée a 1’dme, son éternité et son immatérialité;
préexiste-t-elle au corps ou vient-elle a I’étre au moment du mélange des
éléments? Sur ce dernier point, la réponse de Tusi, quoique se réclamant
d’Aristote, trahit 'influence de Galien et d’Alexandre d’Aphrodise en
admettant I’importance d’un substrat matériel prédispose a recevoir ’ame
que le premier principe fait émaner sur lui. Dans la sixieéme question, nous
passons de la discussion de 1'éternité de I’dme a celle de I’espece humaine
et des spheres célestes. Qonawi semble se rallier a ’opinion de “certains
sages” selon laquelle les spheres des planétes pourraient étre soumises a la
génération et a la destruction, tout comme le monde sublunaire. La
septieme question traite des peines et des joies spirituelles, la huitieme de
I’émanation, la neuvieme de la possibilité d’'un enchainement infini de
causes, la dixieme de la possibilité de I'infini, la onzieme de la nature du
feu et de la chaleur, et la douzieme de I'union de la forme et de la matiere.
Dans sa réponse a Tusi, Qonawi développe le theme de I’ascension
mystique congue comme un mode de connaissance non-rationnel, ou du
moins non-discursif, qui constitue la principale incursion de la correspon-
dance dans le domaine proprement mystique.

L’édition critique de cet ensemble de textes, complétée par un bref
index des termes techniques, semble parfaitement fiable et excellente a tous
points de vue, et la présentation synthétique des principaux sujets discutés
par les deux auteurs, que je viens de résumer, excellente. Qu’il me soit
toutefois permis, pour conclure, d’exprimer deux regrets. Premi¢rement
que G. Schubert ne nous ait pas donné la traduction intégrale que son
introduction ne remplace pas completement. Les arguments développés
dans cette correspondance sont souvent assez techniques et ardus, et nul
n’aurait été mieux 3 méme de les rendre en une langue moderne que celle
qui a di se frayer un chemin 2 travers la tradition manuscrite pour
produire un texte cohérent. Deuxiemement les discussions s’insérent dans



524 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

une tres longue tradition philosophique, scientifique et religieuse remontant
aux Grecs, il y est souvent fait allusion a des auteurs, des écoles et des
doctrines qui ne sont pas autrement spécifiées; un minimum de commen-
taire sur ces points aurait aidé a insérer ces controverses dans la durée et a
leur donner la dimension historique sans laquelle elles paraissent parfois
indiment abstruses.

Charles Genequand

VOIRET, Jean-Pierre (Hg.). Gesprdch mit dem Kaiser.: Auserlesene Stiicke
aus den “Erbaulichen und seltsamen Briefen” der Jesuitenmissionare aus
dem Reich der Mitte. Bern, Berlin, Frankfurt am Main, New York, Paris,
Wien: Peter Lang, 1996. (Schweizer Asiatische Studien: Monographien;
Bd. 25).

Waren die Missionare im 17. Jhd. noch als aristotelisch-scholastische
Gelehrte mit geozentrisch verordnetem Weltbild nach China ausgezogen,
so fahren sie um die Wende zum 18. Jhd. unter dem humanistisch-auf-
klarerischen EinfluB der Renaissance und den wachsenden internationalen
Kontakten zunehmend als wissenschaftliche Korrespondenten der neu
errichteten Akademien in Florenz, London, Paris und Berlin und als
diplomatische Landesvertreter in das ferne Reich. Louis XIV etwa kann
die Entsendung der von Pater Verbiest 1678 geforderten geeigneten
Nachwuchsmission vor dem portugiesischen Konig 1684 nur noch unter
dem Vorwand der wissenschaftlichen Forschung rechtfertigen. Diese neue
Rolle zusammen mit dem zunechmenden Legitimationsdruck fiir die
missionarische Sache spiegelt sich auch in der Korrespondenz der
Missionare wider. Neben den Berichten liber die Missionstitigkeit, die
nach wie vor den GroBteil der Briefe fiillen, enthdlt sie nun auch aus-
fiihrliche und systematische Beschreibungen und Analysen des Landes,
erste landeskundliche Abhandlungen sowie naturwissenschaftliche For-
schungsprotokolle. Es finden sich diskursive Erorterungen zu allgemeinen
historischen und philosophischen sowie linguistischen, moralischen und
theologischen Fragen, in denen wir Reflexionen der hermetistischen
Tradition, der textkritischen Methode und anderen aufklarerischen Gedan-
ken wiederfinden. Mit anderen Worten, die Korrespondenz bewegt sich
nicht mehr nur innerhalb der eigenen kirchlichen Mauern, sondern richtet
sich immer mehr auch an ein allgemeineres wissenschaftlich gebildetes



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 525

Publikum. Es darf von daher nicht verwundern, daB Pater le Gobien S.J.
zu einem Zeitpunkt, da die Position der Jesuitenmissionare u.a. wegen des
Ritenstreits in China enorm angegriffen ist, anfidngt, Briefe jener
Missionare aus allen Kontinenten unter dem Titel “Briefe iiber Erbauliches
und Merkwiirdiges aus den Auslandsmissionen von einigen Missionaren der
Gesellschaft Jesu” (fortan “Briefe”) systematisch in Paris zu verdffent-
lichen. Dieses Werk wird spiter von den beiden Patres du Halde und
Patouillet fortgefiihrt und zu einem Opus vollendet, das 34 Bande umfaBt.
Davon enthalten tber 10 Bédnde allein ca 160 Briefe aus China. Diese
Korrespondenz, die nach und nach veroffentlicht wird, erzielt bei dem
wissenschaftlich und vor allem an exotischer Reiseliteratur interessierten
Pariser Publikum einen Riesenerfolg. Sie werden wie Fortsetzungsromane
gelesen und priagen das europidische Chinabild iliber Generationen hin
entscheidend.

Mit dem von J.-P. Voiret herausgegebenen Buch Gesprdch mit dem
Kaiser liegt uns nun zum ersten Mal eine Auswahl dieser Briefe in einer
deutschsprachigen annotierten Ubersetzung vor. Zusammen mit B. Koller
(75 Seiten Ubersetzungen), C. Briillmann (25 Seiten), C. Langemann (85)
und A. Balemi (23) hat Voiret (50) insgesamt 26 Briefe teils oder ganz
sowie das Vorwort zum chinesischen Teil der Briefe aus dem Franzo-
sischen lbersetzt. Ziel dieser Arbeitsgruppe an der Universitdt Ziirich ist
die vollstindige annotierte Ubersetzung der Briefe ins Deutsche, von denen
bislang noch keine kritische Gesamtausgabe existiert. Die einzige vor-
handene kritische Ausgabe ist eine Auswahl von 36 Briefen, die 1979 von
I. und J.-L. Vissiere im Franzosischen gemacht wurde.

Die deutschsprachige Ausgabe erlaubt dem deutschsprachigen Leser
einen bequemen und schnellen Einblick in eine in jederlei Hinsicht hoch-
interessante Quelle. In einer sehr guten kurzen Einfilhrung wird den
Lesern der wesentliche Hintergrund der “Briefe” vorgestellt. Zum Ver-
gleich werden 8 frithere Briefe aus den Jahren 1583 und 1584 z.T. in
zusammengefaBter Form wiedergegeben. Die Ubersetzungen sind sorg-
faltig annotiert, einigen Briefen ist eine kurze Einfiihrung vorangestellt.
Besonders hilfreich ist der Anhang, in welchem sich ein Autoren-
verzeichnis der chinabezogenen Briefe mit Band- und Seitenangaben der
Gesamtausgabe von 1811 findet, das wie eine Art Index zu den Briefen
verwendet werden kann. Desweiteren enthdlt er eine “Zusammenfassung
aller China und angrenzende Linder betreffenden Bénde”, in welcher jeder



526 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

einzelne Brief der chinabezogenen Binde mindestens in wenigen Zeilen
und bis zu einer halben Seite zusammengefaBt ist. Diese Zusammen-
fassungen sind extrem niitzlich fiir jeden, der in den Briefen nach
bestimmten Informationen sucht, ohne an den Briefen selbst interessiert zu
sein. Sie helfen, das sehr wertvolle Briefmaterial fiir ein breites Publikum
schnell zugédnglich zu machen und auch selektiv zu gebrauchen. Im
AnschluB finden sich die Kurzbiographien der wichtigsten Missionare, ein
Glossar der chinesischen Missionarennamen mit chinesischen Graphemen
und Pinyin-Umschrift, eine kurze Bibliographie zur Jesuiten-Chinamission,
sowie ein kurzer thematischer Index zu den Briefen. Am Ende findet sich
eine Tabelle der chinesischen Dynastien, ein allgemeines Glossar zu den
chinesischen Begriffen sowie ein Register fiir die in dem Buch iibersetzten
Briefe. Das Inhaltsverzeichnis steht ganz am Ende. In dem 432 Seiten
starken Buch finden sich 16 Kupferstichreproduktionen und eine Karte, die
Umschrift erfolgt durchgidngig in Pinyin.

Alles in allem ist dem Ubersetzerteam damit eine sehr schone Aus-
gabe gelungen, die dem deutschsprachigen Publikum einen guten und
bequemen Einstieg in das faszinierende und wichtige Feld der Missio-
narsquellen ermoglicht. Es bleibt zu hoffen, daBf das Ziel dieser Ausgabe,
einen Forderer fiir die Fortsetzung dieser wichtigen Arbeit zu finden,
erreicht wird.

Fir eine solche Fortsetzung bliebe denn auch weiteres zu hoffen, was
ich als Kritik hier ganz ans Ende setzen mochte: So wertvoll Einfithrung
und Anhang auch sind, die Ausgabe von I. und J.-L. Vissiere konnte den-
noch in einigen Punkten als Vorbild dienen. So konnte in der sonst sehr
guten Eeinfiihrung die Darstellung des konkreteren historischen Hinter-
grunds der “Briefe” etwas ausfiihrlicher sein. Vorbildlich sind in dieser
Hinsicht auch die Art von Einleitungen zu allen Briefen wie wir sie bei
Vissiere finden, durch welche die Briefe in ihren historischen Kontext
gesetzt und nicht nur gelegentlich zusammengefaBt oder kommentiert
werden (eine positive Ausnahme der hiesigen Ausgabe bildet die Einfiih-
rung auf S. 171). Das Vorwort des Buches, das im Niveau weit hinter die
Einfilhrung zuriickfdllt und z.T. im Widerspruch zu ihr steht, erstaunt, der
Titel wirkt unpassend, denn es kommt nur ein einziges Gesprach mit dem
Kaiser vor, und die Auswahl der Briefe richtet sich thematisch auch nicht
nach Kaiser-Beschreibungen, sonst hitten die Briefe 20.7, 21.7, 22.5,
22.17, 24.3 etc. der Gesamtausgabe von 1811 iibersetzt werden miissen.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 527

Die undurchsichtige thematische Anordnung der Briefe ist sehr verwirrend
und nicht hilfreich; warum sie nicht chronologisch angeordnet sind wie bei
Vissiere leuchtet nicht ganz ein. Das Vorwort der “Briefe” aus dem 18.
Jhd. (S. 37 ff.) stiinde z.B. logischer hinter den friiheren Briefen von
1583/4 (S. 56 ff.) und direkt vor den Briefen, zu denen es gehort. Die
Selektion der Briefe wirkt tendenzids, die Auswahl bei Vissiere erscheint
da sehr viel reprisentativer; die Berichte iiber die Missionsarbeit etwa, die
immerhin noch den groBten Teil der Korrespondenz ausmachen, sind aus-
geklammert, der Fokus liegt etwas publikumsfixiert auf den “auser-
lesenen” exotistischen und unterhaltsamen Hippchen. Uberschneidungen
mit den Briefen der Vissiere-Ausgabe, wie sie sich in dieser Ausgabe zu
fast einem Drittel finden, hatten mdglichst vermieden werden sollen. Der
Verweis auf Briefe, die nicht Ubersetzt sind (S. 11), verwirrt, die Biblio-
graphie enthdlt nicht alle bibliographischen Hinweise aus den FuBnoten,
das Inhaltsverzeichnis beinhaltet nur die eigenen Uberschriften, weder
Autorennamen noch Bandangaben.

Als eine erste Auswahl ist und bleibt das Buch trotz dieser kleinen
Schwichen ein groBer Verdienst, sodaB nur auf eine Forderung gehofft
werden kann, die dem Team die Herausgabe der beabsichtigten kritischen
Gesamtausgabe ermoglicht.

Joachim Gentz



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

