
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 1: Diversity, change, fluidity : Japanese perspectives

Artikel: Die Erzähler und seine Signale : zu Tayama Katai: Futon

Autor: Yoshida-Krafft, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147333

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE.
ZU TAYAMA KATAI: FUTON1

Barbara Yoshida-Krafft, Kamakura

Der 1907 erschienenen Erzählung Futon (Das Bettzeug) von Tayama Katai
wurde schon sehr bald das Epitheton epochemachend2 zugebilligt, und
heute gilt sie in der japanischen Literaturgeschichte allgemein als Auslöser
oder Prototyp der Gattung shishösetsu (japanische, autobiographisch
bekenntnishafte sog. Ich-Erzählung). Als solche Ich-Erzählung hat Futon,
obgleich künstlerisch wohl von eher geringerer Qualität, eine Flut von
Sekundärliteratur nach sich gezogen. In den westlichen Sprachen liegen
seit mehreren Jahren ebenfalls grundlegende Studien zu ihr vor, wobei vor
allem die eingehenden und anregenden Untersuchungen von J.A. Walker,
I. Hijiya-Kirschnereit und E. Fowler3 zu nennen sind. Wenn nun im

1 Das Thema dieses Beitrags wurde zunächst in einer ersten Skizze behandelt:
Barbara Yoshida-Krafft: "Wandlung, Einverwandlung. Europäische Einflüsse in
einer Erzählung der japanischen Meiji-Epoche," in: Neue Zürcher Zeitung, 18./19.
1. 1992, Nr. 14, S. 69f. Eine Weiterentwicklung erfuhr es in Vorträgen, gehalten
in der Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens: "Tayama Katai über die
Schulter geblickt und zwar bei der Niederschrift seiner Erzählung Futon" (in
Köbe am 19. April 1995; in Tokyo am 31. Januar 1996). Auf ihnen basiert die

vorliegende veränderte und verbesserte Fassung. Der Vortragsstil wurde
weitgehend beibehalten.

2 Vgl. Tayama Katai (1917): Tòkyo no sanjünen, Tayama Katai zenshü (künftig
TKZ). Kyoto: Rinsen shoten, Bd. 1-28 u. 1 Ergänzungsband, 1993-1995. 15: 604.

Alle Zitate von Tayama Katai sind, soweit nicht anders vermerkt, von Barbara

Yoshida-Krafft übersetzt. - Englisch: Kenneth G. Henshall: Literary Life in
Tokyo 1885-1915. Tayama Katai's Memoirs (Thirty Years in Tokyo). Transi, with
full annotations and an introduction by K.G. Henshall. Leiden, New York u.a.:
Brill, 1987, (künftig Henshall 1987). Katai schreibt betr. Futon: "Das Werk
wurde zum Gespräch im bundan. Man nannte es epochemachend (epokkumeikingu)
[¦•¦]".

3 Janet A. Walker (1979): The Japanese Novel ofthe Meiji Period and the Ideal of
Individualism. Princeton: Princeton UP, insbes. S. 93-120: Katai's Futon (The

Quilt): The Birth ofthe I-Novel. Irmela Huiya-Kirschnereit (1978): Innovation
als Renovation. Zur literarhistorischen Bedeutung von Tayama Katais Erzählung
Futon, in: Bochumer Jahrbuch zur Ostasienforschung, Bd 1, S. 348-378, dass. in:
Was heisst japanische Literatur verstehen? edition suhrkamp, N.F. (1990), Bd.

608, S. 29-58. (künftig Hijiya-Kirschnereit 1990). I. Huiya-Kirschnereit



422 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

folgenden ich mich noch einmal diesem Sujet zuwende, so geschieht es

nur, um versuchsweise einige wenige unbefangen gemachte Beobachtungen

zur Diskussion zu stellen, Beobachtungen, von denen m.W. in der
Sekundärliteratur bislang nicht oder nur andeutend die Rede war. Futon noch

einmal unter einem anderen, einem sehr viel engeren Aspekt gelesen,
erlaubt - scheinbar paradoxerweise - mehr Spielraum für Fragen nach

sonst beiseite geschobenen Details.

I.

Zur Auffrischung des Gedächtnisses sei wiederholt:
Tayama Katai4, geboren 1872, hing wie seine Schriftstellerfreunde

vom gleichen Jahrgang, Shimazaki Töson und Kunikida Doppo, seit etwa
der Jahrhundertwende einer dem europäischen Naturalismus nachstrebenden

Literaturauffassung an, welche sich in Japan ebenfalls als Naturalismus

(shizenshugi) verstand. Ihre Werke aus jener Zeit werden heute

gemeinhin wie selbstverständlich unter diesem Etikett behandelt. Futon
steht dabei an herausragender Stelle, denn was zuvor - überwiegend von
Katai selber - als Wesensmerkmale naturalistischer Literatur proklamiert

(1981): Selbstentblössungsrituale. Zur Theorie und Geschichte der autobiographischen

Gattung "Shishösetsu" in der modernen japanischen Literatur. Wiesbaden:
Steiner, insbes. Kap.I, 3, S.24-54: Tayama Katai - Paradigma eines japanischen
Naturalisten, (künftig huiya-kirschnereit 1981). Edward Fowler (1988): The

Rhetoric of Confessions. Shishösetsu in Early Twentieth Century Japanese Fiction.
Berkeley, Los Angeles u.a.: Univ. of California Pr., insbes. Part 2, 5 S. 103-127:

Harbingers II, Katai, Hömei. - Während es J.A. Walker um die Analyse des

japanischen Individualismus-Prozesses und dessen Einfluss auf die meijizeitliche
Erzählprosa geht, untersucht I. Hijiya-Kirschnereit in ihrem 1978 erschienenen
Aufsatz vor allem den Einfluss des europäischen Naturalismus auf Futon und
dessen Grenzen, um in ihrer späteren Monographie auf den soziokulturellen
Hintergrund des shishösetsu näher einzugehen. Erstmalig erstellt sie ein Strukturmodell

für die Gattung shishösetsu. E. Fowler legt hingegen den Hauptakzent auf
den Erzählmodus des shishösetsu, bleibt indessen im Kapitel über Futon
weitgehend im Rahmen der Darlegungen von I. Hijiya-Kirschnereit. Die Arbeit
von Suzuki Tomi: Narrating the Self. Fictions of Japanese Modernity. Stanford:
Stanford UP, 1996, lag mir erst nach Fertigstellung meines Manuskripts vor.
Selbst das Kapitel über Futon, Pt. II, 4 S.69-92: Love, Sexuality, and Nature:
Tayama Katais "Quilt" and Japanese Naturalism konnte nur noch am Rande
berücksichtigt werden.

4 (1872-1930); eigentlicher Name: Tayama Rokuya.



DER ERZÄHLER UND SEINE SIGNALE 423

worden war, habe, lautet in etwa das Resümee, in dieser Erzählung eine

erste kompromisslose und erzählerisch überzeugende Verwirklichung
erfahren.5

Die Jahre, in denen Katai und seine Freunde Schriftsteller wurden,
sind die der revolutionären Öffnung Japans zum Westen, auch gerade im
Bereich der Literatur. In den Köpfen derer, die vorwärtsstrebend, von
Entdeckung zu Entdeckung in der westlichen Literatur eilend, sich um die

Hervorbringung einer zeitgemässen japanischen Literatur bemühten,
brodelte indessen eine mitunter gewiss eigentümliche Gedankenmischung,
holten sie sich doch alles und jedes, was damals in den literaturtheoretischen

Erörterungen und Auseinandersetzungen im Westen Bedeutung
besass oder gerade erlangte, auch nach Japan. Die Reihe der eingeführten
westlichen Autoren und Begriffe (letztere zogen wichtige Neologismen im

Japanischen nach sich) ist denn auch nahezu unendlich. Sie bilden in allen

literarischen Veröffentlichungen jener Zeit direkte oder indirekte Bezugspunkte.

Damit öffnet sich für die Rezeptionsgeschichte ein spannendes

Forschungsfeld, zumal unter dem Blickpunkt, wie sich Übernahmen

geistiger, im vorliegenden Fall literarisch-ästhetischer, Substanzen aus

einer Kultur in eine sehr ferne andere - gelingend oder misslingend -
vollziehen. Ging es einem japanischen Schriftsteller wie Katai etwa nur um
das Bedürfnis, sich mit seinen Bezugnahmen auf westliche Geistesgrössen
eine Legitimation, eine Beglaubigung zu holen? Gar nur um ein wenig
Drapierung und gar nicht um Transplantationen, um produktive Amalga-
mierung?

Die Rezeptionsvorgänge zu Anfang des 20. Jahrhunderts speziell
anhand der Erzählung Futon nachzuzeichnen, bietet sich allerdings an.

Allein ihr literaturgeschichtlich bedeutender Stellenwert sollte gewissermassen

für den Sinn des Unterfangens bürgen. Zudem mag ihre relative

Unkompliziertheit das Verfahren in mancher Hinsicht sogar erleichtern;
denn, wie einmal gesagt wurde: "Je schöpferischer die Anregungen verarbeitet

werden, je weniger deutlich bleiben die Spuren" (R.-R. Wuthenow).
In Futon jedenfalls fallen die Spuren deutlich ins Auge. So soll unser Blick
ausschliesslich auf Futon gerichtet und die nachfolgende Entwicklung der

Vgl. Anm. 2. Katai fährt an jener Stelle fort: "[...] und [nannte es] Fleisch und

Blut der naturalistischen Doktrin (shizenshugi no shuchö) ". Für Zitate aus
zeitgenössischen Besprechungen zu Futon vgl. Hijiya-Kirschnereit 1981 u. T. Suzuki
1996.



424 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

Gattung ausgeblendet bleiben, um möglichst einer von späterer Sicht

verführten Hineininterpretierung zu entgehen. Der leichteren Nachvollziehbarkeit

halber sei es erlaubt, den Gang der Erzählung kurz wiederzugeben.6

II.

Takenaka Tokio, Mitte dreissig, ein in Massen beachteter Schriftsteller, in
Tokyo lebend, arbeitet des gesicherten Broterwerbs wegen in einem Verlag
für Landkarten. Er ist verheiratet (es war eine Liebesheirat), hat drei
Kinder, befindet sich aber in der notorischen midlife crisis. Wozu er
anmerkt:

Um die Mitte dreissig fühlt sich in Wirklichkeit jeder Mann frustriert, und dann

geschieht es in diesem Alter häufig, dass er mit Frauen niedriger Herkunft
tändelt, letztlich aber doch nur, um sich von dieser Einsamkeit zu kurieren.7

Für Tokio hat das Leben seinen Reiz verloren, alle Illusionen über das

Eheleben sind ihm nach acht Jahren dahingeschwunden, seine altmodische
Frau hält den Vergleich mit dem neu aufgekommenen Frauentyp nicht aus.
In nur wenigen Jahren ist eine Generation selbstbewusster, studierender,
eben: moderner Mädchen herangewachsen. Tokio langweilt sich gründlich
angesichts seiner monotonen Existenz. Sexuell frustriert, malt er sich

einmal, als seine Frau schwanger ist, aus, wie es wäre, wenn sie bei der
Geburt des Kindes stürbe und er das Mädchen heiratete, das er täglich in
der Bahn sieht.

Da schreibt ihm unverhofft die neunzehnjährige Studentin Yokoyama
Yoshiko einen glühend verehrungsvollen Brief und bittet ihn, sie als seine
Schülerin ins Haus zu nehmen, sie wolle ihr Leben ganz dem literarischen

Deutsch: Oscar Benl, in: Flüchtiges Leben. Moderne japanische Erzählungen.
Hamburg: Mölich, 1948, S. 173-269. Die Übersetzung weist einige Mängel auf:
Missverständnisse bei Wortbedeutungen und Erzählperspektiven; Auslassung von
Sätzen. Stellenweise wirkt sie wie eine Paraphrase. Englisch: Kenneth G.
Henshall, in: The Quilt and Other Stories by Tayama Katai. Tokyo: Univ. of
Tòkyo Press, 1981. (künftig Henshall 1981). Eine sehr annehmbare Übersetzung
mit einer materialreichen und informativen Einführung.

TKZ, 1:525.



DER ERZÄHLER UND SEINE SIGNALE 425

Schaffen widmen. So kommt sie zu ihm ins Haus. Anders als seine Frau,
ist sie gebildet, begabt, obendrein attraktiv.

Für eine Studentin war Yoshikos Erscheinung sogar allzu auffallend. Um die

Augen der Passanten auf sich zu ziehen, genügten allein ihr goldener Fingerring,

ihr entzückender obi nach neuester Mode, ihre schlanke Gestalt [...]. Ihr
Gesicht war weniger schön als ausdrucksstark. Es konnte schön und wiederum
hässlich scheinen. In ihren Augen aber war ein Glanz. Und sie verstand sich
bestens darauf, ihn zum Funkeln zu bringen.8

Für Tokio verkörpert Yoshiko ganz den Typ des modernen Mädchens, und

er stellt fest:

Was für ein Gegensatz gaben ihre muntere Stimme, ihre hübsche Gestalt ab zu
dem traurigen einsamen Leben zuvor.9

Noch ist kein Monat vergangen, da ist Tokios Frau und ihren Verwandten
seine Verliebtheit in das Mädchen zu offenkundig geworden. Yoshiko wird
deswegen bei der älteren Schwester seiner Frau, einer Witwe,
untergebracht. Tokios Gefühle sind zwiespältig: Er möchte das junge Mädchen
besitzen und ist nahe daran, seinen Wünschen nachzugeben, doch stellt
sich ihm die Gesellschaftsordnung mit der nach wie vor gültigen konfuzianischen

Moral entgegen, gegen ihn als Ehemann, Vater sowie vor allem
als Lehrer. Zwar meint er:

Würde sich nur eine Gelegenheit bieten, wäre es leichter, Moral und
Konventionen zu durchbrechen als Seide zu durchreissen.10

Doch dazu fehlt es ihm sichtlich an Mut.

Nach diesen eineinhalb, als Rückwendung eingeschobenen11 Jahren (Kap.
2 und 3) setzt die eigentliche Erzählung erneut ein, um von da an etwa

zeitgleich mit den Erlebnissen zu verlaufen. Sie knüpft wieder an den

unmittelbar ins gegenwärtige Geschehen springenden Beginn an, nämlich:
Tokio hat vor ein paar Tagen plötzlich erfahren, dass Yoshiko einen

8 Ebd.:533.

9 Ebd.:530.

10 Ebd.:534.

11 Ein Kompositionsverfahren, das in der europäischen Erzählliteratur häufig anzu¬
treffen ist und von Turgenev besonders bevorzugt wurde.



426 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

Freund hat. Er fühlt sich hintergangen. Yoshikos Freund ist Tanaka Hideo,
einunzwanzig Jahre alt, viel jünger also als Tokio, Student der christlichen
Döshisha Hochschule in Kyoto. Yoshiko schwört, mit Tanaka verbinde sie

nur reine Liebe (ren'ai), und sie bittet Tokio, die Rolle des Vermittlers bei
ihren Eltern zu übernehmen, die selbstredend gegen dieses Freundschaftsoder

Liebesverhältnis sind und Yoshiko nach Hause beordern könnten. In
dieser Lage ist Tokio

[...] völlig verzweifelt, sein Herz zutiefst betrübt, weil ihm nun das, was er am
meisten liebte, geraubt worden war. [...] Er war verzweifelt, die Gedanken
verwirrten sich ihm. Gefühle der Eifersucht, des Bedauerns, der Reue kreisten
wie ein Wirbelwind in seinem Kopf, zugleich mit dem Gefühl, als ihr Lehrer
moralische Verpflichtungen zu haben. Die Flammen der Leidenschaft schlugen
indessen höher und höher, verstärkt durch den Wunsch, sich für das Glück der

geliebten Frau zu opfern.12

Tokio weiss nun, dass ihm letztlich wohl nur der Verzicht bleibt. Der
Konflikt verschärft sich, als Yoshikos Freund Tanaka plötzlich in Tokyo
auftaucht. Daraufhin holt Tokio der strengeren Aufsicht wegen Yoshiko in
sein Haus zurück, obwohl Tanaka bald wieder nach Kyoto zurückkehrt.
Scheinbar entspannt sich die Situation. Es folgen Wochen mit ruhigen
Gesprächen und gemeinsamer Lektüre. Doch die Briefe, die Yoshiko
laufend von ihrem Freund erhält, schüren Tokios Eifersucht wieder an. Im
sechsten der elf Kapitel spitzt sich die Situation zu: Tanaka gibt sein
Studium auf, erscheint ein zweites Mal in Tokyo, diesmal mit der festen

Absicht, in Tokyo als Schriftsteller Fuss zu fassen und einen Broterwerb
zu finden, der ihm die Heirat mit Yoshiko ermöglicht. Da Yoshiko fest
entschlossen ist, selbst gegen den Willen ihrer Eltern ihr Leben mit Tanaka

zu teilen, schreibt der verärgerte, gekränkte Tokio an Yoshikos Vater und
bittet ihn, er möge zur Besprechung der veränderten Situation nach Tokyo
kommen. Yoshikos Vater trifft ein. Eine dramatische Aussprache zwischen
den vier Beteiligten verschärft den Konflikt, statt ihn zu lösen. Während
sich Tanaka weigert, die Bedingungen von Yoshikos Vater zu akzeptieren,
der verlangt, ehe über die Heirat entschieden werden könne, müssten die
beiden jungen Leute als Prüfung ihrer Ernsthaftigkeit ihre Studien drei
Jahre lang getrennt fortsetzen, verdichtet sich bei Tokio der Verdacht, dass

Yoshikos Liebe so rein nicht ist, wie sie vorgegeben hatte. Voller Ressen-

12 TKZ, 1:536.



DER ERZÄHLER UND SEINE SIGNALE 427

timents fordert er daher von ihr zum Beweis ihrer Unschuld die
Offenlegung ihrer Korrespondenz. Sie kann dies nicht und behauptet, die Briefe
verbrannt zu haben. Tokio sieht darin eine Bestätigung seines längst
gehegten Verdachts, dass Yoshiko nicht mehr Jungfrau ist und wagt es daher,
sich in nächtlichen Phantasien auszumalen, wie er zur Erfüllung seiner

Begierden gelangen könnte. Als Yoshiko ihm am nächsten Tag frei ihre

Lüge gesteht, sieht er sich gezwungen, sie mit ihrem Vater wieder
heimzuschicken, gleichzeitig freut es ihn, dass er sie damit von ihrem Liebhaber
trennt.

Ein letzter, nichts als höflicher Brief von Yoshiko aus der fernen
Provinz erreicht Tokio, der schliesslich einsamer ist denn zuvor. In der
Schlusszene, die der Erzählung den Titel gab, breitet er wehleidig Yoshikos

Futon aus, vergräbt sein Gesicht in den Kragen ihres Nachtgewandes,
labt sich an dem zurückgebliebenen Duft und weint. "Das Zimmer lag im
Halbdunkel, draussen stürmte der Wind" - so der letzte Satz der

Erzählung.

III.

Angenommen, wir wussten bei aller ungefähren Allgemeinkenntnis der

japanischen Literatur weder den Namen des Autors noch das

Erscheinungsdatum von Futon, wir würden die Erzählung dennoch in die richtige
Zeit datieren. Zeitcharakteristische Merkmale sind zahlreich. Handlung,
Form, Erzählweise, Sprachstil, Gefühle, Gedanken, sie alle zeigen deutlich

spätmeijizeitliche Züge. Sie machen die Kluft zur edozeitlichen Literatur
evident. Zwar agieren die Personen im altgewohnten Rahmen einer

Liebesgeschichte, doch Tokio, der Protagonist, ist nicht in jenes
verbrauchte Spannungsfeld eines Dreiecksverhältnisses gestellt, sondern in das

zwischen den alten und den neu aufgekommenen Werten. Die altmodische

Lebensanschauung, die in Tokios Ehefrau und deren verwitweter
Schwester sowie - etwas weniger penetrant - in Yoshikos Vater verkörpert
ist, und die neue, für die Yoshiko steht, lösen im Helden miteinander
widerstreitende Empfindungen aus. Er, ein Mensch, vom Gestern beengt,
vom Morgen gelockt, ist unsicher im Jetzt und heillos in Widersprüchen
verfangen. Ebenso kennzeichnend für die Entstehungszeit der Erzählung ist
die wiederholt betonte Rede vom neuen Frauentyp (atarashii fujin, shinpa,
kyüshiki no onna de nai, haikara), der notwendigen Anerkennung von



428 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

Tatsachen (jijitsu) sowie vor allem der das ganze Werk durchziehende

übermässige Gebrauch des Wortes Liebe. Der Begriff "Liebe" war in der

späteren zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts allmählich populär geworden.
Unter westlichem Einfluss hatte sich die Vorstellung von Liebe gewandelt,
teils auch erweitert und nuanciert, und es waren neue Wörter für Aspekte
geprägt, Aspekte, die zuvor nie so bewertet worden waren:13 Ren'ai, ein

Neologismus für Liebe, in der auch das Geistige eine Rolle spielt, also die

heilige Liebe (shinsei naru ren'ai) oder aijö, womit wohl Zuneigung
ausgedrückt werden sollte, während koi das althergebrachte Liebeswort

war, das wesentlich die körperliche Liebe, auch Leidenschaft meinte. (So

wird von der Beziehung zwischen Yoshiko und Tanaka zunächst meist als

von ren'ai gesprochen, während Tokio sich seine Liebe zu Yoshiko als koi
vorstellt.) Alle diese Begriffe sind hier nachdrücklich ins Spiel gebracht,14

ja sie bilden sogar deutlich die eigentliche Folie, auf der sich die Handlung
abspielt. Wenn Liebe mit dem Begriff ren'ai in der späteren Meiji-Zeit
unter starkem Einfluss christlichen Gedankenguts hochgradig idealisiert
wurde, so hat diese Entwicklung unter dem Einfluss der westlichen
naturalistischen Literatur zugleich den Blick für ihre Kehrseite, für ihre

sog. natürliche, animalische, gar hässliche Seite hervorgebracht. Beide

Aspekte der Geschlechtlichkeit finden auf einander bezogen ihren
Niederschlag in der Erzählung15, womit wir das Entstehungsjahr 1907

beinahe sollten fixieren können. Auch die eingestreute Erwähnung von

13 Vgl. Yanabu Akira: Hon'yakugo seiritsu jijö. Tokyo: Iwanami shoten, 1982, S.

87-105. Deutsch: Akira Yanabu: Modernisierung der Sprache. Eine kulturhistorische

Studie über westliche Begriffe im japanischen Wortschatz. Übers, und
kommentiert von Florian Coulmas. München: iudicium, 1991, S. 71-84.

14 Die Begriffe ren'ai, ai, koi sind indes in ihrer Bedeutung nicht durchweg klar von
einander geschieden. Koi und ai sind u.U. austauschbar, mitunter gibt ein rhetorisches

Moment den Ausschlag für die Wortwahl. Um zwei Beispiele zu geben: Ippo
o yuzutte onna wa jibun o aishite, koishite-ita to shite-mo [...] (Zugegeben, sie
hätte ihn geliebt, [heiss] geliebt [...]; oder: [...] kitsumon shita kekka wa ren'ai,
shinsei naru ren 'ai, futari wa kesshite tsumi o okashite wa oranu ga sfiorai wa
ikani shite-mo kono koi o togetai to no setsu naru negai (Die Befragung ergab,
dass es Liebe, reine Liebe war, dass beide sich absolut nichts hatten zu Schulden
kommen lassen und für die Zukunft sich gewiss nur wünschten, in dieser Liebe
fortzufahren). TKZ, 1:522 bzw. 536.

15 Gegenübergestellt werden beispielsweise rei no ren'ai und niku no ren'ai. TKZ,
1:659.



DER ERZÄHLER UND SEINE SIGNALE 429

Chikamatsu Monzaemon deutet auf die späte Meiji-Zeit. Sie gehorcht der
Mode der Stunde: Chikamatsu wurde seit Ende der 1880er Jahre als "der
Shakespeare Japans" in neuem Licht gefeiert. Nur gerade wie ein Edo-

Tupfer wirkt dann noch jener derbe Humor in der Schilderung des aus

Liebesschmerz saketrunkenen Tokio in der Toilette.16 Doch da dieser
humoristische Zug, wie sich herausstellen wird, ironisch auf den Autor
selbst bezogen ist, hat auch diese Szene einen neuen, modernen Klang.

Etwas schwieriger könnte sich die zeitliche Bestimmung der berühmten

Schlusszene, in der Tokio sein Gesicht in den Kragen von Yoshikos

Nachtgewand vergräbt und sich an dem darin hängenden weiblichen

Körpergeruch erregt, gestalten, denn was hier beschrieben ist, könnte auch

Jahrhunderte früher datiert werden. Die literarische Technik im Wie der

Schilderung gehört freilich ganz dem ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts

an. 17

16 Diese Szene fehlt in Benls Übersetzung.

17 Die Schlussszene in Übersetzung: "Er öffnete die Schublade ihres Schreib¬
tischchens. Ein altes öldurchtränktes Haarband lag dort vergessen. Er nahm es

heraus und sog seinen Geruch ein. Schliesslich stand er auf und schob die Türen
des Wandschrankes zu Seite. Dort lagen drei grosse mit Stricken umschnürte
Weidenkoffer zum Verschicken bereit, dahinter gestapelt das von Yoshiko benutzte
Futon - ein Futon mit hellgrünen Arabesken verziert und ein mit dicker Baumwollwatte

gefüttertes Nachtgewand in derselben Musterung. Tokio zog es heraus. Der
vertraute Geruch von Öl und Schweiss der Frau erregte ihn unbeschreiblich. Der
Samtkragen war auffällig schmutzig. Tokio drückte sein Gesicht hinein und sog
den vertrauten Geruch nach Herzenslust ein. Jählings überfielen ihn Begierde,
Traurigkeit und Verzweiflung. Er breitete das Futon aus, bedeckte sich mit dem

Nachtgewand, vergrub sein Gesicht in den Samtkragen und weinte."

Tosa Töru in seinem Aufsatz: "Futon no nioi: hikaku bungakuteki noto", in:
Kokugo kokubungaku hö (Aichi Kyöiku Daigaku), No. 42 (März 1985), S.lll-
122, meint, die Anregung zu dieser Schlussszene entstamme Zolas Roman Thérèse

Raquin (der Szene in Kap.9, wo Laurent im Nachgenuss der mit Thérèse verlebten
Liebesstunde sich an ihrem im Bett zurückgelassenen Duft noch einmal sättigt,
aber auch bereits in Gedanken mit dem Mord an Thérèses Mann spielt). Katai habe

- so Tosa - den Roman wohl gelesen. Andererseits zitiert Tosa mehrere Gedichte
aus dem Kokinshû, Shinkokinshü und vor allem Shin'yöshü, um zu belegen, dass
sich das Motiv des Geruchs der/des sich entfernten Geliebten auch schon in der
klassischen japanischen Dichtung finden lässt, schränkt es aber auf den
zurückgelassenen Parfum- (kö) Duft im Unterschied zum Körpergeruch ein. Tatsächlich
lassen sich gleichfalls in der klassischen japanischen Erzählliteratur Beispiele für
das Geruchs-Motiv finden. Am nächsten kommt m.W. der Passage in Futon eine



430 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

Soweit die Ausführung einiger der als typisch spätmeijizeitlich
interpretierbaren Komponenten. Ob diese Einzelheiten im Fall von Futon als

neu im Sinne von stilbildendem Wandel definiert werden dürfen, soll
vorläufig offen bleiben.

IV.

Oberflächlich gesehen, wären die verhältnismässig zahlreich genannten
Autorennamen und Buchtitel aus der europäischen Literatur des 19.

Jahrhunderts natürlich der simpelste Wegweiser zu einer Zeitbestimmung
gewesen. Ihre eigentliche Funktion innerhalb des Erzähltextes liegt jedoch
auf einer so ganz anderen Ebene, dass wir uns nun erst im folgenden mit
ihnen beschäftigen.

In Futon werden der Reihe ihrer erstmaligen Erwähnung nach

genannt: Gerhart Hauptmanns Drama Einsame Menschen (zweimal),
Turgenevs Erzählung Faust (einmal), Turgenevs Gesammelte Werke (zweimal),

Sudermanns Drama Heimat (einmal), Ibsens Drama Nora (einmal),
Turgenevs Roman Vorabend (zweimal), Turgenevs Erzählung Tagebuch
eines überflüssigen Menschen (einmal), Maupassants Roman Stark wie der
Tod (einmal), Maupassants Erzählung Der Vater (einmal), Turgenevs
Erzählung Punin und Baburin (einmal).18

Stelle aus dem Torikaebaya monogatari (etwa spätes 12.J h.). Hier wird der Held
von seiner Geliebten endgültig verlassen, und es heisst: "Da der Duft, der in ihren
Gewändern verblieben war, die sie an ihrem Lager, auf dem sie zu ruhen pflegte,
ausgezogen und liegengelassen hatte, ganz der Duft der Dame war, die [hier]
gelebt hatte, zog er sich [ihre Gewänder] über den Kopf und weinte." Deutsch:
Übers. M. Stein. Die vertauschten Geschwister. Frankfurt/M. Leipzig: Insel Verlag,

1994. S. 176. Damit soll selbstverständlich nicht gesagt werden, dass Katai
diese Stelle kannte, sondern nur unterstrichen werden, wie vertraut die japanische
Literatur mit diesem Motiv ist.
Übrigens wird auch bei Zola nicht direkt vom Körpergeruch, sondern nur von
Thérèses Veilchenparfum gesprochen.

18 Man findet ähnliche Zitiergewohnheiten bei europäischen Schriftstellern vor allem
des 19. Jh.; beispielsweise bei Turgenev, um einen Autor herauszugreifen, mit
dem Katai bestens vertraut war. So treffen wir in Turgenevs Roman Rudin (Katai
hatte ihn gelesen) auf die Namen Hegel, Kant, Tocqueville, Goethe (Faust),
E.T.A. Hoffmann, Bettina von Arnim (Briefe) und Novalis, ohne dass sich hierbei
ein fester thematischer Bezug zuschreiben Hesse oder die Erfüllung der Aufgabe



DER ERZÄHLER UND SEINE SIGNALE 431

Der Einfluss der europäischen Literatur auf Futon ist oft, wenn auch

fast immer eher einseitig oder pauschal als im Detail behandelt worden.

Kobayashi Hideo etwa verweist in seinem Essay über den shishösetsu

(1935)19 auf Maupassant als massgeblich und belegt dies mit einer mit
Bezug auf den Franzosen gemachten Äusserung Katais:

Bislang schaute ich nur sehnsüchtig zum Himmel auf. Ich hatte keine Ahnung
von irdischen Dingen. Absolut keine. Was war ich doch für ein oberflächlicher
Idealist! Von jetzt an werde ich ein Kind der Erde sein. Und werde lieber wie
ein Tier auf der Erde kriechen, als vergebens nach den Sternen greifen.20

Dagegen hält Tosa Töru in seiner fünfzig Jahre späteren Untersuchung
Zolas Einfluss für ausschlaggebend, insbesondere im Hinblick auf den

Schluss, d.h. auf das Motiv des Fetischismus, der Sexualität.21 Gemeinsam
ist beiden Interpretationen die entschiedene Rückführung auf den literarisch

ausgereiften französischen Naturalismus. Schliesslich können wir
nachschlagen, was denn der sich gern zu seinen Werken äussernde Katai
selber dazu sagt. Wie wir indessen sehr bald bemerken, führt Katais
starker Eklektizismus leicht zu recht widersprüchlichen Behauptungen, so

dass sich mit Katais Zitaten u.U. alles und jedes belegen lässt. In den

beispielsweise von Kobayashi Hideo herangezogenen Erinnerungen spricht
Katai an den verschiedensten Stellen begeistert von Maupassant und der
französischen Literatur. Maupassant habe ihm mehr bedeutet, mehr

zugesagt als Turgenev, heisst es da.22 Zeitlich näher an Futon halten die

Erinnerungen dann aber fest:

Für uns hatte eben Literatur noch tatsächlicher, mehr eine vollkommene
Nachbildung des Lebens zu sein, und darum zogen wir die Naivität, die
Ernsthaftigkeit und Unschuldigkeit der russischen Literatur der französischen vor.23

von Legitimation. Recht locker kolorieren die zitierten Autorennamen vielmehr das

Zeitbild im Roman.

19 Vgl. Kobayashi Hideo (1935): Shishösetsu-ron, in: Kobayashi Hideo zenshü.

Tokyo: Shinchösha, 1968, Bd. 3:119-145.

20 TKZ, 15:566.

21 Tosa Töru 1985.

22 Tokyo no sanjünen. Tokyo: Iwanami-bunko, 1991. S. 148. Das Kap. K to r ist in
TKZ - wie übrigens häufig - in Tòkyo no sanjünen nicht aufgenommen.

23 TKZ, 15:587.



432 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

Und gar für die unmittelbare Entstehungszeit von Futon gelten als Bezugsautoren

explizit an erster Stelle Hauptmann, danach als quasi ideologische
Väter (so iu hitotachi no shisö) Tolstoj, Strindberg, Ibsen und Nietzsche,
während Katai die Fabel als solche eng mit Hauptmanns Einsame
Menschen verknüpft. So ist das Erinnerungskapitel über Futon auch nach der
weiblichen Hauptfigur in Hauptmanns Drama mit Meine Anna Mahr
(Watakushi no Anna Möru) überschrieben.24 Seitdem gilt unter vielen

japanischen Literaturexperten als ausgemacht, dass Futon eine Spiegelung
dieses Dramas unter Übernahme von Hauptmanns Komposition sei, eine

Sicht, die jedoch Irmela Hijiya-Kirschnereit bereits 1978 anhand von
Textvergleichen überzeugend als irrig abtun konnte.25

Ein erneuter Blick auf unsere Zusammenstellung der in Futon
erwähnten Buchtitel gibt uns freilich gleichfalls zu denken, erscheint doch
auf ihr nicht Hauptmann, nicht Maupassant, sondern Turgenev am

allerhäufigsten, nämlich siebenmal gegenüber nur ein- oder zweimaliger
Nennung der übrigen Namen. Zugegeben, könnte das für die Erzählung
selbst ohne grosse Bedeutung sein. So sieht es jedenfalls E. Fowler und

sagt:

Tosa [Töru] argues convincingly that the direct and copious tribute that Katai

pays in Futon to such authors as Hauptmann, Turgenev, Sudermann is mere
window dressing.26

Auch Henshall spricht von Zufallsverweisen ("casual way in which these

references are often made") und führt sie zum Teil auf den Minderwertigkeitskomplex

der Japaner gegenüber westlicher Literatur zurück.27 Hijiya-
Kirschnereit kommt sogar zu dem Schluss:

24 Ebd.:601.

25 Vgl. Huiya-Kirschnereit 1990.

26 Vgl. E. Fowler 1988:119. Fowler zitiert nicht ganz korrekt. Bei Tosa heisst es

lediglich, dass, wie Katai ja selber sage, als Gerüst (kokkaku) der Erzählung
eindeutig Hauptmanns Einsame Menschen diene; sonst nenne Katai zwar die Namen

Turgenev, Maupassant, Sudermann, doch gebe er den wichtigsten (nach Tosa:
Zola) eben nicht preis.

27 Henshall 1981:16 (Einführung). Ähnlich in: Henshall 1987:36 (Einführung).
Henshall lässt uns aber auch wissen: "Personally, I am not pretentious enough, to
attempt a demarcation between what is artistic and what is not. " In anderen Worten



DER ERZÄHLER UND SEINE SIGNALE 433

[...] die wichtigste Funktion dieser Berufung [auf europäische Autoren] liegt
m.E. in der Legitimation, die sie quasi automatisch demjenigen verschafft, der
sich mit solchen Zitaten schmückt.28

Mir scheint, dass hier trotz der frappierenden Übereinstimmung dreier
Autoritäten ein Missverständnis vorliegt. Zunächst bleibt mit einer solchen

pauschalen Antwort die Frage, warum Katai gerade diese und nicht andere

Namen nannte, unbeantwortet, so dass wir denn auch weiter fragen
wollen: Könnte es sich nicht doch um literarische Quellen handeln, denen

innerhalb der Erzählung eine Bedeutung zukommt?
Tatsächlich öffnet uns ein eingehendes Nachlesen der zitierten Werke

als erstes die Augen darüber, dass Katai bei diesen seinen Autoren
literarische Techniken studiert hat - angefangen von Ausdrucks- über

Schilderungstechniken bis hin zu Kompositionsweisen.2^
Gleich auf der ersten Seite des Textes springt uns der Ausdruck soko

no soko als ungewöhnlich ins Auge. "Grund des Grundes" oder anders
übersetzt: "Tiefe der Tiefe", hier eingeflochten in Tokios Beschreibung
seiner Gefühlsbeziehung zwischen ihm und Yoshiko. Soko no soko no
arashi wa tachimachi ikioi o ete [...] (Der Sturm in tiefster Tiefe würde mit
einemmal an Stärke gewinnen [...]).30 "Tiefste Tiefe" aber ist ein Aus-

Henshall liest Literatur lieber nicht als ein künstlerisches Produkt. Aber als was?

Als bloss sprachliches oder sozialhistorisches Dokument?

28 Huiya-Kirschnereit 1981:30, wo es weiterhin heisst: "Man leiht sich die für die
japanischen Intellektuellen jener Zeit ungeheure Autorität westlicher Kultur. " Ferner:

"Die Berufung auf europäische Vorgänger mit Beglaubigungsfunktion möchte
ich westöstliche Wahlverwandtschaften nennen." Oder in Huiya-Kirschnereit
1990:39: "Angesichts dieses profanen Verlangens erscheint die Selbstidentifikation
mit Johannes etwas gezwungen. Dasselbe gilt auch für die zahlreichen Anspielungen

auf europäische Literatur, die den Text durchziehen, z. B. auf Turgeniew,
Maupassant, Sudermann und Ibsen. Sie erscheinen nicht wirklich motiviert,
sondern lassen lediglich das Bedürfnis des Protagonisten durchblicken, sich mit der
Bezugnahme auf europäische Vorbilder zu legitimieren."

29 J.A. Walker stellt indes gleichfalls fest: Der Hinweis auf Turgenevs Tagebuch
eines überflüssigen Menschen in Futon "has an important meaning for the novel as

a whole." Vgl. J.A. Walker 1979:111.

30 Tayama Katai las Turgenevs Werke, soweit sie nicht auf japanisch vorlagen, in
englischer Übersetzung. Er lernte Turgenevs Werke zuerst Anfang der 1890er
Jahre durch die Übersetzung von Futabatei Shimei schätzen. Futabatei Shimeis
einflussreiche Übersetzungen sind: 1888 aus Aufzeichnungen eines Jägers die
Erzählung Das Stelldichein (Aibiki); 1889 die Erzählung Drei Begegnungen



434 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

druck, auf den wir in Turgenevs Erzählungen wiederholt stossen, so auch

in den genannten Erzählungen Faust und Vorabend.

Im dritten Kapitel, im Kontext einer Passage, in der Tokio sich mit
Turgenevs "überflüssigen Menschen" vergleicht, fällt das dreimalige koi,
koi, koi (Liebe, Liebe, Liebe)31 auf; es ist wiederum genau das von
Turgenev in seiner Erzählung Tagebuch eines überflüssigen Menschen
auffallende repetitive Wortmuster, um Gefühle emphatisch zum Ausdruck
zu bringen. Freilich lässt sich die Frage nach derartigen Beeinflussungen
nie unzweifelhaft beantworten und Wiederholung ist an sich natürlich auch

ein altes japanisches der Betonung dienendes, also affirmatives Ausdrucksmittel.

Aber es zeigt sich hier doch, dass diese Art von Übernahme im
Kontext einem bestimmten Intimgefühl eine frische Note geben soll; solche

Mittel werden eingesetzt, um allgemeinmenschliche Gefühlserlebnisse, die

man auch in Japan von jeher erzählenswert fand, durch eine andere,
unverbrauchte und interessanter wirkende Wendung in neuer, dem

europäischen - und das heisst dem Fremden - angenäherter Erlebnisgestalt
darzustellen.

Zwar hatte sich um 1907 die - oder zumindest eine Art -
Umgangssprache als literarische Erzählprosa schon allgemein durchgesetzt,

aber damit waren längst nicht alle Probleme des sprachlichen
Ausdrucks gelöst. Vergegenwärtigen wir uns noch einmal jene Zeit des

Umbruchs zu Anfang des Jahrhunderts und die damit verbundenen

Unsicherheiten, halten wir uns noch einmal jene stürmische Verwestlichung

vor Augen, an der die Literatur gleichfalls teilnehmen sollte und

wollte, dann verstehen wir, dass überkommene sprachliche Gemeinplätze
keinesfalls mehr genügen konnten. Was einst in der Erzählung
wiedergegeben wurde, war durch das sich zumindest in der Grossstadt Tokyo,
dem Schauplatz der Erzählung, vehement verändernde Leben in vielem
gänzlich veraltet und unbrauchbar geworden. Nicht nur dem Wandel der

(Meguriai); 1895 die Erzählung Asja (Katakoi); 1897 der Roman Rudin (Ukikusa).
Mori Ögai übersetzte ebenfalls zwei Erzählungen Turgenevs sowie verschiedene
andere Autoren. Vgl. auch Anm. 35. - Ich habe englische sowie mehrere deutsche
Übersetzungen vergleichend herangezogen, für Faust vor allem die von Friedrich
von Bodenstedt (Zürich: Manesse, 1990. Manesse Bücherei 38), die als "exakte
und fehlerfreie" Übersetzung bekannt ist und die Turgenev, der Deutsch
beherrschte, für "einfach vollkommen" hielt. Doch auch die anderen Übersetzungen
geben die Zitate teils wörtlich, teils inhaltlich gleich wieder.

31 TKZ, 1:537.



DER ERZÄHLER UND SEINE SIGNALE 435

Gefühls- und Gedankenwelt, will sagen, der Erlebniswelt, musste treffend
der zeitgemässe Ausdruck verschafft werden, vielmehr galt es die
Heldinnen und Helden in neue Lebenssituationen zu versetzen, für die ein

völlig neuartiger Beschreibungsstil nötig wurde.
Katai hat sich nun bei der Transformation dieser neuen Realitäten in

erzählbare Literatur bei vielen Schriftstellern gleichsam nach Hilfestellung
umgesehen, u.a. auch bei Maupassant. Um beispielsweise den Überdruss

am Alltragstrott zu beschreiben, lehnt er sich eng an Maupassants Schilderung

in der Erzählung Der Vater an. Heisst es hier bei Maupassant:

Tag für Tag stand er zur selben Stunde auf, ging durch die gleiche Strasse,
schritt durch die gleiche Tür an der gleichen Concierge vorbei, betrat dieselbe
Amtsstube.

dann dort bei Katai:

So geht er Tag für Tag maschinengleich denselben Weg, schreitet durch das

gleiche grosse Tor, geht den schmalen Gang entlang, wo es von der
Rotationsmaschine her lärmt und bebt und nach Schweiss riecht [...] und betritt
schliesslich sein Zimmer.32

Offenkundig hat Katai die europäischen Werke mit Schriftstelleraugen
gelesen, denn was er darin für sich an Ausdruckstechniken entdeckte,
wusste er geschickt in seinen eigenen Text einzubringen. Wenn Katai
seinen Schriftsteller Tokio nach der Lektüre eines Briefes von Yoshiko, in
dem diese ihm von der bevorstehenden Ankunft ihres Freundes Tanaka in

Tokyo Mitteilung macht, ärgerlich verwirrt ausrufen lässt: "Warum
schrieb sie wir und nicht ich. Warum benutzte sie den Plural!"33, erinnert

uns dies sogleich an jenen bedeutsamen Augenblick in Turgenevs Roman
Rudin (er lag seit 1897 auf japanisch vor), da der Held Rudin wiederholt in
der Wir-Form über sich und das Mädchen Natal'ja spricht und sein

eifersüchtiger Gesprächspartner so gereizt wie Katais Protagonist ausruft:
"Sie sprechen immer in der Mehrzahl (watakushidomo)!"^

32 Ebd.:523.

33 Ebd.:542. wafakushidomo. In Kap. 5 spricht Yoshiko noch einmal von sich und
Tanaka als watakushitachi, und Tokio, heisst es, "war unglücklich über Yoshikos
Wort watakushidomo, als hätten die beiden sich schon öffentlich die Verlobung
versprochen."

34 Vgl. Futabatei Shimei zenshü, Ukikusa. Tokyo: Iwanami shoten, 1985, Bd. 2:368.



436 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

Abgesehen davon, dass das Personalpronomen watakushidomo (wir)
damals erst kürzlich in die japanische Sprache eingeführt worden war, und
also noch ein apartes Flair besass, hat Katai sich klug von Turgenev
abgeguckt, wie man auf diese hübsche Weise dem Leser den Grad der

Intimität zwischen zwei Liebenden vor Augen führen kann, ohne schon

explizit werden zu müssen.

Die Lektüre all der in der Erzählung zitierten Werke hat uns hier und
da auf Spuren treffen lassen, an denen gut abzulesen war, in wessen
Spuren hinwiederum der Schriftsteller Katai gegangen ist. Im Ganzen ist
mit diesen kleinen Entdeckungen vielleicht noch nicht sehr viel erreicht
oder gewonnen, doch lassen sie uns schon ahnen, dass es sich nicht um
aufgesetzte - angesteckte - Schmuckzitate handelt. Findet sich doch auf
diese Weise quasi der Schlüssel zur Werkstatt des Schriftstellers. Und ein

Blick über die Schulter des schreibenden Schriftstellers lässt uns zugleich
erkennen, dass hier, um den literarischen Wandel in die Moderne in Gang

zu setzen, mit Fleiss, Anstrengung, mit einfühlsamer Durchdringung das

bislang Unbekannte rezipiert, adaptiert, eingeübt wurde. Die Portion
Ehrgeiz und Eitelkeit, die dabei oftmals mit hereingespielt haben mag,
sollte aber gewiss ebenfalls nicht übersehen werden.

Es hat sich gezeigt, was doch immer das Entscheidende bleibt, dass

Katai die Zitat-Elemente effektvoll in den Text einzuflechten verstand, dass

er damit jeweils eine Steigerung bzw. Präzisierung des Ausdrucks zu
erzielen vermochte. Von nicht zu vernachlässigender Bedeutung ist m.E.,
dass Katai bei der Suche nach der für diese Erzählung passenden Sprache
am liebsten Turgenev zu Rate zog. Nicht von ungefähr rät in der Erzählung

Tokio der angehenden Autorin, insbesondere die gesammelten Werke
Turgenevs anzuschaffen.35

35 Der Einfluss Turgenevs auf die moderne japanische Literatur der Meiji-Zeit ist
selbstverständlich in Japan bekannt und auch oftmals vor allem im Zusammenhang
mit den Übersetzungen Futabatei Shimeis (vgl. Anm. 30) behandelt worden.
Beispielsweise in dem in Anm. 37 angeführten Aufsatz (vgl. insbesonder die dort
zitierten Erinnerungen Shimazaki Tôsons an die Lektüre Turgenevs auf S. 32).
Aber wie meist, so auch in diesem Aufsatz wird Futon im Hinblick auf Turgenev
kaum, im Detail gar nicht, untersucht, stattdessen wird in der Regel auf Katais
Erzählung Jüemon no saigo (Jüemons Ende) verwiesen; Katai hat diese Erzählung
als Rahmenerzählung komponiert mit einer Eingangsszene à la Turgenev in: König
Lear der Steppe. Merkwürdigerweise erwähnt auch Henshall in seiner Einführung
Turgenevs Einfluss auf Katai nur sehr am Rande und überhaupt nicht, wo er über



DER ERZÄHLER UND SEINE SIGNALE 437

Vielleicht war sich Katai nicht bewusst, dass der Stil des gegenüber
den Naturalisten beinahe zwei Generationen älteren Turgenev, obschon

realistisch, doch noch stark der Spätromantik verpflichtet war und dem von
ihm 1904 geforderten Stil "unverhüllter Beschreibung" (rokotsu naru
byösha) nur bedingt entsprach.

Oder es mag Turgenevs Stil sich ihm vor vielen anderen angeboten
haben, waren doch einige Erzählungen des Russen bereits von Futabatei
Shimei in eine modellhafte moderne japanische Erzählprosa übersetzt
worden;36 Übersetzungen, die nicht nur Katai, sondern viele japanische
Schriftsteller der damaligen Jahre stark beeinflussten. Sätze daraus,
erinnert sich Katai, lernte man auswendig.37 Und zudem mag Turgenevs
an sich schöner Stil, der in so hohem Masse ungezwungen umgangssprachlich

wirkt und nicht zuletzt damit den Anforderungen Katais nun doch sehr

nahe kam, mehr Anziehungskraft gehabt haben als der naturalistische Stil
eines Zola, der mit seinem überquellendem Reichtum einen Neuling eher

hätte überwältigen müssen und sich für Anleihen eben nur sehr bedingt
eignete.

Katais Stil wirkt heute, da die Sätze nicht recht fliessen und die

Sprache mit ihren gelungenen und misslungenen Passagen durchaus uneben

ist, wie nicht ganz aus eigener Kraft erwachsen.

Katais Naturanschauung und deren Entwicklungsprozess spricht. Er nennt hier nur
Wordsworth, Maupassant, Nietzsche und "verschiedene buddhistische Philosophen".

Vgl. henshall 1981:31. - Das Erscheinungsjahr von Futon - 1907 - war
in Japan, was Turgenev angeht, sozusagen ein boom-Jahr. Allein in diesem Jahr
erschienen in literarischen Zeitschriften acht Übersetzungen von Turgenevs Werken

(die meisten als Teilstücke), bis zur Zeit der Niederschrift von Futon - Juli -
sechs (vgl. auch Anm. 55). Man sollte sich ferner daran erinnern, dass Turgenev
auch in Europa eine breite, seine Erzählungen liebende Leserschaft besass als erster
russischer Romancier, was auf Japan eine mittelbare Rückwirkung gehabt haben

mag. Als beispielhafter Beleg aus der deutschen Literatur sei Marie von Ebner-
Eschenbachs Erzählung Ob spät, ob früh erwähnt, in die Turgenevs berühmte
Erzählung Erste Liebe in die Handlung eingeflochten ist.

36 Vgl. Anm. 30.

37 Zitiert nach: Nobori Shomu u. Akamatsu Katsumaro: The Russian Impact on
Japan. Literature and Social Thought. Trans, and ed with introductions by Peter
Berton u.a. Los Angeles: Univ. of California Press, 1981. S. 27 (School for
International Relations Univ. of Southern California. Far Eastern and Russian
Research Series, No. 5).



438 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

Kehren wir nun noch einmal zur Erzählung, zu ihren Figuren zurück. Da
sind Tokios Ehefrau und ihre Schwester. Beide tragen einige wenige Züge
der Käthe (Ehefrau von Johannes Vockerat, Protagonist in Hauptmanns
Drama), und so lässt Katai sie auch in kleinen wie von Hauptmann
inszenierten Szenen auftreten. Da ist das Gegenmodell: die junge Yoshiko.
Ihr ist so gut wie nichts von der bei Hauptmann der Käthe gegenübergestellten

Anna Mahr mitgegeben, der jungen intellektuellen, emanzipierten

Frau. Yoshikos Modernität zeigt sich vielmehr, wie schon erwähnt, in
ihrer schlanken Gestalt, in ihrer schmucken Kleidung, dem Glanz in ihren
Augen und im Vermögen, Gefühlen stark und sichtbar Ausdruck zu geben.
Das ist tatsächlich weit von Hauptmanns Charakterporträt der Anna Mahr
entfernt, doch zugleich, will mir scheinen, sehr nah zu der Muza, jener
Heldin aus Turgenevs Erzählung Punin und Baburin, die Katai zum Ende
hin ins Spiel bringt.

Stellt man einmal das eine als Vorlage, das andere als Nachbildung
nebeneinander, ist die Ähnlichkeit verblüffend. Auch Muza wird dem
Leser ausdrücklich als der neue Typ Mädchen vorgestellt, und gleichfalls
heisst es von ihr, sie sei ein reizend anzuschauendes Mädchen, sei von
zierlich schlanker Gestalt, auffällig gekleidet und im Besitz von Augen, die
lebhaft blitzen. Die eine wie die andere wählt sich entgegen
konventioneller Sitte ihren Liebhaber aus eigenem Willen, beide erleiden - auf
verschiedene Weise - damit Schiffbruch. Einen sog. neuen Typ verkörpert
Yoshiko also gewiss, einen, von dem man sagen könnte, er nehme den
Standort ein zwischen Sudermanns Magda, Ibsens Nora, Turgenevs Elena,
die alle im Kontext erwähnt werden, und der Muza. Statt Näherin wie
Muza, ist Yoshiko indes Studentin, angehende Schriftstellerin; und
insofern geht sie, die einen sog. freien, unbürgerlichen Beruf anstrebt,
doch bereits einen, wiewohl kleinen Schritt auf jene Gestalten zu. Yoshiko
ist dennoch weit weniger emanzipiert als die deutsche bzw. norwegische
Heldin, auch viel weniger willensstark als die russische Elena, der sie
nachträumt. Im Hinblick auf die tatsächlichen japanischen Lebensverhältnisse

konnte Katai seinen Lesern die wirklich emanzipierten
Frauengestalten der europäischen Literatur gewiss nur als Idealtypen vor Augen
stellen, aber gerade damit - nämlich gemessen an deren hohen emanzi-
patorischen Anforderungen - machte er zugleich das Scheitern Yoshikos
verständlicher.



DER ERZÄHLER UND SEINE SIGNALE 439

Unsere Argumentation setzt freilich voraus, dass Katais Leserschaft
die in Futon genannten Werke kannte oder zumindest von ihnen wußte. Für
einen Teil seiner Leserschaft traf dies ganz sicher zu. Denn ohne diese

stillschweigende Voraussetzung hätte Katai niemals als Leser zum Leser

sprechen können, was er doch zweifelsohne tut. Wie seinerzeit in Japan

gelesen wurde - sich dies hier zu vergegewärtigen, ist zum Verständnis
dieses sehr spezifischen Verhältnisses zwischen Autor und Leser

unabdingbar - und geradezu zwingend erforderlich im Hinblick auf die

Erzählung Futon. In Katais Erinnerungsbuch 30 Jahre Tokyo ist wieder
und wieder die Rede davon, wie die Freunde (Tayama Katai, Yanagita
Kunio, Kunikida Doppo und Shimazaki Töson) sich in nie enden wollenden
Gesprächen über ihre Lektüre austauschten, wie sie die Faszination des

Gelesenen gemeinsam genossen und wie sie miteinander beispielsweise
darüber scherzen konnten, dass so und so die Rolle der So-und-So-

Erzählfigur werde übernehmen müssen.38 An einer Stelle berichtet Katai:

In unseren Gesprächen [er und Yanagita Kunio] fehlten nie die jungen Männer
in den Bergen Norwegens, nie die Mädchen, die in den Fjords leben, die armen
Bauern der Steppe und die Waschfrauen an den Ufern der Seine in Paris.39

Und an anderer Stelle wiederum erinnert er sich:

Ich sann bald über Olenins Leid nach, bald über Lukaskas Leben und die
Gefühle des alten Eroskas gegenüber der Natur [Figuren aus Tolstojs Kosaken].
Das seltsame Leben im Kaukasus vermischte sich mit den Phantasien und den

Kümmernissen des jungen Literaten aus dem Fernen Osten.40

Japanische Leser waren fasziniert von all diesen Helden und Heldinnen in
den europäischen Romanen, die in ihnen die Neugier nach jener Welt
weckten, konkreter noch, das Verlangen, selbst einmal das zu erleben, was

jene erlebten. Es war eine Sehnsucht, die einstweilen nur gestillt werden

konnte, wenn man sich so weit wie möglich mit jenen fremden Menschen

identifizierte. Diese Art einfühlenden Lesens mag man emphatisch und

38 Vgl. Tokyo no sanjünen. Tokyo: Iwanami bunko, S. 141. (Anm. 22.) Kunikida
Doppo sollte die Rolle des Verlierers in Maupassants Erzählung Zwei Soldaten
übernehmen.

39 TKZ, 15:569.

40 Ebd.:496. Katai übersetzte L.N. Tolstojs Kosaken; es ist seine erste veröffentlichte
Übersetzung.



440 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

naiv nennen, und gewiss ist sie es, aber doch nur im Sinn der sozusagen
ursprünglichsten Art des Lesens: dem Miterleben, Mitleiden bis zur
Vorstellung: "Das habe ich selbst durchgemacht."41 Und Lesen heisst

genau das an erster Stelle. Ein Vorgang, der umso spannender sein mag,
wenn es um die phantasievolle Identifikation mit Menschen fremder
Länder geht, von denen ein Echo deutlich zu einem herüber zu klingen
scheint. Auch darf nicht vergessen werden, dass genau diese in Japan stark
emotionale Rezeption der europäischen Literaturwelt den Lernprozess
beschleunigte und ihm die über Jahrzehnte anhaltende positive Zuwendung
sicherte.

Wenn denn Katai in ausschlaggebenden Momenten, an entscheidenden

Drehpunkten und in beispielhaften Situationen das Erleben seines Protagonisten

an jene in der Weltliteratur eingeführten Erzählfiguren bindet, so ist

es, als setze er Wegmarken im Gespräch mit dem Leser, um den Sinn
dessen, was er in Futon erzählt, klarer erkennbar zu machen.

Dem geschilderten Leben, den geschilderten Empfindungen verleiht
der Autor durch seine Zitat-Anknüpfungen erst eine über das Nur-Per-
sönliche hinausgehende Verallgemeinerung. Zugleich greifen die Verweise
immer auch in die Geschichte selbst ein, indem sie dem kundigen Leser
eine weitere Ausdeutung der jeweiligen Situation, ihm gewisse Einblicke in
weitere Innenräume der Vorgänge ermöglichen. Die psychische Zeichnung,

die Situationslage Tokios gewinnt dadurch für den Leser punktuell
zumindest an Plastizität, Farbe und Kraft. Andererseits aber, weil die
zahlreichen Analogien von unterschiedlichem Charakter sind und stets nur
teilweise zutreffen, verlieren die Geschichte und ihr Protagonist an Strin-

genz. Tokios Charakter, sein Wesen werden nicht zuletzt deswegen
kaleidoskopisch; sie unterliegen aber auch nicht mehr der Typenhaftigkeit
edozeitlicher Helden.

Gleich im ersten Kapitel - Tokio ist von der Nachricht, dass Yoshiko
einen Freund hat, in Verwirrung geraten - wird gesagt: "Er erinnerte sich

plötzlich an Einsame Menschen von Hauptmann." Er habe vor etwa drei

41 Genau diesen Satz schreibt Flaubert in einem Brief an Turgenev über dessen

Roman Vorabend (24. März 1863). Oder im allerersten Brief an Turgenev (16.
März 1863): "Wie viele Dinge, die ich selbst gefühlt, erlebt habe, fand ich bei
Ihnen wieder [...] im Tagebuch eines überflüssigen Menschen." G.Flaubert/
I.Turgenev: Briefwechsel 1863-1880. Aus dem Französischen von Eva Molden-
hauer, Berlin: Friedenauer Presse 1989. S. 18ff.



DER ERZÄHLER UND SEINE SIGNALE 441

Jahren dieses Drama gelesen, und "seitdem war er ein einsamer
Mensch."42 Das Motiv Einsamkeit klingt in der Erzählung hier zum ersten
Mal an, erstmals wird hier das Wort "einsam" gebraucht. Durch die

Verknüpfung mit dem Hauptmann-Werk möchte der Autor gewissermassen
die Einsamkeit über die landläufige, alltägliche Einsamkeit hinaus als eine

spezifische Erscheinung der Moderne gekennzeichnet sehen. Wenngleich
er das Motiv im Sinne Hauptmanns nicht weiterführt, so nimmt er es doch,
verwandelt auf. So lässt er zumindest durchscheinen, dass Tokios Hypo-
krisie, die diesen in die Isolation treibt, nicht zuletzt der gesellschaftlich
aufgezwungenen idealisierten und unantastbaren Rolle des Lehrers
entspringt. Die Identifikation mit Johannes Vockerat kann allerdings so nicht

glaubwürdig gelingen. Drei Zeilen später lesen wir auch bereits: "Er
dachte, 'nicht einmal Johannes Vockerat zu werden, ist mir möglich' und
seufzte tief auf."43 (Anna Mahr verlässt Johannes nicht wegen eines

anderen Mannes, sondern um nicht Verrat am beider gemeinsamen Ideal

zu üben.) Dem leichten Anflug von Sarkasmus zum Trotz verrät der

Seufzer, dass Tokio jedenfalls jene Einsamkeit des Johannes nur in der
Pose des Einsamen erleben kann.

Tokios Erinnerungen können denn auch sogleich zu der nächsten
Szene übergehen, nämlich, wie er in seinem kleinen Studierzimmer mit
Yoshiko sitzt und ihr Turgenevs Erzählung Faust nahebringt. In
augenfälliger Analogie zu Turgenev schildert Katai diese Szene:

[...] da in dem kleinen engen von der Lampe erhellten Studierzimmer war ihr
jugendliches Herz voll Sehnsucht nach einer so farbigen Liebesgeschichte
gewesen.44

Tokio ist jetzt also nicht mehr der einsame Johannes, sondern versteht sich
als Turgenevs Pavel. Wie jener möchte er insgeheim durch die Lektüre
eine gemeinsame Liebe in dem Mädchen wecken. Wer die Erzählung von
Turgenev kennt, kann sich die Intensität dieser Szene, die sich bei Katai
weniger anschaulich dartut, leicht ausmalen bis hin zur Ahnung des trostlosen

Ausgangs der Geschichte. Die Anspielung ist nicht zufällig.

42 TKZ, 1:524.

43 Ebd.

44 Ebd.



442 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

Noch einmal vergleicht sich Tokio im folgenden (Kapitel 2) mit
Johannes Vockerat aus Hauptmanns Drama, wobei sich in dem
diesmaligen Bild zugleich ein Kunstgriff verbirgt: Der Vergleich fungiert als

Klimax, ist am Ende einer Passage hingesetzt wie ein Ausrufezeichen zur
Bekräftigung.

Genauso wie Johannes in Einsame Menschen fühlte er lediglich die Stumpfheit
dieser Person, die seine Frau war."45

Mit dem gleichen Kunstgriff wird ein Höhe- und Wendepunkt im dritten
Kapitel markiert: Tokios Gefühle - so die Schilderung - sind in Aufruhr,
seine Gedanken sind wie ein einziger Wirbelwind, erst in der Erkenntnis:
"Ich bin Turgenevs überflüssiger Mensch"^ kommen sie, wiewohl nur
scheinbar, zur Ruhe. Die Anspielung auf den überflüssigen Menschen
beinhaltet zudem: Genauso wie dieser Culkaturin auf seine grosse Liebe, auf
die schöne Lizaveta, verzichten musste, wird Tokio auf Yoshiko verzichten
müssen. Und folgerichtig finden wir fortan in der Erzählung Einsamkeit
und Entsagung der gleichen Konfiguration untergeordnet.

Turgenevs Òulkaturin versieht sich mit dem Beiwort "überflüssig",
weil er ein Mensch zu sein meint, der wie ein fünftes Rad am Wagen nicht
hätte zu existieren brauchen, der immer ausserhalb der Dinge steht.

Turgenevs Figuren âulkaturin, Rudin - mit einigen Abstrichen - auch sein

Pavel aus Faust - es sind Männer wie Tokio im Alter um Mitte dreissig.
Ihnen allen fehlt es an Mut und Energie, auch in der Liebe; einsame Opfer
durch sich selbst, ganz ohne Zukunftsperspektive. Aufgebende, Verzichtende

- sie sind Wahlverwandte Tokios. Was Rudin über sich selbst sagt:
"Ich gebe mich ganz, mit Gier und Leidenschaft hin - ich kann mich nicht
hingeben", oder "das erste Hindernis - und ich bin erledigt"47, gilt auch

für Tokio, denn es heisst: "Eine gewisse Kraft in seinem Leben machte es

ihm unmöglich, sich in etwas zu verlieren"; oder wie die Beschreibung
auch lautet:

Stets kostete er die Bitternis einsamer Leidenschaft, die ihn ausserhalb stehen

liess, nur wegen eines einzigen falschen Schritts war er niemals imstande, in das

Herz des Schicksals zu gelangen. [...] Bei dem Gedanken, dass er auch jetzt

45 Ebd.:529.

46 Ebd.:537.

47 Futabatei Shimei a.a.O.:375.



DER ERZÄHLER UND SEINE SIGNALE 443

noch immer von einem negativen Schicksal herumgetrieben wurde, schmerzte
ihn seine eigene Unfähigkeit und sein unglückseliges Los.48

Man muss wohl in dieser akzentuierten Zusammenschau mit den Helden

Turgenevs den Versuch des Autors erblicken, das Übel, an dem hier
gelitten wird, im Anschluss an den russichen Erzähler als eine
Zeitkrankheit zu diagnostizieren, will man eben nicht bloss die Übernahme
eines literarischen Musters darin sehen. Freilich bleibt wieder unberücksichtigt,

dass Turgenevs spätromantische, romantisch-ironische, in diesem
Sinne ganz unnaturalistische Helden rund fünfzig Jahre früher ins

literarische Leben gerufen wurden und schon zu Katais Zeiten von Schriftstellern

wie Natsume Soseki nur bedingt modern genannt worden wären.
Gleichwohl kann Katai durch diese Hinweise auf Turgenevs Helden das

Mitgefühl beim imaginierenden Leser wieder steigern.
Ebenso wirksam kann er es mit dem Hinweis auf eine Figur

Maupassants. Als Tokio nämlich ganz klar wird, dass die ihren Freund
liebende Yoshiko für ihn, den so viel Älteren, unerreichbar geworden ist,
als er sich eingesteht, dass "die Flügel so alter Vögel wie ich einer bin,
nicht mehr schön genug sind, um junge Vögel anzuziehen"4^, da finden
wir die Szene abrundend beschrieben: "Er starrte zur Lampe.
Aufgeschlagen auf seinem Schreibtisch lag Maupassants Roman Stark wie der
Tod. '^0 Auch hier wird wieder ein analoger Fall zitiert, sogar beschworen.

Maupassants Romanfigur Bertin ist ja ebenfalls Künstler, ein alternder
Mann, dem die Liebesqualen aus Leidenschaft zu dem unerreichbar gewordenen

jungen Mädchen so zusetzen, dass er an ihnen zerbricht und stirbt.
Hier übrigens, wo Katai ausschliesslich die Gefühlslage seines Helden

beleuchtet und sich mit der knappen Titelnennung begnügt, das Pathos

geschickt in der Auslassung verbirgt, erzielt er erzählerisch den stärksten
Effekt.

Eine letzte Beobachtung in diesem Zusammenhang führt uns noch
eimal zurück zu Turgenev. Wenn Tokio die Rolle, wie es heisst, des

freundlichen Beschützers (onjö no hogosha) der Liebe (koi) der beiden

jungen Menschen Yoshiko und Tanaka übernimmt, um zwischen Yoshiko
und ihren Eltern zu vermitteln und weiss, dass er es eigentlich tut, um "das

48 TKZ, 1:537.

49 Ebd.:570.

50 Ebd.



444 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

Geheimnis im Grunde seines Herzens nicht preiszugeben"51, nein, dass er
eigentlich nur deswegen den Vermittler spielt, um "Yoshikos Dankbarkeit

ganz zu gewinnen"52, wobei er, wie uns deutlich wird, den Selbstbetrug
sehr wohl durchschaut, dann mag auch das ein Widerhall der Überlegungen

eines Bersen'jev in ähnlicher Lage sein. Dort, in Turgenevs Roman

Vorabend, beantwortet sich der Held Bersen'jev die Frage über seine

Vermittlerrolle nämlich ähnlich zweifelnd: "Nein, nicht aus Güte, nicht aus

Güte [...]. Ich musste eigentlich zufrieden sein, sie lieben einander, und ich
habe ihnen geholfen, [...] doch [...]."53 Obgleich die Erwähnung von
Turgenevs Roman Vorabend im Situationszusammenhang mit Yoshiko (im
Vergleich zu Elena) erfolgt, sind doch die Anklänge unüberhörbar.

Wieder direkt und konkret ist zum Ende hin die Anspielung auf
Turgenevs Erzählung Punin und Baburin.54 Hier übernimmt die zitierte
Erzählung nicht nur die Funktion detaillierender Ausmalung dessen, was in
Katais Erzählung selbst nur skizziert ist, sondern nimmt gleichsam den

Handlungsfaden auf, um ihn weiterzuspinnen, über die eigentliche Erzählung

hinaus. Denn offensichtlich soll mit ihrer Erwähnung dem Leser ein
Wink gegeben werden, dass Yoshiko zu einem ferneren Zeitpunkt
möglicherweise in Tokio doch ihren wahren Beschützer erkennen und den

Entschluss fassen könnte, mit ihm zusammen ihr Leben zu teilen und der

51 Ebd.:567f.

52 Ebd.:578.

53 Katai erwähnt in Tokyo no sanjünen, TKZ, 15:602f, dass er seine Erzählung Futon
zunächst Koi to koi hatte betiteln wollen, diesen Titel jedoch wieder verwarf, weil
ein Werk des Schriftstellers Kosugi Tengai (1865-1952) bereits (1901) so
überschrieben war. Der angegebene Grund mag stimmen, aber ebenso wahrscheinlich
scheint für Katais Umbenennung folgender Grund: Sein Freund Söma Gyofü
übersetzte Turgenev zur selben Zeit, da Katai an Futon schrieb; die Übersetzung
kam wie Futon im September 1907 unter dem Titel Koi to koi heraus, (in Bunko,
No. 2). (Für die Beschaffung einer Kopie dieser Zeitschriftennummer bin ich
Herrn Nakagawa Gorö zu Dank verpflichtet.) Es handelt sich dabei um Kap. 5 von
Turgenevs Roman Vorabend, wobei sich der von Gyofü ersonnene Titel
offenkundig auf die zu Anfang des Romans diskutierten zwei Arten von Liebe -
die geniessende und die sich opfernde - bezieht. Leicht erkennt man die Verbindung

mit Futon. Es könnte dies ein weiteres Beispiel für Turgenevs Bedeutung für
Futon sein, denn m.E kann man ausschliessen, dass Katai von der Übersetzungsarbeit

seines Freundes und Kollegen nichts wusste.

54 TKZ, 1:604. In Benls Übersetzung fehlt die Nennung des Titels; es heisst

lediglich: "ein Werk Turgenjews".



DER ERZÄHLER UND SEINE SIGNALE 445

Literatur zu weihen - wie Turgenevs Muza (sie wurde bereits erwähnt),
die, nachdem sie einem jungen Liebhaber verfiel, schliesslich dazu kommt,
Baburin, ihren ehemaligen Beschützer, als ihren eigentlichen Retter
anzuerkennen und sogar beschliesst, künftig an seiner Seite zu leben und

mit ihm an seiner idealistischen Arbeit mitzuwirken. Auch der im Kapitel
zuvor gegebene Hinweis auf Tokios Absicht, Yoshiko zu adoptieren55,
falls sie von ihren Eltern enterbt werden sollte, spielt mit der leisen

Hoffnung auf ein happy end. Will sagen, damit könnte der theaterhaft als

Ende pointierten Schlussszene zum Trotz quasi die Möglichkeit einer

Fortsetzung offen gehalten worden sein.56

VI.

Alle diese Anspielungen, welche die Erzählung Futon durchziehen, weisen
auf Geschichten ausserhalb des Textes, die jedoch nicht einfach entliehen
sind, sondern ihn mitunter aufhellen und dem Leser Signale geben. Sie

fordern den Leser zu bestimmten Interpretationen auf und sind schon damit
auch in das Werk integriert. Auf die Erzählstruktur wirken sie in gewisser
Weise sogar festigend. Sie sind Stützbalken. Die zweifache Ebene von
Selbsterlebtem und Gelesenem spiegelt sich in der Erzählstruktur wider,
was künstlerisch allerdings Probleme aufwirft, die nicht gelöst scheinen.

Auf den Protagonisten jedenfalls wirkt sich die Doppelschichtigkeit -
literarisch gesehen - ungünstig aus. Indem er immer wieder in die Rollen
anderer, in solche vorgebildeter Erzählfiguren schlüpft, erlangt er keine
wirkliche Selbständigkeit. Bis zuletzt haftet dieser Figur etwas Uneigentliches

an. Die damaligen Leser mögen sich daran kaum gestossen haben.
Sie spielten ja im eigenen Leben oft genug in gleicher Weise die Rollen

von Erzählfiguren - angesteckt von jenem schon erwähnten Identifikations-

55 Vgl. TKZ, 1:598. In Benls Übersetzung (vgl. BENL 1948:259.) heisst es unkor¬
rekt: "Tokio bat den Vater, ihm nun seine Tochter zurückgeben zu dürfen." Im
wirklichen Leben adoptierte Katai zwei Jahre später, Januar 1909, Okada Michiyo
(in der Erzählung: Yokoyama Yoshiko); die Adoption wurde im Februar 1917
wieder aufgelöst. Vgl. Nenpu: Tayama Katai für das Jahr 1909. In: Tayama Katai
shü. Meiji bungaku zenshü. Tokyo: Chikuma shobö, 1968.

56 Dies könnte im Hinblick auf die spätere Entwicklung des shishösetsu interessant
sein, der gemeinhin nur einen Lebensausschnitt des Autors/Protagonisten bietet
und für den vor allem der offene Schluss kennzeichnend ist.



446 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

fieber. Die Wahrheit des erzählten Menschen, also der Kunstfigur, wurde
ihnen vermutlich zur Wahrheit des Menschen im wirklichen Leben. Leben
und Literatur verschmolzen miteinander, ganz wie der Autor Katai und
seine Erzählfigur Tokio; denn Tokio ist Katai und Katai ist Tokio.

Das Leben, könnte man sagen, wurde literarisiert und das so aus

zweiter Hand gelebte Leben unterlag dem Drang, noch einmal literarisiert
zu werden. Katai überschrieb das Erinnerungskapitel zu Futon mit Meine
Anna Mahr. Er hatte das Drama in einer englischen Übersetzung 1901

gelesen. Nur zwei Jahre später, 1903, erhielt er von der in Futon als

Yoshiko auftretenden Studentin und Schriftstelleraspirantin namens Okada

Michiyo die ersten Briefe.57 Er nahm das Mädchen 1904 in sein Haus auf
(Patronage in dieser Weise war im damaligen Japan durchaus üblich).
Ohne hier jetzt die tatsächlichen oder nicht tatsächlichen biographischen
Daten in Futon im Detail besprechen, ohne aber auch das autobiographische

Indizium in der Erzählung leugnen zu wollen, erscheint es nicht
unwahrscheinlich, dass sich Katai im tatsächlichen Leben von Anbeginn in
seiner Beziehung zu Okada Michiyo als Johannes gerierte und auf das

Mädchen die Erscheinung der Anna Mahr projizierte im Anschluss an die
Lektüre von Hauptmanns Drama, das ihn so gefangen gehalten hatte. Falls
dem so wäre, wäre es geradezu das Natürlichste, dass Katai im nachhinein
wieder wie selbstverständlich von "meiner Anna Mahr" sprechen sollte.
Okada Michiyo war aber keine Anna Mahr, sie konnte die Rolle niemals

übernehmen, so dass sich das Verhältnis zwischen Katai und ihr recht
anders entwickeln musste, weitab vom literarischen Vorbild. Solange Katai
indessen an seiner Absicht festhalten wollte, selbsterlebten Stoff erzählerisch

zu verarbeiten, konnte Hauptmanns Drama als Schnittmuster nun
nicht mehr taugen. Es musste eine andere Erzählkomposition gefunden
werden. Und wenn wir jetzt noch einmal einen Blick auf Turgenevs
Erzählungen Faust und Tagebuch eines überflüssigen Menschen werfen,
mit deren Protagonisten sich der Tokio der Erzählung identifiziert, dann
finden wir in beiden Werken mit ihren ebenfalls negativ gezeichneten
Helden einen zu Futon nicht unähnlichen Erzählmodus. Sowohl die
Brieferzählung Faust, in welcher der Protagonist dem Freund über den Gang
seiner Liebesbeziehung fortlaufend Mitteilung macht, als auch die
Tagebucherzählung ist ausschliesslich aus der Sicht des Protagonisten geschrie-

57 Vgl. Tayama Katai Nenpu: a.a.O. für das Jahr 1903.



DER ERZÄHLER UND SEINE SIGNALE 447

ben. Die Ich-Erzähler geben jeweils Anstösse zur Handlung, reflektieren
die Begebenheiten und geben sich dem Leser zunehmend durch ihre
Innenschau preis. Dem Briefschreiber gerät sein Bericht, indem seine

unerlaubte Liebe zu der jungen verheirateten Frau den bürgerlichen
Moralkodex zu brechen droht und schliesslich bricht, mehr und mehr zum
Bekenntnis, zum Geständnis. So liegt der Erzählung ein Erzählmodus

zugrunde, der demjenigen in Futon nahe kommt.
Ebenso lässt sich eine gewisse Verbindung zu Turgenevs Tagebuch

eines überflüssigen Menschen ziehen. Hier haben wir es fast noch
offenkundiger mit einem - fiktivem - Journal intime zu tun. âulkaturin schreibt
auf dem Sterbebett sein Tagebuch, es ist so etwas wie eine Bilanz des

eigenen Lebens, die er angesichts des Todes ziehen möchte, mit
schonungslosen Einsichten in die eigene Person. Insofern lässt sich auch hier
wieder eine Verwandtschaft zu Futon sehen, selbst wenn über Vergangenes
gesprochen wird. Denn durch die Form der täglichen Eintragung erscheint
der Abstand zwischen Erinnerungshorizont und Erlebnishorizont extrem
verkleinert. Noch einmal lebt der Protagonist ja Tag für Tag den

Lebensausschnitt von damals, diesen einzigen, der für ihn je von Bedeutung

war.5**

Andererseits werden nun auch die Unterschiede klar erkennbar. Katai
hält noch an einer Art auktorialen Erzählens fest, wenngleich er
überwiegend aus der Sicht der zentralen Figur erzählt, so dass der Leser den

Eindruck gewinnen könnte, alles wäre durch sie erlebt und erzählt. Doch
wird diese Sicht gelegentlich für Augenblicke durchbrochen, wenn ohne

Reflexionsbezug auf den Protagonisten über die Innenschau Yoshikos (in
Kap. 4, 5 und 9) oder des Vaters referiert wird.59 Zudem könnte der de-

zidierte Gebrauch des damals neu eingeführten, noch ungewohnten, somit
bedeutungsgeladenen Personalpronomens kare (er) als versuchte Objektivierung

gedeutet werden. Auch sollte man in diesem Zusammenhang nicht

vergessen, dass es der Autor ist, der als Leser dem Leser Signale setzt.
Indes lässt sich noch eindeutiger einer auktorialen Erzähltechnik die
Zeitplanung zuschreiben, wie sie im Handlungsverlauf beispielsweise in der

58 Vgl. auch J.A. Walker 1979:111, Anm. 22, wo die Autorin auf die Ähnlich¬
keiten zwischen den Charakteren Tokios und Culkaturins hinweist.

59 Ebd.:110. In Anm. 21: "It is a paradox to me that Futon is considered the quint¬
essential I-novel, when it has a clearly outlined plot or story and presents other
characters than the author with insight and understanding."



448 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

bereits erwähnten, rein der Erklärung dienenden Rückwendung (Kap. 2)
sichtbar wird. Und schliesslich: Nur ein auktorialer Erzähler arbeitet mit
einer - wie der Leser leicht durchschaut - allein der Komposition
dienenden Vorausweisung auf Kommendes - hier auf die Schlussszene.60

Eine Reihe von Elementen also, welche der personalen Erzählweise
entgegenstehen und die erst der spätere shishösetsu eliminierte.

Bemerkenswert ist wohl die Tatsache, dass Katai die Tagebuchform
für Futon nicht wählte, obgleich sie sich ihm mit den Erzählungen Turgenevs

anbot oder sie ihm mit der Tradition der japanischen Tagebuchliteratur

sogar hätte nahe liegen müssen. Die Preisgabe der Intimitäten
hätte - ist zu überlegen - in der reinen Tagebuchform beispielsweise in der
Ich-Form doch ohne fiktive Namensnennung wohl einerseits allzu direkt
und aufdringlich auf den Leser wirken müssen - das verstand Katai
bestimmt -, während andererseits leicht etwas von der Authentizität des

Erlebens hätte verloren gehen können.
Hier müssen wir nun endlich auf das im Hinblick auf Futon so

berühmt-berüchtigte Motiv des Wahrheits-Geständnisses eingehen. Japans

sog. naturalistische Schriftsteller plädierten für eine Erzählliteratur der
wahren (jijitsu) Begebenheiten, und Katai ging dabei so weit, die

Verwirklichung dieses Postulats allein in Bezug auf die eigene Person für
möglich und darstellbar zu halten. Die literarischen Quellen dieses Credos
entstammen der naturalistischen Literatur Europas; sie sind nahezu

unüberschaubar und im Einzelnen für Japan kaum dingfest zu machen.
Doch Hesse sich u.a. speziell an die frühen Aussagen der Brüder Goncourt
denken, die im Vorwort zu ihrem Roman Germinie Lacerteux (1864)
verkündeten: "Das Publikum liebt fiktionale Romane! Dies ist ein wahrer
Roman."61 Der Diskurs zwischen wahrem Bericht und fiktionaler

60 Vgl. Hijiya-Kirschnereit 1990:53, Anm. 23.

61 Zitiert nach dem Vorwort der 1. Aufl., enthalten in der amerikanischen Ausgabe.
Edmond and Jules Goncourt (1897): Germinie Lacerteux. Philadelphia: G.
Barrie. "The public loves fictitious novels! this is a true novel." Katai schreibt in
Tokyo no sanjünen, TKZ, 15:696, er habe sich die englische Übersetzung aus
Amerika kommen lassen und gelesen. Man habe miteinander darum gewetteifert,
wer sich das Buch von ihm als erster ausleihen dürfe. Zur Zeit der Niederschrift
von Sei (Leben) (April-Juli 1908) sei er jedoch von den Brüdern Goncourt noch
nicht beeinflusst gewesen. Henshall 1987:256, Anm. 702 nennt als wahrscheinlichen

Zeitpunkt für die Lektüre von Germinie Lacerteux Anfang 1908. Da Katai
jedoch mit Zeitangaben recht locker umzugehen pflegte, kann 1907 nicht ausge-



DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE 449

Erzählung war für Japaner keineswegs neu; sie haben ihn seit dem Genji-
monogatari immer wieder aufgegriffen. Die Brüder Goncourt - und

deswegen denkt man insbesondere an sie - paarten indes le vrai und la
confession, als sie später ihre berühmten Tagebücher für das Publikum
einleiteten mit den Worten: "Dies Journal ist unser nächtliches Bekenntnis."

Das gleiche tut Katai, wenn er das Bekenntnis zum Wahren stellt. Ob

man hierin eine Anlehnung an die Brüder Goncourt sehen darf, bleibt
allerdings sehr fraglich.62 Es sollte nur in Erinnerung gerufen werden, wie
sehr die naturalistische Literatur Europas schon beides zusammen ins

Blickfeld gerückt hatte.
Was nun das Bekenntnis-Motiv für sich allein angeht, so war es in

Japan durch Shimazaki Tösons Roman Hakai bereits ein Jahr vor der
Niederschrift von Futon mit Erfolg eingeführt worden. Es an die eigene

Lebensgeschichte zu binden, stand vielleicht in einer gewissen Nachfolge
von Rousseau, mit dessen Bekenntnissen man vertraut war, war aber in der

japanischen Erzählliteratur gänzlich neu und kam einer Provokation gleich,
da, wie hinzugefügt werden muss, den Lesern im engeren und weiteren
Umkreis Katais bekannt war, dass Katai in seiner Erzählung von sich
selbst sprach. Das Thema Geschlechtlichkeit so auf die eigene Person zu

beziehen, zumal sich Katai nicht scheute, die sog. animalischen, hässlichen
Seiten männlicher Begierden aufzuzeigen, sich auch nicht scheute, seine

sog. Doppelgedanken offen einzugestehen - darin bestand unfraglich die
Sensation.63 Katai hatte etwas Entscheidendes, sprich Auffallendes
vorlegen wollen. Das ist ihm geglückt.64

schlössen werden. In Betracht wäre auch zu ziehen, dass seinerzeit japanische
Schriftsteller ihre Kenntnisse häufig mittelbar bezogen. So schreibt Katai auch,
dass er seine erste Kenntnis von den Brüdern Goncourt durch die Lektüre von
Werken Daudets bezogen habe und u.a. (am oben angegebenen Ort): " Sie waren
die allerkünstlerischsten unter den Naturalisten".

62 Dass Katai die Tagebücher las, kann ich nicht belegen. Aber hier gilt ebenfalls,
was ich in Anm. 62 sagte. Den Ausspruch der Brüder Goncourt könnte Katai u.U.
vermittels anderweitiger Lektüre kennengelernt haben.

63 Vgl. Anm. 5, wo ich betr. zeitgenössischer Besprechungen auf Huiya-Kirschne¬
reit 1981 verweise.

64 Vgl. TKZ, 15:600.



450 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

VII.

Es könnte der Eindruck erweckt worden sein, als wäre Futon bloss aus

westlichen Ingredienzen geschaffen und somit quasi ohne Basis in der
heimatlichen Literatur. Das ist selbstverständlich nicht der Fall. Eine
Binsenwahrheit im Bereich der Kunst ist, dass jede Neuheit etwas vom
Alten übernimmt, aufleben lässt, dass auch das Neue, soll es sich

bewähren, nur auf dem Fundament der Tradition existiert. Nur sind hierfür
die Spuren eben sehr viel weniger leicht aufzuzeigen, weil sie weitaus
verdeckter sind, und man zudem in Futon den der japanischen Literatur
sonst so eigenen spezifischen lyrischen Stimmungsgehalt vergebens
sucht.65

Manches auch, was uns traditionalistisch japanisch anmuten mag, wie
zum Beispiel der gewisse Fatalismus in einigen Äusserungen in Futon oder
das Ohnmachtsgefühl vor den "dunklen Kräften, die sich im Tiefinneren
der Natur verborgen halten" (shizen no saio ni himeru ankoku naru chikara
ni taisuru ensei no jö wa ima kare no mune o muramura shite osottafö,
könnten halt ebenso gut aus der Feder Turgenevs stammen.67 Das Neue
findet da gewiss sein Echo im Alten, und das Alte seine Bestätigung im

65 Vgl. Huiya-Kirschnereit 1990:48, wo es heisst: "In dem Masse, in dem das

reflektierende, vor allem das fühlende Subjekt in das Zentrum des Werks rückt,
greift auch eine betont subjektiv-lyrische Schilderung Raum, die sich der Muster
bedient, wie sie sich in Jahrhunderten japanischer Tagebuch- und Miszellenliteratur
ausprägten." Ich muss dem widersprechen. Auch wenn Katai selber - allerdings
sehr viel später, 1925, das Kagerö nikki in Beziehung zum shinkyö-shösetsu setzt
und andere japanische Autoren im shishösetsu eine Kontinuität bis zurück zum
Kagerö nikki verfolgen, so wäre dabei zu beachten, dass diese Sicht eben doch erst
ca. zehn Jahre nach Futon aufkam, als bereits ganz andere Moden wirksam waren
und erst nachdem sich die Gattung shishösetsu mitsamt ihrem Namen etabliert
hatte. Überdenken sollte man wohl auch die Tatsache, dass selbst die Erzählform
des späteren shishösetsu bei gewissen zur literarischen Vergangenheit bestehenden

Verbindungen keine Rückkehr in die Klassik bedeutet, ist doch der shishösetsu in
jedem Fall eine Literatur, die durch den Prozess der ästhetischen Moderne zu
Anfang des 20. Jh. hindurchgegangen ist, was ihr eine neue, eben moderne
Prägung gibt.

66 TKZ, 1:580.

67 In Faust von Turgenev heisst es beispielsweise: "'Das Leben macht mich bange',
sagte sie einmal zu mir, und in der Tat hatte sie eine Bangigkeit vor dem Leben,
vor dessen tiefinneren geheimnisvollen Kräften, die bisweilen plötzlich
hervorbrechen."



DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE 451

Neuen. Nach dem bisher Gesagten erscheint mir nun die Auffassung
allerdings kaum haltbar, die Erzählung Futon stelle eine "Renovation [...]
von jahrhundertelang gültigen literarischen Gestaltungsprinzipien"68 dar.

68 Hijiya-Kirschnereit 1978: 50.




	Die Erzähler und seine Signale : zu Tayama Katai: Futon

