Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 1: Diversity, change, fluidity : Japanese perspectives
Artikel: Die Erzahler und seine Signale : zu Tayama Katai: Futon
Autor: Yoshida-Krafft, Barbara

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147333

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE.
ZU TAYAMA KATAI: FUTON'!

Barbara Yoshida-Krafft, Kamakura

Der 1907 erschienenen Erzihlung Furon (Das Bettzeug) von Tayama Katai
wurde schon sehr bald das Epitheton epochemachend? zugebilligt, und
heute gilt sie in der japanischen Literaturgeschichte allgemein als Ausloser
oder Prototyp der Gattung shishosetsu (japanische, autobiographisch
bekenntnishafte sog. Ich-Erzdhlung). Als solche Ich-Erzdhlung hat Furon,
obgleich kiinstlerisch wohl von eher geringerer Qualitdt, eine Flut von
Sekundirliteratur nach sich gezogen. In den westlichen Sprachen liegen
seit mehreren Jahren ebenfalls grundlegende Studien zu ihr vor, wobei vor
allem die eingehenden und anregenden Untersuchungen von J.A. Walker,
I. Hijiya-Kirschnereit und E. Fowler3 zu nennen sind. Wenn nun im

Das Thema dieses Beitrags wurde zunichst in einer ersten Skizze behandelt:
Barbara YOSHIDA-KRAFFT: “Wandlung, Einverwandlung. Européische Einfliisse in
einer Erzihlung der japanischen Meiji-Epoche,” in: Neue Ziircher Zeitung, 18./19.
1. 1992, Nr. 14, S. 69f. Eine Weiterentwicklung erfuhr es in Vortrdagen, gehalten
in der Gesellschaft fiir Natur- und Volkerkunde Ostasiens: “Tayama Katai iiber die
Schulter geblickt ... und zwar bei der Niederschrift seiner Erzdhlung Futon” (in
Kobe am 19. April 1995; in Tokyo am 31. Januar 1996). Auf ihnen basiert die
vorliegende verinderte und verbesserte Fassung. Der Vortragsstil wurde weit-
gehend beibehalten.

Vgl. TAYAMA Katai (1917): Tokyo no sanjunen, Tayama Katai zenshi (kinftig
TKZ). Kyoto: Rinsen shoten, Bd. 1-28 u. 1 Erginzungsband, 1993-1995. 15: 604.
Alle Zitate von Tayama Katai sind, soweit nicht anders vermerkt, von Barbara
YOSHIDA-KRAFFT iibersetzt. — Englisch: Kenneth G. HENSHALL: Literary Life in
Tokyo 1885-1915. Tayama Katai’s Memoirs (Thirty Years in Tokyo). Transl. with
full annotations and an introduction by K.G. HENSHALL. Leiden, New York u.a.:
Brill, 1987, (kiinftig HENSHALL 1987). Katai schreibt betr. Furon: “Das Werk
wurde zum Gespréch im bundan. Man nannte es epochemachend (epokkumeikingu)

[.]".

Janet A. WALKER (1979): The Japanese Novel of the Meiji Period and the Ideal of
Individualism. Princeton: Princeton UP, insbes. S. 93-120: Katai’s Futon (The
Quilt): The Birth of the 1-Novel. Irmela HulYA-KIRSCHNEREIT (1978): Innovation
als Renovation. Zur literarhistorischen Bedeutung von Tayama Katais Erzdhlung
Futon, in: Bochumer Jahrbuch zur Ostasienforschung, Bd 1, S. 348-378, dass. in:
Was heisst japanische Literatur verstehen? edition suhrkamp, N.F. (1990), Bd.
608, S. 29-58. (kinftig HUIYA-KIRSCHNEREIT 1990). I. HDIYA-KIRSCHNEREIT



422 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

folgenden ich mich noch einmal diesem Sujet zuwende, so geschieht es
nur, um versuchsweise einige wenige unbefangen gemachte Beobachtungen
zur Diskussion zu stellen, Beobachtungen, von denen m.W. in der Sekun-
dérliteratur bislang nicht oder nur andeutend die Rede war. Furon noch
einmal unter einem anderen, einem sehr viel engeren Aspekt gelesen,
erlaubt - scheinbar paradoxerweise - mehr Spielraum fiir Fragen nach
sonst beiseite geschobenen Details.

L.

Zur Auffrischung des Gedichtnisses sei wiederholt:

Tayama Katai4, geboren 1872, hing wie seine Schriftstellerfreunde
vom gleichen Jahrgang, Shimazaki Toson und Kunikida Doppo, seit etwa
der Jahrhundertwende einer dem europiischen Naturalismus nachstreben-
den Literaturauffassung an, welche sich in Japan ebenfalls als Naturalis-
mus (shizenshugi) verstand. Thre Werke aus jener Zeit werden heute
gemeinhin wie selbstverstindlich unter diesem Etikett behandelt. Furon
steht dabei an herausragender Stelle, denn was zuvor - iiberwiegend von
Katai selber - als Wesensmerkmale naturalistischer Literatur proklamiert

(1981): Selbstentblossungsrituale. Zur Theorie und Geschichte der autobiographi-
schen Gattung “Shishosetsu” in der modernen japanischen Literatur. Wiesbaden:
Steiner, insbes. Kap.l, 3, S.24-54: Tayama Katai - Paradigma eines japanischen
Naturalisten, (kiinftig HUIYA-KIRSCHNEREIT 1981). Edward FOWLER (1988): The
Rhetoric of Confessions. Shishosetsu in Early Twentieth Century Japanese Fiction.
Berkeley, Los Angeles u.a.: Univ. of California Pr., insbes. Part 2, 5 S.103-127:
Harbingers 11, Katai, Homei. - Wiahrend es J.A. Walker um die Analyse des
japanischen Individualismus-Prozesses und dessen Einfluss auf die meijizeitliche
Erzdhlprosa geht, untersucht I. Hijiya-Kirschnereit in ihrem 1978 erschienenen
Aufsatz vor allem den Einfluss des europdischen Naturalismus auf Futon und
dessen Grenzen, um in ihrer spateren Monographie auf den soziokulturellen
Hintergrund des shishosetsu niher einzugehen. Erstmalig erstellt sie ein Struktur-
modell fiir die Gattung shishosetsu. E. Fowler legt hingegen den Hauptakzent auf
den Erzdhlmodus des shishosetsu, bleibt indessen im Kapitel iiber Futon
weitgehend im Rahmen der Darlegungen von 1. Hijiya-Kirschnereit. Die Arbeit
von SUZUKI Tomi: Narrating the Self. Fictions of Japanese Modernity. Stanford:
Stanford UP, 1996, lag mir erst nach Fertigstellung meines Manuskripts vor.
Selbst das Kapitel iiber Furon, Pt. 11, 4 S.69-92: Love, Sexuality, and Nature:

Tayama Katais “Quilt” and Japanese Naturalism konnte nur noch am Rande
berticksichtigt werden.

4  (1872-1930); eigentlicher Name: Tayama Rokuya.



DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE 423

worden war, habe, lautet in etwa das Resiimee, in dieser Erzidhlung eine
erste  kompromisslose und erzihlerisch iiberzeugende Verwirklichung
erfahren.d

Die Jahre, in denen Katai und seine Freunde Schriftsteller wurden,
sind die der revolutioniren Offnung Japans zum Westen, auch gerade im
Bereich der Literatur. In den Koépfen derer, die vorwirtsstrebend, von
Entdeckung zu Entdeckung in der westlichen Literatur eilend, sich um die
Hervorbringung einer zeitgemédssen japanischen Literatur bemiihten,
brodelte indessen eine mitunter gewiss eigentiimliche Gedankenmischung,
holten sie sich doch alles und jedes, was damals in den literaturtheore-
tischen Erorterungen und Auseinandersetzungen im Westen Bedeutung
besass oder gerade erlangte, auch nach Japan. Die Reihe der eingefiihrten
westlichen Autoren und Begriffe (letztere zogen wichtige Neologismen im
Japanischen nach sich) ist denn auch nahezu unendlich. Sie bilden in allen
literarischen Veroffentlichungen jener Zeit direkte oder indirekte Bezugs-
punkte. Damit 6ffnet sich fiir die Rezeptionsgeschichte ein spannendes
Forschungsfeld, zumal unter dem Blickpunkt, wie sich Ubernahmen
geistiger, im vorliegenden Fall literarisch-dsthetischer, Substanzen aus
einer Kultur in eine sehr ferne andere - gelingend oder misslingend -
vollziehen. Ging es einem japanischen Schriftsteller wie Katai etwa nur um
das Bediirfnis, sich mit seinen Bezugnahmen auf westliche Geistesgrossen
eine Legitimation, eine Beglaubigung zu holen? Gar nur um ein wenig
Drapierung und gar nicht um Transplantationen, um produktive Amalga-
mierung?

Die Rezeptionsvorginge zu Anfang des 20. Jahrhunderts speziell
anhand der Erzdhlung Futon nachzuzeichnen, bietet sich allerdings an.
Allein ihr literaturgeschichtlich bedeutender Stellenwert sollte gewisser-
massen fiir den Sinn des Unterfangens biirgen. Zudem mag ihre relative
Unkompliziertheit das Verfahren in mancher Hinsicht sogar erleichtern;
denn, wie einmal gesagt wurde: “Je schopferischer die Anregungen verar-
beitet werden, je weniger deutlich bleiben die Spuren” (R.-R. Wuthenow).
In Futon jedenfalls fallen die Spuren deutlich ins Auge. So soll unser Blick
ausschliesslich auf Futon gerichtet und die nachfolgende Entwicklung der

5 Vgl. Anm. 2. Katai fahrt an jener Stelle fort: “[...] und [nannte es] Fleisch und
Blut der naturalistischen Doktrin (shizenshugi no shucho)”. Fir Zitate aus zeitge-
ndssischen Besprechungen zu Furon vgl. HUIYA-KIRSCHNEREIT 1981 u. T. SUZUKI
1996.



424 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

Gattung ausgeblendet bleiben, um moglichst einer von spdterer Sicht
verfiihrten Hineininterpretierung zu entgehen. Der leichteren Nachvollzieh-
barkeit halber sei es erlaubt, den Gang der Erzdhlung kurz wiederzu-
geben.6

II.

Takenaka Tokio, Mitte dreissig, ein in Massen beachteter Schriftsteller, in
Tokyo lebend, arbeitet des gesicherten Broterwerbs wegen in einem Verlag
fir Landkarten. Er ist verheiratet (es war eine Liebesheirat), hat drei
Kinder, befindet sich aber in der notorischen midlife crisis. Wozu er
anmerkt:

Um die Mitte dreissig fiihlt sich in Wirklichkeit jeder Mann frustriert, und dann
geschieht es in diesem Alter hdufig, dass er mit Frauen niedriger Herkunft
tindelt, letztlich aber doch nur, um sich von dieser Einsamkeit zu kurieren.”

Fir Tokio hat das Leben seinen Reiz verloren, alle Illusionen iiber das
Eheleben sind ihm nach acht Jahren dahingeschwunden, seine altmodische
Frau hilt den Vergleich mit dem neu aufgekommenen Frauentyp nicht aus.
In nur wenigen Jahren ist eine Generation selbstbewusster, studierender,
eben: moderner Médchen herangewachsen. Tokio langweilt sich griindlich
angesichts seiner monotonen Existenz. Sexuell frustriert, malt er sich
einmal, als seine Frau schwanger ist, aus, wie es wire, wenn sie bei der
Geburt des Kindes stiirbe und er das Médchen heiratete, das er tiglich in
der Bahn sieht.

Da schreibt ihm unverhofft die neunzehnjihrige Studentin Yokoyama
Yoshiko einen gliihend verehrungsvollen Brief und bittet ihn, sie als seine
Schiilerin ins Haus zu nehmen, sie wolle ihr Leben ganz dem literarischen

6 Deutsch: Oscar BENL, in: Fliichtiges Leben. Moderne japanische Erzihlungen.
Hamburg: Malich, 1948, S.173-269. Die Ubersetzung weist einige Mingel auf:
Missverstindnisse bei Wortbedeutungen und Erzihlperspektiven; Auslassung von
Satzen. Stellenweise wirkt sie wie eine Paraphrase. Englisch: Kenneth G.
HENSHALL, in: The Quilt and Other Stories by Tayama Katai. Tokyo: Univ. of
Tokyo Press, 1981. (kiinftig HENSHALL 1981). Eine sehr annehmbare Ubersetzung
mit einer materialreichen und informativen Einfiihrung.

7 TKZ, 1:525.



DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE 425

Schaffen widmen. So kommt sie zu ihm ins Haus. Anders als seine Frau,
ist sie gebildet, begabt, obendrein attraktiv.

Fiir eine Studentin war Yoshikos Erscheinung sogar allzu auffallend. Um die
Augen der Passanten auf sich zu ziehen, geniigten allein ihr goldener Finger-
ring, ihr entziickender obi nach neuester Mode, ihre schlanke Gestalt [...]. Thr
Gesicht war weniger schon als ausdrucksstark. Es konnte schén und wiederum
hésslich scheinen. In ihren Augen aber war ein Glanz. Und sie verstand sich
bestens darauf, ihn zum Funkeln zu bringen.8

Fir Tokio verkorpert Yoshiko ganz den Typ des modernen Médchens, und
er stellt fest:

Was fiir ein Gegensatz gaben ihre muntere Stimme, ihre hiibsche Gestalt ab zu
dem traurigen einsamen Leben zuvor.?

Noch ist kein Monat vergangen, da ist Tokios Frau und ihren Verwandten
seine Verliebtheit in das Madchen zu offenkundig geworden. Yoshiko wird
deswegen bei der dlteren Schwester seiner Frau, einer Witwe, unter-
gebracht. Tokios Gefiihle sind zwiespiltig: Er mochte das junge Madchen
besitzen und ist nahe daran, seinen Wiinschen nachzugeben, doch stellt
sich ihm die Gesellschaftsordnung mit der nach wie vor giiltigen konfuzia-
nischen Moral entgegen, gegen ihn als Ehemann, Vater sowie vor allem
als Lehrer. Zwar meint er:

Wiirde sich nur eine Gelegenheit bieten, wire es leichter, Moral und
Konventionen zu durchbrechen als Seide zu durchreissen. 10

Doch dazu fehlt es ihm sichtlich an Mut.

Nach diesen eineinhalb, als Riickwendung eingeschobenen!! Jahren (Kap.
2 und 3) setzt die eigentliche Erzdhlung erneut ein, um von da an etwa
zeitgleich mit den Erlebnissen zu verlaufen. Sie kniipft wieder an den
unmittelbar ins gegenwirtige Geschehen springenden Beginn an, ndmlich:
Tokio hat vor ein paar Tagen plotzlich erfahren, dass Yoshiko einen

Ebd.:533.
9 Ebd.:530.
10 Ebd.:534.

11 Ein Kompositionsverfahren, das in der europdischen Erzihlliteratur hdufig anzu-
treffen ist und von Turgenev besonders bevorzugt wurde.



426 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

Freund hat. Er fiihlt sich hintergangen. Yoshikos Freund ist Tanaka Hideo,
einunzwanzig Jahre alt, viel jiinger also als Tokio, Student der christlichen
Daoshisha Hochschule in Kyoto. Yoshiko schwort, mit Tanaka verbinde sie
nur reine Liebe (ren’ai), und sie bittet Tokio, die Rolle des Vermittlers bei
ihren Eltern zu iibernehmen, die selbstredend gegen dieses Freundschafts-
oder Liebesverhiltnis sind und Yoshiko nach Hause beordern kdnnten. In
dieser Lage ist Tokio

[...] vollig verzweifelt, sein Herz zutiefst betriibt, weil ihm nun das, was er am
meisten liebte, geraubt worden war. [...] Er war verzweifelt, die Gedanken
verwirrten sich ihm. Gefiihle der Eifersucht, des Bedauerns, der Reue kreisten
wie ein Wirbelwind in seinem Kopf, zugleich mit dem Gefiihl, als ihr Lehrer
moralische Verpflichtungen zu haben. Die Flammen der Leidenschaft schlugen
indessen hoher und hoher, verstarkt durch den Wunsch, sich fiir das Gliick der
geliebten Frau zu opfern. 12

Tokio weiss nun, dass ihm letztlich wohl nur der Verzicht bleibt. Der
Konflikt verschérft sich, als Yoshikos Freund Tanaka plétzlich in Tokyo
auftaucht. Daraufhin holt Tokio der strengeren Aufsicht wegen Yoshiko in
sein Haus zuriick, obwohl Tanaka bald wieder nach Kyoto zuriickkehrt.
Scheinbar entspannt sich die Situation. Es folgen Wochen mit ruhigen
Gespriachen und gemeinsamer Lektiire. Doch die Briefe, die Yoshiko
laufend von ihrem Freund erhilt, schiiren Tokios Eifersucht wieder an. Im
sechsten der elf Kapitel spitzt sich die Situation zu: Tanaka gibt sein
Studium auf, erscheint ein zweites Mal in Tokyd, diesmal mit der festen
Absicht, in Tokyo als Schriftsteller Fuss zu fassen und einen Broterwerb
zu finden, der ihm die Heirat mit Yoshiko ermdglicht. Da Yoshiko fest
entschlossen ist, selbst gegen den Willen ihrer Eltern ihr Leben mit Tanaka
zu teilen, schreibt der verdrgerte, gekrinkte Tokio an Yoshikos Vater und
bittet ihn, er moge zur Besprechung der veridnderten Situation nach Tokyo
kommen. Yoshikos Vater trifft ein. Eine dramatische Aussprache zwischen
den vier Beteiligten verschirft den Konflikt, statt ihn zu l6sen. Wihrend
sich Tanaka weigert, die Bedingungen von Yoshikos Vater zu akzeptieren,
der verlangt, ehe iiber die Heirat entschieden werden konne, miissten die
beiden jungen Leute als Priifung ihrer Ernsthaftigkeit ihre Studien drei
Jahre lang getrennt fortsetzen, verdichtet sich bei Tokio der Verdacht, dass
Yoshikos Liebe so rein nicht ist, wie sie vorgegeben hatte. Voller Ressen-

12. TKZ, 1:536.



DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE 427

timents fordert er daher von ihr zum Beweis ihrer Unschuld die Offen-
legung ihrer Korrespondenz. Sie kann dies nicht und behauptet, die Briefe
verbrannt zu haben. Tokio sieht darin eine Bestitigung seines ldngst ge-
hegten Verdachts, dass Yoshiko nicht mehr Jungfrau ist und wagt es daher,
sich in nichtlichen Phantasien auszumalen, wie er zur Erfiillung seiner
Begierden gelangen konnte. Als Yoshiko ihm am nichsten Tag frei ihre
Liige gesteht, sieht er sich gezwungen, sie mit ihrem Vater wieder heimzu-
schicken, gleichzeitig freut es ihn, dass er sie damit von ihrem Liebhaber
trennt.

Ein letzter, nichts als hoflicher Brief von Yoshiko aus der fernen
Provinz erreicht Tokio, der schliesslich einsamer ist denn zuvor. In der
Schlusszene, die der Erzahlung den Titel gab, breitet er wehleidig Yoshi-
kos Futon aus, vergribt sein Gesicht in den Kragen ihres Nachtgewandes,
labt sich an dem zuriickgebliebenen Duft und weint. “Das Zimmer lag im
Halbdunkel, draussen stiirmte der Wind” - so der letzte Satz der
Erzihlung.

III.

Angenommen, wir wiissten bei aller ungefihren Allgemeinkenntnis der
Japanischen Literatur weder den Namen des Autors noch das Erschei-
nungsdatum von Futon, wir wiirden die Erzidhlung dennoch in die richtige
Zeit datieren. Zeitcharakteristische Merkmale sind zahlreich. Handlung,
Form, Erzdhlweise, Sprachstil, Gefiihle, Gedanken, sie alle zeigen deutlich
spatmeijizeitliche Ziige. Sie machen die Kluft zur edozeitlichen Literatur
evident. Zwar agieren die Personen im altgewohnten Rahmen einer
Liebesgeschichte, doch Tokio, der Protagonist, ist nicht in jenes ver-
brauchte Spannungsfeld eines Dreiecksverhiltnisses gestellt, sondern in das
zwischen den alten und den neu aufgekommenen Werten. Die altmodische
Lebensanschauung, die in Tokios Ehefrau und deren verwitweter
Schwester sowie — etwas weniger penetrant — in Yoshikos Vater verkorpert
ist, und die neue, fiir die Yoshiko steht, 16sen im Helden miteinander
widerstreitende Empfindungen aus. Er, ein Mensch, vom Gestern beengt,
vom Morgen gelockt, ist unsicher im Jetzt und heillos in Widerspriichen
verfangen. Ebenso kennzeichnend fiir die Entstehungszeit der Erzahlung ist
die wiederholt betonte Rede vom neuen Frauentyp (atarashii fujin, shinpa,
kyushiki no onna de nai, haikara), der notwendigen Anerkennung von



428 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

Tatsachen (jijitsu) sowie vor allem der das ganze Werk durchziehende
uibermdssige Gebrauch des Wortes Liebe. Der Begriff “Liebe” war in der
spateren zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts allméahlich populdr geworden.
Unter westlichem Einfluss hatte sich die Vorstellung von Liebe gewandelt,
teils auch erweitert und nuanciert, und es waren neue Worter fiir Aspekte
geprigt, Aspekte, die zuvor nie so bewertet worden waren:13 Ren’ai, ein
Neologismus fiir Liebe, in der auch das Geistige eine Rolle spielt, also die
heilige Liebe (shinsei naru ren’ai) oder aijo, womit wohl Zuneigung
ausgedrickt werden sollte, wiahrend koi das althergebrachte Liebeswort
war, das wesentlich die korperliche Liebe, auch Leidenschaft meinte. (So
wird von der Beziehung zwischen Yoshiko und Tanaka zundchst meist als
von ren’ai gesprochen, wihrend Tokio sich seine Liebe zu Yoshiko als koi
vorstellt.) Alle diese Begriffe sind hier nachdriicklich ins Spiel gebracht,14
ja sie bilden sogar deutlich die eigentliche Folie, auf der sich die Handlung
abspielt. Wenn Liebe mit dem Begriff ren’ai in der spiateren Meiji-Zeit
unter starkem Einfluss christlichen Gedankenguts hochgradig idealisiert
wurde, so hat diese Entwicklung unter dem Einfluss der westlichen
naturalistischen Literatur zugleich den Blick fiir ihre Kehrseite, fiir ihre
sog. natiirliche, animalische, gar hiassliche Seite hervorgebracht. Beide
Aspekte der Geschlechtlichkeit finden auf einander bezogen ihren
Niederschlag in der Erzihlungld, womit wir das Entstehungsjahr 1907
beinahe sollten fixieren konnen. Auch die eingestreute Erwidhnung von

13 Vgl. YANABU Akira: Hon’yakugo seiritsu jijo. Tokyo: Iwanami shoten, 1982, S.
87-105. Deutsch: Akira YANABU: Modernisierung der Sprache. Eine kulturhistori-
sche Studie iiber westliche Begriffe im japanischen Wortschatz. Ubers. und
kommentiert von Florian COULMAS. Miinchen: iudicium, 1991, S. 71-84.

14 Die Begriffe ren’ai, ai, koi sind indes in ihrer Bedeutung nicht durchweg klar von
einander geschieden. Koi und ai sind u.U. austauschbar, mitunter gibt ein rhetori-
sches Moment den Ausschlag fiir die Wortwahl. Um zwei Beispiele zu geben: Ippo
0 yuzutte onna wa jibun o aishite, koishite-ita to shite-mo [...] (Zugegeben, sie
hatte ihn geliebt, [heiss] geliebt [...]; oder: [...] kitsumon shita kekka wa ren’ai,
shinsei naru ren’ai, futari wa kesshite tsumi o okashite wa oranu ga shorai wa
ikani shite-mo kono koi o togetai to no setsu naru negai (Die Befragung ergab,
dass es Liebe, reine Liebe war, dass beide sich absolut nichts hatten zu Schulden
kommen lassen und fiir die Zukunft sich gewiss nur wiinschten, in dieser Liebe
fortzufahren). TKZ, 1:522 bzw. 536.

15 Gegeniibergestellt werden beispielsweise rei no ren’ai und niku no ren’ai. TKZ,
1:659.



DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE 429

Chikamatsu Monzaemon deutet auf die spite Meiji-Zeit. Sie gehorcht der
Mode der Stunde: Chikamatsu wurde seit Ende der 1880er Jahre als “der
Shakespeare Japans” in neuem Licht gefeiert. Nur gerade wie ein Edo-
Tupfer wirkt dann noch jener derbe Humor in der Schilderung des aus
Liebesschmerz saketrunkenen Tokio in der Toilette.16 Doch da dieser
humoristische Zug, wie sich herausstellen wird, ironisch auf den Autor
selbst bezogen ist, hat auch diese Szene einen neuen, modernen Klang.

Etwas schwieriger konnte sich die zeitliche Bestimmung der berihm-
ten Schlusszene, in der Tokio sein Gesicht in den Kragen von Yoshikos
Nachtgewand vergribt und sich an dem darin hdngenden weiblichen
Korpergeruch erregt, gestalten, denn was hier beschrieben ist, konnte auch
Jahrhunderte friher datiert werden. Die literarische Technik im Wie der
Schilderung gehort freilich ganz dem ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts
an.17

16 Diese Szene fehlt in Benls Ubersetzung.

17 Die Schlussszene in Ubersetzung: “Er offnete die Schublade ihres Schreib-
tischchens. Ein altes oldurchtrinktes Haarband lag dort vergessen. Er nahm es
heraus und sog seinen Geruch ein. Schliesslich stand er auf und schob die Tiiren
des Wandschrankes zu Seite. Dort lagen drei grosse mit Stricken umschniirte
Weidenkoffer zum Verschicken bereit, dahinter gestapelt das von Yoshiko benutzte
Futon - ein Futon mit hellgriinen Arabesken verziert und ein mit dicker Baumwoll-
watte gefiittertes Nachtgewand in derselben Musterung. Tokio zog es heraus. Der
vertraute Geruch von Ol und Schweiss der Frau erregte ihn unbeschreiblich. Der
Samtkragen war auffdllig schmutzig. Tokio driickte sein Gesicht hinein und sog
den vertrauten Geruch nach Herzenslust ein. Jihlings {iberfielen ihn Begierde,
Traurigkeit und Verzweiflung. Er breitete das Futon aus, bedeckte sich mit dem
Nachtgewand, vergrub sein Gesicht in den Samtkragen und weinte.”

TosA Toru in seinem Aufsatz: “Futon no nioi: hikaku bungakuteki noto”, in:
Kokugo kokubungaku hé (Aichi Kyoiku Daigaku), No. 42 (Midrz 1985), S.111-
122, meint, die Anregung zu dieser Schlussszene entstamme Zolas Roman Thérése
Raquin (der Szene in Kap.9, wo Laurent im Nachgenuss der mit Thérése verlebten
Liebesstunde sich an ihrem im Bett zuriickgelassenen Duft noch einmal séttigt,
aber auch bereits in Gedanken mit dem Mord an Théréses Mann spielt). Katai habe
- so Tosa - den Roman wohl gelesen. Andererseits zitiert Tosa mehrere Gedichte
aus dem Kokinshua, Shinkokinsha und vor allem Shin’yoshii, um zu belegen, dass
sich das Motiv des Geruchs der/des sich entfernten Geliebten auch schon in der
klassischen japanischen Dichtung finden lisst, schrinkt es aber auf den zurick-
gelassenen Parfum- (k) Duft im Unterschied zum Korpergeruch ein. Tatsdchlich
lassen sich gleichfalls in der klassischen japanischen Erzahlliteratur Beispiele fiir
das Geruchs-Motiv finden. Am néchsten kommt m.W. der Passage in Futon eine



430 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

Soweit die Ausfithrung einiger der als typisch spitmeijizeitlich inter-
pretierbaren Komponenten. Ob diese Einzelheiten im Fall von Futon als
neu im Sinne von stilbildendem Wandel definiert werden diirfen, soll vor-
laufig offen bleiben.

IV.

Oberflachlich gesehen, wiren die verhidltnismassig zahlreich genannten
Autorennamen und Buchtitel aus der europdischen Literatur des 19.
Jahrhunderts natiirlich der simpelste Wegweiser zu einer Zeitbestimmung
gewesen. Ihre eigentliche Funktion innerhalb des Erzihltextes liegt jedoch
auf einer so ganz anderen Ebene, dass wir uns nun erst im folgenden mit
ihnen beschiftigen.

In Futon werden der Reihe ihrer erstmaligen Erwidhnung nach
genannt: Gerhart Hauptmanns Drama FEinsame Menschen (zweimal),
Turgenevs Erzdhlung Faust (einmal), Turgenevs Gesammelte Werke (zwei-
mal), Sudermanns Drama Heimatr (einmal), Ibsens Drama Nora (einmal),
Turgenevs Roman Vorabend (zweimal), Turgenevs Erzdhlung Tagebuch
eines uberfliissigen Menschen (einmal), Maupassants Roman Srark wie der
Tod (einmal), Maupassants Erzdhlung Der Vater (einmal), Turgenevs
Erzihlung Punin und Baburin (einmal).18

Stelle aus dem Torikaebaya monogarari (etwa spdtes 12.J h.). Hier wird der Held
von seiner Geliebten endgiiltig verlassen, und es heisst: “Da der Duft, der in ihren
Gewindern verblieben war, die sie an ihrem Lager, auf dem sie zu ruhen pflegte,
ausgezogen und liegengelassen hatte, ganz der Duft der Dame war, die [hier]
gelebt hatte, zog er sich [ihre Gewander] iiber den Kopf und weinte.” Deutsch:
Ubers. M. STEIN. Die vertauschten Geschwister. Frankfurt/M. Leipzig: Insel Ver-
lag, 1994. S. 176. Damit soll selbstverstindlich nicht gesagt werden, dass Katai
diese Stelle kannte, sondern nur unterstrichen werden, wie vertraut die japanische
Literatur mit diesem Motiv ist.

Ubrigens wird auch bei Zola nicht direkt vom Korpergeruch, sondern nur von
Théreses Veilchenparfum gesprochen.

18 Man findet dhnliche Zitiergewohnheiten bei europaischen Schriftstellern vor allem
des 19. Jh.; beispielsweise bei Turgenev, um einen Autor herauszugreifen, mit
dem Katai bestens vertraut war. So treffen wir in Turgenevs Roman Rudin (Katai
hatte ihn gelesen) auf die Namen Hegel, Kant, Tocqueville, Goethe (Faust),
E.T.A. Hoffmann, Bettina von Arnim (Briefe) und Novalis, ohne dass sich hierbei
ein fester thematischer Bezug zuschreiben liesse oder die Erfiillung der Aufgabe



DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE 431

Der Einfluss der europdischen Literatur auf Furon ist oft, wenn auch
fast immer eher einseitig oder pauschal als im Detail behandelt worden.
Kobayashi Hideo etwa verweist in seinem Essay iiber den shishosetsu
(1935)19 auf Maupassant als massgeblich und belegt dies mit einer mit
Bezug auf den Franzosen gemachten Ausserung Katais:

Bislang schaute ich nur sehnsiichtig zum Himmel auf. Ich hatte keine Ahnung
von irdischen Dingen. Absolut keine. Was war ich doch fiir ein oberflachlicher
Idealist! Von jetzt an werde ich ein Kind der Erde sein. Und werde lieber wie
ein Tier auf der Erde kriechen, als vergebens nach den Sternen greifen.20

Dagegen hilt Tosa Toru in seiner fiinfzig Jahre spiteren Untersuchung
Zolas Einfluss fiir ausschlaggebend, insbesondere im Hinblick auf den
Schluss, d.h. auf das Motiv des Fetischismus, der Sexualitit.2] Gemeinsam
ist beiden Interpretationen die entschiedene Riickfithrung auf den litera-
risch ausgereiften franzosischen Naturalismus. Schliesslich kdnnen wir
nachschlagen, was denn der sich gern zu seinen Werken dussernde Katai
selber dazu sagt. Wie wir indessen sehr bald bemerken, fiihrt Katais
starker Eklektizismus leicht zu recht widerspriichlichen Behauptungen, so
dass sich mit Katais Zitaten u.U. alles und jedes belegen lasst. In den
beispielsweise von Kobayashi Hideo herangezogenen Erinnerungen spricht
Katai an den verschiedensten Stellen begeistert von Maupassant und der
franzGsischen Literatur. Maupassant habe ihm mehr bedeutet, mehr
zugesagt als Turgenev, heisst es da.22 Zeitlich nidher an Fufon halten die
Erinnerungen dann aber fest:

Fiir uns hatte eben Literatur noch tatsichlicher, mehr eine vollkommene
Nachbildung des Lebens zu sein, und darum zogen wir die Naivitit, die Ernst-
haftigkeit und Unschuldigkeit der russischen Literatur der franzdsischen vor.23

von Legitimation. Recht locker kolorieren die zitierten Autorennamen vielmehr das
Zeitbild im Roman.

19 Vgl. KoBAYASHI Hideo (1935): Shishosetsu-ron, in: Kobayashi Hideo zenshu.
Tokyo: Shinchosha, 1968, Bd. 3:119-145.

20 TKZ, 15:566.
21 TosA Toru 1985.

22 Tokyo no sanjunen. Tokyo: Iwanami-bunko, 1991. S. 148. Das Kap. K to T ist in
TKZ - wie iibrigens hdufig - in Tokyo no sanjiunen nicht aufgenommen.

23 TKZ, 15:587.



432 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

Und gar fiir die unmittelbare Entstehungszeit von Furon gelten als Bezugs-
autoren explizit an erster Stelle Hauptmann, danach als quasi ideologische
Viter (so iu hitotachi no shisé) Tolstoj, Strindberg, Ibsen und Nietzsche,
wihrend Katai die Fabel als solche eng mit Hauptmanns Einsame Men-
schen verkniipft. So ist das Erinnerungskapitel iiber Futon auch nach der
weiblichen Hauptfigur in Hauptmanns Drama mit Meine Anna Mahr
(Watakushi no Anna Moru) iberschrieben.24 Seitdem gilt unter vielen
japanischen Literaturexperten als ausgemacht, dass Futon eine Spiegelung
dieses Dramas unter Ubernahme von Hauptmanns Komposition sei, eine
Sicht, die jedoch Irmela Hijiya-Kirschnereit bereits 1978 anhand von
Textvergleichen iiberzeugend als irrig abtun konnte.23

Ein erneuter Blick auf unsere Zusammenstellung der in Futon
erwiahnten Buchtitel gibt uns freilich gleichfalls zu denken, erscheint doch
auf ihr nicht Hauptmann, nicht Maupassant, sondern Turgenev am
allerhdufigsten, ndmlich siebenmal gegeniiber nur ein- oder zweimaliger
Nennung der lbrigen Namen. Zugegeben, konnte das fiir die Erzdhlung
selbst ohne grosse Bedeutung sein. So sieht es jedenfalls E. Fowler und
sagt:

Tosa [Toru] argues convincingly that the direct and copious tribute that Katai
pays in Futon to such authors as Hauptmann, Turgenev, Sudermann is mere
window dressing.26

Auch Henshall spricht von Zufallsverweisen (“casual way in which these
references are often made”) und fiihrt sie zum Teil auf den Minderwertig-
keitskomplex der Japaner gegeniiber westlicher Literatur zuriick.27 Hijiya-
Kirschnereit kommt sogar zu dem Schluss:

24 Ebd.:601.
25 Vgl. HulYA-KIRSCHNEREIT 1990.

26 Vgl. E. FOWLER 1988:119. Fowler zitiert nicht ganz korrekt. Bei Tosa heisst es
lediglich, dass, wie Katai ja selber sage, als Geriist (kokkaku) der Erzéhlung ein-
deutig Hauptmanns Einsame Menschen diene; sonst nenne Katai zwar die Namen
Turgenev, Maupassant, Sudermann, doch gebe er den wichtigsten (nach Tosa:
Zola) eben nicht preis.

27 HENSHALL 1981:16 (Einfiihrung). Ahnlich in: HENSHALL 1987:36 (Einfiihrung).
Henshall ldsst uns aber auch wissen: “Personally, I am not pretentious enough, to
attempt a demarcation between what is artistic and what is not.” In anderen Worten



DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE 433

[...] die wichtigste Funktion dieser Berufung [auf europdische Autoren] liegt
m.E. in der Legitimation, die sie quasi automatisch demjenigen verschafft, der
sich mit solchen Zitaten schmiickt.28

Mir scheint, dass hier trotz der frappierenden Ubereinstimmung dreier
Autorititen ein Missverstindnis vorliegt. Zundchst bleibt mit einer solchen
pauschalen Antwort die Frage, warum Katai gerade diese und nicht andere
Namen nannte, unbeantwortet, so dass wir denn auch weiter fragen
wollen: Konnte es sich nicht doch um literarische Quellen handeln, denen
innerhalb der Erzdhlung eine Bedeutung zukommt?

Tatsdchlich 6ffnet uns ein eingehendes Nachlesen der zitierten Werke
als erstes die Augen dariiber, dass Katai bei diesen seinen Autoren
literarische Techniken studiert hat - angefangen von Ausdrucks- iiber
Schilderungstechniken bis hin zu Kompositionsweisen.2%

Gleich auf der ersten Seite des Textes springt uns der Ausdruck soko
no soko als ungewohnlich ins Auge. “Grund des Grundes” oder anders
ubersetzt: “Tiefe der Tiefe”, hier eingeflochten in Tokios Beschreibung
seiner Gefiihlsbeziehung zwischen ihm und Yoshiko. Soko no soko no
arashi wa tachimachi ikioi o ete [...] (Der Sturm in tiefster Tiefe wiirde mit
einemmal an Stirke gewinnen [...]).30 “Tiefste Tiefe” aber ist ein Aus-

Henshall liest Literatur lieber nicht als ein kiinstlerisches Produkt. Aber als was?
Als bloss sprachliches oder sozialhistorisches Dokument?

28 HUIYA-KIRSCHNEREIT 1981:30, wo es weiterhin heisst: “Man leiht sich die fiir die
japanischen Intellektuellen jener Zeit ungeheure Autoritdt westlicher Kultur.” Fer-
ner: “Die Berufung auf europdische Vorginger mit Beglaubigungsfunktion mdchte
ich westostliche Wahlverwandtschaften nennen.” Oder in HUTYA-KIRSCHNEREIT
1990:39: “Angesichts dieses profanen Verlangens erscheint die Selbstidentifikation
mit Johannes etwas gezwungen. Dasselbe gilt auch fiir die zahlreichen Anspie-
lungen auf européische Literatur, die den Text durchziehen, z. B. auf Turgeniew,
Maupassant, Sudermann und Ibsen. Sie erscheinen nicht wirklich motiviert,
sondern lassen lediglich das Bediirfnis des Protagonisten durchblicken, sich mit der
Bezugnahme auf europdische Vorbilder zu legitimieren.”

29 J.A. Walker stellt indes gleichfalls fest: Der Hinweis auf Turgenevs Tagebuch
eines tberfliissigen Menschen in Futon “has an important meaning for the novel as
a whole.” Vgl. J.A. WALKER 1979:111.

30 Tayama Katai las Turgenevs Werke, soweit sie nicht auf japanisch vorlagen, in
englischer Ubersetzung. Er lernte Turgenevs Werke zuerst Anfang der 1890er
Jahre durch die Ubersetzung von Futabatei Shimei schitzen. FUTABATEI Shimeis
einflussreiche Ubersetzungen sind: 1888 aus Aufzeichnungen eines Jigers die
Erzdhlung Das Stelldichein (Aibiki); 1889 die Erzidhlung Drei Begegnungen



434 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

druck, auf den wir in Turgenevs Erzihlungen wiederholt stossen, so auch
in den genannten Erzahlungen Faust und Vorabend.

Im dritten Kapitel, im Kontext einer Passage, in der Tokio sich mit
Turgenevs “liberfliissigen Menschen” vergleicht, fallt das dreimalige koi,
koi, koi (Liebe, Liebe, Liebe)3! auf; es ist wiederum genau das von
Turgenev in seiner Erzdhlung Tagebuch eines iiberfliissigen Menschen
auffallende repetitive Wortmuster, um Gefiihle emphatisch zum Ausdruck
zu bringen. Freilich ldsst sich die Frage nach derartigen Beeinflussungen
nie unzweifelhaft beantworten und Wiederholung ist an sich natiirlich auch
ein altes japanisches der Betonung dienendes, also affirmatives Ausdrucks-
mittel, Aber es zeigt sich hier doch, dass diese Art von Ubernahme im
Kontext einem bestimmten Intimgefiihl eine frische Note geben soll; solche
Mittel werden eingesetzt, um allgemeinmenschliche Gefiihlserlebnisse, die
man auch in Japan von jeher erzdhlenswert fand, durch eine andere,
unverbrauchte und interessanter wirkende Wendung in neuer, dem
europdischen — und das heisst dem Fremden — angeniherter Erlebnisgestalt
darzustellen.

Zwar hatte sich um 1907 die - oder zumindest eine Art -
Umgangssprache als literarische Erzahlprosa schon allgemein durchge-
setzt, aber damit waren ldngst nicht alle Probleme des sprachlichen
Ausdrucks gelost. Vergegenwirtigen wir uns noch einmal jene Zeit des
Umbruchs zu Anfang des Jahrhunderts und die damit verbundenen
Unsicherheiten, halten wir uns noch einmal jene stirmische Verwest-
lichung vor Augen, an der die Literatur gleichfalls teilnehmen sollte und
wollte, dann verstehen wir, dass liberkommene sprachliche Gemeinplitze
keinesfalls mehr geniigen konnten. Was einst in der Erzdhlung wieder-
gegeben wurde, war durch das sich zumindest in der Grossstadt Tokyo,
dem Schauplatz der Erzahlung, vehement verindernde Leben in vielem
ganzlich veraltet und unbrauchbar geworden. Nicht nur dem Wandel der

(Meguriai); 1895 die Erzdhlung Asja (Katakoi); 1897 der Roman Rudin (Ukikusa).
Mor1 Ogai iibersetzte ebenfalls zwei Erzihlungen Turgenevs sowie verschiedene
andere Autoren. Vgl. auch Anm. 35. - Ich habe englische sowie mehrere deutsche
Ubersetzungen vergleichend herangezogen, fiir Faust vor allem die von Friedrich
von BODENSTEDT (Ziirich: Manesse, 1990. Manesse Biicherei 38), die als “exakte
und fehlerfreie” Ubersetzung bekannt ist und die Turgenev, der Deutsch be-
herrschte, fiir “einfach vollkommen” hielt. Doch auch die anderen Ubersetzungen
geben die Zitate teils wortlich, teils inhaltlich gleich wieder.

31 TKZ, 1:537.



DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE 435

Gefiihls- und Gedankenwelt, will sagen, der Erlebniswelt, musste treffend
der zeitgemdsse Ausdruck verschafft werden, vielmehr galt es die
Heldinnen und Helden in neue Lebenssituationen zu versetzen, fiir die ein
vollig neuartiger Beschreibungsstil nétig wurde.

Katai hat sich nun bei der Transformation dieser neuen Realititen in
erzahlbare Literatur bei vielen Schriftstellern gleichsam nach Hilfestellung
umgesehen, u.a. auch bei Maupassant. Um beispielsweise den Uberdruss
am Alltragstrott zu beschreiben, lehnt er sich eng an Maupassants Schilde-
rung in der Erzidhlung Der Vater an. Heisst es hier bei Maupassant:

Tag fir Tag stand er zur selben Stunde auf, ging durch die gleiche Strasse,
schritt durch die gleiche Tiir an der gleichen Concierge vorbei, betrat dieselbe
Amtsstube.

dann dort bei Katai:

So geht er Tag fiir Tag maschinengleich denselben Weg, schreitet durch das
gleiche grosse Tor, geht den schmalen Gang entlang, wo es von der
Rotationsmaschine her larmt und bebt und nach Schweiss riecht [...] und betritt
schliesslich sein Zimmer.32

Offenkundig hat Katai die europidischen Werke mit Schriftstelleraugen
gelesen, denn was er darin fiir sich an Ausdruckstechniken entdeckte,
wusste er geschickt in seinen eigenen Text einzubringen. Wenn Katai
seinen Schriftsteller Tokio nach der Lektiire eines Briefes von Yoshiko, in
dem diese ihm von der bevorstehenden Ankunft ihres Freundes Tanaka in
Tokyo Mitteilung macht, argerlich verwirrt ausrufen Ildsst: “Warum
schrieb sie wir und nicht ich. Warum benutzte sie den Plural!”33, erinnert
uns dies sogleich an jenen bedeutsamen Augenblick in Turgenevs Roman
Rudin (er lag seit 1897 auf japanisch vor), da der Held Rudin wiederholt in
der Wir-Form iiber sich und das Midchen Natal’ja spricht und sein
eifersiichtiger Gesprichspartner so gereizt wie Katais Protagonist ausruft:
“Sie sprechen immer in der Mehrzahl (watakushidomo)!”34

32 Ebd.:523.

33 Ebd.:542. watakushidomo. In Kap. 5 spricht Yoshiko noch einmal von sich und
Tanaka als warakushitachi, und Tokio, heisst es, “war ungliicklich iiber Yoshikos
Wort watakushidomo, als hitten die beiden sich schon offentlich die Verlobung
versprochen.”

34 VGL. Furabatei Shimei zenshii, Ukikusa. Tokyo: Iwanami shoten, 1985, Bd. 2:368.



436 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

Abgesehen davon, dass das Personalpronomen watakushidomo (wir)
damals erst kiirzlich in die japanische Sprache eingefiihrt worden war, und
also noch ein apartes Flair besass, hat Katai sich klug von Turgenev
abgeguckt, wie man auf diese hiibsche Weise dem Leser den Grad der
Intimitdt zwischen zwei Liebenden vor Augen fithren kann, ohne schon
explizit werden zu miissen.

Die Lektiire all der in der Erzidhlung zitierten Werke hat uns hier und
da auf Spuren treffen lassen, an denen gut abzulesen war, in wessen
Spuren hinwiederum der Schriftsteller Katai gegangen ist. Im Ganzen ist
mit diesen kleinen Entdeckungen vielleicht noch nicht sehr viel erreicht
oder gewonnen, doch lassen sie uns schon ahnen, dass es sich nicht um
aufgesetzte — angesteckte — Schmuckzitate handelt. Findet sich doch auf
diese Weise quasi der Schliissel zur Werkstatt des Schriftstellers. Und ein
Blick iiber die Schulter des schreibenden Schriftstellers lasst uns zugleich
erkennen, dass hier, um den literarischen Wandel in die Moderne in Gang
zu setzen, mit Fleiss, Anstrengung, mit einfiilhlsamer Durchdringung das
bislang Unbekannte rezipiert, adaptiert, eingelibt wurde. Die Portion
Ehrgeiz und Eitelkeit, die dabei oftmals mit hereingespielt haben mag,
sollte aber gewiss ebenfalls nicht iibersehen werden.

Es hat sich gezeigt, was doch immer das Entscheidende bleibt, dass
Katai die Zitat-Elemente effektvoll in den Text einzuflechten verstand, dass
er damit jeweils eine Steigerung bzw. Prizisierung des Ausdrucks zu
erzielen vermochte. Von nicht zu vernachldssigender Bedeutung ist m.E.,
dass Katai bei der Suche nach der fiir diese Erzihlung passenden Sprache
am liebsten Turgenev zu Rate zog. Nicht von ungefidhr rét in der Erzih-
lung Tokio der angehenden Autorin, insbesondere die gesammelten Werke
Turgenevs anzuschaffen.35

35 Der Einfluss Turgenevs auf die moderne japanische Literatur der Meiji-Zeit ist
selbstverstandlich in Japan bekannt und auch oftmals vor allem im Zusammenhang
mit den Ubersetzungen Futabatei Shimeis (vgl. Anm. 30) behandelt worden.
Beispielsweise in dem in Anm. 37 angefiihrten Aufsatz (vgl. insbesonder die dort
zitierten Erinnerungen Shimazaki Tosons an die Lektiire Turgenevs auf S. 32).
Aber wie meist, so auch in diesem Aufsatz wird Futon im Hinblick auf Turgenev
kaum, im Detail gar nicht, untersucht, stattdessen wird in der Regel auf Katais
Erzahlung Juemon no saigo (Jiemons Ende) verwiesen; Katai hat diese Erzahlung
als Rahmenerziahlung komponiert mit einer Eingangsszene a la Turgenev in: Konig
Lear der Steppe. Merkwiirdigerweise erwahnt auch Henshall in seiner Einfiihrung
Turgenevs Einfluss auf Katai nur sehr am Rande und iberhaupt nicht, wo er iiber



DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE 437

Vielleicht war sich Katai nicht bewusst, dass der Stil des gegeniiber
den Naturalisten beinahe zwei Generationen élteren Turgenev, obschon
realistisch, doch noch stark der Spatromantik verpflichtet war und dem von
ihm 1904 geforderten Stil “unverhiillter Beschreibung” (rokotsu naru
byosha) nur bedingt entsprach.

Oder es mag Turgenevs Stil sich ihm vor vielen anderen angeboten
haben, waren doch einige Erzdhlungen des Russen bereits von Futabatei
Shimei in eine modellhafte moderne japanische Erzdhlprosa iibersetzt
worden;36 Ubersetzungen, die nicht nur Katai, sondern viele japanische
Schriftsteller der damaligen Jahre stark beeinflussten. Satze daraus,
erinnert sich Katai, lernte man auswendig.37 Und zudem mag Turgenevs
an sich schoner Stil, der in so hohem Masse ungezwungen umgangssprach-
lich wirkt und nicht zuletzt damit den Anforderungen Katais nun doch sehr
nahe kam, mehr Anziehungskraft gehabt haben als der naturalistische Stil
eines Zola, der mit seinem iiberquellendem Reichtum einen Neuling eher
hitte iberwiltigen miissen und sich fiir Anleihen eben nur sehr bedingt
eignete.

Katais Stil wirkt heute, da die Sitze nicht recht fliessen und die
Sprache mit ihren gelungenen und misslungenen Passagen durchaus uneben
ist, wie nicht ganz aus eigener Kraft erwachsen.

Katais Naturanschauung und deren Entwicklungsprozess spricht. Er nennt hier nur
Wordsworth, Maupassant, Nietzsche und “verschiedene buddhistische Philoso-
phen”. Vgl. HENSHALL 1981:31. - Das Erscheinungsjahr von Futon - 1907 - war
in Japan, was Turgenev angeht, sozusagen ein boom-Jahr. Allein in diesem Jahr
erschienen in literarischen Zeitschriften acht Ubersetzungen von Turgenevs Wer-
ken (die meisten als Teilstiicke), bis zur Zeit der Niederschrift von Futon - Juli -
sechs (vgl. auch Anm. 55). Man sollte sich ferner daran erinnern, dass Turgenev
auch in Europa eine breite, seine Erzédhlungen liebende Leserschaft besass als erster
russischer Romancier, was auf Japan eine mittelbare Riickwirkung gehabt haben
mag. Als beispielhafter Beleg aus der deutschen Literatur sei Marie von Ebner-
Eschenbachs Erzahlung Ob spdt, ob frih erwdhnt, in die Turgenevs beriihmte
Erzdhlung Erste Liebe in die Handlung eingeflochten ist.

36 Vgl. Anm. 30.

37 Zitiert nach: NOBORI Shomu u. AKAMATSU Katsumaro: The Russian Impact on
Japan. Literature and Social Thought. Trans. and ed with introductions by Peter
BERTON u.a. Los Angeles: Univ. of California Press, 1981. S. 27 (School for
International Relations Univ. of Southern California. Far Eastern and Russian
Research Series, No. 5).



438 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

V.

Kehren wir nun noch einmal zur Erzdhlung, zu ihren Figuren zuriick. Da
sind Tokios Ehefrau und ihre Schwester. Beide tragen einige wenige Ziige
der Kithe (Ehefrau von Johannes Vockerat, Protagonist in Hauptmanns
Drama), und so ldsst Katai sie auch in kleinen wie von Hauptmann
inszenierten Szenen auftreten. Da ist das Gegenmodell: die junge Yoshiko.
Ihr ist so gut wie nichts von der bei Hauptmann der Kithe gegeniber-
gestellten Anna Mahr mitgegeben, der jungen intellektuellen, emanzipier-
ten Frau. Yoshikos Modernitit zeigt sich vielmehr, wie schon erwihnt, in
ihrer schlanken Gestalt, in ihrer schmucken Kleidung, dem Glanz in ihren
Augen und im Vermdgen, Gefiihlen stark und sichtbar Ausdruck zu geben.
Das ist tatsdchlich weit von Hauptmanns Charakterportrit der Anna Mahr
entfernt, doch zugleich, will mir scheinen, sehr nah zu der Muza, jener
Heldin aus Turgenevs Erzahlung Punin und Baburin, die Katai zum Ende
hin ins Spiel bringt.

Stellt man einmal das eine als Vorlage, das andere als Nachbildung
nebeneinander, ist die Ahnlichkeit verbliiffend. Auch Muza wird dem
Leser ausdriicklich als der neue Typ Midchen vorgestellt, und gleichfalls
heisst es von ihr, sie sei ein reizend anzuschauendes Midchen, sei von
zierlich schlanker Gestalt, auffillig gekleidet und im Besitz von Augen, die
lebhaft blitzen. Die eine wie die andere wihlt sich entgegen konven-
tioneller Sitte ihren Liebhaber aus eigenem Willen, beide erleiden - auf
verschiedene Weise — damit Schiffbruch. Einen sog. neuen Typ verkorpert
Yoshiko also gewiss, einen, von dem man sagen konnte, er nehme den
Standort ein zwischen Sudermanns Magda, Ibsens Nora, Turgenevs Elena,
die alle im Kontext erwdhnt werden, und der Muza. Statt Niherin wie
Muza, ist Yoshiko indes Studentin, angehende Schriftstellerin; und
insofern geht sie, die einen sog. freien, unbiirgerlichen Beruf anstrebt,
doch bereits einen, wiewohl kleinen Schritt auf jene Gestalten zu. Yoshiko
ist dennoch weit weniger emanzipiert als die deutsche bzw. norwegische
Heldin, auch viel weniger willensstark als die russische Elena, der sie
nachtrdumt. Im Hinblick auf die tatsdchlichen japanischen Lebensverhilt-
nisse konnte Katai seinen Lesern die wirklich emanzipierten Frauen-
gestalten der europdischen Literatur gewiss nur als Idealtypen vor Augen
stellen, aber gerade damit - ndmlich gemessen an deren hohen emanzi-

patorischen Anforderungen - machte er zugleich das Scheitern Yoshikos
verstdandlicher.



DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE 439

Unsere Argumentation setzt freilich voraus, dass Katais Leserschaft
die in Futon genannten Werke kannte oder zumindest von ihnen wufite. Fiir
einen Teil seiner Leserschaft traf dies ganz sicher zu. Denn ohne diese
stillschweigende Voraussetzung hitte Katai niemals als Leser zum Leser
sprechen konnen, was er doch zweifelsohne tut. Wie seinerzeit in Japan
gelesen wurde - sich dies hier zu vergegewirtigen, ist zum Verstindnis
dieses sehr spezifischen Verhiltnisses zwischen Autor und Leser
unabdingbar - und geradezu zwingend erforderlich im Hinblick auf die
Erzdhlung Futon. In Katais Erinnerungsbuch 30 Jahre Tokyo ist wieder
und wieder die Rede davon, wie die Freunde (Tayama Katai, Yanagita
Kunio, Kunikida Doppo und Shimazaki Tdson) sich in nie enden wollenden
Gesprachen iiber ihre Lektiire austauschten, wie sie die Faszination des
Gelesenen gemeinsam genossen und wie sie miteinander beispielsweise
dariiber scherzen konnten, dass so und so die Rolle der So-und-So-
Erzihlfigur werde iibernehmen miissen.38 An einer Stelle berichtet Katai:

In unseren Gespréachen [er und Yanagita Kunio] fehlten nie die jungen Manner
in den Bergen Norwegens, nie die Madchen, die in den Fjords leben, die armen
Bauern der Steppe und die Waschfrauen an den Ufern der Seine in Paris.3?

Und an anderer Stelle wiederum erinnert er sich:

Ich sann bald iiber Olenins Leid nach, bald iiber Lukaskas Leben und die
Gefiihle des alten Eroskas gegeniiber der Natur [Figuren aus Tolstojs Kosaken].
Das seltsame Leben im Kaukasus vermischte sich mit den Phantasien und den
Kiimmernissen des jungen Literaten aus dem Fernen Osten.40

Japanische Leser waren fasziniert von all diesen Helden und Heldinnen in
den europdischen Romanen, die in ihnen die Neugier nach jener Welt
weckten, konkreter noch, das Verlangen, selbst einmal das zu erleben, was
jene erlebten. Es war eine Sehnsucht, die einstweilen nur gestillt werden
konnte, wenn man sich so weit wie moglich mit jenen fremden Menschen
identifizierte. Diese Art einfiihlenden Lesens mag man emphatisch und

38 Vgl. Tokyo no sanjunen. Tokyo: Iwanami bunko, S. 141. (Anm. 22.) Kunikida
Doppo sollte die Rolle des Verlierers in Maupassants Erzahlung Zwei Soldaten
ibernehmen.

39 TKZ, 15:569.

40 Ebd.:496. Katai iibersetzte L.N. Tolstojs Kosaken, es ist seine erste veroffentlichte
Ubersetzung.



440 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

naiv nennen, und gewiss ist sie es, aber doch nur im Sinn der sozusagen
urspriinglichsten Art des Lesens: dem Miterleben, Mitleiden bis zur
Vorstellung: “Das habe ich selbst durchgemacht.”4l Und Lesen heisst
genau das an erster Stelle. Ein Vorgang, der umso spannender sein mag,
wenn es um die phantasievolle Identifikation mit Menschen fremder
Linder geht, von denen ein Echo deutlich zu einem heriiber zu klingen
scheint. Auch darf nicht vergessen werden, dass genau diese in Japan stark
emotionale Rezeption der europidischen Literaturwelt den Lernprozess
beschleunigte und ihm die {iber Jahrzehnte anhaltende positive Zuwendung
sicherte.

Wenn denn Katai in ausschlaggebenden Momenten, an entscheidenden
Drehpunkten und in beispielhaften Situationen das Erleben seines Protago-
nisten an jene in der Weltliteratur eingefiihrten Erzihlfiguren bindet, so ist
es, als setze er Wegmarken im Gesprich mit dem Leser, um den Sinn
dessen, was er in Futon erzahlt, klarer erkennbar zu machen.

Dem geschilderten Leben, den geschilderten Empfindungen verleiht
der Autor durch seine Zitat-Ankniipfungen erst eine {iber das Nur-Per-
sonliche hinausgehende Verallgemeinerung. Zugleich greifen die Verweise
immer auch in die Geschichte selbst ein, indem sie dem kundigen Leser
eine weitere Ausdeutung der jeweiligen Situation, ihm gewisse Einblicke in
weitere Innenrdume der Vorgidnge ermdglichen. Die psychische Zeich-
nung, die Situationslage Tokios gewinnt dadurch fiir den Leser punktuell
zumindest an Plastizitit, Farbe und Kraft. Andererseits aber, weil die
zahlreichen Analogien von unterschiedlichem Charakter sind und stets nur
teilweise zutreffen, verlieren die Geschichte und ihr Protagonist an Strin-
genz. Tokios Charakter, sein Wesen werden nicht zuletzt deswegen kalei-
doskopisch; sie unterliegen aber auch nicht mehr der Typenhaftigkeit
edozeitlicher Helden.

Gleich im ersten Kapitel — Tokio ist von der Nachricht, dass Yoshiko
einen Freund hat, in Verwirrung geraten — wird gesagt: “Er erinnerte sich
plotzlich an Einsame Menschen von Hauptmann.” Er habe vor etwa drei

41 Genau diesen Satz schreibt Flaubert in einem Brief an Turgenev iiber dessen
Roman Vorabend (24. Mirz 1863). Oder im allerersten Brief an Turgenev (16.
Mirz 1863): “Wie viele Dinge, die ich selbst gefiihlt, erlebt habe, fand ich bei
Ihnen wieder [...] im Tagebuch eines liberfliissigen Menschen.” G.FLAUBERT/
I.TURGENEV: Briefwechsel 1863-1880. Aus dem Franzosischen von Eva MOLDEN-
HAUER, Berlin: Friedenauer Presse 1989. S. 18ff.



DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE 441

Jahren dieses Drama gelesen, und “seitdem war er ein einsamer
Mensch.”42 Das Motiv Einsamkeit klingt in der Erzihlung hier zum ersten
Mal an, erstmals wird hier das Wort “einsam” gebraucht. Durch die
Verkniipfung mit dem Hauptmann-Werk mochte der Autor gewissermassen
die Einsamkeit iiber die landldufige, alltdgliche Einsamkeit hinaus als eine
spezifische Erscheinung der Moderne gekennzeichnet sehen. Wenngleich
er das Motiv im Sinne Hauptmanns nicht weiterfiihrt, so nimmt er es doch,
verwandelt auf. So ldsst er zumindest durchscheinen, dass Tokios Hypo-
krisie, die diesen in die Isolation treibt, nicht zuletzt der gesellschaftlich
aufgezwungenen idealisierten und unantastbaren Rolle des Lehrers ent-
springt. Die Identifikation mit Johannes Vockerat kann allerdings so nicht
glaubwiirdig gelingen. Drei Zeilen spiter lesen wir auch bereits: “Er
dachte, ‘nicht einmal Johannes Vockerat zu werden, ist mir moglich’ und
seufzte tief auf.”43 (Anna Mahr verldsst Johannes nicht wegen eines
anderen Mannes, sondern um nicht Verrat am beider gemeinsamen Ideal
zu ilben.) Dem leichten Anflug von Sarkasmus zum Trotz verrdt der
Seufzer, dass Tokio jedenfalls jene Einsamkeit des Johannes nur in der
Pose des Einsamen erleben kann.

Tokios Erinnerungen konnen denn auch sogleich zu der néchsten
Szene iibergehen, ndmlich, wie er in seinem kleinen Studierzimmer mit
Yoshiko sitzt und ihr Turgenevs Erzdhlung Faust nahebringt. In
augenfalliger Analogie zu Turgenev schildert Katai diese Szene:

[...] da in dem kleinen engen von der Lampe erhellten Studierzimmer war ihr
jugendliches Herz voll Sehnsucht nach einer so farbigen Liebesgeschichte
gewesen, 44

Tokio ist jetzt also nicht mehr der einsame Johannes, sondern versteht sich
als Turgenevs Pavel. Wie jener mochte er insgeheim durch die Lektiire
eine gemeinsame Liebe in dem Midchen wecken. Wer die Erzdhlung von
Turgenev kennt, kann sich die Intensitit dieser Szene, die sich bei Katai
weniger anschaulich dartut, leicht ausmalen bis hin zur Ahnung des trost-
losen Ausgangs der Geschichte. Die Anspielung ist nicht zuféllig.

42 TKZ, 1:524.
43 Ebd.
44 Ebd.



442 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

Noch einmal vergleicht sich Tokio im folgenden (Kapitel 2) mit
Johannes Vockerat aus Hauptmanns Drama, wobei sich in dem dies-
maligen Bild zugleich ein Kunstgriff verbirgt: Der Vergleich fungiert als
Klimax, ist am Ende einer Passage hingesetzt wie ein Ausrufezeichen zur
Bekraftigung.

Genauso wie Johannes in Einsame Menschen fiihlte er lediglich die Stumpfheit
dieser Person, die seine Frau war.”45

Mit dem gleichen Kunstgriff wird ein Hohe- und Wendepunkt im dritten
Kapitel markiert: Tokios Gefiihle - so die Schilderung - sind in Aufruhr,
seine Gedanken sind wie ein einziger Wirbelwind, erst in der Erkenntnis:
“Ich bin Turgenevs iiberfliissiger Mensch” 46 kommen sie, wiewohl nur
scheinbar, zur Ruhe. Die Anspielung auf den iberfliissigen Menschen bein-
haltet zudem: Genauso wie dieser Culkaturin auf seine grosse Liebe, auf
die schone Lizaveta, verzichten musste, wird Tokio auf Yoshiko verzichten
miissen. Und folgerichtig finden wir fortan in der Erzdhlung Einsamkeit
und Entsagung der gleichen Konfiguration untergeordnet.

Turgenevs Culkaturin versieht sich mit dem Beiwort “iiberfliissig”,
weil er ein Mensch zu sein meint, der wie ein fiinftes Rad am Wagen nicht
hitte zu existieren brauchen, der immer ausserhalb der Dinge steht.
Turgenevs Figuren dulkaturin, Rudin — mit einigen Abstrichen - auch sein
Pavel aus Faust - es sind Manner wie Tokio im Alter um Mitte dreissig.
Thnen allen fehlt es an Mut und Energie, auch in der Liebe; einsame Opfer
durch sich selbst, ganz ohne Zukunftsperspektive. Aufgebende, Verzich-
tende - sie sind Wahlverwandte Tokios. Was Rudin iiber sich selbst sagt:
“Ich gebe mich ganz, mit Gier und Leidenschaft hin - ich kann mich nicht
hingeben”, oder “das erste Hindernis — und ich bin erledigt”47, gilt auch
fir Tokio, denn es heisst: “Eine gewisse Kraft in seinem Leben machte es
ihm unmoglich, sich in etwas zu verlieren”; oder wie die Beschreibung
auch lautet:

Stets kostete er die Bitternis einsamer Leidenschaft, die ihn ausserhalb stehen
liess, nur wegen eines einzigen falschen Schritts war er niemals imstande, in das
Herz des Schicksals zu gelangen. [...] Bei dem Gedanken, dass er auch jetzt

45 Ebd.:529.
46 Ebd.:537.
47 FUTABATEI Shimei a.a.0.:375.



DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE 443

noch immer von einem negativen Schicksal herumgetrieben wurde, schmerzte
ihn seine eigene Unfihigkeit und sein ungliickseliges Los.43

Man muss wohl in dieser akzentuierten Zusammenschau mit den Helden
Turgenevs den Versuch des Autors erblicken, das Ubel, an dem hier
gelitten wird, im Anschluss an den russichen Erzidhler als eine Zeit-
krankheit zu diagnostizieren, will man eben nicht bloss die Ubernahme
eines literarischen Musters darin sehen. Freilich bleibt wieder unberiick-
sichtigt, dass Turgenevs spitromantische, romantisch-ironische, in diesem
Sinne ganz unnaturalistische Helden rund fiinfzig Jahre friher ins
literarische Leben gerufen wurden und schon zu Katais Zeiten von Schrift-
stellern wie Natsume Soseki nur bedingt modern genannt worden waren.
Gleichwohl kann Katai durch diese Hinweise auf Turgenevs Helden das
Mitgefiihl beim imaginierenden Leser wieder steigern.

Ebenso wirksam kann er es mit dem Hinweis auf eine Figur
Maupassants. Als Tokio ndmlich ganz klar wird, dass die ihren Freund
liebende Yoshiko fiir ihn, den so viel Alteren, unerreichbar geworden ist,
als er sich eingesteht, dass “die Fliigel so alter Vogel wie ich einer bin,
nicht mehr schén genug sind, um junge Vogel anzuziehen”49, da finden
wir die Szene abrundend beschrieben: “Er starrte zur Lampe. Aufge-
schlagen auf seinem Schreibtisch lag Maupassants Roman Stark wie der
Tod.”0 Auch hier wird wieder ein analoger Fall zitiert, sogar beschwo-
ren. Maupassants Romanfigur Bertin ist ja ebenfalls Kiinstler, ein alternder
Mann, dem die Liebesqualen aus Leidenschaft zu dem unerreichbar gewor-
denen jungen Méadchen so zusetzen, dass er an ihnen zerbricht und stirbt.

Hier iibrigens, wo Katai ausschliesslich die Gefiihlslage seines Helden
beleuchtet und sich mit der knappen Titelnennung begniigt, das Pathos
geschickt in der Auslassung verbirgt, erzielt er erzdhlerisch den stirksten
Effekt.

Eine letzte Beobachtung in diesem Zusammenhang fiihrt uns noch
eimal zuriick zu Turgenev. Wenn Tokio die Rolle, wie es heisst, des
freundlichen Beschiitzers (onjo no hogosha) der Liebe (koi) der beiden
Jjungen Menschen Yoshiko und Tanaka tibernimmt, um zwischen Yoshiko
und ihren Eltern zu vermitteln und weiss, dass er es eigentlich tut, um “das

48 TKZ,1:537.
49 Ebd.:570.
50 Ebd.



44 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

Geheimnis im Grunde seines Herzens nicht preiszugeben”31, nein, dass er
eigentlich nur deswegen den Vermittler spielt, um “Yoshikos Dankbarkeit
ganz zu gewinnen”J2, wobei er, wie uns deutlich wird, den Selbstbetrug
sehr wohl durchschaut, dann mag auch das ein Widerhall der Uberlegun-
gen eines Bersen’jev in dhnlicher Lage sein. Dort, in Turgenevs Roman
Vorabend, beantwortet sich der Held Bersen’jev die Frage iiber seine
Vermittlerrolle nimlich dhnlich zweifelnd: “Nein, nicht aus Giite, nicht aus
Giite [...]. Ich miisste eigentlich zufrieden sein, sie lieben einander, und ich
habe ihnen geholfen, [...] doch [...].”53 Obgleich die Erwidhnung von
Turgenevs Roman Vorabend im Situationszusammenhang mit Yoshiko (im
Vergleich zu Elena) erfolgt, sind doch die Ankldnge uniiberhorbar.

Wieder direkt und konkret ist zum Ende hin die Anspielung auf
Turgenevs Erzihlung Punin und Baburin.>% Hier iibernimmt die zitierte
Erzédhlung nicht nur die Funktion detaillierender Ausmalung dessen, was in
Katais Erzdhlung selbst nur skizziert ist, sondern nimmt gleichsam den
Handlungsfaden auf, um ihn weiterzuspinnen, iiber die eigentliche Erzih-
lung hinaus. Denn offensichtlich soll mit ihrer Erwdhnung dem Leser ein
Wink gegeben werden, dass Yoshiko zu einem ferneren Zeitpunkt
moglicherweise in Tokio doch ihren wahren Beschiitzer erkennen und den
Entschluss fassen konnte, mit ihm zusammen ihr Leben zu teilen und der

51 Ebd.:567f.
52 Ebd.:578.

53 Katai erwihnt in Tokyé no sanjinen, TKZ, 15:602f, dass er seine Erzdhlung Futon
zundchst Koi to koi hatte betiteln wollen, diesen Titel jedoch wieder verwarf, weil
ein Werk des Schriftstellers Kosugi Tengai (1865-1952) bereits (1901) so iiber-
schrieben war. Der angegebene Grund mag stimmen, aber ebenso wahrscheinlich
scheint fir Katais Umbenennung folgender Grund: Sein Freund Soma Gyofi
iibersetzte Turgenev zur selben Zeit, da Katai an Furon schrieb; die Ubersetzung
kam wie Futon im September 1907 unter dem Titel Koi to koi heraus, (in Bunko,
No. 2). (Fir die Beschaffung einer Kopie dieser Zeitschriftennummer bin ich
Herrn Nakagawa Gor6 zu Dank verpflichtet.) Es handelt sich dabei um Kap. 5 von
Turgenevs Roman Vorabend, wobei sich der von Gyofu ersonnene Titel
offenkundig auf die zu Anfang des Romans diskutierten zwei Arten von Liebe -
die geniessende und die sich opfernde - bezieht. Leicht erkennt man die Verbin-
dung mit Furon. Es koénnte dies ein weiteres Beispiel fiir Turgenevs Bedeutung fiir
Futon sein, denn m.E kann man ausschliessen, dass Katai von der Ubersetzungs-
arbeit seines Freundes und Kollegen nichts wusste.

54 TKZ, 1:604. In Benls Ubersetzung fehlt die Nennung des Titels; es heisst
lediglich: “ein Werk Turgenjews”.



DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE 445

Literatur zu weihen - wie Turgenevs Muza (sie wurde bereits erwéhnt),
die, nachdem sie einem jungen Liebhaber verfiel, schliesslich dazu kommt,
Baburin, ihren ehemaligen Beschiitzer, als ihren eigentlichen Retter
anzuerkennen und sogar beschliesst, kiinftig an seiner Seite zu leben und
mit ihm an seiner idealistischen Arbeit mitzuwirken. Auch der im Kapitel
zuvor gegebene Hinweis auf Tokios Absicht, Yoshiko zu adoptierend?,
falls sie von ihren Eltern enterbt werden sollte, spielt mit der leisen
Hoffnung auf ein happy end. Will sagen, damit konnte der theaterhaft als
Ende pointierten Schlussszene zum Trotz quasi die Mdglichkeit einer
Fortsetzung offen gehalten worden sein.36

VI.

Alle diese Anspielungen, welche die Erzihlung Futon durchziehen, weisen
auf Geschichten ausserhalb des Textes, die jedoch nicht einfach entlichen
sind, sondern ihn mitunter aufhellen und dem Leser Signale geben. Sie
fordern den Leser zu bestimmten Interpretationen auf und sind schon damit
auch in das Werk integriert. Auf die Erzéhlstruktur wirken sie in gewisser
Weise sogar festigend. Sie sind Stiitzbalken. Die zweifache Ebene von
Selbsterlebtem und Gelesenem spiegelt sich in der Erzédhlstruktur wider,
was kiinstlerisch allerdings Probleme aufwirft, die nicht geldst scheinen.
Auf den Protagonisten jedenfalls wirkt sich die Doppelschichtigkeit -
literarisch gesehen - ungiinstig aus. Indem er immer wieder in die Rollen
anderer, in solche vorgebildeter Erzéhlfiguren schliipft, erlangt er keine
wirkliche Selbstindigkeit. Bis zuletzt haftet dieser Figur etwas Uneigent-
liches an. Die damaligen Leser mogen sich daran kaum gestossen haben.
Sie spielten ja im eigenen Leben oft genug in gleicher Weise die Rollen
von Erzihlfiguren - angesteckt von jenem schon erwihnten Identifikations-

55 Vgl. TKZ, 1:598. In Benls Ubersetzung (vgl. BENL 1948:259.) heisst es unkor-
rekt: “Tokio bat den Vater, ihm nun seine Tochter zuriickgeben zu diirfen.” Im
wirklichen Leben adoptierte Katai zwei Jahre spdter, Januar 1909, Okada Michiyo
(in der Erzdhlung: Yokoyama Yoshiko); die Adoption wurde im Februar 1917
wieder aufgeldst. Vgl. Nenpu: Tayama Katai fir das Jahr 1909. In: Tayama Katai
shi. Meiji bungaku zenshi. Tokyo: Chikuma shobo, 1968.

56 Dies konnte im Hinblick auf die spatere Entwicklung des shishosetsu interessant
sein, der gemeinhin nur einen Lebensausschnitt des Autors/Protagonisten bietet
und fiir den vor allem der offene Schluss kennzeichnend ist.



446 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

fieber. Die Wahrheit des erzdhlten Menschen, also der Kunstfigur, wurde
ihnen vermutlich zur Wahrheit des Menschen im wirklichen Leben. Leben
und Literatur verschmolzen miteinander, ganz wie der Autor Katai und
seine Erzédhlfigur Tokio; denn Tokio ist Katai und Katai ist Tokio.

Das Leben, konnte man sagen, wurde literarisiert und das so aus
zweiter Hand gelebte Leben unterlag dem Drang, noch einmal literarisiert
zu werden. Katai iiberschrieb das Erinnerungskapitel zu Furon mit Meine
Anna Mahr. Er hatte das Drama in einer englischen Ubersetzung 1901
gelesen. Nur zwei Jahre spiter, 1903, erhielt er von der in Futon als
Yoshiko auftretenden Studentin und Schriftstelleraspirantin namens Okada
Michiyo die ersten Briefe.37 Er nahm das Midchen 1904 in sein Haus auf
(Patronage in dieser Weise war im damaligen Japan durchaus iiblich).
Ohne hier jetzt die tatsiachlichen oder nicht tatsichlichen biographischen
Daten in Furon im Detail besprechen, ohne aber auch das autobiogra-
phische Indizium in der Erzdhlung leugnen zu wollen, erscheint es nicht
unwahrscheinlich, dass sich Katai im tatsidchlichen Leben von Anbeginn in
seiner Beziehung zu Okada Michiyo als Johannes gerierte und auf das
Maidchen die Erscheinung der Anna Mahr projizierte im Anschluss an die
Lektiire von Hauptmanns Drama, das ihn so gefangen gehalten hatte. Falls
dem so wire, wire es geradezu das Natiirlichste, dass Katai im nachhinein
wieder wie selbstverstindlich von “meiner Anna Mahr” sprechen sollte.
Okada Michiyo war aber keine Anna Mabhr, sie konnte die Rolle niemals
ubernehmen, so dass sich das Verhiltnis zwischen Katai und ihr recht
anders entwickeln musste, weitab vom literarischen Vorbild. Solange Katai
indessen an seiner Absicht festhalten wollte, selbsterlebten Stoff erzihle-
risch zu verarbeiten, konnte Hauptmanns Drama als Schnittmuster nun
nicht mehr taugen. Es musste eine andere Erzdhlkomposition gefunden
werden. Und wenn wir jetzt noch einmal einen Blick auf Turgenevs
Erzdhlungen Faust und Tagebuch eines iiberfliissigen Menschen werfen,
mit deren Protagonisten sich der Tokio der Erzidhlung identifiziert, dann
finden wir in beiden Werken mit ihren ebenfalls negativ gezeichneten
Helden einen zu Futon nicht undhnlichen Erzdhlmodus. Sowohl die Brief-
erzdhlung Faust, in welcher der Protagonist dem Freund iiber den Gang
seiner Liebesbeziehung fortlaufend Mitteilung macht, als auch die Tage-
bucherzédhlung ist ausschliesslich aus der Sicht des Protagonisten geschrie-

57 Vgl. Tayama Katai Nenpu: a.a.0. fir das Jahr 1903.



DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE 447

ben. Die Ich-Erzédhler geben jeweils Anstosse zur Handlung, reflektieren
die Begebenheiten und geben sich dem Leser zunehmend durch ihre
Innenschau preis. Dem Briefschreiber gerdt sein Bericht, indem seine
unerlaubte Liebe zu der jungen verheirateten Frau den biirgerlichen
Moralkodex zu brechen droht und schliesslich bricht, mehr und mehr zum
Bekenntnis, zum Gestindnis. So liegt der Erzdhlung ein Erzdhlmodus
zugrunde, der demjenigen in Futon nahe kommt.

Ebenso lidsst sich eine gewisse Verbindung zu Turgenevs Tagebuch
eines tberfliissigen Menschen ziehen. Hier haben wir es fast noch offen-
kundiger mit einem - fiktivem - Journal intime zu tun. aulkaturin schreibt
auf dem Sterbebett sein Tagebuch, es ist so etwas wie eine Bilanz des
eigenen Lebens, die er angesichts des Todes ziehen mdchte, mit scho-
nungslosen Einsichten in die eigene Person. Insofern ldsst sich auch hier
wieder eine Verwandtschaft zu Futon sehen, selbst wenn iiber Vergangenes
gesprochen wird. Denn durch die Form der tiglichen Eintragung erscheint
der Abstand zwischen Erinnerungshorizont und Erlebnishorizont extrem
verkleinert. Noch einmal lebt der Protagonist ja Tag fir Tag den
Lebensausschnitt von damals, diesen einzigen, der fiir ihn je von Bedeu-
tung war.58

Andererseits werden nun auch die Unterschiede klar erkennbar. Katai
hédlt noch an einer Art auktorialen Erzdhlens fest, wenngleich er iiber-
wiegend aus der Sicht der zentralen Figur erzdhlt, so dass der Leser den
Eindruck gewinnen konnte, alles wire durch sie erlebt und erzdhlt. Doch
wird diese Sicht gelegentlich fiir Augenblicke durchbrochen, wenn ohne
Reflexionsbezug auf den Protagonisten iiber die Innenschau Yoshikos (in
Kap. 4, 5 und 9) oder des Vaters referiert wird.59 Zudem konnte der de-
zidierte Gebrauch des damals neu eingefiihrten, noch ungewohnten, somit
bedeutungsgeladenen Personalpronomens kare (er) als versuchte Objekti-
vierung gedeutet werden. Auch sollte man in diesem Zusammenhang nicht
vergessen, dass es der Autor ist, der als Leser dem Leser Signale setzt.
Indes ldsst sich noch eindeutiger einer auktorialen Erzdhltechnik die Zeit-
planung zuschreiben, wie sie im Handlungsverlauf beispielsweise in der

58 Vgl. auch J.A. WALKER 1979:111, Anm. 22, wo die Autorin auf die Ahnlich-
keiten zwischen den Charakteren Tokios und Culkaturins hinweist.

59 Ebd.:110. In Anm. 21: “It is a paradox to me that Furon is considered the quint-
essential I-novel, when it has a clearly outlined plot or story and presents other
characters than the author with insight and understanding.”



448 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

bereits erwihnten, rein der Erklirung dienenden Riickwendung (Kap. 2) .
sichtbar wird. Und schliesslich: Nur ein auktorialer Erzihler arbeitet mit
einer - wie der Leser leicht durchschaut - allein der Komposition
dienenden Vorausweisung auf Kommendes - hier auf die Schlussszene.60
Eine Reihe von Elementen also, welche der personalen Erzdhlweise
entgegenstehen und die erst der spitere shishosetsu eliminierte.

Bemerkenswert ist wohl die Tatsache, dass Katai die Tagebuchform
fiir Futon nicht wihlte, obgleich sie sich ihm mit den Erzdhlungen Turge-
nevs anbot oder sie ihm mit der Tradition der japanischen Tagebuch-
literatur sogar hatte nahe liegen miissen. Die Preisgabe der Intimititen
hitte - ist zu liberlegen - in der reinen Tagebuchform beispielsweise in der
Ich-Form doch ohne fiktive Namensnennung wohl einerseits allzu direkt
und aufdringlich auf den Leser wirken miissen - das verstand Katai
bestimmt -, wihrend andererseits leicht etwas von der Authentizitit des
Erlebens hitte verloren gehen kénnen.

Hier miissen wir nun endlich auf das im Hinblick auf Furon so
beriihmt-beriichtigte Motiv des Wahrheits-Gestidndnisses eingehen. Japans
sog. naturalistische Schriftsteller plddierten fiir eine Erzdhlliteratur der
wahren (jijitsu) Begebenheiten, und Katai ging dabei so weit, die
Verwirklichung dieses Postulats allein in Bezug auf die eigene Person fiir
moglich und darstellbar zu halten. Die literarischen Quellen dieses Credos
entstammen der naturalistischen Literatur Europas; sie sind nahezu
unuberschaubar und im Einzelnen fiir Japan kaum dingfest zu machen.
Doch liesse sich u.a. speziell an die frithen Aussagen der Briider Goncourt
denken, die im Vorwort zu ihrem Roman Germinie Lacerteux (1864)
verkiindeten: “Das Publikum liebt fiktionale Romane! Dies ist ein wahrer
Roman.”6l Der Diskurs zwischen wahrem Bericht und fiktionaler

60 Vgl. HulYA-KIRSCHNEREIT 1990:53, Anm. 23.

61 Zitiert nach dem Vorwort der 1. Aufl., enthalten in der amerikanischen Ausgabe.
Edmond and Jules GONCOURT (1897): Germinie Lacerteux. Philadelphia: G.
Barrie. “The public loves fictitious novels! this is a true novel.” Katai schreibt in
Tokyé no sanjinen, TKZ, 15:696, er habe sich die englische Ubersetzung aus
Amerika kommen lassen und gelesen. Man habe miteinander darum gewetteifert,
wer sich das Buch von ihm als erster ausleihen diirfe. Zur Zeit der Niederschrift
von Sei (Leben) (April-Juli 1908) sei er jedoch von den Briidern Goncourt noch
nicht beeinflusst gewesen. HENSHALL 1987:256, Anm. 702 nennt als wahrschein-
lichen Zeitpunkt fiir die Lektiire von Germinie Lacerteux Anfang 1908. Da Katai
jedoch mit Zeitangaben recht locker umzugehen pflegte, kann 1907 nicht ausge-



DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE 449

Erzdhlung war fiir Japaner keineswegs neu; sie haben ihn seit dem Genji-
monogatari immer wieder aufgegriffen. Die Briider Goncourt - und
deswegen denkt man insbesondere an sie — paarten indes le vrai und la
confession, als sie spiter ihre beriihmten Tagebiicher fiir das Publikum
einleiteten mit den Worten: “Dies Journal ist unser ndchtliches Bekennt-
nis.” Das gleiche tut Katai, wenn er das Bekenntnis zum Wahren stellt. Ob
man hierin eine Anlehnung an die Briider Goncourt sehen darf, bleibt
allerdings sehr fraglich.62 Es sollte nur in Erinnerung gerufen werden, wie
sehr die naturalistische Literatur Europas schon beides zusammen ins
Blickfeld geriickt hatte.

Was nun das Bekenntnis-Motiv fiir sich allein angeht, so war es in
Japan durch Shimazaki Tosons Roman Hakai bereits ein Jahr vor der
Niederschrift von Futon mit Erfolg eingefiihrt worden. Es an die eigene
Lebensgeschichte zu binden, stand vielleicht in einer gewissen Nachfolge
von Rousseau, mit dessen Bekenntnissen man vertraut war, war aber in der
japanischen Erzihlliteratur ginzlich neu und kam einer Provokation gleich,
da, wie hinzugefiigt werden muss, den Lesern im engeren und weiteren
Umkreis Katais bekannt war, dass Katai in seiner Erzdhlung von sich
selbst sprach. Das Thema Geschlechtlichkeit so auf die eigene Person zu
beziehen, zumal sich Katai nicht scheute, die sog. animalischen, hisslichen
Seiten mannlicher Begierden aufzuzeigen, sich auch nicht scheute, seine
sog. Doppelgedanken offen einzugestehen - darin bestand unfraglich die
Sensation.63 Katai hatte etwas Entscheidendes, sprich Auffallendes vor-
legen wollen. Das ist ihm gegliickt.64

schlossen werden. In Betracht wire auch zu ziehen, dass seinerzeit japanische
Schriftsteller ihre Kenntnisse hdufig mittelbar bezogen. So schreibt Katai auch,
dass er seine erste Kenntnis von den Briidern Goncourt durch die Lektiire von
Werken Daudets bezogen habe und u.a. (am oben angegebenen Ort): “ Sie waren
die allerkiinstlerischsten unter den Naturalisten”.

62 Dass Katai die Tagebiicher las, kann ich nicht belegen. Aber hier gilt ebenfalls,
was ich in Anm. 62 sagte. Den Ausspruch der Briider Goncourt konnte Katai u.U.
vermittels anderweitiger Lektiire kennengelernt haben.

63 Vgl. Anm. 5, wo ich betr. zeitgenossischer Besprechungen auf HDIYA-KIRSCHNE-
REIT 1981 verweise. '

64 Vgl. TKZ, 15:600.



450 BARBARA YOSHIDA-KRAFFT

VII.

Es konnte der Eindruck erweckt worden sein, als wire Furon bloss aus
westlichen Ingredienzen geschaffen und somit quasi ohne Basis in der
heimatlichen Literatur. Das ist selbstverstindlich nicht der Fall. Eine
Binsenwahrheit im Bereich der Kunst ist, dass jede Neuheit etwas vom
Alten ibernimmt, aufleben ldsst, dass auch das Neue, soll es sich be-
wihren, nur auf dem Fundament der Tradition existiert. Nur sind hierfiir
die Spuren eben sehr viel weniger leicht aufzuzeigen, weil sie weitaus
verdeckter sind, und man zudem in Futon den der japanischen Literatur
sonst so eigenen spezifischen lyrischen Stimmungsgehalt vergebens
sucht.65

Manches auch, was uns traditionalistisch japanisch anmuten mag, wie
zum Beispiel der gewisse Fatalismus in einigen Ausserungen in Futon oder
das Ohnmachtsgefiihl vor den “dunklen Kréften, die sich im Tiefinneren
der Natur verborgen halten” (shizen no saio ni himeru ankoku naru chikara
ni taisuru ensei no jo wa ima kare no mune o muramura shite osotta)6,
konnten halt ebenso gut aus der Feder Turgenevs stammen.67 Das Neue
findet da gewiss sein Echo im Alten, und das Alte seine Bestitigung im

65 Vgl. HUIYA-KIRSCHNEREIT 1990:48, wo es heisst: “In dem Masse, in dem das
reflektierende, vor allem das fiihlende Subjekt in das Zentrum des Werks riickt,
greift auch eine betont subjektiv-lyrische Schilderung Raum, die sich der Muster
bedient, wie sie sich in Jahrhunderten japanischer Tagebuch- und Miszellenliteratur
auspragten.” Ich muss dem widersprechen. Auch wenn Katai selber - allerdings
sehr viel spiter, 1925, das Kagero nikki in Beziehung zum shinkyo-shosetsu setzt
und andere japanische Autoren im shishosetsu eine Kontinuitdt bis zuriick zum
Kagero nikki verfolgen, so wire dabei zu beachten, dass diese Sicht eben doch erst
ca. zehn Jahre nach Futon aufkam, als bereits ganz andere Moden wirksam waren
und erst nachdem sich die Gattung shishosetsu mitsamt ihrem Namen etabliert
hatte. Uberdenken sollte man wohl auch die Tatsache, dass selbst die Erzihlform
des spateren shishosetsu bei gewissen zur literarischen Vergangenheit bestehenden
Verbindungen keine Riickkehr in die Klassik bedeutet, ist doch der shishosetsu in
jedem Fall eine Literatur, die durch den Prozess der asthetischen Moderne zu
Anfang des 20. Jh. hindurchgegangen ist, was ihr eine neue, eben moderne
Pragung gibt.

66 TKZ, 1:580.

67 In Faust von Turgenev heisst es beispielsweise: “‘Das Leben macht mich bange’,
sagte sie einmal zu mir, und in der Tat hatte sie eine Bangigkeit vor dem Leben,
vor dessen tiefinneren geheimnisvollen Kriften, die bisweilen plétzlich hervor-
brechen.”



DER ERZAHLER UND SEINE SIGNALE 451

Neuen. Nach dem bisher Gesagten erscheint mir nun die Auffassung
allerdings kaum haltbar, die Erzdhlung Furon stelle eine “Renovation [...]
von jahrhundertelang giiltigen literarischen Gestaltungsprinzipien”68 dar.

68 HUIYA-KIRSCHNEREIT 1978: 50.






	Die Erzähler und seine Signale : zu Tayama Katai: Futon

