
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 1: Diversity, change, fluidity : Japanese perspectives

Artikel: Gesellschaftlicher Wandel und Biographie

Autor: Shingo, Shimada

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESELLSCHAFTLICHER WANDEL UND BIOGRAPHIE

Shimada Shingo, Erlangen

Sozialer Wandel stellt - in welcher Gesellschaft auch immer - ein
komplexes Phänomen dar, das die sozialwissenschaftlichen Forschungsmethoden

herausfordert. Während sich die Struktur einer Gesellschaft
mehr oder weniger konkret und objektiv erfassen lässt, können die

Interpretationen verschiedener Aspekte des sozialen Wandels je nach dem

regionalen und schichtbezogenen Zusammenhang, aber auch nach der

Perspektive des Forschers erheblich variieren. Hinzu kommt, dass heute

keine einheitlichen theoretischen Grundlagen wie die der klassischen

Modernisierungstheorie mehr zur Verfügung stehen, die den Forschern
einen sicheren Standpunkt anbieten würden. Vor diesem Hintergrund
besteht die Frage, wie man sich heute mit dem Phänomen des sozialen
Wandels in einer Gesellschaft wie der japanischen auseinandersetzen kann
und soll. Mit dieser Problematik beschäftigte sich das von mir geleitete
Forschungsprojekt "'Arbeitszeit', 'Freizeit', 'Familienzeit' - Der Umgang
mit westlichen Zeitlichkeitskonzepten in der japanischen Gesellschaft".1
Aus diesem Projekt wird im vorliegenden Beitrag ein Teilergebnis
vorgestellt, das einen Ansatz zur Klärung der oben genannten Frage bieten
könnte. Zunächst stelle ich den theoretischen Ausgangspunkt des

Forschungsprojektes dar, danach wird der Ort, an dem die empirische
Forschung stattfand, kurz vorgestellt, um anschliessend die
akteurorientierte Perspektive auf den sozialen Wandel anhand eines

lebensgeschichtlichen Interviews darzulegen.2

1 Das Forschungsprojekt wurde am Sozialwissenschaftlichen Forschungszentrum der
Universität Erlangen-Nürnberg mit der finanziellen Unterstützung der Volkswagen-
Stiftung im Rahmen des Forschungsschwerpunktes "Das Fremde und das Eigene -
Probleme und Möglichkeiten interkulturellen Verstehens" zwischen 1993 und 1996

durchgeführt. Für die grosszügige und unbürokratische Finanzierung sei der

Volkswagen-Stiftung gedankt. Ein empirisch orientierter Endbericht ist zur Zeit in
Vorbereitung.

2 Als theoretischer Hintergrund für diese Darstellung sind folgende Arbeiten zu
nennen: Said 1978, Fabian 1983, Clifford/Marcus 1986, Clifford 1988,
Matthes 1992, Berg/Fuchs 1993, Bhabha 1994, Bachmann-Medick 1997.

Vgl. auch Shimada 1997 als ausführliche Auseinandersetzung mit diesen theoretischen

Überlegungen.



320 SHIMADA SHINGO

I.

Den Ausgangspunkt des Forschungsprojektes bildete zunächst der Zweifel
daran, ob ein so universal verstandener Begriff wie der der 'Zeit' ohne

weiteres auf eine 'fremde' Kultur übertragen werden kann. Nicht, dass die

generelle Anwendbarkeit des Begriffs bezweifelt würde. Es ist heute dank

der Globalisierung der Technologie und der kapitalistischen Zivilisation
sicherlich möglich, von einer solchen 'Zeit' in welcher Kultur auch immer

zu sprechen. Auf dieser Ebene kann man die statistisch errechneten

Mengen von Arbeitszeit oder Freizeit in dieser und jener Kultur miteinander

vergleichen. So führt beispielsweise die japanische öffentlich-rechtliche

Fernsehanstalt NHK alle fünf Jahre eine Untersuchung mit standardisierten

Fragebögen über die alltagsbezogene Zeitverwendung in Japan
durch (NHK 1990). Diese Daten geben Aufschluss darüber, wie die
Menschen im jeweiligen gesellschaftlichen Zusammenhang leben, so dass

die genannte Untersuchung zu dem Ergebnis kommt, dass man nun
durchschnittlich mehr Freizeit nach 22 Uhr mit irgendeiner privaten
Aktivität verbringe als zuvor. Die Voraussetzung für diese Untersuchungsweise

ist die Annahme, dass 'Zeit' unabhängig von den jeweiligen
kulturellen und historischen Bedingungen überall und immer gleich sei.

'Zeit' wird hier als ein veräusserlichter, objektiv messbarer Gegenstand
verstanden. Ich bin der Meinung, dass wir mit dieser Vorgehensweise nur
eine Seite der sozialen Wirklichkeit beleuchten können. Mit meinem
Zweifel gegenüber dieser Vorgehensweise richte ich mich nicht generell

gegen Zeitbudgetstudien, sondern ich gehe davon aus, dass letztere nur ein

mögliches Herangehen an das Problem 'Zeit' unter anderen darstellt.
Daher sollte bei der vorliegenden Untersuchung die Bedeutung der 'Zeit'
nicht auf die objektiv messbare, chronologische Zeit beschränkt werden,
ohne die Wichtigkeit dieser Bedeutung für das moderne Alltagsleben
leugnen zu wollen. Doch gehe ich davon aus, dass es neben der
chronologischen Zeit unterschiedliche, kulturell geprägte Zeitlichkeitsregelungen
gibt, die eine ebenso wichtige Rolle im Alltagsleben spielen.

Diese Überlegung stimmt auch mit der Erfahrung überein, dass man
in konkrete Schwierigkeiten kommt, wenn man die genaue Bedeutung der

Begriffe 'Arbeitszeit', 'Freizeit' oder 'Lebenslauf in einer Kultur wie der

japanischen erfassen will. Es ist offensichtlich geworden, dass man unter
Umständen die gesellschaftliche Wirklichkeit verfehlt, wenn man davon
ausgeht, dass man allein mit universalen Begrifflichkeiten jede Kultur in



WANDEL UND BIOGRAPHIE 321

ihren Einzelheiten erfassen könnte. Dieser Umstand wirft zugleich
forschungsstrategische und methodische Fragen auf. Und genau diese Fragen
sind sowohl der Ausgangspunkt als auch das Ziel des genannten Projektes.

Für diese Zielsetzung bietet zwar die japanische Kultur interessante

Forschungsfelder, da sie einerseits als eine (Post)Industriegesellschaft viele
'moderne' Wesenszüge aufweist, andererseits aber offensichtlich Probleme
für die westliche Perspektive aufwirft. Es ist jedoch hier wichtig zu
betonen, dass mein Vorhaben nicht darin besteht, die japanische Kultur als

solche zu erfassen oder den gesellschaftlichen Mechanismus dort holistisch

zu erklären, wenn auch einige Ansätze dazu aus dem Projekt entspringen
mögen. Dies rührt von meinem Misstrauen gegenüber der Vorgehensweise,

die japanische Kultur als eine bereits vorhandene Identität aufzufassen

und sich diese Identität als das 'Fremde' mit hiesigen Begrifflichkeiten
anzueignen. Ebenso bin ich misstrauisch gegenüber dem Forschungsziel,
ein der gesellschaftlichen Wirklichkeit zugrundeliegendes Prinzip als den

Wesenszug einer Gesellschaft zu generalisieren. Daher ist das genannte
Projekt weder eine Gemeindestudie noch eine Japanforschung im
herkömmlichen Sinne. Angestrebt wird also weder eine Generalisierung noch
eine Typenbildung, die das Japanische zu repräsentieren hätten.3

Im vorliegenden Beitrag stelle ich eine lebensgeschichtliche Erzählung
vor, die im Rahmen der empirischen Forschung als Interview aufgenommen

wurde.4 Das Interesse richtet sich darauf, auf welche Weise das

Leben einer Person durch die zunehmende Einbindung in 'moderne'
Institutionen wie die Schule mit der nationalen 'Geschichte' verzahnt wurde
und wie später durch den Wandel der sozial-historischen Bedingungen eine

individuelle Entscheidungsfreiheit entstand. Diese Erzählung ist ein
Beispiel für die Interpretation der nationalen Geschichte durch eine betroffene
Person. Aus dieser Perspektive steht diese Erzählung sicherlich für eine

Was nicht heisst, dass wir auf jegliche Generalisierungen und Typisierungen
verzichten würden. Hier wird nur das Ziel solcher Operationen angesprochen.

Das Forschungsfeld befindet sich am östlichen Rand der Stadt Nagoya, mit über 2

Millionen Einwohnern einer der drei grössten Städte Japans im mittleren Teil der
Insel Honshu auf der Pazifikseite gelegen. Nach dem Einsetzen des schnellen
Wirtschaftswachstums seit den 60er Jahren dieses Jahrhunderts fand in dem Gebiet
um die Stadt Nagoya eine enorme Verstädterung statt. Das Forschungsfeld bietet
ein gutes Beispiel für diesen Prozess, da es sich von einem bäuerlichen Dorf zu
einer städtischen Wohngegend entwickelt hat.



322 SHIMADA SHINGO

erfolgreiche Modernisierung der individuellen Lebensläufe. Es wird jedoch
zu zeigen sein, dass trotz dieser 'Modernisierung' des Lebenslaufs

keineswegs eine Verwestlichung des Individuums stattgefunden hat. Dies

wird anhand des Themas "Zeit" augenfällig: Der Segmentierung der Zeit
in 'Arbeitszeit', 'Freizeit' oder 'Familienzeit' liegt die Vorstellung einer

individuell verfügbaren Zeit zugrunde, was sich in der japanischen
Gesellschaft offensichtlich nicht durchgesetzt hat.

II.

Die Geschichte des sozialen Wandels am Forschungsort soll nun anhand

der Lebensgeschichte von Frau Todoriki dargestellt werden, die in Kami-
yashiro geboren wurde und auch ihr ganzes Leben dort verbrachte. Zwar
ist das dörfliche Zusammenleben nicht das zentrale Thema ihrer
lebensgeschichtlichen Erzählung, doch die Lebensgeschichte von Frau Todoriki
spiegelt deutlich den sozialen Wandlungsprozess in einem Dorf am Rande

der Grossstadt wider, der im folgenden ausgearbeitet werden soll.
Frau Todoriki beginnt ihre Erzählung mit ihrer Pensionierung als

Lehrerin im März 1988. Dem Berufsleben legt sie insofern Bedeutung bei,
als sie seine Dauer mit 36 Jahren und 6 Monaten sehr genau angibt. Damit
zusammenhängend erwähnt Frau Todoriki auch ihren offiziellen Lebenslauf,

in dem die Gehälter zu bestimmten Zeiten verzeichnet sind. Mit
diesem Lebenslauf wird die Gewöhnlichkeit ihres Lebens thematisiert:

Wenn ich so zurückdenke, erscheint mir mein Leben manchmal lang und
manchmal kurz, so ist es bis heute gekommen. Wenn ich so wie jetzt darüber
sprechen soll, muss ich sagen, dass ich nichts besonderes getan haben, weder
etwas Beachtenswertes noch Trauriges

Erst mit der Bekundung des Interviewers, dass er sich für das "Gewöhnliche"

interessiert, beginnt ihre Erzählung.

Damals hiess die Gegend hier Kamiyashiro im Dorf Itaka in der Verwaltungseinheit

Aichi in der Präfektur Aichi und hatte so ungefähr 300 Einwohner, so

ungefähr denke ich. Ich bin am 20. März 1933 geboren [...]

Bezeichnend ist, dass Frau Todoriki ihre Erzählung der eigenen
Lebensgeschichte nicht direkt mit der eigenen Geburt anfängt, sondern mit der
kurzen Schilderung des Ortes zur Zeit ihrer Geburt, was zu einem
allgemeinen Erzählmuster in Japan zu gehören scheint. Zugleich wird der



WANDEL UND BIOGRAPHIE 323

damalige Zeitgeist Japans mit der eigenen Situation in Zusammenhang
gebracht:

Japan war vom Militarismus beherrscht. Und als ich geboren wurde, wurde
auch in den Schulen das militärische Erziehungsideal vermittelt. Geboren wurde
ich nicht hier in diesem Haus, sondern da drüben auf der Bergseite von Kami-
yashiro. Dort standen etwa 12 oder 13 Häuser. [...] In einem dieser Häuser, in
einem armen Bauernhaus wurde ich geboren. Daher betrieben sowohl mein
Vater als auch meine Mutter Ackerbau. Dazu war noch die Mutter von meinem
Vater, die von allen Oma genannt wurde, da. Es waren zwei ältere Brüder da,
und dann kam ich als das jüngste von drei Kindern. Und wir waren sehr arm.
Die Bauernhäuser hatten es damals sehr schwer. Nicht wie heute, wo man
unterschiedliche Sachen gleichzeitig betreiben kann. Nur mit Reis, Weizen und
Gemüse musste man sich einerseits selbst versorgen und darüber hinaus auch

Bargeld verdienen. Aber hier in der Umgebung ging es in allen Häusern so [...]

Die Armut wird anhand des Beispiels erläutert, wie sie dreijährig an

Keuchhusten erkrankte: sie sei nicht zum Arzt gebracht worden, obwohl
sie von der Krankheit so verzehrt worden war, dass die Eltern befürchten

müssten, sie würde daran sterben. Damit wird die Härte des damaligen
Lebens betont und zugleich verallgemeinert, denn dies betraf alle Häuser.

Darauf folgt die Darstellung ihrer Familie, in der drei Kinder, die
Eltern und die Mutter des Vaters das Haus zu sechst bewohnten. Der
Vater, der Zweitälteste unter den Söhnen, hatte das Haus übernommen und

war damit nach altem Familienrecht der Familienvorstand.

Da mein Vater das honke (die Hauptlinie der Familie) übernommen hatte, war
auch seine Mutter im selben Haus. Diese Mutter, also von mir aus gesehen die
Grossmutter, war sehr stark. Und meine Mutter, die heute 88jährig nicht mehr

ganz auf den Beinen ist, war eine vom Charakter her sehr schwache Frau.
Hinzu kam, dass sie als eine eingeheiratete Braut gegenüber der Schwiegermutter

sowieso eine sehr schwache Stellung hatte. Ja, wenn ich selbst heute
daran denke, verstehe ich, dass sie es immer sehr, sehr schwer hatte. Sie musste

ja mit meinem Vater zusammen die ganzen Felder bestellen und uns Kinder
grossziehen. So musste sich meine Mutter als eine eigenständige Arbeitskraft
bewähren. Sie war natürlich für meinen Vater auch die Ehefrau, für uns Kinder
die Mutter. Und dazu kam, dass sie auch noch für die Schwiegermutter die

Schwiegertochter sein musste. Dass eine Frau diese vier Rollen bewältigen
musste, war damals überall so. Aber in unserem Haus war die Grossmutter
besonders stark, weil sie die Frau im Haus der Hauptlinie war. Daher war sie

sehr streng gegenüber meiner Mutter, wenn sie mit uns Kindern ungeschickt
umging und so [...]



324 SHIMADA SHINGO

Ihre Erinnerung an die schwierige Lage ihrer Mutter spitzt sich in der

Darstellung zu, wie ihre Mutter nach einer Verletzung am Fuss, durch die
sie eine Zeitlang arbeitsunfähig geworden war, eines Nachts ihre Tochter -
also Frau Todoriki - auf dem Rücken tragend aus dem Haus schlich,
umherirrte und schliesslich am Ufer des nächstliegenden Teiches stand.

Die Mutter hatte sie gebeten, mit ihr ins Wasser zu gehen und zu sterben.
Doch Frau Todoriki hatte sich widersetzt, und so kehrten sie schliesslich

zum Haus zurück, das sie aber abgeschlossen fanden, da wohl die
Schwiegermutter alle Türen, (die sonst auch in der Nacht nicht abgeschlossen
waren), von innen verriegelt hatte. Die Darstellung ist eindringlich und
macht die Situation einer Frau in einem Haushalt der damaligen Zeit
deutlich, und Frau Todoriki verwendet in diesem Zusammenhang mehrmals

den Ausdruck "feudalistisch".5
In ihrer Erzählung wird dieses dramatische Ereignis als Anlass zur

Umsiedlung in den Dorfkern von Kamiyashiro gesehen, denn ihr Vater
war aus Rücksicht auf ihre Mutter in ein neues Haus gezogen, das näher
bei ihren Feldern lag. Frau Todoriki schildert diese Veränderung daher

positiv.
Darauf gibt sie mit dem Jahr 14 der Shöwa-Zeit (1939) zum zweiten

Mal nach ihrer Geburt eine genaue Zeitangabe, nämlich die ihres Schuleintritts.

Sie betont wieder den damaligen Dorfcharakter durch den Vergleich
der Schülerzahl der ersten Klasse aus ihrem Dorf - nämlich dreizehn - und
der heutigen gesamten Einwohnerzahl von sechs- bis siebentausend. Der
Dorfcharakter wird auch durch die Beschreibung des Schulweges
verstärkt, der durch einen von Pflanzen bewachsenen Hang zur Schule auf
einem Hügel führte. Doch im Kontrast zu dieser Darstellung des dörflichen
Charakters ihrer Schule steht die Tatsache, dass durch die Institution der
Schule jeder einzelne Lebenslauf direkt mit der 'nationalen' Geschichte
konfrontiert wurde.

Und im ersten Jahr hatten wir einen Lehrer, Herrn Nakayama, dann kamen wir
in die zweite Klasse und dann in die dritte. Am 8. Dezember in der dritten
Klasse...Was meinen Sie, was da war? Da begann der Pazifische Krieg, also der
Zweite Weltkrieg. Ja, das war also 1941. Wir nannten den Pazifischen Krieg
den Grossasienkrieg. [...] Auf alle Fälle standen alle Schüler am 8. Dezember

5 Auf japanisch hökenteki, stellt jedoch eine Übersetzung des wesüichen Ausdrucks
"feudal" dar, die zunächst von der japanischen Geschichtswissenschaft übernommen

wurde.



WANDEL UND BIOGRAPHIE 325

auf dem Schulgelände, und der Schuldirektor verkündete, dass Japan gegen
Amerika und England den Krieg begonnen hatte. Ich glaube, er sagte weiter,
dass wir als Elementarschüler uns grosse Mühe für den Sieg Japans geben
müssten oder so. Damals habe ich wohl nicht alles verstanden, aber seitdem
wurde uns so etwas immer wieder gesagt. Zuvor war uns das Erziehungsedikt
vorgelesen worden, wobei wir uns verbeugen müssten, da er vom verehrten
Tennö stammte.6 Daran kann ich mich sehr gut erinnern.
Und seitdem wurde dieses Erziehungsedikt jeden Monat - ich weiss nicht mehr

genau, ob es an jedem 8. des Monats war - auf dem Schulgelände vorgelesen.
Es dauerte wohl etwa 15 Minuten, und es war mir immer so langweilig. Aber
das war nicht alles, wir müssten dieses Erziehungsedikt ganz auswendig lernen.
Jeden Morgen, wenn wir in das Klassenzimmer eintraten, wurde einer von uns

drangenommen, und er musste es auswendig hersagen. Wenn man es nicht
konnte, musste man stehenbleiben. Erst dann begann der Unterricht. Und mit
diesem Erziehungsedikt wurde ganz Japan in eine Richtung gelenkt. Und diese

Schrift war nicht einfach auf dem Schreibtisch des Schuldirektors oder in einem
einfachen Safe, sondern sie wurde in einem extra dafür errichteten
Aufbewahrungsschrein (hö-anden) aufbewahrt. [...] Und dieses Erziehungsedikt war
in einer prächtigen lackierten Schachtel, und darüber nochmal eine goldene
Schachtel. Der Vizedirektor brachte sie aus dem Aufbewahrungsschrein ehrerbietig

vor die versammelte Schülerschaft. Dann wurde das Edikt herausgeholt
und uns Schülern vorgelesen.

Diese Erinnerung wird darauf in den grösseren Zusammenhang des

Krieges eingebettet, wobei eine allgemeine Aussage über die Zeit getroffen
wird:

Deshalb müssten alle Japaner nur innerhalb dieses Denkrahmens denken, sonst

gar nicht. Und so wurde der Blick aller Staatsbürger auf den Krieg gerichtet,
den man gewinnen musste.7

Sogleich kommt ihre Darstellung auf ihre damalige Sichtweise zurück:

Dieser Lehre gegenüber hatten wir gar keinen Zweifel, denn wir waren in der
dritten, vierten und fünften Klasse, da kam keine Frage auf.

Doch wird dieser Blick mit der Erwähnung ihrer beiden älteren Brüder
differenziert. Erzählt wird die Geschichte des um sechs Jahre älteren

6 Das Erziehungsedikt (kyöiku chokugo) wurde 1890 von der Meiji-Regierung einge¬
führt und bildete eine der wichtigsten Stützen der nationalen Ideologie, in der die
Idee des Familienstaates durch die "AhnenVerehrung" begründet wurde (vgl.
Shimada 1994: 139f).

7 Frau Todoriki verwendet hier explizit den Ausdruck kokumin für Staatsbürger.



326 SHIMADA SHINGO

Bruders, der sich 14- oder 15jährig wohl in der zweiten Klasse der damaligen

Mittelschule als Jugendpilot für den Kriegsdienst meldete. Er besuchte
die Jugendpilotschule in der Stadt Tachikawa in der Nähe von Tokyo und
wurde schliesslich als Pilot nach Peking geschickt. Dies sei sein Glück

gewesen, weil er mit ziemlicher Sicherheit gefallen wäre, wäre er nach
Südostasien geschickt worden. So erlebte er das Kriegsende in Peking.

Wir haben uns grosse Sorgen um ihn gemacht, doch kam er etwa zwei Jahre
nach Kriegsende schliesslich zurück. Der Krieg hatte ja 1941 begonnen, er
wurde Jugendpilot während des Krieges zwischen 1942 und 1945, ging nach

Peking und kam wohl im Winter 1946 zurück. Ein oder anderthalb Jahre waren
wohl vergangen. Wenn ich von heute aus zurückblicke, war er psychologisch
"fertig" (kyodatsu jötai). Er war schon zu alt, um in die alte Mittelschule
zurückzugehen, aber für die Aufnahmeprüfung der Höheren Schule hatte er
zwischendurch ja gar nichts gelernt. Doch er hatte sowieso nicht vor, auf die
Höhere Schule zu gehen. Und so galt er dann als jemand, der die Mittelschule
abgebrochen hatte. Damit wurde sein Lebensweg auf einmal völlig anders, als

er es sich jemals vorgestellt hatte. Heute lebt er einigermassen zufrieden. Aber
er hat keinen universitären Abschluss, von ihm aus gesehen drehte sich sein

Lebensweg um 180°. Eine Zeitlang schien er psychologisch aus der Bahn

geworfen. Aber danach heiratete er, bekam Kinder und hat heute sogar
Enkelkinder. Trotzdem, wenn der Krieg nicht gewesen wäre, [...] Vielleicht
wäre er auf eine Universität gegangen. Dieser Vorstellung hängt er noch heute
nach, deshalb denke ich oft, wenn der Krieg nicht gewesen wäre, [...]

Nach dieser Darstellung des Lebenswegs ihres Bruders kehrt Frau
Todoriki zu ihrer Schulzeit zurück.

Wir müssten dieses Erziehungsedikt lesen, und die ganze Erziehung war nur auf
den Krieg gerichtet. Wenn uns bei der Schülerversammlung nicht das

Erziehungsedikt vorgelesen wurde, müssten wir auf dem Schulsportfeld mit Bambusspeeren

marschieren. Sie müssen sich vorstellen, dass hier der Schuldirektor
stand, und wir müssten um ihn herum laufen und direkt vor dem Direktor die
Speere hochheben. Ich glaube, das war so etwa einmal in der Woche. Es ist
vielleicht klar, warum wir mit Bambusspeeren laufen müssten. Japan war ein
kleines Land, und es gab kein Eisen, das musste importiert werden. Ob Bronze
oder Zinn, alles, was man für den Krieg gebraucht hätte, gab es in Japan nicht
mehr. Deshalb gab es keine Gewehre ausser für die Soldaten. Deshalb hätten
wir "Staatsbürger" mit Bambusspeeren gegen die Feinde vorgehen sollen, wenn
sie in das Land gekommen wären. Dies wurde uns Kindern befohlen. Die
Bambusspeere, sie waren unsere ganze Erziehung.
Und ich bin bei dieser Übung einmal umgefallen. Die Lehrer beschimpften
mich als hikokumin (Anti-Staatsbürger). Sie sagten, dass jemand, der bei einer
Übung für das Land umfällt von der Einstellung her schlecht sei und daher nicht
zu den Staatsbürgern gehöre. [...] Aber so ab 1943 wurde die Lage Japans im



WANDEL UND BIOGRAPHIE 327

Krieg langsam schlechter, und es begannen Luftangriffe. Es kamen Flugzeuge
und warfen Brandsätze und Bomben. Da war ich in der vierten und fünften
Klasse. Und die Überlegung damals war, dass, wenn die Feinde so weiter
machen und schliesslich an Land kämen, sie die Frauen vergewaltigen würden.
Daher musste man mit Bambusspeeren kämpfen, um zu gewinnen. Das ist
natürlich völlig lächerlich von heute aus gesehen. Ich frage mich, ob die damaligen

Lehrer wirklich selbst davon überzeugt waren. Aber auf der anderen Seite

war es ja so: Wenn einer der Lehrer dies alles als Unsinn bezeichnet hätte, wäre
er sofort von der Militärpolizei verhaftet worden. Daher glaube ich, dass es

sicherlich einige Lehrer gegeben hat, die ohne Überzeugung alles mitmachten.
Ich bin auch sicher, dass sie sehr darunter gelitten haben. [...]
Also ab 1943 kamen wie gesagt Luftangriffe. Zunächst hörten wir, dass Osaka
und Tokyo, vor allem die militärischen Anlagen, angegriffen wurden. Aber
auch jede Schule bereitete sich vor, und liess die Kinder auf den Schulweg einen
weichen Kopfschutz aus Baumwolle mitnehmen. Zum Verlesen des Erziehungsedikts

und zur Übung mit den Bambusspeeren kam dann die Übung zum Schutz

vor Luftangriffen hinzu. Wenn der Lehrer ankündigte, dass nun ein Luftangriff
begonnen hätte, dann müssten wir uns schnell in die anliegenden Wälder und
Gebüsche verteilen und diesen Kopfschutz tragen. Dabei müssten wir zum einen
die Augen mit den Händen zuhalten, weil bei einer Detonation die Augen
herausgestossen würden, und zum anderen die Ohren mit den Händen schützen,
weil das Trommelfell zerfetzt würde. Das ist von heute aus gesehen wirklich
lächerlich, aber diese Übung gab es auch so ungefähr einmal in der Woche.
Etwa zu dieser Zeit waren wir eines Tages unterwegs von der Schule nach

Hause - da gingen wir zehn Mädchen immer zusammen - und wir waren
zwischen den Reisfeldern ungefähr beim Schrein, da kam aus der Richtung
Nagoya ein Kampfflugzeug - das war wahrscheinlich schon 1944 - und dann
kamen noch einige, insgesamt waren es vielleicht zwei oder drei Flugzeuge. Als
wir untereinander sagten, dass sie merkwürdig sind, kamen sie immer tiefer. Es

schien gefährlich, und wir warfen uns in die Gräben der Weizenfelder, und
sofort kam das Knattern der Maschinengewehre. Natürlich waren sie gleich
weg, so schnell wie sie sind, und wir waren alle gerettet. Es hat nach Phosphor
gestunken, und die Gewehrspuren waren zu finden. Zum Glück haben wir alle
zehn dies überlebt. Da hatte ich die grösste Angst meines Lebens. [...]
Noch einmal gab es einen ähnlichen Vorfall. Im August 1945 ist ja der Krieg zu
Ende gegangen, daher muss es im April oder Mai dieses Jahres gewesen sein.
Ich war allein mit dem Fahrrad unterwegs, da kam wieder ein Kampfflugzeug
herunter. Ich bekam eine Riesenangst und fuhr mit dem Fahrrad in das

Gebüsch. Sofort folgte das Knattern der Gewehre (dag, dag, dag...), und als ich
aufsah, waren Gewehrspuren in zwei Meter Abstand. Es flog noch aufgewirbelter

Staub herum, und als ich ihn sah, bekam ich mächtig Angst. Aber trotzdem

musste ich ja weiter zur Schule fahren, das heisst, nach der Elementarschule

war ich damals auf der Mittelschule.

Darauf werden die Jahre auf der Elementarschule zusammengefasst.



328 SHIMADA SHINGO

Die Zeit auf der Elementarschule war gefüllt mit dem Erziehungsedikt, der

gedanklichen Vorbereitung auf den Krieg und der Übung mit den

Bambusspeeren. Natürlich haben wir schon etwas gelernt, aber ich erinnere
mich hauptsächlich an diese Sachen. In der dritten Klasse ging es los und in der
vierten, fünften und sechsten Klasse lernten wir nur noch das. Es gab
dazwischen auch Sportfeste, Ausflüge und andere Veranstaltungen, die Spass

machten, aber der Eindruck von den militärischen Sachen bleibt doch stark.

März 1945 absolvierte Frau Todoriki die Elementarschule, die meisten
besuchten dann auf der Schule einen zweijährigen Zusatzkurs (kötöka).

Und unter den zehn Mädchen ging nur ich auf die Mädchenmittelschule
(jogakkö), daher musste ich im März nach dem regulären Unterricht für die
Aufnahmeprüfung lernen. Aber am Tag der Prüfung war ein Luftangriff, daher
fiel sie aus, und ich kam mit der Empfehlung der Elementarschule durch.

Nach der näheren Beschreibung der Umstände, wie die
Mädchenmittelschule von ihren Lehrern und ihrer Mutter ausgesucht worden war,
spricht sie dieser Institution die entscheidende Bedeutung für ihren weiteren

Lebensweg zu:

Ich denke, dass diese Schule für mich der entscheidende Punkt wurde, an dem
sich die Schicksalswege trennen, ja das Leben ist so, oder? Denn, wenn ich
in eine andere Schule gegangen wäre, wäre mein Leben ganz anders gewesen.
Ich denke oft, dass ich deshalb mein Leben so wie jetzt habe, weil ich auf diese
Schule kam.

Sie fuhr ab April 1945 mit dem Fahrrad zu dieser Schule, da damals weder
Busse noch Bahnen von Kamiyashiro aus verkehrten; in ihrer Schilderung
wird wieder die ländliche Lage des Dorfes im Vergleich zu heute
hervorgehoben. Im August desselben Jahres ging der Krieg zuende.

Ich denke immer wieder, es war sehr gut, dass Japan den Krieg verloren hatte.

Damit kam ja ein neues Zeitalter. Ich denke, dass man das wirklich sagen kann.
Auch die Schule hat sich verändert. Da kam das 6-3-3-System8, und unsere
Jogakkö wurde eine Mittelschule. [...] So begann die neue Erziehung, und vor
allem bedeutete dies für mich, dass es keine Luftangriffe mehr gab.

Darauf wendet sich ihr Blick wieder der Situation des Dorfes zu, und sie

betont, dass das Dorfleben - im Gegensatz zu ihrem eigenen Leben - im

8 Nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs wurde ein neues Schulsystem nach US-
amerikanischem Modell eingeführt (6 Jahre Elementarschule, 3 Jahre Mittelschule
und 3 Jahre Höhere Schule).



WANDEL UND BIOGRAPHIE 329

Grunde unverändert blieb. Die meisten der Dorfbewohner waren Bauern,
und das Dorf blieb ländlich. In dieser Darstellung ihrer unmittelbaren
Umgebung wird die Wichtigkeit der nachbarschaftlichen Beziehungen für
ihr Leben herausgestellt. Der Nachbar des neuen Hauses war eher intellektuell

orientiert, obwohl er ein Bauer war. Daher waren seine Kinder auch

gut in der Schule. Der Einfluss dieses Nachbarn auf ihre Familie war
ausserordentlich gross, und Frau Todoriki vermutet, dass sich ihre Eltern
nur durch diesen Einfluss entschlossen hatten, sie auf eine weiterführende
Schule zu schicken.

Ob von der Bildung her oder vom Vergnügen her, der Einfluss dieser
Nachbarfamilie war sehr gross. Deshalb denke ich, dass ich nur durch sie so
wie heute geworden bin. Wenn wir im alten Haus wohnen geblieben wären,
wäre ich wahrscheinlich nicht auf die höhere Mädchenmittelschule gegangen.
Durch den Umzug öffnete sich mein Leben in eine ganz andere Richtung als

zuvor.

Das Ende des Krieges brachte keine einschneidenden Veränderungen für
das dörfliche Alltagsleben, jedoch eine vollkommene Kehrtwendung im
Denken. Es kamen ein neues Denken und eine neue Kultur aus den U.S.A.
"wie eine Lawine". Dabei wird ein Vergleich mit der damaligen deutschen
Situation gezogen, um den Grad der Veränderung hervorzuheben:

Deutschland war ja schon vor dem Krieg ein kulturell fortgeschrittenes Land,
daher war die Veränderung bestimmt nicht so gross wie in Japan. Für Japan war
sie radikal. Wenn Japan den Krieg nicht verloren hätte, wäre es weiter
militaristisch geblieben. Was hätte ich dann getan, wenn es so gekommen wäre? Hätte
ich als Lehrerin die Kinder dann auch so militärisch erzogen, wie meine Lehrer
es getan haben?

Nach dieser historischen Reflexion wird ein Zwischenresumé gezogen:

In diesem schwierigen Zeitalter wurde ich in Kamiyashiro geboren, wuchs dort
auf, ging dann auf die Mittel- und Höhere Schule und absolvierte die Höhere
Schule im März 1951.

Damit geht die Erzählung von ihrer Situation in der Schule und im Dorf
über zu der Darstellung ihres beruflichen Werdegangs.

Es waren nur sechs Jahre nach Kriegsende vergangen. Zwar herrschte damals

allgemein eine sehr freiheitliche Atmosphäre. Aber zu dieser Zeit dachte man

gar nicht daran, dass Frauen an der Universität studieren könnten. Ich bin später
Lehrerin geworden, aber ich war eine Lehrerin ohne Qualifikation. Ich beendete



330 SHIMADA SHINGO

die Schule 1951 und wurde von einer Firma angestellt. Es war ein relativ
grosses Unternehmen (Aichi Kigyö Kabushiki-gaisha), und ich arbeitete dort bis
Ende September. Was ich als eine frisch aus der Schule entlassene Arbeitskraft
dort machen durfte, war nicht viel. Ich war in einer Abteilung mit vielen
Ingenieuren, die Maschinen entwarfen. Was ich dort tun durfte, war Teeservieren,

Kopieren, Einkaufengehen und Ordnen der Schriften. Es war alles so

sinnlos, was ich tat. Es war dazu auch sehr weit von meinem Haus bis zur
Firma. Erst fuhr ich bis Higashiyama mit dem Fahrrad, dann mit der Strassen-
bahn und dann musste ich umsteigen. Ich führte damals ein Tagebuch und fragte
mich dort jeden Tag, ob ich so weitermachen will. Dem Lehrer aus der Höheren
Schule, der mir diese Stelle besorgt hatte, schrieb ich auch, dass ich mit dieser
Arbeit keine weiteren Aussichten hätte. Wenn man heute so zurückblickt, würde
man wohl sagen, ich hätte damals weiter auf eine Universität gehen sollen. Aber
aus unserer Schule sind nur wenige auf eine Universität gegangen, vielleicht so

um die 10% einer Klasse. Deshalb kam mir dies gar nicht in den Sinn.

Frau Todoriki bezeichnet diese Überlegungen während ihrer Beschäftigung
in der Firma als eine Grundlage ihres weiteren Lebenslaufs, doch als den

entscheidenden Anlass für den Berufswechsel nennt sie die Tätigkeit ihres
Zweitältesten Bruders, der im September desselben Jahres anfing, als

Lehrer zu arbeiten. Und gleich am Anfang wurde er beauftragt, eine weitere

Lehrkraft zu suchen, da es in der Grundschule an Lehrkräften mangelte.

Es war die Zeit, in der man Lehrer werden konnte, wenn man die Höhere
Schule absolviert hatte. Eine Qualifikation war nicht notwendig, und es wurde
mir gesagt, dass man sie nachholen kann. Ich war damals gerade achtzehn und
ohne spezielle pädagogische Ausbildung. Wenn ich heute so zurückdenke,
erscheint es mir unmöglich, dass ein achtzehnjähriges Mädchen unterrichtet.
Aber diese Elementarschule, die Nagakute-Elementarschule im Nachbardorf,
brauchte wohl dringend jemanden, und mein Bruder wurde sehr gebeten, mich
mitzubringen. Und ich bin dorthingegangen, ohne zu wissen, ob ich es schaffen
würde, und das war die Entscheidung meines Lebens. Daher wurde ich ohne
jede Qualifikation und ohne jede pädagogische Ausbildung Lehrerin. Es war
natürlich ganz schön hart. Später habe ich dann über ein Fernstudium die
Lehrerqualifikation erhalten. Bis dahin war ich eine Art Aushilfslehrerin (rinji
kyöin), aber gleich, ohne jede Qualifikation, bekam ich eine Klasse. Bis
September arbeitete ich noch in der Firma und ab Oktober war ich
verantwortlich für eine dritte Klasse! Zwar wusste ich gar nichts, aber es klappte
irgendwie, wenn man unter die Kinder ging. Vielleicht war es gerade gut, dass
ich erst achtzehn war. Auch heute erinnere ich mich gerne an diese ersten
Schüler und habe Kontakt mit ihnen. Sie sind heute über 50, und damals war
ich achtzehn und die Kinder ungefähr acht, und daher waren da nur zehn Jahre
Unterschied. Diese Arbeit mit den Kindern machte mir dann Spass.



WANDEL UND BIOGRAPHIE 331

Im Verlauf ihrer Erzählung zeigt sich, dass Frau Todorikis Einstieg in den

Lehrerberuf auch von zufällig gegebener Freiheit geprägt war. Da das

eigentliche Schulgebäude dem voranschreitenden Braunkohlebau weichen

musste, waren die einzelnen Klassen auf verschiedene Dorfeinheiten
verteilt worden. Daher unterrichtete Frau Todoriki ihre Klasse getrennt
von allen anderen, so dass sie auch mit älteren Kollegen zunächst wenig
Kontakt hatte.

Ich wusste nicht, was ich machen sollte. Daher habe ich im Grunde mit den

Kindern gespielt und hin und wieder die Lehrbücher angeschaut. Aber die
Kinder hingen sehr an mir, wir verstanden uns gut. Und die Eltern waren auch

zufrieden, weil ich Standardjapanisch sprach. Ich erinnere mich sehr gern an
diese Zeit. Und seither, 36 einundhalb Jahre, also 36 Jahre und 6 Monate, habe

ich ununterbrochen als Lehrerin gearbeitet. Ja, und ich erinnere mich an jede
Einzelheit.

Erwähnt wird auch, dass sie durch ihren Werdegang dem dörflichen Leben

weitgehend entfremdet war. Sie vergleicht ihren Lebenslauf mit dem der
verbliebenen neun Mitschülerinnen, die im Rahmen der dörflichen
Jugendorganisation (seinendan) immer zusammenkamen. Dieses Thema führt in
die folgende Schilderung über, wie sie ihren späteren Ehemann traf.

Ihren Ehemann lernte sie auf einer Schulreise 1950 kennen, und sie

heirateten direkt nach seinem Studium 1956, was für das Dorf damals recht

ungewöhnlich war. Denn sie vollzog sozusagen eine moderne Heirat,
indem sie den zukünftigen Ehemann noch während ihrer Schulzeit kennenlernte,

etwa fünf Jahre lang öfter traf und schliesslich gegen den Willen
ihrer Eltern heiratete. Ihre Mutter war deshalb gegen diese Heirat, weil
Herr Todoriki allein mit seiner Mutter lebte, da sein Vater am Kriegsende
gestorben war. Ihre Sorge bestand darin, dass ihre Tochter es wie sie

selbst mit der Schwiegermutter schwer haben würde. Die Verwandtschaft
des Mannes war ebenfalls gegen diese Heirat, da sie von ihrer Herkunft
her dem bushi-Stand (Krieger) angehörten und daher eine Heirat mit einer
Bauerntochter unmöglich fanden.

Der Krieg war zu Ende, und es hätte Demokratie sein sollen. Aber es gab noch
viele Leute, in deren Köpfen das alte System weiterbestand.

Es scheint, dass sie aus dem Dorf eine der ersten war, die auf diese

moderne Weise aus Liebe heirateten. Im Kontrast zu diesen privaten
Schwierigkeiten wird die positive Entwicklung ihres Berufslebens erzählt:



332 SHIMADA SHINGO

Es war trotz allem wunderbar, dass ich durch meinen Beruf mit Kindern
zusammen war. Und von ihnen kamen auch sehr starke Impulse. Manchmal
verwechselten sie mich mit ihren Müttern. Es war richtig schön. Als erstes hatte
ich eine dritte Klasse, wie ich Ihnen schon erzählt habe. Dann hatte ich
Erstklässler und später eine vierte Klasse. Allgemein hatte ich eher die unteren
Klassen. Dann bin ich irgendwann an eine andere Elementarschule gegangen.
Das war die Nisshin-Elementarschule in der Nachbargemeinde. Ich war elf
Jahre lang auf der Nagakute-Elementarschule gewesen, dann vier Jahre lang auf
dieser Nisshin-Elementarschule. Die Zeit dieses Wechsels war eine sehr harte
Zeit für mich. Noch während meiner Zeit in Nagakute kam meine erste
Tochter, Rieko, auf die Welt. Und damals gab es noch gar keinen "richtigen"
Erziehungsurlaub (sankyü), man konnte höchstens einige Wochen freinehmen.
Man musste bis ganz kurz vor der Geburt arbeiten, und einen Monat später
wieder. Die erste Tochter kam 1959 und einige Jahre später, also 1963 kam die
zweite. Ich gebar die zweite am 26. Februar 1963 und bekam zugleich die
Anweisung, die Schule zu wechseln. Ich hatte nur einen Monat Zeit.
Normalerweise macht man so etwas nicht. Dass eine Frau ein Baby bekommt
und zugleich die Schule wechseln soll! Aber 1963 hat man keine Rücksicht
darauf genommen. Ein solches Zeitalter war das. Daher kam am 26. Februar
die zweite Tochter, und am 1. April trat ich in der neuen Schule an.

Die Erzählung bezieht sich in dieser Phase stark auf ihr Berufsleben. 1967

wechselte sie nochmals die Schule und unterrichtete an der Tögen-
Elementarschule in der Stadt Seto. Zu dieser Zeit war sie nun erfahren

genug, so dass das Berufsleben ihr sehr viel Spass machte. Entsprechend
ihrer Erfahrung übernahm sie in dieser Elementarschule die beiden
obersten Klassen (5. und 6. Klasse). Hier kam sie auch mit der Elternschaft,

die etwa mit ihr gleichaltrig war, sehr gut zu recht (Frau Todorikis
ältere Tochter war ebenfalls zu dieser Zeit in der 6. Klasse). Schliesslich
bildete sich eine Art Muttergruppe. Diese Gruppe trifft sich noch heute

einmal im Jahr, und Frau Todoriki pflegt mit einigen Frauen aus der

Gruppe eine recht intensive Freundschaft.

Zu einer solchen Zeit macht die Arbeit auch Spass, und ich habe mir auch viel
Mühe mit dem Unterricht gegeben. Entsprechend kamen die Kinder auch mit,
und die Klasse bleibt mir sehr stark in Erinnerung.

Zu dieser Zeit wurde Frau Todoriki auch in der Lehrergewerkschaft aktiv
und zur Leiterin der gewerkschaftlichen Frauenorganisation gewählt. Sie

bewertet diese Erfahrung positiv, da sie dadurch mit sehr unterschiedlichen
Leuten in Kontakt kommen konnte. Ausserdem konnte sie durch diese
Rolle ihre organisatorischen Fähigkeiten entwickeln. Insofern ging ihr



WANDEL UND BIOGRAPHIE 333

Berufsleben in der Stadt Seto stets aufwärts, und ihr Berufsfeld erweiterte
sich. Doch als sie 53 oder 54 wurde, trat eine gewisse Selbstreflexion ein:

Da kamen viele junge Lehrer an die Schule, jung und intelligent. Und ich? Ich
war ohne Qualifikation und mehr oder weniger in diesen Beruf hineingerutscht,
oder die anderen haben aus mir eine Lehrerin gemacht. Aber die jungen Leute,
die hatten die pädagogische Universität absolviert. Und es gab auch noch

andere, die trotz einer pädagogischen Ausbildung keine Stelle bekamen [...] Es

gab viele gut ausgebildete Leute, die sich sehr viel Mühe für ihren Beruf
machten. Dagegen konnte ich im Grunde nur Erfahrung aufweisen und hatte
bisher alles nach Intuition gemacht. Und als ich das gesehen hatte, habe ich

gedacht, die armen Kinder, die von einer solchen nicht akademisch

ausgebildeten Person wie mir unterrichtet werden.

In ihren weiteren Ausführungen über diese Zeit wird ein gewisser
Generationenkonflikt mit ihren jüngeren Kollegen angedeutet, ohne konkret

dargestellt zu werden. Möglicherweise brach der Konflikt nicht offen

aus, sondern blieb aus der Perspektive von Frau Todoriki eine latente
Unzufriedenheit.

Als ich so etwa 50 wurde, fühlte ich zum erstenmal etwas wie eine
Unstimmigkeit. Nicht von Seiten der Kinder, sie kamen sehr gut mit. Und in der
damaligen Klasse, die nach dem sechsten Schuljahr die Schule verliess, da

haben die meisten gesagt, dass die Zeit mit mir am schönsten war. Als ich das

hörte, wollte ich weitermachen. Aber wenn ich dann über die ganze Situation
nachdachte, kam ich zu dem Entschluss aufzuhören, zugunsten der jungen
zukünftigen Lehrer.

Diesen Entschluss fasste Frau Todoriki, als sie 54 war. Sie hätte offiziell
bis zum 60. Lebensjahr weiterarbeiten können. Und der Schuldirektor
überredete sie, noch ein Jahr zu verlängern, so dass sie schliesslich
55jährig 1987 mit ihrem Beruf aufhörte. Rückblickend stellt sie nun etwas
differenzierter ihr Berufsleben dar:

Ausserdem überlegte ich, was ich als Sechzigjährige noch tun kann, wenn ich
aus meinem pädagogischen Berufsleben hinaustrete. Es wurde mir klar, dass es

zu spät sein würde, wenn ich bis 60 warten würde. Daher dachte ich, dass es für
mich vielleicht günstiger sein könnte, wenn ich fünf Jahre früher aufhöre, da ich
dann besser etwas Neues anfangen und von der Gesellschaft noch etwas lernen
könnte. Allgemein gesagt ist die Welt der Lehrer recht eng. Es gibt eine Schule,
darin sind Lehrer, und im Umfeld sind Eltern, also die Eltern der Schüler,
daher ist die gesellschaftliche Sicht recht eng. [...] Es wird uns häufig
vorgeworfen, dass wir Frösche im Brunnen sind. So hatte ich das Gefühl, dass ich
mich nur noch in dieser recht engen Welt auskennen würde, und ich hoffte, in



334 SHIMADA SHINGO

einer etwas vergrösserten Welt über vieles nachdenken zu können. Dies war
auch ein Anlass zum Aufhören. [...] Als ich tatsächlich im März meines 55.
Lebensjahres aufhörte, hatte ich das Gefühl, dass ich ein glückliches Lehrerleben

gehabt hatte. Zwar war ich ja eine unvollständige Lehrerin (hanpa), aber

gerade deshalb habe ich mir immer sehr viel Mühe gegeben. Ich habe mit den

Leuten zusammengearbeitet, die aus der pädagogischen Hochschule mit
Qualifikationen an die Schule kamen. Aber in der Praxis waren alle gleich. Man
musste selbst Erfahrungen sammeln, und wer sich in der Praxis mühte, wurde
auch gut. Das habe ich erfahren. Ich begann meine Laufbahn ohne
Qualifikation, konnte aber die volle Qualifikation erhalten. Und daher bin ich irgendwo

auch zufrieden. Auf der anderen Seite machte es mir doch die ganze Zeit
etwas aus, dass ich nicht über den offiziellen Weg in diesen Beruf gekommen
war. Vor allem gefühlsmässig. Damals gab es noch viele solche Fälle, vielleicht
die Hälfte der Lehrerschaft. Und in der Anfangszeit wurde manchmal von den

richtig ausgebildeten Leuten aus der Lehrerhochschule (shihan gakkö) auf uns

herabgeschaut. Es war schon bitter, wenn uns gesagt wurde, dass wir nur
Ersatzlehrer wären. So hatte ich mir immer vorgenommen, mir um so mehr
Mühe zu geben. Und ich konnte erfahren, dass es, egal in welchem

Zusammenhang, irgendwie weitergeht, wenn man sich entsprechend Mühe gibt
und Leistungen erbringt.

Die letzte Aussage ist auch bezogen auf den Umstand, dass Frau Todoriki
gleich nach der Beendigung ihrer Berufslaufbahn von der städtischen
Schulkommission angefragt wurde, ob sie die Aufgabe einer städtischen

Erziehungsberaterin übernehmen könne. So begann sie, drei Tage in der
Woche in der Beratungsstelle zu arbeiten. Da kam sie mit Schülern aller
Altersgruppen und ihren Eltern in Berührung und konnte ihre Erfahrungen
sinnvoll einsetzen. Auf der anderen Seite betont sie, dass sie nun konkret
an der Gesellschaft (shakai) ausserhalb der Schule teilnehmen konnte, da

sie nur noch die halbe Woche zu arbeiten hatte. Mit der Gesellschaft ist
hier das lokale, nachbarschaftliche Zusammenleben gemeint. Hier
übernahm sie die Aufgabe einer ehrenamtlichen Wohlfahrtsberaterin und später
die einer Präsidentin der lokalen Frauenorganisation. In dieser Rolle berät
und unterstützt Frau Todoriki heute die Hilfsbedürftigen und
alleinstehenden alten Menschen in der Nachbarschaft und pflegt die Verbindung
zur Stadtteilverwaltung (kuyakusho).

Hier weist Frau Todoriki darauf hin, dass durch die Verstädterung
eine solche nachbarschaftliche Arbeit notwendig geworden ist. Das
althergebrachte Gemeinschaftsgefühl ist weitgehend verlorengegangen, oder wie
sie explizit sagt, nur den Alteingesessenen vorhanden. Zugleich wird damit
das Thema der Diskrepanz zwischen den Alteingesessenen und Neuhinzu-



WANDEL UND BIOGRAPHIE 335

gezogenen angesprochen. Die latenten Schwierigkeiten der
Nachbarschaftsarbeit liegen in der unterschiedlichen Einstellung der Bewohner zum
Ort. Die Alteingesessenen beanspruchen ein gewisses Vorrecht auf die
aktive Beteiligung an der nachbarschaftlichen Öffentlichkeit, was die
Bereitschaft der Hinzugezogenen, daran teilzunehmen, behindert. Eine
Person wie Frau Todoriki - zwar ursprünglich aus dem Dorf stammend,
aber mit einer langen Berufserfahrung ausserhalb - kann in dieser Situation

vermitteln, doch sie betont, dass dies angesichts der starren Haltung der

Alteingesessenen schwierig ist. Dennoch bewertet Frau Todoriki ihre

Tätigkeit in der Nachbarschaftshilfe insgesamt sehr positiv. Hier verwendet

sie wieder den Ausdruck shakai sanka (Beteiligung an der Gesellschaft)
und meint damit, dass ihre gesellschaftliche Perspektive breiter geworden
ist.

Schliesslich erzählt Frau Todoriki von ihrem heutigen Familienleben,
bei dem die innerfamiliären Festlichkeiten wie Geburtstage und
Weihnachtsfeiern eine grosse Bedeutung einnehmen. Während die ortsbezogenen,

traditionellen Festlichkeiten verlorengingen, scheinen die familiären
Bindungen an Bedeutung gewonnen zu haben. Geschildert wird eingehend
die Beziehung zu der Familie ihrer älteren Tochter, die im Nachbarhaus
lebt.

Die Beziehung zu der Familie meiner Tochter es ist einfacher, wenn wir
keinen festen Regelungen folgen. So kommt das Kleine [die jüngste
Enkeltochter] ab und zu zu uns, so wie eben. Da unterhalten wir uns, und dann geht
sie wieder. Ab und zu gehen wir sonntagnachmittags zusammen Tee trinken.
Die fünf von der Familie drüben und wir zwei [die Familie der Tochter mit drei
Kindern und das Ehepaar Todoriki]. Und dazu kommen die Geburtstage. Mit
acht Personen9 kommt das relativ häufig vor, und da treffen wir uns alle. Und
je nachdem, was das Geburtstagskind mag, gehen wir in unterschiedliche
Restaurants essen und so. Der älteste Sohn z.B. ist jetzt in der 6. Klasse. Und er

mag Steaks. Dann gehen wir alle zusammen in ein Steakhaus, so etwas machen

wir öfter.

Der Unterschied zum Familienleben in ihrer Kindheit ist auffällig.
Anzumerken bei dieser Schilderung ist, dass trotz des modernen

Hier scheint Frau Todoriki im Gegensatz zu den vorausgehenden Zeilen ihre 88-

jährige Mutter dazuzuzählen. Ihre zweite Tochter findet hierbei keine Erwähnung.
Zu vermuten ist, dass sie sie nach der eher traditionellen Vorstellung des Hauses
als jemanden ausserhalb des Hauses betrachtet, da sie in ein anderes Haus

einheiratete, während ihre älteste Tochter das Haus Todoriki weiterführt.



336 SHIMADA SHINGO

Charakters ihres Familienlebens die eher traditionelle Vorstellung vom
Haus (ie) in der Darstellung durchschimmert.

Bei den Geburtstagen achte ich am meisten auf den meines Schwiegersohns. Es

ist der Geburtstag unseres wichtigen Schwiegersohns. Denn er hat in unsere
Familie eingeheiratet, und nach dem Familienregister ist er der eigentliche
Sohn. Er wurde erst unser Sohn durch das Register, und erst dann haben wir ihn
unsere Tochter heiraten lassen. Wenn ich für den Geburtstag meiner Tochter
50% meiner Kräfte verwende, dann 100% für den meines Schwiegersohns.

Sichtbar wird hier ihr familiärer Bezug: Einerseits ist ihr Familienalltag
eher von der Vorstellung einer Kernfamilie dominiert, andererseits ist ihre

Familienvorstellung ebenso geprägt von der Weiterführung des Familiennamens,

für die der eingeheiratete Schwiegersohn eine symbolische Rolle
spielt. Dabei ist aber auffällig, dass für ihre Darstellung der familiären
Situation die dörflich-verwandtschaftlichen Beziehungen offenbar keine
Rolle mehr spielen. Von einer eingesessenen Familie des Dorfes
stammend, besteht zwar wohl ein enges innerdörfliches Beziehungsnetz, jedoch
findet es in ihrer Erzählung keine Erwähnung. Massgeblich dafür dürfte
ihr als 'modern' zu bezeichnender Lebenslauf sein: durch ihre Ausbildung
und ihren Beruf kam sie aus dem dörflichen Zusammenhang heraus und
konnte ihr Leben in einen grösseren gesellschaftlichen Kontext stellen. So

steht Frau Todoriki für einen neuen Typ der Frauen in der japanischen
Nachkriegsgesellschaft, die durch die Demokratisierung eine mehr oder

weniger 'unerwartete' Chance erhielten, einen eigenen Lebensweg zu
suchen. Dabei wirkte sich ihre bäuerliche Herkunft mit der starken
blutsverwandtschaftlichen Anbindung günstig auf ihren Berufsweg aus, da

ihre Mutter den Haushalt und die Kindererziehung weitgehend übernehmen
konnte. Durch ihre Berufserfahrung erhielt Frau Todoriki aber auch die
Chance einer Wiedereingliederung in das nachbarschaftliche Zusammenleben

mit einer neuen Rolle als Vermittlerin zwischen den

Alteingesessenen und den Hinzugezogenen, sowie die Rolle der Sozialpflegerin.
Die Lebensgeschichte von Frau Todoriki drückt den sozialen Wandel

im doppelten Sinne aus: Ihr beruflicher Werdegang verweist auf die veränderte

und sich verändernde Möglichkeit der individuellen Entscheidungen;
ihr Bezug zur dörflichen Einheit ist begleitet von der strukturellen
Veränderung des Ortes von einem Dorf zu einem Stadtteil. Auffällig in der
Darstellung der EntScheidungsprozesse ist, dass keine individuelle
Entwicklungsgeschichte erzählt wird, in der die persönliche Entscheidung



WANDEL UND BIOGRAPHIE 337

und deren Folgen in einen kausalen Zusammenhang gestellt würden. Nicht,
dass gar keine kausalen Erklärungen angeboten würden, denn Frau
Todoriki betont mehrmals, dass sie nicht zu ihrem 'Selbst' gefunden hätte,
wenn dies oder jenes anders gelaufen wäre. Jedoch ist ihre Darstellung des

Zusammenhangs zwischen ihrer Vergangenheit und ihrem heutigen Selbst
stets bezogen auf ihre Mitmenschen und die institutionelle Umgebung. So

führt sie die Entscheidung für die weiterführende Schule auf den Einfluss
der Nachbarsfamilie zurück, und auch der entscheidende Einstieg in ihren
Lehrerberuf wird in den Kontext des Lehrermangels eingebettet. Dass

dieser Einstieg wiederum nicht rein zufällig geschah, unterstreicht die

Vorgeschichte, da sie in der Firma, in die sie direkt nach dem Schul-
abschluss eingetreten war, nicht mit ihrer Arbeit zufrieden war.

III.

Die lebensgeschichtliche Erzählung von Frau Todoriki bietet mehrere
Ansätze zur Interpretation und Reflexion, die hier nur grob zusammen-
gefasst werden können.

1) Sie zeigt, auf welche Weise sich das dreiphasige Lebenslaufmodell

(Ausbildung, Erwerbstätigkeit und Ruhestand) in einem Dorf am Rande

einer Grossstadt durchsetzen konnte. Zwar stellt Frau Todoriki selbst eher
eine Ausnahme dar (die einzige mit einer höheren Schulbildung in ihrer
Altersgruppe), doch macht die weitere soziale Entwicklung deutlich, dass

eine solche Gestaltungsmöglichkeit auch für andere Frauen in der

Nachkriegsgesellschaft wuchs. Die Bereitstellung von institutionellen
Möglichkeiten der Ausbildung für die Masse im Zuge der Demokratisierung
ermöglichte immer mehr Personen, einen ähnlichen Berufsweg
einzuschlagen wie Frau Todoriki. In diesem Sinne kann hier parallel zum
westlichen Prozess durchaus von einer Modernisierung des Lebenslaufmodells

gesprochen werden, die konkret durch die Institutionalisierung und
die Individualisierung der Lebensläufe vorangetrieben wurde. Diese

Modernisierung der Lebensläufe bedeutet zugleich einen Universalisierungs-

prozess des dreiphasigen Lebenslaufmodells, das aus dem historischen

Zusammenhang der westlichen Gesellschaften hervorgegangen war.
2) Auf der anderen Seite zeigt die Analyse der EntScheidungsprozesse

innerhalb der lebensgeschichtlichen Erzählung, dass eine individuumzentrierte

Interpretationsweise der eigenen Lebensgeschichte nicht vor-



338 SHIMADA SHINGO

kommt. Die wichtigen Entscheidungen werden im Verlauf der
Lebensgeschichte nicht in innerindividuellen Kausalzusammenhängen dargestellt,
und damit einhergehend werden die jeweiligen kontextuellen Zusammenhänge

als Grundlagen der Veränderung im Leben des einzelnen
hervorgehoben. Daher wird hier nicht eine Geschichte der 'Selbstverwirklichung'
erzählt, sondern der Verlauf von einem kontextuellen Zusammenhang zum
nächsten. Daraus ist zu schliessen, dass trotz der Übernahme des modernen

Lebenslaufmodells in seiner Struktur die Semantik des 'Individuums'
offenbar keinen Zugang in die Erzählung gefunden hat.

3) Dies hat für die Betrachtung der Zeit-Probleme wichtige
Implikationen. Denn wie eingangs erwähnt, ist eine klare Unterteilung der Zeit
in Arbeits- und Freizeit nur vor der Semantik der individuellen Zeit
möglich. Im Gegensatz dazu macht die Erzählung von Frau Todoriki deutlich,

dass das 'Selbst' nur im zwischenmenschlichen Kontext - ob beruflich,

nachbarschaftlich oder familiär - darstellbar und begreifbar ist. Vor
diesem Hintergrund ist Zeit stets gemeinsames "Zeiten" mit anderen, das

nicht aus individueller Perspektive in unterschiedliche Abschnitte in
"Arbeits-" oder "Freizeit" unterteilt werden kann.

LITERATUR

Bachmann-Medick, Doris (Hg.) (1997). Übersetzung als Repräsentation fremder
Kulturen. Berlin.

Berg, Eberhard/FucHS, Martin (Hg.) (1993). Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise
der ethnographischen Repräsentation. Frankfurt/M.

Bhabha, Homi K. (1994). The Location of Culture. London/New York.

Clifford, James (1988). The Predicament of Culture. Twentieth-Century Ethnography,
Literture, and Art. Cambridge/London.

Ders./MARCUS, George E. (Hg.) (1986). Writing Culture. The Poetics and Politics of
Ethnography. Berkeley.

Fabian, Johannes (1983). Time and the Other. How Amhropology Makes its Object.
New York.

Matthes, Joachim (Hg.) (1992). Zwischen den Kulturen? Die Sozialwissenschaften
vordem Problem des Kulturvergleichs. Göttingen.

NHK Seron Chôsabu (1991). Zusetsu Nihonjin no seikatsu jikan [Die Alltagszeit der
Japaner]. Tokyo.



WANDEL UND BIOGRAPHIE 339

Shimada, Shingo (1994). Grenzgänge - Fremdgänge. Japan und Europa im

Kulturvergleich. Frankfurt/New York.

Ders. (1997). In/Zwischen. Der Diskurs der Moderne und die Erfindung Japans aus
dem Geiste des Orientalismus. Erlangen: Habilitationsschrift.




	Gesellschaftlicher Wandel und Biographie

