Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =

Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 50 (1996)
Heft: 4: Jubilaumsausgabe zum flinfzigjahrigen Bestehen der Asiatischen

Studien = En I'nonneur du cinquantenaire des Etudes Asiatiques

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1005

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

BOLTZ, William G.: The Origin and Early Development of the Chinese
Writing System. New Haven, CT: American Oriental Society, 1994. Ame-
rican Oriental Series; Vol. 78. IX, 205 S; Tafeln, Abb.

Das Buch ist in zwei grosse Abschnitte eingeteilt, die der Autor “The
Shang Formation” und “The Ch'in-Han Reformation” nennt. Diesen vor-
angestellt ist eine allgemeine Einfiihrung.

Vereinfachend lassen sich die drei Teile wie folgt charakterisieren:
Die Einfithrung stellt auf 27 Seiten eine allgemeine linguistische Diskus-
sion des Phdnomens “Schrift” und der Beziehung zwischen einer Sprache
und ihrem Schriftsystem dar. Teil eins behandelt auf runden einhundert
Seiten die historische Entwicklung der Schrift anhand dreier Beispiele: der
agyptischen Hieroglyphen, der sumerischen Keilschrift und schliesslich der
chinesischen Schrift. Gegenstand der Ausfilhrungen ist die Entwicklung
der Schrift von ihren ersten Anfingen bis zum voll ausgebildeten Schrift-
system. Teil zwei dann beschiftigt iiber gute fiinfzig Seiten mit der han-
zeitlichen Perzeption der Schriftentwicklung. Der Autor untersucht hier die
Implikationen des chinesischen Mythos der Erschaffung der Schrift und
bedient sich hierzu der hanzeitlichen Sprachtheorie, wie sie im Shuo Wen
Jie Zi dargelegt ist.

Die Einfilhrung bietet dem Leser eine klare und gut verstindliche
Ubersicht iiber die Theorie der Verbindung zwischen Sprache und Schrift.
Die darin vermittelte Information diirfte in ihrer Klarheit und Deutlichkeit
das spezifische Wissen der wohl hauptsichlich sinologischen Leserschaft
schirfen und vertiefen. Tatsichlich ist es gerade dieser Bereich des sino-
logischen Wissens, in welchem sich hartnickig die Mir des chinesischen
Spezialfalles hilt. Dieser in chinesischen wie westlichen Kopfen gleicher-
massen herumspukende Irrglaube besagt, dass die chinesische Schrift
grundsitzlich anders funktioniere als andere Schriftsysteme. Die in den
dreissiger Jahren besonders heftig gefiihrte Diskussion um die Natur der
chinesischen Schrift als einer ideographischen oder logographischen Schrift
sollte zwar schon lange beigelegt sein, doch die Argumente der Vertreter
der Ansicht, beim Chinesischen handle es sich um eine ideographische
Schrift, um eine hieroglyphische «Bilderschrift», in der Ideen verschriftet



1006 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

werden und nicht gesprochene Laute einer Sprache, geistern immer wieder
durch sinologische Publikationen. Waren es in den dreissiger Jahren haupt-
sdchlich Peter Boodberg und Herlee Glessner Creel, die sich in dieser Dis-
kussion gegeniiberstanden, so hat sich nun mit William G. Boltz ein Schi-
ler Boodbergs der Problematik erneut angenommen. Das bedeutet, dass er
kein fundamental neues Wissen verbreitet, aber die Wuchtigkeit und Strin-
genz mit der er seine Argumente darlegt, fiigen der Diskussion eine neue
Qualitédt hinzu, von der zu hoffen ist, dass sie die leidigen Auseinanderset-
zungen um den vielleicht nicht urspriinglich doch ideographischen Charak-
ter der chinesischen Schrift ein fiir allemal beilegen konnte. Die Einfiih-
rung geht von einer Definition von «Schrift» aus, welche Schrift als
“graphische Darstellung gesprochener Sprache” definiert (S. 16). Und
dann zeigt der Autor, dass er seine semiotischen Hausaufgaben gemacht
hat. Stringent und konzis legt er die Unterschiede dar zwischen einem Zei-
chensystem und einem Schriftsystem und er vermag dadurch dem Leser
den Unterschied klarzumachen zwischen proto-schriftlichen piktographi-
schen Zeichnungen oder Malereien wie sie in neolithischen Hélen zu fin-
den sind und schriftsystemischen graphischen Reprisentationen von Spra-
che, die vielleicht eine piktographische Herkunft haben, die aber erst in
dem Moment zur Schrift werden, in welchem sie ihren piktographischen
Charakter verlieren und per definitionem eine bestimmte Lautfolge und da-
durch erst in zweiter Linie eine bestimmte Bedeutung reprasentieren. Diese
Einfiihrung sollte m.E. nicht nur Pflichtlektiire eines jeden Einfiihrungs-
kurses in die Sinologie sein, sie ist auch dazu angetan, gestandenen Fach-
vertretern erneut die Wichtigkeit dieser semiotischen Grundwahrheit zu
verdeutlichen.

Der erste Teil der eigentlichen Untersuchung stellt nicht mehr und nicht
weniger dar als einen auf modernen wissenschaftlichen Erkenntnissen der
Linguistik beruhenden und daher giiltigen Ersatz fiir die noch immer zitier-
te und angewandte Theorie der liu shu, der “sechs Kategorien der gra-
phisch-semantischen Relation von Wortern”. Die Theorie geht auf das
Shuo Wen Jie Zi und dessen Urheber Xu Shen zuriick und ist nur noch vom
Standpunkt der historischen Linguistik aus interessant. Wihrend es die
chinesische Linguistik nie geschafft hat, sich von der Theorie Xu Shens zu
losen (die im ibrigen nie eindeutig verstanden wurde und bis heute
Gegenstand von Kontroversen darstellt), macht Boltz hier einen m.E. ent-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1007

scheidenden Schritt, indem er die in der Einfiihrung festgehaltenen allge-
meinen Erkenntnisse der Natur eines Schriftsystems hier auf das Chinesi-
sche anwendet. Dadurch kommt er zu einer anderen Entwicklung der
Sprache, die den Leser nicht mehr mit einer Theorie konfrontiert, die von
einem durch Kulturheroen ausgehenden mythologisierten Bild der Schrift-
erschaffung ausgeht. Mit derselben Klarheit und Stringenz, die schon in
der Einfithrung lobend hervorgehoben wurde, legt er hier die Entwicklung
der Schrift von einer grossteils zodiographischen Form (im Gegensatz zu
der sonst anzutreffenden Bezeichnung «piktographisch») zu einem voll
entwickelten Schriftsystem dar, in welchem Schriftzeichen aufgrund ihres
phonetischen Wertes zur Verschriftung homophoner Worter «missbraucht»
werden.

In einem zweiten Teil dieses ersten Kapitels demonstriert der Autor
anhand konkreter Beispiele, wie gewisse Schriftzeichen zur graphischen
Reprisentation anderer, bisher noch nicht verschrifteter Worter verwendet
werden. Dies demonstriert Boltz anhand einiger Beispiele aus dem dgypti-
schen Hieroglyphen-Vokabular, sumerischer Keilschrift-Grapheme und
schliesslich chinesischer Wortfelder. Zentraler Punkt dieser Ausfiihrungen
ist es zu zeigen, wie gewisse Schriftzeichen zur Verschriftung verschiede-
ner phonetischer Folgen verwendet wurden und wie diese jeweils nur auf-
grund ihres Lautwertes verwendet wurden. In diesem Zusammenhang
zerstort er einige der erfolgreichsten Mythen der Anhédnger der ideographi-
schen Theorie, z.B. die oftgehorte These, das Graphem fiir an (Friede) sei
eine ideographische Zusammenstellung, welche die Idee verkdrpere, nach
der eine Frau im Heim (— unter dem Dach) “Friede” verkorpere. Wen
diese und dhnliche Thesen schon immer storten, der wird an diesem Teil
der Studie seine helle Freude haben.

Im zweiten Kapitel kommt Boltz dann auf eben die im ersten Teil wi-
derlegten Ideen der chinesischen als einer ideographischen Schrift zuriick.
Diese Theorien wurden zur spiaten Zhan Guo-Zeit und zur Hanzeit ausge-
arbeitet, wahrscheinlich auf friihere Mythen aufbauend. Boltz legt Mythen
und Theorien dar, indem er zunichst versucht, die in mehreren Werken
aus verschiedenen Jahrhunderten verstreuten Informationen zusammen zu
fassen und so den Kerngehalt herausarbeitet. Speziell geht er dabei auf die
Bedeutung der oben schon erwihnten liu shu-Theorie ein. Dieser Teil der
Arbeit fasst das bestehende Wissen zusammen und bietet einen guten
Uberblick iiber die hanzeitliche Betrachtung der Sprache, die fiir Studie-



1008 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

rende oder Forschende, die sich in die Problematik einarbeiten, sehr wert-
voll sein kann. Allerdings bietet sie dem mit der Problematik Vertrauten
keine neuen Einsichten. Auch ldsst der Autor hier die im ersten Teil so
bewundernswerte Scharfsinnigkeit und Prizision etwas vermissen. Fast
meint man zu spiiren, dass das stirkere Sendungsbewusstsein, das hinter
dem ersten Teil vermutet werden kann, hier etwas fehlt. Trotzdem stellt
auch dieser Teil der Studie eine bewundernswert konzise und klare Einfiih-
rung in die Problematik hanzeitlicher Sprachmythen und deren Auswirkun-
gen dar.

Im zweiten Teil des zweiten Kapitels kommt Boltz schliesslich auf die
graphischen Variationen zu sprechen, d.h. auf Grapheme, die sich durch
ein Element wie ein Radikal oder einen Lautungstridger unterscheiden, die
aber dasselbe Wort repriasentieren. Anhand der Manuskripte aus dem
Grabfund von Mawangdui zeichnet er Beispiele solcher graphischer Varia-
tionen auf und erldutert die dahinter stehenden Prinzipien. Damit vermag
er den Respekt gegeniiber der «Buchstabentreue» zu vermindern, die ge-
rade im Umgang mit hanzeitlichen und ilteren Texten irrefilhrend sein
kann. Ein weiteres Mal macht er seinen Punkt deutlich, dass Schriftzeichen
oftmals aufgrund ihres phonetischen Wertes verwendet wurden, nicht auf-
grund ihres semantischen.

Zusammenfassend gesagt gehort die Studie Boltz’ zum Besten und Klar-
sten, das im Moment gemiss Wissenstand des Rezensenten zum Thema
«Natur der chinesischen Schrift» verfiigbar ist. Gerade aufgrund ihrer Na-
tur als allgemeine Einfiilhrung in die Problematik, aber auch wegen Details
wie dem “Glossary of Technical Terms” und der guten Bibliographie im
Anhang eignet sich diese Arbeit als Pflichtlektiire fiir alle Studierenden,
nicht nur jener, die an Schrift und Schriftentwicklung interessiert sind.

Marc Winter

Encyclopedia of Indian Philosophies, Volume VI: Indian Philosophical
Analysis Nyaya VaiSesika from GangeSa to Raghunatha Siromani. Edited
by Karl H. Potter and Sibajiban Bhattacharyya. Princeton, New Jersey:
Princeton University Press, 1992. xii + 672 pp. Notes, Index.

Readers beginning to study the philosophy and logic of Navya-nyaya (New
Logic) usually open the books written by D.H.H. Ingalls (Materials for the



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1009

Study of Navya-Nyaya Logic, Cambridge, Massachusetts: Harvard Uni-
versity Press, 1951), K.H. Potter (The Padarthatattvaniripanam of Raghu-
ndatha Siromani, Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press,
1957), B.K. Matilal (The Navya-Nyaya Doctrine of Negation, Cambridge,
Massachusetts: Harvard University Press, 1968), and so forth. This is
because they provide a straightforward introduction to the Navya-nyaya
system useful before launching an advanced analysis of the Sanskrit texts
dealt with therein. Similarly, Sibajiban Bhattacharyya published Gada-
dhara’s Theory of Objectivity (New Delhi: Indian Council of Philosophical
Research, 1990, originally in the Journal of Indian Philosophy 14 in 1986),
and I published Invariable Concomitance in Navya-Nyaya (Delhi: Sri Sat-
guru Publications, 1990). Thus, there is an increasing number of books to
guide beginners into the Navya-nyaya system. Although the above-men-
tioned scholars have contributed a great deal to this initiation, it is also a
fact that there has been no book which surveys the whole system. The
reason for this is that no one has tried to deal with the whole of the Tari-
vacintamani of Gangesa, who is viewed by the editors of the present book
as the founder of Navya-nyaya, or to organize scholars in the effort to
analyze GangeS$a’s bulky work.

K.H. Potter and S. Bhattacharyya have undertaken this difficult job
and published the results in the Encyclopedia of Indian Philosophies. Fur-
thermore, the present volume deals with fifty Navya-nyaya authors from
GangeSa in the fourteenth century to Raghunatha Siromani in the beginning
of the sixteenth century. This is also a great achievement. Later Navya-
nyaya scholars remain untouched, but this does not reduce the value of the
present volume, and we can expect to see a volume dealing with the later
authors in the future.

Like the preceding volumes of the series, the present work consists of
two parts: a comprehensive introduction to Navya-nyaya philosophy (pp.
1-67), and summaries of important works of the fifty authors (pp. 69-631).
Part One is divided into five chapters: (1) The chapter entitled “Historical
Résumé” contains among other things an exposition of two important fea-
tures of the Tattvacintamani (pp. 6-8), i.e., the style of exposition and the
organization of this text. The former calls for a technical terminology, and
the latter shows that Navya-nyaya analyzes issues from an epistemological
rather than a metaphysical point of view. These two features are not neces-
sarily new, but are illustrated in a much more advanced manner than be-



1010 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

fore. This chapter also provides a checklist of the fifty authors and their
works (pp. 10-11). (2) “Relations and Analysis of Awareness” presents an
exposition of relation in Navya-nyaya and related technical terms such as
pratiyogin, anuyogin, and avacchedaka. This chapter seems to be closely
related to explaining the first feature of the Tartvacintamani. By saying
“The most intricate use of these relations occurs in connection with the
analysis of awareness ...”, Potter and Bhattacharyya, the authors of Part
One, turn to the next chapter that makes the most innovating contribution
of Part One: (3) “Metaphysics” points out the importance of the function
of an awareness or cognitive act (jfidna) to explain the whole system of
Navya-nyaya. This chapter seems to be closely related to explaining its
epistemological viewpoint, which results from an analysis of the second
feature of the Tartvacintamani. In this chapter we are told that awareness is
analyzed in the system to the extent that we can make use of the results of
this analysis in our inquiry about awareness in contemporary philosophy.
Moreover, it contains three sections dealing respectively with substance
(dravya), qualities (guna) and motions (karman), the remaining categories.
(4) “Epistemology” deals with four issues: truth and error, perception,
unusual form of perception, and verbal testimony. (5) “Logical Theory”
presents two issues: the logical structure of the definitions of pervasion
(vyapti) listed in the Tattvacintamani, and how to know pervasion. The
authors’ explanation deals with the fundamental differences between the
Nyaya theory of the awareness of pervasion and the Western theory of in-
duction (pp. 79-80). They point out that the Nyaya theory is free from the
paradox involved in Mill’s theory, i.e., that the principles of the uniformity
of nature and of causation are the grounds of induction. They also compare
the Nyaya theory of pervasion to Dharmakirti’s theory of pervasion, and
reevaluate the former.

Part Two provides summaries of the important works of the fifty
writers from Gangesa to Raghunatha, prepared with the help of many con-
tributors. Two hundred and twenty eight pages are allotted for GangeSa
(pp. 85-312), and seventy pages for Raghunatha (pp. 521-591). The pre-
sent volume is an excellent attempt to provide an extended survey of the
whole range of GangeSa’s Tartvacintamani. It is hard to imagine the labors
undertaken by the contributors in making readable summaries of all the
works. Most of these works present discussions full of technical terms like
mathematical demonstrations, and so a summary is a Herculean task.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1011

Potter and Bhattacharyya, the editors of the present work and authors
of Part One, succeed in explaining the characteristics of Gangesa’s Tatt-
vacintamani (pp. 6-8), finding the importance of awareness in the system
of Navya-nyaya, and consequently setting forth the difference between
Pracina-nyaya (Old Logic) and Navya-nyaya. I agree with them on all ma-
jor points. They lay emphasis not only on the philosophical point of view
but also on the historical one. For instance, chapter three of Part One de-
scribes the historical transition of the concepts of the categories in Navya-
nyaya from Udayana onward. The present work is therefore informative
and undoubtedly an excellent guide to Navya-nyaya.

The editors sometimes refer to problems of Western philosophy:
whether it makes any sense to say «A believes p and does not believe p»
(p. 21), why induction is possible (pp. 73, 75-76, 79), and so forth. More-
over, readers will notice that the editors explain and analyze the Navya-
nyaya concepts and theories with the help of Western philosophy
throughout the present work. They do not explicitly say that they are
undertaking comparative philosophy, but I am confident that they do this
implicitly. This work will, as a result, certainly interest readers of Western
philosophy or, better, readers of philosophy in general.

Here I would like to raise some questions about certain claims in Part
One. (1) To express the «direction» of a relation, the second chapter in-
cludes the sentence: “For example, whenever a universal property — say,
cowness — is present in a cow, the cow is related by qualificandness to the
cowness, and the cowness is related by qualifierness to the cow” (p. 16).
Potter and Bhattacharyya, the authors of Part One, agree with Indian tradi-
tion that a relation is always a property residing in the anuyogin (p. 15). In
the case of “the cow is related by qualificandness to the cowness”, the
qualificandness (viSesyara) residing in the qualificand (viSesya, i.e., the
cow) is regarded as the relation. Since the «locus» of this relation is called
anuyogin, the cow must be the anuyogin. Then cowness is the pratiyogin.
As a result, the above expression says that the anuyogin is related by qua-
lificandness to the pratiyogin. In the case of “the cowness is related by
qualifierness to the cow” also, it similarly follows that the anuyogin is rela-
ted by qualifierness to the pratiyogin. These two cases suggest that relation
possesses «direction» from anuyogin to pratiyogin.

However, this is not consistent with the results of past research. In-
galls’ explanation on indirect relations is helpful in understanding the di-



1012 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

rection of relation. He says, “An indirect relation is one where a is related
to ¢ through b. ... There is only one adjunct, to wit, a, and one subjunct,
to wit, ¢” (Ingalls’ book, p. 72, § 43). Since he renders pratiyogin as ad-
junct and anuyogin as subjunct, his statement means that a pratiyogin is
related to an anuyogin. A modern scholar, D.C. Guha (Navya-Nyaya Sy-
stem of Logic, Delhi: Motilal Banarsidass, 1979, pp. 63-64, 67), also
seems to support this view when he speaks of what is connected to what
through the relations of visayarva (contentness or objectness), viSesyata
(qualificandness), karyarva (effectness), etc.

Potter and Bhattacharyya are very careful to avoid the use of
«direction» in their explanation of relation. They must have felt no neces-
sity to use this concept in setting forth the concept of relation in Navya-
nyaya. But when they say that a is related to b, this expression necessarily
reminds us of direction from a to b. If the concept of direction comes to
mind, we cannot help but become aware that the direction is different in
Navya-nyaya and in our common sense. To conclude my remarks on the
problem of «direction», I have to say that unfortunately no one has cited a
passage from the Tattvacintamani or from other Navya-nyaya texts in
which the direction of the relation is clearly expressed.

(2) In the second chapter, the authors claim that inherence, self-link-
ing connectors and temporal relations are always occurrence-exacting (p.
17). An occurrence-exacting (vretiniyamaka) relation is one through which
one relatum (or term) exists in another when it is dyadic. According to the
authors, causeness (kdaranata) and effectness (karyara) are varieties of qua-
lifierness (viSesanata) and qualificandness (viSesyata), and the first two re-
lations are classified as self-linking connectors (p. 16). It follows that a
would exist in b through the occurrence-exacting relation called causeness.
For instance, a pot-maker is the cause of all his products such as pots.
Hence, we consider that causeness is the relation, and that its locus, the
pot-maker, is the anuyogin, and that all the pots are the pratiyogins. Here
one cannot assert that all the pots made by him exist on him through
causeness. This assertion would mean that all the pots exist on his body,
hands, or head, which is of course not possible. Therefore, the relation of
causeness is not occurrence-exacting. The authors should have written that
some self-linking connectors are occurrence-exacting, and that others are
not.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1013

(3) It is stated in the third chapter that “Now Navyanyaya holds that
no relation can ever be expressed by words, for if a relation is expressed
by a word, then it is no longer meant as a relation, but rather it is meant as
a term (p. 28 ff).” This appears true in most cases, but we can give a
counterexample such as “Cowness exists in a cow through inherence”
(gotvam samavayena gavi vartate).

Just before the above citation, the authors put the following expres-
sion: “... according to Navyanyaya qualifiers of awarenesses, i.e., modes
of presentation of the things cognized, cannot be expressed in language
except through predicative expressions whose modes of presentation have
then to be understood.” They deal with modes of presentation and relation
as similar to some extent, so they may regard the above counterexample as
a predicative expression.

(4) The fifth chapter, Logical Theory, says about Gange$a’s conclu-
sive definitions of pervasion (vyapti) that “An innovation in some of them
(= definitions) is the introduction of a new technical term, «limitor»
(avacchedaka) (p. 71).” This statement is misleading. Before Gangesa,
Sasadhara (ca. 12th cent.) and Manikantha Misra (ca. 13th cent.) present
provisional definitions of pervasion containing the term avacchedaka. 1t is
certain that neither philosopher uses this term in his conclusive definitions.
However, it does not matter at all whether they utilize that term in the
conclusive definitions or in the provisional ones. What is important is that
they both introduce the term in order to define pervasion before GangeSa
does. The same chapter also states: “A further characteristic, though not
altogether a uniquely new feature, of these definitions is their fundamental
appeal to the notion of «having a common locus» (samanadhikaranya).”
This statement is very careful. I wish the above-mentioned discussion on
the term avacchedaka could have been as careful.

(5) I regret that the present book does not deal with the term niripaka
(describer, determiner). This term is related to niriipya (to be described,
determined) and niripita (described, determined). The authors of Part One
translate the term niriipita as «characterized» on p. 7 and seem to refer to
this term in translation on p. 15: “... the father-of-ness resident in Da-
Saratha is determined by the son-of-ness resident in Rama.” Here
«determined» will be a rendering of niriipita. On the other hand, they pro-
vide a good exposition of the term avacchedaka with reference to quantifi-
cation (p. 32) and the mode under which an ontological entity becomes



1014 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

evident in an awareness (p. 26). This understanding agrees with part of the
conclusion on avacchedaka in my book. In my conclusion, niripaka helps
one identify a relation by specifying the relatum (or term), and avacche-
daka indicates the quantity of the relatum. But it is not a fact that the two
terms are necessarily employed together. Consequently they appear to have
nothing to do with each other. In the Tattvacintamani, it may be rare to
find the two terms together. This may be the reason why Part One makes
no substantial explanation of niriipaka. However, in later introductory texts
such as the Nyayabodhini, niriipaka and avacchedaka are often used to-
gether. Hence, it may be true to say that later Navya-nyaya philosophers
became aware of the connection between these two terms, while early
philosophers like Gangesa did not. To close my comment on niriipaka, 1
would like to remind the readers that niriipaka plays an important role in
Navya-nyaya, and that it is for this reason that the term has been said to be
a feature of its literature.

After my long discussion of the above five points, I would like to
point out a few simple mistakes: p. 17,17 vretiniyvamaka — vrttiniyamaka,
p. 17,18 vretyaniyamaka — vrttyaniyamaka; p. 72, 21 a locus B — a locus
of B. Moreover, Part Two mentions that the summary of Raghunatha’s
Avacchedakatvanirukti is based on Yusho Miyasaka’s unpublished transla-
tion, and that this translation is included in his Ph.D. dissertation submitted
to the University of Poona (p. 563). However, it is Yuko Miyasaka that
completed the dissertation in Poona.

Despite the above-mentioned problems, the present book deserves to
be recommended not only to those interested in Indian philosophy but also
to those interested in Western philosophy. The editors also seem to be
challenging the method of philosophical analysis in the study of Navya-
nyaya. It is quite often said that philological studies on texts written in In-
dian languages must precede philosophical studies on the texts. I mean here
that such philosophical studies have to lead us in future to comparative
studies between Indian philosophy and our philosophy, or to doing our own
philosophy. The above saying is true, and so most Indologists are mainly
concerned with the former style of study. The editors are among a small
number of scholars fully equipped to carry out studies of both styles.
Paying close attention to the Sanskrit texts, the present book provides an
advanced philosophical analysis of Navya-nyaya with more than merely an
historical analysis, although that aspect is not completely neglected. In this



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1015

sense, I believe that the present work is a good example of the method to
be adopted in studying this literature.

Toshihiro WADA

MICHAEL GLUNZ: Die panegyrische qasida bei Kamal ud-din Ismail
aus Isfahan: eine studie zur persischen lobdichtung um den beginn des
7./13. jahrhunderts. Beirut: Komm. Franz Steiner Verlag, 1993 - VIII,
290 S. - (Beiruter Texte und Studien; Bd. 47).

Die Lobdichtung ist, verglichen mit anderen Zweigen des persischen
Schrifttums, von der Forschung lange verhidltnismissig wenig beachtet
worden. Dies ist wesentlich dadurch zu begriinden, dass man zumindest im
Westen die persische Lobdichtung hiufig nach den in der europidischen
Klassik und Romantik entwickelten asthetischen Kriterien literarischer
Kunst beurteilte. Daraus erkldren sich abwertende Urteile beziiglich
Unaufrichtigkeit der Dichter, Mangel an «Originalitidt», Seichtheit der
Empfindung, verbunden mit rhetorischer Kiinstlichkeit und zum Teil das
Widerstreben, sich iiberhaupt mit Lobdichtung zu befassen. Dass hier
mitunter der Dichter dem Dichter mehr gerecht wird, zeigt das Beispiel
Johann Wolfgang Goethes, der den Panegyriker Anwar (6./12. Jahrh.)
folgendermassen gegen seine europaischen Kritiker verteidigt:

Wir konnen daher nicht billig finden, dass man ihm die Verhiltnisse, in denen
er gelebt und sein Talent genutzt, nach so viel hundert Jahren zum Verbrechen
macht. Was sollt aus dem Dichter werden, wenn es nicht hohe, mdchtige,
kluge, titige, schone und geschickte Menschen gédbe, an deren Vorziigen er sich
auferbauen kann? An ihnen, wie die Rebe am Ulmenbaum, wie Efeu an der
Mauer, rankt er sich hinauf, Auge und Sinn zu erquicken. Sollte man einen
Juwelier schelten, der, die Edelgesteine beider Indien zum herrlichen Schmuck
trefflicher Menschen zu verwenden, sein Leben zubringt? Sollte man von ihm
verlangen, dass er das freilich sehr niitzliche Geschift eines Strassenpflasterers
uberndhme? (Noten und Abhandlungen zu besserem Verstindnis des West-
ostlichen Divans, s.v. Enweri).

Unterdessen hat jedoch auch die Forschung eine andere Richtung
eingeschlagen: im Vordergrund steht das Bestreben, die Lobdichtung als
literarische Erscheinung aus der Zeit und Gesellschaft, der sie angehort,
heraus zu verstehen, bei ihrer Betrachtung die von der modernen
Literaturwissenschaft entwickelte Methodik nutzbar zu machen und die



1016 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Gesetze zu entdecken, die das «Handwerk» des Dichters — Beherrschung
rhetorischer Mittel und poetischer Verfahren — bestimmen.

Ein schones Beispiel fiir das zunehmende Interesse der Forschung an der
persischen Lobdichtung ist die hier vorzustellende Dissertation von
Michael Gliinz iiber den bedeutenden Lobdichter Kamal ud-din Isma‘il
(gest. 635/1237) aus Isfahan. Obwohl der Verf. sein Werk nicht als
umfassende Wiirdigung Kamal ud-din als Dichter, sondern als Beitrag zur
Untersuchung der persischen Lobqaside als literarischer Form versteht, ist
gleich zu sagen, dass es die Erforschung dieses wichtigen und
unterschitzten Dichters auf neue Grundlagen stellt. In einer vorbildlich
klaren Einleitung gibt der Verf. zunichst eine Biographie Kamal Isma‘il -
diese Kurzform seines Namens ist schon verhdltnisméssig frith belegt -
und ordnet ihn literarhistorisch ein. Zwei Dinge sind dabei wichtig
festzuhalten: in Kamals Dichtung macht sich auch der Einfluss der Mystik
geltend (Glinz 18) - Kamals Vater Gamal ud-din, selbst ein hochge-
schitzter Dichter, war sehr von Sana’i (gest. 525/1131) geprégt; zum
andern kiindigt seine virtuose Beherrschung einer komplizierten poetischen
Bildsprache und concettistischer Techniken - nicht zufillig tragt Kamal
den Beinamen “Hallag ul-ma‘ani” (“Schopfer der Sinngehalte”, d.h.
Concetti) — schon friith das an, was vom 10./16. Jahrh. an als der «indische
Stil» in der persischen Dichtung bezeichnet wird (Gliinz 28). Im letzten
Teil seiner Einfiihrung referiert der Verf. iiber Gliederung und Aufbau von
Kamal Isma‘ils Diwan. Er bezieht sich dabei auf die Edition Bahr ul-
‘Ulomis aus dem Jahre 1970. Sehr wertvoll ist die Tabelle s. 30-33, in der
Kamals Lobgedichte nach belobigter Person, Linge, Metrum und Reim
systematisch zusammengestellt und so gut erschlossen werden; die Angabe
des Reims erlaubt ein rasches Auffinden des gesuchten Gedichts auch im
mir einzig zur Verfiigung stehenden Steindruck Bombay 1307; eine
Konkordanz mit diesem nicht sehr zuverldssigen Text hat der Verf. jedoch,
sicher mit Recht, unterlassen. Abgeschlossen wird die Einleitung mit einer
niheren Bestimmung des Begriffs gasida, in der das Hauptgewicht auf
formale Gesichtspunkte gelegt wird.

Der Einleitung folgt die Untersuchung selbst, die in drei Teile gegliedert
ist. Im ersten behandelt der Verf. die Themen der panegyrischen Qaside.
Es geht dabei hauptsidchlich um das (ideale) Bild, das der Dichter vom



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1017

Belobigten entwirft, dann um die Selbstdarstellung des Dichters und um
die Rolle, die Natur- und Dingbeschreibungen in der panegyrischen Qaside
spielen. Gerade die Natur schildert der Dichter — und dies nicht nur in der
Panegyrik - nicht um ihrer selbst willen, sondern nimmt ihre Phanomene
gleichsam als «Rohmaterial» (Gliinz 64) und verleibt sie seiner von ihm
selbst geschaffenen Welt ein, die nicht den Naturgesetzen gehorchen muss
(vom Verf. sehr schon gezeigt anhand eines Gedichts, in dem gleichzeitig
Eis, Schlamm und Regen genannt werden). Weiter ist die Dichtung selbst
Thema der panegyrischen Qaside, zum Beispiel in ihrer vor allem von
Nizami (gest. 605/1209) her bekannten Gleichsetzung mit «erlaubter
Magie» (Glinz 86). Neben Liebe, Wein und Gelage, dem Ritt zum
Belobigten, sind auch Klage, Weisheit und Ermahnung, sowie Segens-
wiinsche, Themen der panegyrischen Qaside. Sie alle werden vom Verf.
mit gut gewihlten Beispielen vorgestellt. Der zweite Teil der
Untersuchung behandelt den Aufbau der panegyrischen Qaside. Der Verf.
leitet aus der Gesamtheit der von ihm untersuchten Gedichte ein abstraktes
Modell der panegyrischen Qaside bei Kamal Isma‘il ab, das sich in vier
Teile gliedert. 1. Einleitung, 2. Lob des Adressaten, 3. Selbstaussage des
Dichters und 4. Segenswunsch (Gliinz 110-113). Im folgenden wird das
Verhiltnis der einzelnen Teile zueinander analysiert. Um seine Ausfih-
rungen iiber den Aufbau der Lobgaside durch Beispiele zu ergénzen, gibt
der Verf. vier Qasiden Kamal Isma‘ils in vollstindiger deutscher
Ubersetzung mit eingestreutem Kommentar und kurzer Ubersicht iiber
Thematik und Gliederung des betreffenden Gedichts. Gegenstand des
dritten Teils der Untersuchung ist die dichterische Sprache Kamal Ismacils.
Der Verf. geht zunichst auf Metrum und Reim als obligatorische
Ordnungselemente persischer Dichtung ein und behandelt dann freie
Ordnungselemente wie Lautwiederholung, Binnenreim, Wortwieder-
holung, entweder bei gleichbleibender Bedeutung (rakrar) oder verschie-
dener Bedeutung (ragnis), sowie die weiteren rhetorischen Mittel, deren
sich Kamal Isma‘il bedient. Dies alles veranschaulicht der Verf. wieder
reich mit Beispielen, was dem Leser vorziiglich Einblick in Kamal Isma‘ils
Dichtkunst vermittelt. Abgerundet wird dieser letzte Teil der Untersuchung
durch einen Abschnitt, in dem Michael Gliinz, aufbauend auf Arbeiten
Hellmut Ritters und anderer, zeigt, wie Kamal Isma‘il seine dichterische
Phantasie innerhalb der von der Tradition gesteckten Grenzen einsetzt und
durch iiberraschende Verkniipfungen von Dingen der realen Welt, etwa



1018 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

durch deren Belebung und Umdeutung ihrer Zusammenhinge, Neues
schaffen kann. Dies trifft ganz allgemein fiir den persischen Dichter zu: Es
geht ihm nicht darum, in seinem Werk die Welt abzubilden, wie sie
wirklich ist; haufig trifft er so Aussagen, die logischer Einsicht wider-
sprechen. Damit setzt er sich zum einen zwar dem Vorwurf aus, zu liigen,
zum andern aber bietet er seinem Publikum einen asthetischen Genuss von
unerhorter Verfeinerung.

Im folgenden mochte ich erginzend noch auf einige Punkte verweisen, die
mir bei der Lektiire aufgefallen sind. Zu vielen Verszitaten steuert Michael
Glinz wertvolle Kommentare bei; da aber oft nur die deutsche
Ubersetzung gegeben wird und der persische Text fehlt, ldsst sich ihr
Nutzen leider nicht voll ausschopfen. Bei einem Zitat wie zum Beispiel s.
218 oben ist der im Kommentar gegebene Hinweis auf die Antithese
siyah/sapid nur dann sinnvoll, wenn man den Vers auch persisch vor sich
hat, weil die Antithese aus der Ubersetzung nicht deutlich hervorgeht. Die
Ubersetzungen des Verf. sind sehr wortlich und lesen sich gut, obwohl er
ausdriicklich keinen Anspruch auf literarische Qualitdt erhebt. An einigen
Stellen zitiert Michael Gliinz kurze Stiicke aus den vier Qasiden, die er
auch in vollstindiger Ubersetzung bietet. Die Ubersetzungen sind dabei
nicht immer identisch, zu kleinen Abweichungen in der Bedeutung kommt
es in der Ubersetzung des Verses K 2,557, s. 46 gegeniiber s. 131 - das
Metrum mugtatt verlangt gan-i gulistan — und in der Ubersetzung des
Verses RS 20,2692, s. 176 gegeniiber s. 137 - fiir yaft passt wohl besser
die s. 176 gegebene Bedeutung “zuriickfinden”. Der s. 68/69 angefiihrte
Vers, vom Verf. durchaus korrekt iibersetzt, konnte ein Beispiel dafiir
sein, wie der Dichter bewusst Worter verwendet, in deren Nebenbedeu-
tungen eine ganz andere Bildsphire aufscheinen kann, die wohl beim Leser
oder Horer weitere Assoziationen auslosen soll — der Verf. spricht dieses
Problem spiter (s. 236) unter dem Stichwort «(konnotative) Bedeutungs-
schicht» an. In diesem Vers bedeutet das Wort nawa (vom Verf. libersetzt
mit “Anordnung”) auch “Stimme”, “Modulation”, und die Worter parda
und zanbur bezeichnen in Kombination eine bestimmte musikalische Tonart
(vgl. den Farhang-i Anandrag, s.v.).

S. 17 erwihnt der Verf. die Legende, Kamal Isma‘il habe, von einem
plindernden Mongolen todlich verwundet, noch einen letzten Vierzeiler
“in den Staub des Bodens” geschrieben. Fritz Meier, Die schéne Mahsati:



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1019

ein Beitrag zur Geschichte des persischen Vierzeilers. Wiesbaden 1963, 39
hat aus anderer Quelle die Variante “an die Wand seines Hauses”. S. 20
gibt der Verf. als Todesjahr des Dichters Afir ud-din-i Ahsikati in
Ubereinstimmung mit Hermann Ethé und George Morrison 608/1211-12
an. Absikatis Todesjahr ist umstritten; vgl. Dabihullah-1 Safa in:
Encyclopaedia Iranica, Vol. 3 (1989), 12. Einen Vorbehalt habe ich zur
Gleichsetzung der rhetorischen Figur istigdg mit der figura etymologica
(Gliinz 43, 59, 173). Der letztere Begriff ist auch in der klassischen
Philologie, der er entlichen ist, nicht unproblematisch und bezeichnet
eigentlich den Akkusativ des Inhalts als fakultative Verstirkung des
Verbalbegriffs und als formale Stiitze eines fiir den Sinn noétigen
adjektivischen oder (selten) Genetiv-Attributs (vgl. Eduard Schwyzer,
Griechische Grammatik, Bd. 2. Miinchen 1950, 74). Die beiden syntak-
tisch verkniipften Worter miissen zudem stammgleich sein. Eher konnte
man istigaq vielleicht als Sonderform der Paronomasie auffassen, wie dies
auch manche Theoretiker getan haben (vgl. Friedrich Riickert, Grammatik,
Poetik und Rhetorik der Perser. Gotha 1874, 101). Fiir den Begriff isti*ara
(«triale metapher», s. 184) sei noch auf die wichtige Studie von Wolthart
Heinrichs, The Hand of the Northwind: Opinions on Metaphor and the
Early Meaning of Isti*ara in Arabic Poetics. Wiesbaden 1977 hingewiesen.

Bewusst hat sich der Verf. auf den Dichter Kamal Isma‘il beschriankt und
insbesondere Verweise auf die Werke anderer Dichter unterlassen. Auch
seine Kommentare hat er hdufig knapp gehalten, um den Rahmen der
Untersuchung nicht zu sprengen. Manchmal vermisst man dadurch zwar
Erklarungen zu Begriffen, die dem der Sache fernerstehenden Leser zu
einem besseren Verstindnis der betreffenden Textstelle verhelfen konnten.
Als Beispiele seien genannt: der Atem Jesu (s. 79, eine Erlduterung folgt
erst s. 95), die (wilden) Abhazen (s. 82), die Rautenkdrner (s. 151),
Gulbar (s. 199), sirbal (s. 246). Andererseits erreicht Michael Gliinz
gerade durch diese Beschrinkung, dass der Leser vom zentralen Gegen-
stand, ndmlich der Kunst dieses einen Dichters, nicht abgelenkt wird.
Insgesamt: eine anregende und mit grosser Sachkenntnis geschriebene
Studie iiber einen Dichter, der es verdienen wiirde, besser bekannt zu sein
- vielleicht ist dazu jetzt der Anstoss gegeben.

Renate Wiirsch



1020 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

TREVOR LEGGETT: Realization of the Supreme Self: The Bhagavad Gita
Yoga-s. London, New York: Kegan Paul International, 1995. 10, 234 p.

The “Cataloguing in Publication Data” on which the British Library and
the US Library of Congress based their description of the book were
certainly misleading or wrong. As this information is now reproduced in
booksellers' catalogues it must be stated that Trevor Leggett has certainly
not provided a “translation of Saflkaracaryas Bhagavadgita-Bhasya”; and
there is nothing on the title page or in the front matter which would justify
the librarians' cataloguing (giving “Sankaracarya” or «Sankaracarya” as
main author). Rather, Trevor Leggett presents “the Gitd yoga in the light
of explanations by Saikara ... and of the late Dr Hari Prasad Shastri ...”
(dust cover). On page 4 this scope of the book is phrased more
ambiguously: “The present book complements the Gita and its commentary
by Sankara with teachings by the late Dr Hari Prasad Shastri from his book
Teaching from the Bhagavad Gita.”

Part I is entitled “Introductory” and explains the setting and the
method by which apparent contradictions in the Bhagavadgita (BhG) are to
be accepted as part of the original design of the text: “teaching down”
means that one begins with the full, the highest truth (in BhG 2) and then
provides more and more details.

Part II (p. 21-117) comments upon the text of the BhG chapter by
chapter, interspersed by chapters on “Arjuna's disbelief” (p. 38-43) and
“The Thinker, East and West” (p. 54-57).

Part III outlines how Saiikara interprets “Gita Practice”: While for the
BhG the method of Action (karma-yoga) and the method of Knowledge
(jiana-yoga) can be supposed to be “self-contained alternatives”, Sankara
holds “that the path of Action comes first, to be followed by the path of
Knowledge” (p. 123). The six stages listed by Saiikara (on BhG 5.12)
provide roughly the subject matter of the chapters of this part: “(1) karma-
yoga, (2) purification of the inner being, (3) attainment of Knowledge
(Jhana-prapti), (4) Casting Off Action (samnyasa), (5) jiiana-nistha or
Knowledge-stance, and finally (6) Freedom (moksa).” (p. 171)

Part IV, entitled “Pointers for Practice” (p. 181-215), is a collection
of brief, independent essays. Part V (“Technical Appendices”, p. 217-234)
is the only section which contains translations from Sainkara's commentary
on the BhG (introduction, extracts from the commentary on 18.54-55) in



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1021

the context of explanations of the terms jAanayoga, nistha, paripaka,
avasana, anubhava, karmayoga, and samnydsa.

The use of the plural “yogas” in the title seems to promise an
analytical approach aiming at distinguishing the different layers and
mentalities that have come together to give us the text of the BhG as we
have it today. However, the two yogas distinguished (“the paths of
Knowledge and of Action”) are approached in a synthetic manner; the
reader interested in knowing “exactly what the Gita text says” is referred
to Franklin Edgerton's translation. Someone who has mastered the
practices recommended will have to speak about the spiritual goal of this
interpretation of the BhG. (“The commentator must himself realize the
truth being indicated.” p. 134) Interspersed examples from social work
(e.g. p. 88f.) or politics (e.g. p. 103f., p. 109f. on Stalin, p. 194f., on Karl
Marx p. 106) come as a surprise and create an unexpected context for the
practice of the “Gita yoga-s”.

Any approach (as that of the reviewer) which adheres to the priority
of textual analysis (including its technicalities) and of philology will regret
the absence of an index (the book ends with 12 empty pages for notes!).
For those who would like to utilize the book as a study on the BhG and a
contribution to an analysis of “Yoga in the BhG” I append a list of the
verses which are actually translated (less than a third of the verses of the
BhG); the selection itself indicates that this interpretation of the “Gita
yoga-s” has a context which is not taken into consideration. Where the
same verse is found translated (or translated again) outside the section in
Part II devoted to that chapter of the BhG, I have indicated the page
number in parentheses.

I.38-39 .46

IT .7 .6-7 (p. 38) .11 .12 .12-13 (p. 122, with variant in translation) .14 (p.
137) .16 .17 (p. 24, p. 39) .21 (p. 49, p. 125) .22 (p. 122, p. 212) .29 .38-41
(p. 27) .40 (p. 39, different translation) .47 .48 (p. 77 with variant, p. 150) .50
(p. 152 with variant) .52-53 (p. 154, different translation) .54-58 .60-61 (p. 173
with variants) .70-72

IIT . 4-5 .17 .19-20 .25 .30 .33 (p. 201) .39 (p. 173)

IV. .13-14 (13 also p. 189) .23-24 .24 (p. 31) .34 (p. 204, diff. transl.) .36 .38
(p- 207 with variants) .39 (p. 207 u. p. 208)

V .89 .10-13 (12 also p. 124) .18 .21 .24 .25 .27-28

VI .3 .10-12 .18-23 .26 .27 (p. 183) .29-30 .28 (p. 166) .34 (p. 40) .37 (p. 40)
VII .7 .9 .16-18 (18 p. 174 with variants)

VIII. -



1022 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

IX .17 .19 (plus select verses from IX and X in E. Arnold's translation)

X .37 (p. 40)

XI.7.9.10-13 .18 .24 .26 .32-34 .55 (p. 91)

XII .3-4 (p. 79) .6-11 .13-20 (13-16 also p. 174f.)

XIII .5-6 .7-11 .12-17 .18 .21 .24 (p. 183) .27-28 .31 .33-34

XIV .6-8 .11 (p. 151) .19 .22 .24

XV (complete) .13 (p. 168) .19 (p. 165)

XVI (conspectus of lists of “Qualities to be cultivated by karma-yogins.”
“Often the Sanskrit word is exactly the same. (There are some fine distinctions
which are irrelevant for practice.)” p. 100) .21 (p. 201) .23-24 (p. 89)

XVII .1-2 .11 .14-16 .17 .20

XVIII .5-6 .9-10 (p. 89f.) .11 .16 .17 .26 (p. 107) .33 (p. 107) .37 (p. 90) .38
(p. 90) .42-44 (41-44 also p. 189) .45 .46-48 (.45-46 also p. 191, .48 also p.
89) .51-53 (p. 173) .54 .55 .57-60 .61-62 .66 (p. 193)

It is obvious that the book is not a presentation of Yoga (sg. or pl.) in the
BhG from the point of view of the history of religions; and it is also not an
analytical account of the spirituality of the text nor a pragmatic manual for
the adept. It belongs to the long history of works which, standing in a
living tradition and putting the authority of a teacher above that of text(s),
draw inspiritation from the BhG for the realization of a spiritual dimension
in the daily life of our present times.

Peter Schreiner

MAURO MAGGI: The Khotanese Karmavibhariga. Rome: Istituto Italiano
per il Medio ed Estremo Oriente / Istituto Universitario Orientale, 1995
(Serie Orientale Roma, Vol. LXXIV).

The work under review is a critical edition of the twenty-nine folios and
fragments so far identified as belonging to the Old Khotanese version of
the Karmavibhatiga. This text, describing the consequences of human acts
and thoughts (Buddhist karman) to be experienced in this life or in the
following ones, is known from complete Pali, Sanskrit, Chinese and
Tibetan versions, as well as from fragments of versions in Kuchean and
Sogdian.

Being so structured, the work entirely satisfies the requirements of a
modern critical edition. Moreover, to anyone knowing the difficulties to be
met in editing texts written in Khotanese - a language which remains quite
arduous to decipher in spite of the progress achieved - it is apparent that



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1023

the author was able to master his task brilliantly, showing both skill and
accuracy. The result is a work in all respects flawless, a work certainly
enriching our knowledge of the Khotanese language and religion.

The author states in the Introduction that nearly all the fragments and
folios he edited belong to one and the same manuscript (p. 22). Even a
rapid glance at the facsimiles proves him to be right. He correctly gives the
provenance of the manuscript as Domoko (also spelled Dumaqu) because
all the fragments housed in the Staatliches Museum fiir Vdlkerkunde,
Miinchen, and two fragments preserved in the British Library, Oriental
and India Office Collections, London, have that signature. It is however
worth noticing that the signature Domoko does not indicate a precise site of
discovery, but simply the oasis of Domoko, to the east of Khotan, within
which many excavation sites have yielded manuscripts (Khadaliq, Kuduk
K"l, Balawaste, etc.). The proof of the ambiguity of the signature Domoko
is given by four fragments of Sgh (G. Canevascini, The Khotanese
Sanghatasutra, 1993): Dumaqu 0131 and Kuduk K"I 035, both in London,
belong to the same folio (cf. Sgh pp. 187-88), as much as do Dumaqu
0119, in London, and FK 913 Kh[adalik] 28, in Munich (cf. Sgh p. 214).

The following remarks are the result of a thorough examination of the
Commentary.

The author says on p. 99 that ysusde ‘he approves’ appears to cor-
respond to Skt. anumodana. This is actually a certainty because ysuste 1yd
‘he may have approved’ translates anumodet in Sgh (§ 95.2).

On two occasions (pp. 99 and 102) Maggi remarks that the meaning
of the verb jsan- is ‘to kill’, not ‘to strike’. Considering that the same
happens in Sgh, where the meaning is always assured by a precise Skt.
correspondent, the alternative meaning ‘to strike’ should be deleted both
from Bailey’s Dictionary of Khotan Saka (Dict.) and from Emmerick’s
Saka Grammatical Studies (SGS).

On page 103 the author discusses the occurrence of aphirdtd, 3 sg.
pres. of aphir- ‘to disturb’. Since the verb is attested with a middle ending
in the certain case of ci rro ha aysmi aphire ‘if I disturb (my) mind’ (1 sg.
pres. mid.), and the quite likely case of ma thu rahula aysmu aphird ‘you
Rahula, do not disturb (your) mind’ (2 sg. imp. mid., with Late Khotanese
weakening of -u to -d; cf. SGS p. 213), Maggi suggests that the form
aphirdrd is also middle, though, as he admittedly says, the ending -dtd for
-dte is quite rare. However, if we look closely at the sentence -



1024 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

daksdnydanu aysmu daphirdtd ‘he disturbs the mind of venerable men’ - we
might come to a different conclusion. There is a difference in fact between
the first two sentences and the one under examination: in the first case the
disturbed mind is the one of the subject (the verb has reflexive value); in
the second case the disturbed mind is the one of someone else (the verb has
no reflexive value). Knowing the fact that the distinction between the active
and the middle diathesis has left abundant traces in Khotanese (as Maggi
remarks on page 86 quoting G. Canevascini, “Medio-reflexive verbs in
Khotanese”, Corolla Iranica, Frankfurt am Main 1991), I would therefore
suggest that dphirdtd is just a regular Old Khotanese 3 sg. pres. act. of the
root aphir-.

It is to be noted that Bailey’s tentative reading *byata yandndd ‘they
remember’ (3 pl. pres. act.), in a passage in which Maggi says he cannot
read anything (p. 109), would be anyway wrong: in this expression the
verb yan- ‘to do’ has always a middle ending.

The author observes on p. 112 that a §ye out of context could also be
a Late Khotanese form of §drd ‘second’. It is perhaps worth adding that it
could even be a Late Khotanese form of §dru, acc. sg. m. of ‘second’ (see
Sgh § 89.1, p. 137: one manuscript has §dru where a later one has Sye).
The same Sye is preceded by the adverbs ustamaru tcaramu, which we find
translated in the Glossary as ‘even’ (ustamatu) and ‘at last’ (tcaramu).
Since both words are consistently attested in other texts translating such
adverbs as antaSah ... api, antamasSato (cf. Pali antamaso), all meaning
‘even’ (Ger. ‘sogar’), it is perhaps advisable to assign such meaning to
both of them, thus following Bailey’s suggestion that we are here in the
presence of a dyadic phrase (cf. Dict. s.v. ustamatu).

Giotto Canevascini

BORIS OGUIBENINE: Initiation pratique a l’étude du sanskrit bouddhi-
que. Paris: Picard Editeur, 1996 (Collection Connaissance des Langues).

As the title states, the work has been conceived as an introduction and
guide to the study of that peculiar Indian language used by the Buddhists
we are accostumed to call Buddhist Sanskrit, more precisely, Buddhist
Hybrid Sanskrit (BHS) because this language clearly appears to be a kind
of admixture of Middle Indian and Sanskrit. One of the aims of the book is
updating F. Edgerton’s Buddhist Hybrid Sanskrit Reader (New Haven:



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1025

Yale University Press, 1953): as a matter of fact the edited passages are
mostly taken from texts, or versions of texts, not available at the time of
Edgerton’s publication.

The excerpts are accompanied one by one by a detailed linguistic
commentary dealing with all aspects of the language: the phonologic,
morphologic, syntactic, and semantic ones. Considering the complexity of
the passages and the variety of the themes treated in them, the addition of a
French translation in each case would have perhaps made the book more
profitable as a didactic tool.

The passages are taken both from Hinayana and Mahayana texts.
They are:

Mahavastu (6 excerpts), Patna Dharmapada (1), Udanavarga (1),
Vinaya of the Maha-samghika-Lokottaravadin school including the
Pratimoksasiutra (3), Siksasamuccaya (one quotation in prose also attributed
to the Vinaya of the same school), Catusparisatsitra (1), Jatakamala (the
Kacchapajataka), Prajnaparamitaratnagunasamcayagatha (2), Saddharma-
pundarikasitra (5), Mahasudar§anavadana (1), Karunapundarika (3),
Kasyapa-parivarta (1), Samadhirajasatra (1), Lalitavistara (2), and
Vajracchedika Prajiiaparamita (1). It is worth noticing, since this is not
immediately inferable from the “Table des matieres” (pp. 273-74), that
some of the excerpts belong to one and the same passage to be found,
either in different texts, or in different versions of the same text. They
have evidently been published one after another to allow future comparison
of their linguistic features. The excerpts I (from Mahavastu), II (from
Patna Dharmapada), and III (from Udanavarga), are thus all the same
chapter of the Dharmapada (the Sahasravarga). As for the excerpts under
XIV belonging to the Saddharmapundarikasitra, the first two are the
readings of the same passage offered by mss. found in Nepal and in Gilgit
respectively; the remaining three are again the readings of the same
passage offered by mss. found in Kashgar and by two groups of mss.
found in Gilgit.

Although the reader would be ill-advised to use this book as a refe-
rence work (no index of the words occurring in the excerpts is provided),
the work under review is certainly valuable not only for the precise
linguistic analysis of the chosen passages, but also for the all-round
Introduction in which the most important views expressed by various



1026 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

scholars on the nature of this language are exhaustively summarized (pp.
6-25).

As the author aptly remarks, the study of this language has undergone
a turning point with the publication of Edgerton’s magnum opus (Buddhist
Hybrid Sanskrit Grammar and Dictionary, 2 Vols., New Haven: Yale
University Press, 1953). Edgerton was the first to clearly perceive this
language, not as a fleeting stage between Middle Indian and Sanskrit, but
as a true idiom with its own specific rules. That he was right, is now
proved for instance by the Vinaya language of the Mahasamghika-
Lokottaravadin school (Ma-Lok): it appears in fact quite clearly that after
adopting that language, the adherents of this school continued to use it
without interruption (as did the Theravadins with Pali).

It is the reviewer’s opinion that the most important contribution since
Edgerton’s seminal work has been O. von Hiniiber’s treatment of the
subject in “Origin and Varieties of Buddhist Sanskrit”, Dialectes dans les
littératures indo-aryennes, ed. C. Caillat, Paris 1989 (summarized on pp.
17-19). We are now indebted to von Hintber for an essential clarification:
the canonical language adopted by a Buddhist community in India
depended in the first place on the Vinaya school affiliation. But not only:
von Hiniiber was able to offer convincing evidence that the Vinaya schools
of the Sarvastivadins and the Dharmaguptakas translated their canons, for
the first time from the Gandhari (the Middle Indian language spoken in the
North-West) to BHS, and a second time from BHS to Sanskrit. There are
two consequences: 1) The BHS of these schools was not the same as the
BHS of the Ma-Lok school because the source language was different
(considering the similarities of the Ma-Lok language with Pali, the source
language in this case was probably a standard Middle Indian quite close to
Pali itself). 2) The theory (also extensively quoted in the Introduction) that
some Buddhists always spoke - especially in the North-West of India - a
popular form of Sanskrit which became what we now call BHS (see A.
Wayman, “The Scholarly Reception of Edgerton’s BHS Grammar and
Dictionary”, Aspects of Buddhist Sanskrit, ed. K.N. Mishra, Sarnath /
Varanasi 1993) is shaken: it is quite likely that the early Buddhists just
spoke Gandhari in that region.

Giotto Canevascini



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

