
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 4: Jubiläumsausgabe zum fünfzigjährigen Bestehen der Asiatischen
Studien = En l'honneur du cinquantenaire des Études Asiatiques

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1005

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

BOLTZ, William G.: The Origin and Early Development of the Chinese

Writing System. New Haven, CT: American Oriental Society, 1994. American

Oriental Series; Vol. 78. IX, 205 S; Tafeln, Abb.

Das Buch ist in zwei grosse Abschnitte eingeteilt, die der Autor "The
Shang Formation" und "The Ch'in-Han Reformation" nennt. Diesen
vorangestellt ist eine allgemeine Einführung.

Vereinfachend lassen sich die drei Teile wie folgt charakterisieren:
Die Einführung stellt auf 27 Seiten eine allgemeine linguistische Diskussion

des Phänomens "Schrift" und der Beziehung zwischen einer Sprache
und ihrem Schriftsystem dar. Teil eins behandelt auf runden einhundert
Seiten die historische Entwicklung der Schrift anhand dreier Beispiele: der

ägyptischen Hieroglyphen, der sumerischen Keilschrift und schliesslich der
chinesischen Schrift. Gegenstand der Ausführungen ist die Entwicklung
der Schrift von ihren ersten Anfängen bis zum voll ausgebildeten Schriftsystem.

Teil zwei dann beschäftigt über gute fünfzig Seiten mit der
hanzeitlichen Perzeption der Schriftentwicklung. Der Autor untersucht hier die

Implikationen des chinesischen Mythos der Erschaffung der Schrift und

bedient sich hierzu der hanzeitlichen Sprachtheorie, wie sie im Shuo Wen

Jie Zi dargelegt ist.
Die Einführung bietet dem Leser eine klare und gut verständliche

Übersicht über die Theorie der Verbindung zwischen Sprache und Schrift.
Die darin vermittelte Information dürfte in ihrer Klarheit und Deutlichkeit
das spezifische Wissen der wohl hauptsächlich sinologischen Leserschaft
schärfen und vertiefen. Tatsächlich ist es gerade dieser Bereich des

sinologischen Wissens, in welchem sich hartnäckig die Mär des chinesischen

Spezialfalles hält. Dieser in chinesischen wie westlichen Köpfen gleichermassen

herumspukende Irrglaube besagt, dass die chinesische Schrift
grundsätzlich anders funktioniere als andere Schriftsysteme. Die in den

dreissiger Jahren besonders heftig geführte Diskussion um die Natur der
chinesischen Schrift als einer ideographischen oder logographischen Schrift
sollte zwar schon lange beigelegt sein, doch die Argumente der Vertreter
der Ansicht, beim Chinesischen handle es sich um eine ideographische
Schrift, um eine hieroglyphische «Bilderschrift», in der Ideen verschriftet



1006 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

werden und nicht gesprochene Laute einer Sprache, geistern immer wieder
durch sinologische Publikationen. Waren es in den dreissiger Jahren
hauptsächlich Peter Boodberg und Herlee Glessner Creel, die sich in dieser
Diskussion gegenüberstanden, so hat sich nun mit William G. Boltz ein Schüler

Boodbergs der Problematik erneut angenommen. Das bedeutet, dass er
kein fundamental neues Wissen verbreitet, aber die Wuchtigkeit und Strin-

genz mit der er seine Argumente darlegt, fügen der Diskussion eine neue

Qualität hinzu, von der zu hoffen ist, dass sie die leidigen Auseinandersetzungen

um den vielleicht nicht ursprünglich doch ideographischen Charakter

der chinesischen Schrift ein für allemal beilegen könnte. Die Einführung

geht von einer Definition von «Schrift» aus, welche Schrift als

"graphische Darstellung gesprochener Sprache" definiert (S. 16). Und
dann zeigt der Autor, dass er seine semiotischen Hausaufgaben gemacht
hat. Stringent und konzis legt er die Unterschiede dar zwischen einem
Zeichensystem und einem Schriftsystem und er vermag dadurch dem Leser
den Unterschied klarzumachen zwischen proto-schriftlichen piktographi-
schen Zeichnungen oder Malereien wie sie in neolithischen Holen zu
finden sind und schriftsystemischen graphischen Repräsentationen von Sprache,

die vielleicht eine piktographische Herkunft haben, die aber erst in
dem Moment zur Schrift werden, in welchem sie ihren piktographischen
Charakter verlieren und per definitionem eine bestimmte Lautfolge und
dadurch erst in zweiter Linie eine bestimmte Bedeutung repräsentieren. Diese

Einführung sollte m.E. nicht nur Pflichtlektüre eines jeden Einführungskurses

in die Sinologie sein, sie ist auch dazu angetan, gestandenen
Fachvertretern erneut die Wichtigkeit dieser semiotischen Grundwahrheit zu
verdeutlichen.

Der erste Teil der eigentlichen Untersuchung stellt nicht mehr und nicht
weniger dar als einen auf modernen wissenschaftlichen Erkenntnissen der

Linguistik beruhenden und daher gültigen Ersatz für die noch immer zitierte

und angewandte Theorie der liu shu, der "sechs Kategorien der
graphisch-semantischen Relation von Wörtern". Die Theorie geht auf das
Shuo Wen Jie Zi und dessen Urheber Xu Shen zurück und ist nur noch vom
Standpunkt der historischen Linguistik aus interessant. Während es die
chinesische Linguistik nie geschafft hat, sich von der Theorie Xu Shens zu
lösen (die im übrigen nie eindeutig verstanden wurde und bis heute

Gegenstand von Kontroversen darstellt), macht Boltz hier einen m.E. ent-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1007

scheidenden Schritt, indem er die in der Einführung festgehaltenen
allgemeinen Erkenntnisse der Natur eines Schriftsystems hier auf das Chinesische

anwendet. Dadurch kommt er zu einer anderen Entwicklung der

Sprache, die den Leser nicht mehr mit einer Theorie konfrontiert, die von
einem durch Kulturheroen ausgehenden mythologisierten Bild der
Schrifterschaffung ausgeht. Mit derselben Klarheit und Stringenz, die schon in
der Einführung lobend hervorgehoben wurde, legt er hier die Entwicklung
der Schrift von einer grossteils zodiographischen Form (im Gegensatz zu
der sonst anzutreffenden Bezeichnung «piktographisch») zu einem voll
entwickelten Schriftsystem dar, in welchem Schriftzeichen aufgrund ihres

phonetischen Wertes zur Verschriftung homophoner Wörter «missbraucht»

werden.
In einem zweiten Teil dieses ersten Kapitels demonstriert der Autor

anhand konkreter Beispiele, wie gewisse Schriftzeichen zur graphischen
Repräsentation anderer, bisher noch nicht verschrifteter Wörter verwendet
werden. Dies demonstriert Boltz anhand einiger Beispiele aus dem ägyptischen

Hieroglyphen-Vokabular, sumerischer Keilschrift-Grapheme und

schliesslich chinesischer Wortfelder. Zentraler Punkt dieser Ausführungen
ist es zu zeigen, wie gewisse Schriftzeichen zur Verschriftung verschiedener

phonetischer Folgen verwendet wurden und wie diese jeweils nur
aufgrund ihres Lautwertes verwendet wurden. In diesem Zusammenhang
zerstört er einige der erfolgreichsten Mythen der Anhänger der ideographischen

Theorie, z.B. die oftgehörte These, das Graphem für an (Friede) sei

eine ideographische Zusammenstellung, welche die Idee verkörpere, nach

der eine Frau im Heim (—» unter dem Dach) "Friede" verkörpere. Wen
diese und ähnliche Thesen schon immer störten, der wird an diesem Teil
der Studie seine helle Freude haben.

Im zweiten Kapitel kommt Boltz dann auf eben die im ersten Teil
widerlegten Ideen der chinesischen als einer ideographischen Schrift zurück.
Diese Theorien wurden zur späten Zhan Guo-Zeit und zur Hanzeit
ausgearbeitet, wahrscheinlich auf frühere Mythen aufbauend. Boltz legt Mythen
und Theorien dar, indem er zunächst versucht, die in mehreren Werken
aus verschiedenen Jahrhunderten verstreuten Informationen zusammen zu
fassen und so den Kerngehalt herausarbeitet. Speziell geht er dabei auf die

Bedeutung der oben schon erwähnten liu shu-Theorie ein. Dieser Teil der
Arbeit fasst das bestehende Wissen zusammen und bietet einen guten
Überblick über die hanzeitliche Betrachtung der Sprache, die für Studie-



1008 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

rende oder Forschende, die sich in die Problematik einarbeiten, sehr wertvoll

sein kann. Allerdings bietet sie dem mit der Problematik Vertrauten
keine neuen Einsichten. Auch lässt der Autor hier die im ersten Teil so

bewundernswerte Scharfsinnigkeit und Präzision etwas vermissen. Fast
meint man zu spüren, dass das stärkere Sendungsbewusstsein, das hinter
dem ersten Teil vermutet werden kann, hier etwas fehlt. Trotzdem stellt
auch dieser Teil der Studie eine bewundernswert konzise und klare Einführung

in die Problematik hanzeitlicher Sprachmythen und deren Auswirkungen

dar.
Im zweiten Teil des zweiten Kapitels kommt Boltz schliesslich auf die

graphischen Variationen zu sprechen, d.h. auf Grapheme, die sich durch
ein Element wie ein Radikal oder einen Lautungsträger unterscheiden, die
aber dasselbe Wort repräsentieren. Anhand der Manuskripte aus dem
Grabfund von Mawangdui zeichnet er Beispiele solcher graphischer Variationen

auf und erläutert die dahinter stehenden Prinzipien. Damit vermag
er den Respekt gegenüber der «Buchstabentreue» zu vermindern, die
gerade im Umgang mit hanzeitlichen und älteren Texten irreführend sein
kann. Ein weiteres Mal macht er seinen Punkt deutlich, dass Schriftzeichen
oftmals aufgrund ihres phonetischen Wertes verwendet wurden, nicht
aufgrund ihres semantischen.

Zusammenfassend gesagt gehört die Studie Boltz' zum Besten und Klarsten,

das im Moment gemäss Wissenstand des Rezensenten zum Thema
«Natur der chinesischen Schrift» verfügbar ist. Gerade aufgrund ihrer Natur

als allgemeine Einführung in die Problematik, aber auch wegen Details
wie dem "Glossary of Technical Terms" und der guten Bibliographie im
Anhang eignet sich diese Arbeit als Pflichtlektüre für alle Studierenden,
nicht nur jener, die an Schrift und Schriftentwicklung interessiert sind.

Marc Winter

Encyclopedia of Indian Philosophies, Volume VI: Indian Philosophical
Analysis Nyâya Vaisesika from Gangesa to Raghunâtha Siromani. Edited
by Karl H. Potter and Sibajiban Bhattacharyya. Princeton, New Jersey:
Princeton University Press, 1992. xii + 672 pp. Notes, Index.

Readers beginning to study the philosophy and logic of Navya-nyäya (New
Logic) usually open the books written by D.H.H. Ingalls (Materials for the



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1009

Study of Navya-Nyäya Logic, Cambridge, Massachusetts: Harvard
University Press, 1951), K.H. Potter (The Padârthatattvanirupanam of Raghunâtha

Siromani, Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press,

1957), B.K. Matilal (The Navya-Nyäya Doctrine of Negation, Cambridge,
Massachusetts: Harvard University Press, 1968), and so forth. This is

because they provide a straightforward introduction to the Navya-nyäya
system useful before launching an advanced analysis of the Sanskrit texts
dealt with therein. Similarly, Sibajiban Bhattacharyya published Gadâ-

dhara's Theory of Objectivity (New Delhi: Indian Council of Philosophical
Research, 1990, originally in the Journal of Indian Philosophy 14 in 1986),
and I published Invariable Concomitance in Navya-Nyäya (Delhi: Sri

Satgurû Publications, 1990). Thus, there is an increasing number of books to

guide beginners into the Navya-nyäya system. Although the above-mentioned

scholars have contributed a great deal to this initiation, it is also a

fact that there has been no book which surveys the whole system. The

reason for this is that no one has tried to deal with the whole of the Tatt-

vacintämani of Gahgesa, who is viewed by the editors of the present book

as the founder of Navya-nyäya, or to organize scholars in the effort to

analyze Gahgesa's bulky work.
K.H. Potter and S. Bhattacharyya have undertaken this difficult job

and published the results in the Encyclopedia of Indian Philosophies.
Furthermore, the present volume deals with fifty Navya-nyäya authors from
Gahgesa in the fourteenth century to Raghunâtha Siromani in the beginning
of the sixteenth century. This is also a great achievement. Later Navya-
nyäya scholars remain untouched, but this does not reduce the value of the

present volume, and we can expect to see a volume dealing with the later
authors in the future.

Like the preceding volumes ofthe series, the present work consists of
two parts: a comprehensive introduction to Navya-nyäya philosophy (pp.
1-67), and summaries of important works of the fifty authors (pp. 69-631).
Part One is divided into five chapters: (1) The chapter entitled "Historical
Résumé" contains among other things an exposition of two important
features of the Tattvacintämani (pp. 6-8), i.e., the style of exposition and the

organization of this text. The former calls for a technical terminology, and

the latter shows that Navya-nyäya analyzes issues from an epistemological
rather than a metaphysical point of view. These two features are not necessarily

new, but are illustrated in a much more advanced manner than be-



1010 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

fore. This chapter also provides a checklist of the fifty authors and their
works (pp. 10-11). (2) "Relations and Analysis of Awareness" presents an

exposition of relation in Navya-nyäya and related technical terms such as

pratiyogin, anuyogin, and avacchedaka. This chapter seems to be closely
related to explaining the first feature of the Tattvacintämani. By saying
"The most intricate use of these relations occurs in connection with the

analysis of awareness ...", Potter and Bhattacharyya, the authors of Part

One, turn to the next chapter that makes the most innovating contribution
of Part One: (3) "Metaphysics" points out the importance of the function
of an awareness or cognitive act (jMna) to explain the whole system of
Navya-nyäya. This chapter seems to be closely related to explaining its

epistemological viewpoint, which results from an analysis of the second

feature of the Tattvacintämani. In this chapter we are told that awareness is

analyzed in the system to the extent that we can make use of the results of
this analysis in our inquiry about awareness in contemporary philosophy.
Moreover, it contains three sections dealing respectively with substance

(dravya), qualities (guna) and motions (karman), the remaining categories.
(4) "Epistemology" deals with four issues: truth and error, perception,
unusual form of perception, and verbal testimony. (5) "Logical Theory"
presents two issues: the logical structure of the definitions of pervasion
(vyäpti) listed in the Tattvacintämani, and how to know pervasion. The
authors' explanation deals with the fundamental differences between the

Nyäya theory of the awareness of pervasion and the Western theory of
induction (pp. 79-80). They point out that the Nyâya theory is free from the

paradox involved in Mill's theory, i.e., that the principles ofthe uniformity
of nature and of causation are the grounds of induction. They also compare
the Nyäya theory of pervasion to Dharmakïrti's theory of pervasion, and

reevaluate the former.
Part Two provides summaries of the important works of the fifty

writers from Gahgesa to Raghunâtha, prepared with the help of many
contributors. Two hundred and twenty eight pages are allotted for Gahgesa
(pp. 85-312), and seventy pages for Raghunâtha (pp. 521-591). The present

volume is an excellent attempt to provide an extended survey of the
whole range of Gahgesa's Tattvacintämani. It is hard to imagine the labors
undertaken by the contributors in making readable summaries of all the
works. Most of these works present discussions full of technical terms like
mathematical demonstrations, and so a summary is a Herculean task.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1011

Potter and Bhattacharyya, the editors of the present work and authors

of Part One, succeed in explaining the characteristics of Gahgesa's
Tattvacintämani (pp. 6-8), finding the importance of awareness in the system
of Navya-nyäya, and consequently setting forth the difference between

Prâcïna-nyâya (Old Logic) and Navya-nyäya. I agree with them on all major

points. They lay emphasis not only on the philosophical point of view
but also on the historical one. For instance, chapter three of Part One
describes the historical transition of the concepts of the categories in Navya-
nyäya from Udayana onward. The present work is therefore informative
and undoubtedly an excellent guide to Navya-nyäya.

The editors sometimes refer to problems of Western philosophy:
whether it makes any sense to say «A believes p and does not believe p»
(p. 21), why induction is possible (pp. 73, 75-76, 79), and so forth. Moreover,

readers will notice that the editors explain and analyze the Navya-
nyäya concepts and theories with the help of Western philosophy
throughout the present work. They do not explicitly say that they are

undertaking comparative philosophy, but I am confident that they do this

implicitly. This work will, as a result, certainly interest readers of Western

philosophy or, better, readers of philosophy in general.
Here I would like to raise some questions about certain claims in Part

One. (1) To express the «direction» of a relation, the second chapter
includes the sentence: "For example, whenever a universal property - say,
cowness - is present in a cow, the cow is related by qualificandness to the

cowness, and the cowness is related by qualifierness to the cow" (p. 16).

Potter and Bhattacharyya, the authors of Part One, agree with Indian tradition

that a relation is always a property residing in the anuyogin (p. 15). In
the case of "the cow is related by qualificandness to the cowness", the

qualificandness (visesyata) residing in the qualificand (visesya, i.e., the

cow) is regarded as the relation. Since the «locus» of this relation is called

anuyogin, the cow must be the anuyogin. Then cowness is the pratiyogin.
As a result, the above expression says that the anuyogin is related by
qualificandness to the pratiyogin. In the case of "the cowness is related by
qualifierness to the cow" also, it similarly follows that the anuyogin is related

by qualifierness to the pratiyogin. These two cases suggest that relation

possesses «direction» from anuyogin to pratiyogin.
However, this is not consistent with the results of past research. In-

galls' explanation on indirect relations is helpful in understanding the di-



1012 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

rection of relation. He says, "An indirect relation is one where a is related

to c through b. There is only one adjunct, to wit, a, and one subjunct,
to wit, c" (Ingalls' book, p. 72, § 43). Since he renders pratiyogin as

adjunct and anuyogin as subjunct, his statement means that a pratiyogin is

related to an anuyogin. A modern scholar, D.C. Guha (Navya-Nyäya
System of Logic, Delhi: Motilal Banarsidass, 1979, pp. 63-64, 67), also

seems to support this view when he speaks of what is connected to what

through the relations of visayatva (contentness or objectness), visesyatä

(qualificandness), käryatva (effectness), etc.
Potter and Bhattacharyya are very careful to avoid the use of

«direction» in their explanation of relation. They must have felt no necessity

to use this concept in setting forth the concept of relation in Navya-
nyäya. But when they say that a is related to b, this expression necessarily
reminds us of direction from a to b. If the concept of direction comes to

mind, we cannot help but become aware that the direction is different in

Navya-nyäya and in our common sense. To conclude my remarks on the

problem of «direction», I have to say that unfortunately no one has cited a

passage from the Tattvacintämani or from other Navya-nyäya texts in
which the direction of the relation is clearly expressed.

(2) In the second chapter, the authors claim that inherence, self-linking

connectors and temporal relations are always occurrence-exacting (p.
17). An occurrence-exacting (vrttiniyämaka) relation is one through which
one relatum (or term) exists in another when it is dyadic. According to the

authors, causeness (käranatä) and effectness (käryatä) are varieties of
qualifierness (visesanata) and qualificandness (visesyatä), and the first two
relations are classified as self-linking connectors (p. 16). It follows that a
would exist in b through the occurrence-exacting relation called causeness.
For instance, a pot-maker is the cause of all his products such as pots.
Hence, we consider that causeness is the relation, and that its locus, the

pot-maker, is the anuyogin, and that all the pots are the pratiyogins. Here
one cannot assert that all the pots made by him exist on him through
causeness. This assertion would mean that all the pots exist on his body,
hands, or head, which is of course not possible. Therefore, the relation of
causeness is not occurrence-exacting. The authors should have written that
some self-linking connectors are occurrence-exacting, and that others are
not.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1013

(3) It is stated in the third chapter that "Now Navyanyâya holds that

no relation can ever be expressed by words, for if a relation is expressed
by a word, then it is no longer meant as a relation, but rather it is meant as

a term (p. 28 ff)." This appears true in most cases, but we can give a

counterexample such as "Cowness exists in a cow through inherence"
(gotvam samaväyena gavi variate).

Just before the above citation, the authors put the following expression:

"... according to Navyanyâya qualifiers of awarenesses, i.e., modes

of presentation of the things cognized, cannot be expressed in language

except through predicative expressions whose modes of presentation have
then to be understood." They deal with modes of presentation and relation
as similar to some extent, so they may regard the above counterexample as

a predicative expression.
(4) The fifth chapter, Logical Theory, says about Gahgesa's conclusive

definitions of pervasion (vyäpti) that "An innovation in some of them

definitions) is the introduction of a new technical term, «limitor»
(avacchedaka) (p. 71)." This statement is misleading. Before Gahgesa,
Sasadhara (ca. 12th cent.) and Manikantha Misra (ca. 13th cent.) present
provisional definitions of pervasion containing the term avacchedaka. It is

certain that neither philosopher uses this term in his conclusive definitions.
However, it does not matter at all whether they utilize that term in the

conclusive definitions or in the provisional ones. What is important is that

they both introduce the term in order to define pervasion before Gahgesa
does. The same chapter also states: "A further characteristic, though not
altogether a uniquely new feature, of these definitions is their fundamental
appeal to the notion of «having a common locus» (sämänädhikaranya).'"
This statement is very careful. I wish the above-mentioned discussion on
the term avacchedaka could have been as careful.

(5) I regret that the present book does not deal with the term nirüpaka
(describer, determiner). This term is related to nirüpya (to be described,
determined) and nirüpita (described, determined). The authors of Part One
translate the term nirüpita as «characterized» on p. 7 and seem to refer to
this term in translation on p. 15: "... the father-of-ness resident in
Dasaratha is determined by the son-of-ness resident in Räma." Here
«determined» will be a rendering of nirüpita. On the other hand, they
provide a good exposition of the term avacchedaka with reference to quantification

(p. 32) and the mode under which an ontological entity becomes



1014 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

evident in an awareness (p. 26). This understanding agrees with part ofthe
conclusion on avacchedaka in my book. In my conclusion, nirüpaka helps
one identify a relation by specifying the relatum (or term), and avacchedaka

indicates the quantity of the relatum. But it is not a fact that the two
terms are necessarily employed together. Consequently they appear to have

nothing to do with each other. In the Tattvacintämani, it may be rare to
find the two terms together. This may be the reason why Part One makes

no substantial explanation of nirüpaka. However, in later introductory texts
such as the Nyäyabodhini, nirüpaka and avacchedaka are often used

together. Hence, it may be true to say that later Navya-nyäya philosophers
became aware of the connection between these two terms, while early
philosophers like Gahgesa did not. To close my comment on nirüpaka, I
would like to remind the readers that nirüpaka plays an important role in
Navya-nyäya, and that it is for this reason that the term has been said to be

a feature of its literature.
After my long discussion of the above five points, I would like to

point out a few simple mistakes: p. 17,17 vrttiniyamaka —» vrttiniyämaka;
p. 17,18 vrttyaniyamaka —» vrttyaniyämaka; p. 72, 21 a locus B —> a locus
of B. Moreover, Part Two mentions that the summary of Raghunätha's
Avacchedakatvanirukti is based on Yusho Miyasaka's unpublished translation,

and that this translation is included in his Ph.D. dissertation submitted
to the University of Poona (p. 563). However, it is Yuko Miyasaka that

completed the dissertation in Poona.

Despite the above-mentioned problems, the present book deserves to
be recommended not only to those interested in Indian philosophy but also

to those interested in Western philosophy. The editors also seem to be

challenging the method of philosophical analysis in the study of Navya-
nyäya. It is quite often said that philological studies on texts written in
Indian languages must precede philosophical studies on the texts. I mean here
that such philosophical studies have to lead us in future to comparative
studies between Indian philosophy and our philosophy, or to doing our own
philosophy. The above saying is true, and so most Indologists are mainly
concerned with the former style of study. The editors are among a small
number of scholars fully equipped to carry out studies of both styles.
Paying close attention to the Sanskrit texts, the present book provides an
advanced philosophical analysis of Navya-nyäya with more than merely an
historical analysis, although that aspect is not completely neglected. In this



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1015

sense, I believe that the present work is a good example of the method to
be adopted in studying this literature.

Toshihiro Wada

MICHAEL GLÜNZ: Die panegyrische qasïda bei Kamäl ud-dïn IsnuTïl
aus Isfahan: eine Studie zur persischen lobdichtung um den beginn des

7./13. Jahrhunderts. Beirut: Komm. Franz Steiner Verlag, 1993 - VIII,
290 S. - (Beiruter Texte und Studien; Bd. 47).

Die Lobdichtung ist, verglichen mit anderen Zweigen des persischen
Schrifttums, von der Forschung lange verhältnismässig wenig beachtet
worden. Dies ist wesentlich dadurch zu begründen, dass man zumindest im
Westen die persische Lobdichtung häufig nach den in der europäischen
Klassik und Romantik entwickelten ästhetischen Kriterien literarischer
Kunst beurteilte. Daraus erklären sich abwertende Urteile bezüglich
Unaufrichtigkeit der Dichter, Mangel an «Originalität», Seichtheit der

Empfindung, verbunden mit rhetorischer Künstlichkeit und zum Teil das

Widerstreben, sich überhaupt mit Lobdichtung zu befassen. Dass hier
mitunter der Dichter dem Dichter mehr gerecht wird, zeigt das Beispiel
Johann Wolfgang Goethes, der den Panegyriker Anwar_ (6./12. Jahrh.)
folgendermassen gegen seine europäischen Kritiker verteidigt:

Wir können daher nicht billig finden, dass man ihm die Verhältnisse, in denen

er gelebt und sein Talent genutzt, nach so viel hundert Jahren zum Verbrechen
macht. Was sollt aus dem Dichter werden, wenn es nicht hohe, mächtige,
kluge, tätige, schöne und geschickte Menschen gäbe, an deren Vorzügen er sich
auferbauen kann? An ihnen, wie die Rebe am Ulmenbaum, wie Efeu an der
Mauer, rankt er sich hinauf, Auge und Sinn zu erquicken. Sollte man einen
Juwelier schelten, der, die Edelgesteine beider Indien zum herrlichen Schmuck
trefflicher Menschen zu verwenden, sein Leben zubringt? Sollte man von ihm
verlangen, dass er das freilich sehr nützliche Geschäft eines Strassenpflasterers
übernähme? (Noten und Abhandlungen zu besserem Verständnis des
Westöstlichen Divans, s.v. Enweri).

Unterdessen hat jedoch auch die Forschung eine andere Richtung
eingeschlagen: im Vordergrund steht das Bestreben, die Lobdichtung als

literarische Erscheinung aus der Zeit und Gesellschaft, der sie angehört,
heraus zu verstehen, bei ihrer Betrachtung die von der modernen
Literaturwissenschaft entwickelte Methodik nutzbar zu machen und die



1016 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Gesetze zu entdecken, die das «Handwerk» des Dichters - Beherrschung
rhetorischer Mittel und poetischer Verfahren - bestimmen.

Ein schönes Beispiel für das zunehmende Interesse der Forschung an der

persischen Lobdichtung ist die hier vorzustellende Dissertation von
Michael Glünz über den bedeutenden Lobdichter Kamäl ud-dïn IsmäTl

(gest. 635/1237) aus Isfahan. Obwohl der Verf. sein Werk nicht als

umfassende Würdigung Kamäl ud-din als Dichter, sondern als Beitrag zur
Untersuchung der persischen Lobqaside als literarischer Form versteht, ist
gleich zu sagen, dass es die Erforschung dieses wichtigen und
unterschätzten Dichters auf neue Grundlagen stellt. In einer vorbildlich
klaren Einleitung gibt der Verf. zunächst eine Biographie Kamäl IsmäTl -
diese Kurzform seines Namens ist schon verhältnismässig früh belegt -
und ordnet ihn literarhistorisch ein. Zwei Dinge sind dabei wichtig
festzuhalten: in Kamäls Dichtung macht sich auch der Einfluss der Mystik
geltend (Glünz 18) - Kamäls Vater Gamäl ud-dïn, selbst ein
hochgeschätzter Dichter, war sehr von SanäT (gest. 525/1131) geprägt; zum
andern kündigt seine virtuose Beherrschung einer komplizierten poetischen
Bildsprache und concettistischer Techniken - nicht zufällig trägt Kamäl
den Beinamen "Halläq ul-ma'äm" ("Schöpfer der Sinngehalte", d.h.
Concetti) - schon früh das an, was vom 10./16. Jahrh. an als der «indische
Stil» in der persischen Dichtung bezeichnet wird (Glünz 28). Im letzten
Teil seiner Einführung referiert der Verf. über Gliederung und Aufbau von
Kamäl Ismä'ils Dïwân. Er bezieht sich dabei auf die Edition Bahr ul-
cUlümis aus dem Jahre 1970. Sehr wertvoll ist die Tabelle s. 30-33, in der
Kamäls Lobgedichte nach belobigter Person, Länge, Metrum und Reim
systematisch zusammengestellt und so gut erschlossen werden; die Angabe
des Reims erlaubt ein rasches Auffinden des gesuchten Gedichts auch im
mir einzig zur Verfügung stehenden Steindruck Bombay 1307; eine
Konkordanz mit diesem nicht sehr zuverlässigen Text hat der Verf. jedoch,
sicher mit Recht, unterlassen. Abgeschlossen wird die Einleitung mit einer
näheren Bestimmung des Begriffs qasïda, in der das Hauptgewicht auf
formale Gesichtspunkte gelegt wird.

Der Einleitung folgt die Untersuchung selbst, die in drei Teile gegliedert
ist. Im ersten behandelt der Verf. die Themen der panegyrischen Qaside.
Es geht dabei hauptsächlich um das (ideale) Bild, das der Dichter vom



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1017

Belobigten entwirft, dann um die Selbstdarstellung des Dichters und um
die Rolle, die Natur- und Dingbeschreibungen in der panegyrischen Qaside

spielen. Gerade die Natur schildert der Dichter - und dies nicht nur in der

Panegyrik - nicht um ihrer selbst willen, sondern nimmt ihre Phänomene

gleichsam als «Rohmaterial» (Glünz 64) und verleibt sie seiner von ihm
selbst geschaffenen Welt ein, die nicht den Naturgesetzen gehorchen muss

(vom Verf. sehr schön gezeigt anhand eines Gedichts, in dem gleichzeitig
Eis, Schlamm und Regen genannt werden). Weiter ist die Dichtung selbst

Thema der panegyrischen Qaside, zum Beispiel in ihrer vor allem von
Nizäml (gest. 605/1209) her bekannten Gleichsetzung mit «erlaubter

Magie» (Glünz 86). Neben Liebe, Wein und Gelage, dem Ritt zum

Belobigten, sind auch Klage, Weisheit und Ermahnung, sowie
Segenswünsche, Themen der panegyrischen Qaside. Sie alle werden vom Verf.
mit gut gewählten Beispielen vorgestellt. Der zweite Teil der

Untersuchung behandelt den Aufbau der panegyrischen Qaside. Der Verf.
leitet aus der Gesamtheit der von ihm untersuchten Gedichte ein abstraktes

Modell der panegyrischen Qaside bei Kamäl IsmäTl ab, das sich in vier
Teile gliedert. 1. Einleitung, 2. Lob des Adressaten, 3. Selbstaussage des

Dichters und 4. Segenswunsch (Glünz 110-113). Im folgenden wird das

Verhältnis der einzelnen Teile zueinander analysiert. Um seine Ausführungen

über den Aufbau der Lobqaside durch Beispiele zu ergänzen, gibt
der Verf. vier Qasiden Kamäl IsmäTls in vollständiger deutscher

Übersetzung mit eingestreutem Kommentar und kurzer Übersicht über

Thematik und Gliederung des betreffenden Gedichts. Gegenstand des

dritten Teils der Untersuchung ist die dichterische Sprache Kamäl IsmäTls.

Der Verf. geht zunächst auf Metrum und Reim als obligatorische
Ordnungselemente persischer Dichtung ein und behandelt dann freie

Ordnungselemente wie Lautwiederholung, Binnenreim, Wortwiederholung,

entweder bei gleichbleibender Bedeutung (takrär) oder verschiedener

Bedeutung (tagnïs), sowie die weiteren rhetorischen Mittel, deren

sich Kamäl IsmäTl bedient. Dies alles veranschaulicht der Verf. wieder
reich mit Beispielen, was dem Leser vorzüglich Einblick in Kamäl IsmäTls

Dichtkunst vermittelt. Abgerundet wird dieser letzte Teil der Untersuchung
durch einen Abschnitt, in dem Michael Glünz, aufbauend auf Arbeiten
Hellmut Ritters und anderer, zeigt, wie Kamäl IsmäTl seine dichterische
Phantasie innerhalb der von der Tradition gesteckten Grenzen einsetzt und

durch überraschende Verknüpfungen von Dingen der realen Welt, etwa



1018 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

durch deren Belebung und Umdeutung ihrer Zusammenhänge, Neues

schaffen kann. Dies trifft ganz allgemein für den persischen Dichter zu: Es

geht ihm nicht darum, in seinem Werk die Welt abzubilden, wie sie

wirklich ist; häufig trifft er so Aussagen, die logischer Einsicht
widersprechen. Damit setzt er sich zum einen zwar dem Vorwurf aus, zu lügen,
zum andern aber bietet er seinem Publikum einen ästhetischen Genuss von
unerhörter Verfeinerung.

Im folgenden möchte ich ergänzend noch auf einige Punkte verweisen, die
mir bei der Lektüre aufgefallen sind. Zu vielen Verszitaten steuert Michael
Glünz wertvolle Kommentare bei; da aber oft nur die deutsche

Übersetzung gegeben wird und der persische Text fehlt, lässt sich ihr
Nutzen leider nicht voll ausschöpfen. Bei einem Zitat wie zum Beispiel s.

218 oben ist der im Kommentar gegebene Hinweis auf die Antithese
siyâh/sapïd nur dann sinnvoll, wenn man den Vers auch persisch vor sich

hat, weil die Antithese aus der Übersetzung nicht deutlich hervorgeht. Die
Übersetzungen des Verf. sind sehr wörtlich und lesen sich gut, obwohl er
ausdrücklich keinen Anspruch auf literarische Qualität erhebt. An einigen
Stellen zitiert Michael Glünz kurze Stücke aus den vier Qasiden, die er
auch in vollständiger Übersetzung bietet. Die Übersetzungen sind dabei
nicht immer identisch, zu kleinen Abweichungen in der Bedeutung kommt
es in der Übersetzung des Verses K 2,557, s. 46 gegenüber s. 131 - das

Metrum mugtatt verlangt $än-i gulistän - und in der Übersetzung des

Verses RS 20,2692, s. 176 gegenüber s. 137 - für yäft passt wohl besser
die s. 176 gegebene Bedeutung "zurückfinden". Der s. 68/69 angeführte
Vers, vom Verf. durchaus korrekt übersetzt, könnte ein Beispiel dafür
sein, wie der Dichter bewusst Wörter verwendet, in deren Nebenbedeutungen

eine ganz andere Bildsphäre aufscheinen kann, die wohl beim Leser
oder Hörer weitere Assoziationen auslösen soll - der Verf. spricht dieses

Problem später (s. 236) unter dem Stichwort «(konnotative) Bedeutungsschicht»

an. In diesem Vers bedeutet das Wort nawä_(\om Verf. übersetzt
mit "Anordnung") auch "Stimme", "Modulation", und die Wörter parda
und zanbür bezeichnen in Kombination eine bestimmte musikalische Tonart
(vgl. den Farhang-i Änandräg, s.v.).

S. 17 erwähnt der Verf. die Legende, Kamäl IsmäTl habe, von einem
plündernden Mongolen tödlich verwundet, noch einen letzten Vierzeiler
"in den Staub des Bodens" geschrieben. Fritz Meier, Die schöne Mahsatï:



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1019

ein Beitrag zur Geschichte des persischen Vierzeilers. Wiesbaden 1963, 39

hat aus anderer Quelle die Variante "an die Wand seines Hauses". S. 20

gibt der Verf. als Todesjahr des Dichters Atïr ud-dïn-i Ahsïkatï in

Übereinstimmung mit Hermann Ethé und George Morrison 608/1211-12

an. Ahsîkatïs Todesjahr ist umstritten; vgl. Dablhulläh-i Safä in:

Encyclopaedia Iranica, Vol. 3 (1989), 12. Einen Vorbehalt habe ich zur
Gleichsetzung der rhetorischen Figur istiqäq mit der figura etymologica
(Glünz 43, 59, 173). Der letztere Begriff ist auch in der klassischen

Philologie, der er entliehen ist, nicht unproblematisch und bezeichnet

eigentlich den Akkusativ des Inhalts als fakultative Verstärkung des

Verbalbegriffs und als formale Stütze eines für den Sinn nötigen
adjektivischen oder (selten) Genetiv-Attributs (vgl. Eduard Schwyzer,
Griechische Grammatik, Bd. 2. München 1950, 74). Die beiden syntaktisch

verknüpften Wörter müssen zudem stammgleich sein. Eher könnte

man istiqäq vielleicht als Sonderform der Paronomasie auffassen, wie dies

auch manche Theoretiker getan haben (vgl. Friedrich Rückert, Grammatik,
Poetik und Rhetorik der Perser. Gotha 1874, 101). Für den Begriff istfära
(«triale metapher», s. 184) sei noch auf die wichtige Studie von Wolfhart
Heinrichs, The Hand of the Northwind: Opinions on Metaphor and the

Early Meaning oflstfära in Arabic Poetics. Wiesbaden 1977 hingewiesen.

Bewusst hat sich der Verf. auf den Dichter Kamäl IsmäTl beschränkt und
insbesondere Verweise auf die Werke anderer Dichter unterlassen. Auch
seine Kommentare hat er häufig knapp gehalten, um den Rahmen der

Untersuchung nicht zu sprengen. Manchmal vermisst man dadurch zwar
Erklärungen zu Begriffen, die dem der Sache fernerstehenden Leser zu
einem besseren Verständnis der betreffenden Textstelle verhelfen könnten.
Als Beispiele seien genannt: der Atem Jesu (s. 79, eine Erläuterung folgt
erst s. 95), die (wilden) Abhäzen (s. 82), die Rautenkörner (s. 151),
Gulbär (s. 199), sirbäl (s. 246). Andererseits erreicht Michael Glünz
gerade durch diese Beschränkung, dass der Leser vom zentralen Gegenstand,

nämlich der Kunst dieses einen Dichters, nicht abgelenkt wird.
Insgesamt: eine anregende und mit grosser Sachkenntnis geschriebene
Studie über einen Dichter, der es verdienen würde, besser bekannt zu sein

- vielleicht ist dazu jetzt der Anstoss gegeben.

Renate Würsch



1020 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

TREVOR LEGGETT: Realization ofthe Supreme Self: The Bhagavad GM
Yogas. London, New York: Kegan Paul International, 1995. 10, 234 p.

The "Cataloguing in Publication Data" on which the British Library and

the US Library of Congress based their description of the book were
certainly misleading or wrong. As this information is now reproduced in
booksellers' catalogues it must be stated that Trevor Leggett has certainly
not provided a "translation of Sahkaräcäryas Bhagavadgitä-Bhäsya"; and

there is nothing on the title page or in the front matter which would justify
the librarians' cataloguing (giving "Sankaracarya" or "Sahkaräcärya" as

main author). Rather, Trevor Leggett presents "the Gîtâ yoga in the light
of explanations by Sahkara and of the late Dr Hari Prasad Shastri ..."
(dust cover). On page 4 this scope of the book is phrased more
ambiguously: "The present book complements the Gîtâ and its commentary
by Sahkara with teachings by the late Dr Hari Prasad Shastri from his book

Teaching from the Bhagavad Gita. "

Part I is entitled "Introductory" and explains the setting and the

method by which apparent contradictions in the Bhagavadgïtâ (BhG) are to
be accepted as part of the original design of the text: "teaching down"
means that one begins with the full, the highest truth (in BhG 2) and then

provides more and more details.
Part II (p. 21-117) comments upon the text of the BhG chapter by

chapter, interspersed by chapters on "Arjuna's disbelief" (p. 38-43) and

"The Thinker, East and West" (p. 54-57).
Part III outlines how Sahkara interprets "Gita Practice": While for the

BhG the method of Action (karma-yoga) and the method of Knowledge
(jnana-yoga) can be supposed to be "self-contained alternatives", Sahkara
holds "that the path of Action comes first, to be followed by the path of
Knowledge" (p. 123). The six stages listed by Sahkara (on BhG 5.12)
provide roughly the subject matter of the chapters of this part: "(1) karma-

yoga, (2) purification of the inner being, (3) attainment of Knowledge
(jhäna-präpti), (4) Casting Off Action (samnyäsa), (5) jnäna-nisthä or
Knowledge-stance, and finally (6) Freedom (moksa)." (p. 171)

Part IV, entitled "Pointers for Practice" (p. 181-215), is a collection
of brief, independent essays. Part V ("Technical Appendices", p. 217-234)
is the only section which contains translations from Sankara's commentary
on the BhG (introduction, extracts from the commentary on 18.54-55) in



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1021

the context of explanations of the terms jMnayoga, nisthä, paripäka,
avasâna, anubhava, karmayoga, and samnyäsa.

The use of the plural "yogas" in the title seems to promise an

analytical approach aiming at distinguishing the different layers and

mentalities that have come together to give us the text of the BhG as we
have it today. However, the two yogas distinguished ("the paths of
Knowledge and of Action") are approached in a synthetic manner; the

reader interested in knowing "exactly what the Gita text says" is referred
to Franklin Edgerton's translation. Someone who has mastered the

practices recommended will have to speak about the spiritual goal of this

interpretation of the BhG. ("The commentator must himself realize the

truth being indicated." p. 134) Interspersed examples from social work
(e.g. p. 88f.) or politics (e.g. p. 103f, p. 109f. on Stalin, p. 194f, on Karl
Marx p. 106) come as a surprise and create an unexpected context for the

practice ofthe "Gita yoga-s".
Any approach (as that of the reviewer) which adheres to the priority

of textual analysis (including its technicalities) and of philology will regret
the absence of an index (the book ends with 12 empty pages for notes!).
For those who would like to utilize the book as a study on the BhG and a

contribution to an analysis of "Yoga in the BhG" I append a list of the

verses which are actually translated (less than a third of the verses of the

BhG); the selection itself indicates that this interpretation of the "Gita
yoga-s" has a context which is not taken into consideration. Where the

same verse is found translated (or translated again) outside the section in
Part II devoted to that chapter of the BhG, I have indicated the page
number in parentheses.

1.38-39 .46
II .7 .6-7 (p. 38) .11 .12 .12-13 (p. 122, with variant in translation) .14 (p.
137) .16 .17 (p. 24, p. 39) .21 (p. 49, p. 125) .22 (p. 122, p. 212) .29 .38-41

(p. 27) .40 (p. 39, different translation) .47 .48 (p. 77 with variant, p. 150) .50

(p. 152 with variant) .52-53 (p. 154, different translation) .54-58 .60-61 (p. 173

with variants) .70-72
III 4-5 .17 .19-20 .25 .30 .33 (p. 201) .39 (p. 173)
IV. .13-14 (13 also p. 189) .23-24 .24 (p. 31) .34 (p. 204, diff. transi.) .36 .38

(p. 207 with variants) .39 (p. 207 u. p. 208)
V .8-9 .10-13 (12 also p. 124) .18 .21 .24 .25 .27-28
VI .3 .10-12 .18-23 .26 .27 (p. 183) .29-30 .28 (p. 166) .34 (p. 40) .37 (p. 40)
VII .7 .9 .16-18 (18 p. 174 with variants)
VIII. -



1022 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

IX .17 .19 (plus select verses from IX and X in E. Arnold's translation)
X .37 (p. 40)
XI .7 .9 .10-13 .18 .24 .26 .32-34 .55 (p. 91)
XII .3-4 (p. 79) .6-11 .13-20 (13-16 also p. 174f.)
XIII .5-6 .7-11 .12-17 .18 .21 .24 (p. 183) .27-28 .31 .33-34
XIV .6-8.11 (p. 151) .19 .22 .24
XV (complete) .13 (p. 168) .19 (p. 165)
XVI (conspectus of lists of "Qualities to be cultivated by karma-yogins."
"Often the Sanskrit word is exactly the same. (There are some fine distinctions
which are irrelevant for practice.)" p. 100) .21 (p. 201) .23-24 (p. 89)
XVII .1-2 .11 .14-16.17.20
XVIII .5-6 .9-10 (p. 89f.) .11 .16 .17 .26 (p. 107) .33 (p. 107) .37 (p. 90) .38

(p. 90) .42-44 (41-44 also p. 189) .45 .46-48 (.45-46 also p. 191, .48 also p.
89) .51-53 (p. 173) .54 .55 .57-60 .61-62 .66 (p. 193)

It is obvious that the book is not a presentation of Yoga (sg. or pl.) in the

BhG from the point of view of the history of religions; and it is also not an

analytical account of the spirituality of the text nor a pragmatic manual for
the adept. It belongs to the long history of works which, standing in a

living tradition and putting the authority of a teacher above that of text(s),
draw inspiritation from the BhG for the realization of a spiritual dimension
in the daily life of our present times.

Peter Schreiner

MAURO MAGGI: The Khotanese Karmavibhanga. Rome: Istituto Italiano

per il Medio ed Estremo Oriente / Istituto Universitario Orientale, 1995

(Serie Orientale Roma, Vol. LXXIV).

The work under review is a critical edition of the twenty-nine folios and

fragments so far identified as belonging to the Old Khotanese version of
the Karmavibhanga. This text, describing the consequences of human acts
and thoughts (Buddhist karman) to be experienced in this life or in the

following ones, is known from complete Päli, Sanskrit, Chinese and

Tibetan versions, as well as from fragments of versions in Kuchean and

Sogdian.
Being so structured, the work entirely satisfies the requirements of a

modern critical edition. Moreover, to anyone knowing the difficulties to be

met in editing texts written in Khotanese - a language which remains quite
arduous to decipher in spite of the progress achieved - it is apparent that



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1023

the author was able to master his task brilliantly, showing both skill and

accuracy. The result is a work in all respects flawless, a work certainly
enriching our knowledge of the Khotanese language and religion.

The author states in the Introduction that nearly all the fragments and

folios he edited belong to one and the same manuscript (p. 22). Even a

rapid glance at the facsimiles proves him to be right. He correctly gives the

provenance of the manuscript as Domoko (also spelled Dumaqu) because

all the fragments housed in the Staatliches Museum für Völkerkunde,
München, and two fragments preserved in the British Library, Oriental
and India Office Collections, London, have that signature. It is however
worth noticing that the signature Domoko does not indicate a precise site of
discovery, but simply the oasis of Domoko, to the east of Khotan, within
which many excavation sites have yielded manuscripts (Khadaliq, Kuduk
K"l, Balawaste, etc.). The proof of the ambiguity ofthe signature Domoko
is given by four fragments of Sgh (G. Canevascini, The Khotanese

Sanghätasütra, 1993): Dumaqu 0131 and Kuduk K"l 035, both in London,
belong to the same folio (cf. Sgh pp. 187-88), as much as do Dumaqu
0119, in London, and FK 913 Kh[adalik] 28, in Munich (cf. Sgh p. 214).

The following remarks are the result of a thorough examination of the

Commentary.
The author says on p. 99 that ysüsde 'he approves' appears to

correspond to Skt. anumodana. This is actually a certainty because ysüste iyä
'he may have approved' translates anumodet in Sgh (§ 95.2).

On two occasions (pp. 99 and 102) Maggi remarks that the meaning
of the verb jsan- is 'to kill', not 'to strike'. Considering that the same

happens in Sgh, where the meaning is always assured by a precise Skt.

correspondent, the alternative meaning 'to strike' should be deleted both
from Bailey's Dictionary of Khotan Saka (Diet.) and from Emmerick's
Saka Grammatical Studies (SGS).

On page 103 the author discusses the occurrence of äphirätä, 3 sg.

près, oïaphïr- 'to disturb'. Since the verb is attested with a middle ending
in the certain case of cï rro hä aysmü aphïre 'if I disturb (my) mind' (1 sg.

près, mid.), and the quite likely case of ma thu rahula aysmü âphïra 'you
Rahula, do not disturb (your) mind' (2 sg. imp. mid., with Late Khotanese

weakening of -u to -ä; cf. SGS p. 213), Maggi suggests that the form
äphirätä is also middle, though, as he admittedly says, the ending -ätä for
-äte is quite rare. However, if we look closely at the sentence -



1024 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

daksänyänu aysmü äphirätä 'he disturbs the mind of venerable men' - we
might come to a different conclusion. There is a difference in fact between
the first two sentences and the one under examination: in the first case the

disturbed mind is the one of the subject (the verb has reflexive value); in
the second case the disturbed mind is the one of someone else (the verb has

no reflexive value). Knowing the fact that the distinction between the active
and the middle diathesis has left abundant traces in Khotanese (as Maggi
remarks on page 86 quoting G. Canevascini, "Medio-reflexive verbs in

Khotanese", Corolla Iranica, Frankfurt am Main 1991), I would therefore

suggest that äphirätä is just a regular Old Khotanese 3 sg. près. act. ofthe
root aphïr-.

It is to be noted that Bailey's tentative reading *byäta yanändä 'they
remember' (3 pl. près, act.), in a passage in which Maggi says he cannot
read anything (p. 109), would be anyway wrong: in this expression the

verb yan- 'to do' has always a middle ending.
The author observes on p. 112 that a sye out of context could also be

a Late Khotanese form of sätä 'second'. It is perhaps worth adding that it
could even be a Late Khotanese form of sätu, ace. sg. m. of 'second' (see

Sgh § 89.1, p. 137: one manuscript has sätu where a later one has sye).
The same sye is preceded by the adverbs ustamätu tcaramu, which we find
translated in the Glossary as 'even' (ustamätu) and 'at last' (tcaramu).
Since both words are consistently attested in other texts translating such

adverbs as antasah api, antamasato (cf. Pâli antamaso), all meaning
'even' (Ger. 'sogar'), it is perhaps advisable to assign such meaning to
both of them, thus following Bailey's suggestion that we are here in the

presence of a dyadic phrase (cf. Diet. s.v. ustamätu).

Giotto Canevascini

BORIS OGUIBENINE: Initiation pratique à l'étude du sanskrit bouddhique.

Paris: Picard Editeur, 1996 (Collection Connaissance des Langues).

As the title states, the work has been conceived as an introduction and

guide to the study of that peculiar Indian language used by the Buddhists

we are accostumed to call Buddhist Sanskrit, more precisely, Buddhist
Hybrid Sanskrit (BHS) because this language clearly appears to be a kind
of admixture of Middle Indian and Sanskrit. One of the aims of the book is

updating F. Edgerton's Buddhist Hybrid Sanskrit Reader (New Haven:



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1025

Yale University Press, 1953): as a matter of fact the edited passages are

mostly taken from texts, or versions of texts, not available at the time of
Edgerton's publication.

The excerpts are accompanied one by one by a detailed linguistic
commentary dealing with all aspects of the language: the phonologic,
morphologic, syntactic, and semantic ones. Considering the complexity of
the passages and the variety of the themes treated in them, the addition of a

French translation in each case would have perhaps made the book more
profitable as a didactic tool.

The passages are taken both from Hînayâna and Mahäyäna texts.

They are:
Mahâvastu (6 excerpts), Patna Dharmapada (1), Udänavarga (1),

Vinaya of the Mahä-sämghika-Lokottaravädin school including the

Prätimoksasütra (3), Siksäsamuccaya (one quotation in prose also attributed
to the Vinaya of the same school), Catusparisatsütra (1), Jâtakamâlâ (the

Kacchapajätaka), Prajnäpäramitäratnagunasamcayagäthä (2),
Saddharmapundarikasütra (5), Mahäsudarsanävadäna (1), Karunâpundarïka (3),

Käsyapa-parivarta (1), Samädhiräjasütra (1), Lalitavistara (2), and

Vajracchedikâ Prajnâpâramitâ (1). It is worth noticing, since this is not

immediately inferable from the "Table des matières" (pp. 273-74), that

some of the excerpts belong to one and the same passage to be found,
either in different texts, or in different versions of the same text. They
have evidently been published one after another to allow future comparison
of their linguistic features. The excerpts I (from Mahâvastu), II (from
Patna Dharmapada), and III (from Udänavarga), are thus all the same

chapter of the Dharmapada (the Sahasravarga). As for the excerpts under

XIV belonging to the Saddharmapundarikasütra, the first two are the

readings of the same passage offered by mss. found in Nepal and in Gilgit
respectively; the remaining three are again the readings of the same

passage offered by mss. found in Kashgar and by two groups of mss.

found in Gilgit.
Although the reader would be ill-advised to use this book as a

reference work (no index of the words occurring in the excerpts is provided),
the work under review is certainly valuable not only for the precise

linguistic analysis of the chosen passages, but also for the all-round
Introduction in which the most important views expressed by various



1026 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

scholars on the nature of this language are exhaustively summarized (pp.
6-25).

As the author aptly remarks, the study of this language has undergone
a turning point with the publication of Edgerton's magnum opus (Buddhist

Hybrid Sanskrit Grammar and Dictionary, 2 Vols., New Haven: Yale

University Press, 1953). Edgerton was the first to clearly perceive this

language, not as a fleeting stage between Middle Indian and Sanskrit, but
as a true idiom with its own specific rules. That he was right, is now
proved for instance by the Vinaya language of the Mahäsämghika-
Lokottaravädin school (Mä-Lok): it appears in fact quite clearly that after

adopting that language, the adherents of this school continued to use it
without interruption (as did the Theravädins with Päli).

It is the reviewer's opinion that the most important contribution since

Edgerton's seminal work has been O. von Hinüber's treatment of the

subject in "Origin and Varieties of Buddhist Sanskrit", Dialectes dans les

littératures indo-aryennes, ed. C. Caillât, Paris 1989 (summarized on pp.
17-19). We are now indebted to von Hinüber for an essential clarification:
the canonical language adopted by a Buddhist community in India
depended in the first place on the Vinaya school affiliation. But not only:
von Hinüber was able to offer convincing evidence that the Vinaya schools

of the Sarvâstivâdins and the Dharmaguptakas translated their canons, for
the first time from the Gändhäri (the Middle Indian language spoken in the

North-West) to BHS, and a second time from BHS to Sanskrit. There are
two consequences: 1) The BHS of these schools was not the same as the

BHS of the Mâ-Lok school because the source language was different
(considering the similarities of the Mâ-Lok language with Pàli, the source
language in this case was probably a standard Middle Indian quite close to
Pâli itself). 2) The theory (also extensively quoted in the Introduction) that

some Buddhists always spoke - especially in the North-West of India - a

popular form of Sanskrit which became what we now call BHS (see A.
Wayman, "The Scholarly Reception of Edgerton's BHS Grammar and

Dictionary", Aspects of Buddhist Sanskrit, ed. K.N. Mishra, Sarnath /
Varanasi 1993) is shaken: it is quite likely that the early Buddhists just
spoke Gändhäri in that region.

Giotto Canevascini


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

