
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 4: Jubiläumsausgabe zum fünfzigjährigen Bestehen der Asiatischen
Studien = En l'honneur du cinquantenaire des Études Asiatiques

Artikel: Contribution à l'origine de l'écriture en Chine : sur la genèse
astronomique de certains pictogrammes

Autor: Voiret, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CONTRIBUTION À L'ORIGINE DE L'ÉCRITURE EN CHINE: SUR

LA GENÈSE ASTRONOMIQUE DE CERTAINS PICTOGRAMMES

Jean-Pierre Voiret, Meinier/GE

Introduction

L'histoire chinoise envisage l'apparition de l'écriture vers la fin du
néolithique, et son développement à buts essentiellement divinatoires (jiaguwen)
au cours de l'époque Shang. Il y a peu de modèles pour expliquer l'origine
des jiaguwen, et ils tournent tous autour de la notion de «représentation

pictographique». Toutefois, la représentation d'un pictogramme présuppose

un certain nombre de notions, d'intentions et d'abstractions dans l'esprit du

scribe qui développe ce «signe», et la recherche à ce niveau pose
naturellement de gros problèmes.

Nous pensons toutefois avoir trouvé quelques données permettant
d'expliquer la genèse d'un certain nombre de pictogrammes chinois.

L'interprétation des pictogrammes concernés présuppose cependant l'exposition

de quelques notions archéoastronomiques, et un court résumé des

recherches qui ont mené au modèle que nous envisageons maintenant pour
décrire la phase historique (je l'appellerai «mégalithique») sous-tendant

l'apparition des idéogrammes expliqués dans le texte qui va suivre.
Une faiblesse de la description historique traditionnelle du passage de

la civilisation néolithique à la Hochkultur (souvent assimilée à l'âge du

bronze), est qu'elle ne fournit pas d'explication rationnelle de ce passage,
et qu'elle ne décrit pas les mécanismes qui l'ont motivé. Pour la Chine,
Gernet (1972) se contente par exemple de six lignes, dans son Monde

Chinois, pour «décrire» ce changement radical qui fait passer l'humanité
des villages à peu près égalitaires et sans croissance économique, à la
civilisation de la croissance et des hiérarchies: "C'est dans ce contexte de

civilisations néolithiques évoluées", dit-il, "et au milieu de populations
relativement denses (pourquoi?) que devait apparaître (comment?) la cité-

palais et se développer un pouvoir (d'où vient-il?) fondé sur la possession
des armes de bronze. Les conditions générales sont analogues à celles qui
avaient donné naissance aux premières civilisations de la Mésopotamie, de

la vallée de l'Indus et de l'Egypte, apparues elles aussi dans de grands
bassins fluviaux".



972 JEAN-PIERRE VOIRET

Pour comprendre la période de transition qui nous occupe, l'archéologie

ne nous aide malheureusement pas beaucoup plus. Gordon Childe a

attribué à cette transition le nom de «Urban revolution», et a choisi d'envisager

la division du travail comme mécanisme expliquant cette révolution.
Mais s'il constate la division du travail à partir d'un certain moment, il
n'en indique pas les causes, et il nous oblige à poser la question de

l'origine de cette division du travail. Il faudrait aussi expliquer la cause de

la croissance démographique au néolithique tardif.
A la suite de deux expéditions archéo-astronomiques en Chine, nous

avons mis au point un modèle de développement qui explique la transition
à la croissance économique par le développement de l'astronomie et du

calendrier (voir un résumé dans Voiret, 1989). Ces «techniques»
permettent en effet des progrès dans la production agricole, et par voie de

conséquence une croissance démographique qui mène peu à peu à la

délimitation de territoires. Nous sommes conscients du fait que ce modèle

remet en cause - au moins en partie - les modèles mécaniquement
matérialistes qui explique toujours les développements culturels par des

développements matériels préalables. A notre avis, c'est plutôt l'idée de l'outil
qui précède l'outil, l'idée de temps qui précède le calendrier, l'idée de

récolte qui précède «le geste auguste du semeur», etc. Toutefois nous ne

sommes pas là pour philosopher, mais pour expliquer des jiaguwen. Que le

lecteur nous permette seulement de résumer quelques aspects de notre
modèle de ce que Childe (1960) appelle, lui, la «révolution urbaine» (à tort,
puisque cette transition a duré plusieurs siècles: il s'agissait donc d'une
évolution, pas d'une révolution).

L'époque mégalithique, transition du néolithique à «l'âge du bronze»

C'est vers le troisième millénaire avant J.-C. qu'apparaissent les premiers
calendriers phénologiques dans le monde archaïque. De tels calendriers ont
été livrés entre autres par les civilisations Sumérienne, proto-palestinienne
(Tell Gezer) et Chinoise, en même temps que diverses constructions
mégalithiques (menhirs et pierres à cupules) destinées à marquer et à

consigner les connaissances astronomiques correspondantes. L'homme du

néolithique crée le calendrier agricole pour assurer l'organisation
intellectuelle et la formalisation de la somme d'observations faites sur les

phénomènes naturels (mouvements des astres, évolution des plantes, com-



L'ORIGINE DE L'ÉCRITURE EN CHINE 973

portement des animaux, etc.) depuis d'innombrables millénaires (König
1980, Schmeidler 1984). Ce calendrier est donc la synthèse des savoirs
accumulés par Homo sapiens sapiens au cours de son développement. Il
réunit les connaissances astronomiques, chronologiques, climatiques,
zoologiques et botaniques disponibles. Il est à mon avis certain que les
connaissances contenues dans le Xia xiaozheng ne remontent pas à l'époque où

elles ont été consignées en idéogrammes (1er millénaire avant J.C.), mais à

l'époque du menhir percé de Shaoxing (3e millénaire; voir aussi Cao

Wanru, 1983, Voiret, 1986/a). En ce sens, il faut donner raison à Saussure

(1930) qui date vers l'an 2200 avant J.C. l'observation astronomique
consignée dans le chapitre Yaodian du Shujing. La datation conservatrice de

Needham (1959) est extrêmement regrettable, car elle empêche bien des

progrès dans la compréhension du développement économique rapide de la

Chine des Xia, puis des Shang. Il est toutefois malheureusement encore

impossible d'établir clairement si les connaissances astronomiques du Xia
xiaozheng ont été transmises purement oralement jusqu'au 1er millénaire,
ou si elles ont déjà été consignées précédemment à l'aide de symboles
géométriques (voir Coray/Voiret 1991 sur l'utilisation en Europe des

cupules, également si nombreuses en Chine, comme notation astronomico-

géométrique), ou même éventuellement à l'aide d'un alphabet linéaire

runique du type Banpocun, Xiaotun, Erligang, etc. (Wee, 1987).
Les progrès agricoles liés aux connaissances rassemblées dans le

calendrier phénologique d'une part, et la croissance démographique qui en a

résulté d'autre part, sont consignés dans des textes archaïques notés en

écriture idéographique au 1er millénaire (par ex. Shijing Livre II, ode VI).
Des textes cunéiformes sumériens confirment aussi ce modèle de développement:

accumulation de savoir astronomique —> progrès agricoles ->
croissance démographique. L'importance du calendrier pour la croissance

économique et pour la formation du pouvoir est aussi confirmée par le fait

que Qi, fils de Yu (fondateur des Xia), livre une guerre à une peuplade

parce qu'elle refuse son calendrier (voir Shujing III, II-3).
C'est probablement pendant cette époque mégalithique de transition -

qui mènera, grâce à la nombreuse population et au surplus agricole obtenu,
à la division du travail et aux nouvelles activités (bronze, etc.) - que se

renforce la position sociale des prêtres astronomes, symbolisés par les Xi
et He du chapitre "Yaodian". C'est donc probablement eux qui ont les



974 JEAN-PIERRE VOIRET

connaissances et les loisirs qui leur permettront de mettre au point les

pictogramme «astronomiques» dont nous allons maintenant parler.
Notons enfin sommairement, en ce qui concerne l'archéoastronomie

proprement dite, que l'on trouve en Chine, comme en Europe, des monolithes

astronomiques (en particulier des menhirs percés), des visées

astronomiques par rapport à des couples de monolithes («mire» et «guidon»),
des visées par rapports à des profils montagneux (couples monolithe -
point caractéristique de l'arête montagneuse), des pierres à cupules etc., et

naturellement aussi des gnomoï anciens (Dengfeng) et moins anciens (par
ex. Nanjing), (cf. Voiret 1986/a).

Les pictogrammes d'origine astronomique

1. Nous allons commencer notre étude sur l'origine astronomique de
certains pictogrammes par l'examen des représentations archaïques des
notions cosmologiques de base: Terre et Ciel.

La mythologie chinoise assimile Yu à Houtu /j=f ±, divinité de la

Terre (ou, selon Münke 1976, «Mère-ancêtre Terre»). Cette assimilation
est fréquente et semble donc importante.1 D'où peut-elle provenir?

Si nous ouvrons le livre des éthymologies chinoises de Karlgren
(1972) sous la rubrique «Terre» (tu, K62 p. 36), nous trouvons comme
représentations archaïques de tu les pictogrammes suivants: 62b ]}., 62c J», b

étant d'origine Yin (os scapulaires) et c d'origine Zhou. Karlgren indique
que "Le pictogramme est le dessin du mât sacré en forme de phallus de

l'autel du sol". Cette explication est très peu vraisemblable car, premièrement,

à l'inverse des Hindous et des Japonais, les Chinois n'ont pas eu de
culte phallique notable, et car, deuxièmement, on connaît pour «phallus»
l'idéogramme _§L ju2, pour lequel Karlgren3 donne les etymologies
suivantes (K46): 46b â 46c £) et 46d â, en précisant qu'il s'agit du "dessin
d'une tablette ancestrale en forme de phallus". On aura plutôt tendance à y
voir, comme Münke, un dessin de phallus proprement dit. Si l'emblème

1 Münke (1976) traite de l'identité Houtu-Yu de la page 132 à la page 141, ainsi
qu'aux pages 143, 363 et 365.

2 Münke, ibid, page 348 ligne 8.

3 Karlgren 1972) pages 31-32.



L'ORIGINE DE L'ECRITURE EN CHINE 975

phallique est ju, il n'est donc pas tu. Ces deux raisons semblent donc
éliminer la signification phallique pour les deux pictogrammes K62b et c

comme origine de l'idéogramme tu (Terre), Mais alors, qu'ont représenté
les pictogrammes K62b, c avant d'acquérir le sens idéographique
secondaire 'Terre'? A première vue, on remarque immédiatement que leur
forme fait plutôt penser à un monolithe dressé qu'à un phallus, lequel est

d'ailleurs très bien représenté par K46 et n'a pas besoin d'un autre dessin

plus parlant. Si K62 est un monolithe (rocher dressé, menhir de visée

astronomique), quelles conséquences cela entraîne-t-il?

Figure 1: Le monolithe de visée astronomique du Dayuling (Zhejiang)

t

O

nordsud e

face sud vue latérale face nord

2. Si nous prenons à titre d'hypothèse le sens «monolithe astronomique»
comme signification première du pictogramme tu (K62 a et b), on peut
expliquer sa signification secondaire 'Terre' comme suit: le menhir est en

bas, sur la Terre tu, et permet d'observer en haut les astres dans le Ciel
tian. C'est d'ailleurs également vrai pour un gnomon, qui permet de

déterminer les positions importantes du soleil au ciel, en observant la position

de son ombre sur la Terre. Le monolithe (plus tard le gnomon) serait
ainsi devenu par identification le symbole idéographique de la Terre elle-
même, par opposition au ciel où se trouve le soleil Yang et les astres au



976 JEAN-PIERRE VOIRET

delà de la ligne de visée monolithe -> montagne. Cela semble non seulement

logique, mais aussi très adéquat à la psychologie chinoise qui utilise
volontiers les paires (haut/bas, yin/yang, etc.). Par contre, si l'on prend

comme sens primaire 'symbole phallique', on ne dispose que d'une
explication boiteuse, pour ne pas dire fausse, du sens secondaire 'Terre'; en

effet, en Chine, la Terre n'est pas considérée comme masculine (yang),
mais au contraire comme féminine (yin), ce qui élimine la possibilité
d'identification phallus-Terre. Nous savons d'autre part que la divinité de

la Terre est une divinité féminine, Houtu, qui est en même temps le
complément divin yin de Yu, sur la tombe duquel se trouve le .Q.! Ce dessin

n'est donc pas un phallus, mais un menhir d'observation astronomique (il
redeviendra plus tard le gnomon4), et son sens secondaire est, en toute

logique, celui de Terre.$

Nous citons aussi le gnomon non pas pour tenir compte du fait que Karlgren voit
dans le dessin H un mât (même avec beaucoup de bonne volonté il est difficile d'y
reconnaître un mât!), mais parce qu'il semble que i a été utilisé plus tard dans

l'écriture (après l'abandon des menhirs comme instruments de base de l'astronomie;

sur cette question, cf. Voiret 1986a page 53 ff) pour représenter aussi le

gnomon alors remis en utilisation. Il ne faut pas non plus exclure que le

pictogramme \L ait aussi représenté les menhirs décorant les autels de la terre she tt,
leur origine n'étant toutefois pas phallique mais astronomique. À propos du couple
yin-yang, Chavannes a noté dans ses Mémoires historiques (111:475, note) que la
Terre et Houtu auraient été yang avant de devenir yin sous les Zhou. Une telle
inversion d'attribut pour une entité aussi importante que la Terre n'est pas absolument

vraisemblable dans ce cas, car la permutation yang-yin de la Terre paraît bien
plus ancienne. De plus Münke, le plus grand spécialiste mondial de la mythologie
chinoise, parle nettement de Houtu en tant que "... divinité terrestre protochinoise
(je souligne) pourvue à l'origine (je resouligne) de propriétés féminines" (Münke,
ibid, page 113).

Autre exemple de représentation du monolithe et réflexions connexes: il me paraît
qu'on retrouve un dessin de menhir astronomique dans le pictogramme K149b: S,
qui représente à mon avis le soleil à l'aplomb d'un monolithe (en «perspective»,
naturellement, c.-à-d. sur le prolongement de la ligne de visée). La forme définitive

dan: B. de ce pictogramme, qui signifie 'aube', montre simplement le soleil
qui se lève au dessus de l'horizon. Le pictogramme d'origine, avec le monolithe,
implique un lever de soleil précis, donc une observation astronomique, donc aussi
la création du pictogramme par un prêtre astronome. Autre remarque: dan J3
ressemble beaucoup à la moitié supérieure %- de l'idéogramme K755 d: Jp;, que
Karlgren traduit par 'brillant, grand, ombre, mesurer avec l'ombre'. La partie
supérieure de l'idéogramme nous rappelle l'astronomie tant par sa forme (soleil au
dessus d'un gnomon) que par ses deux derniers sens qui impliquent un gnomon, en



L'ORIGINE DE L'ECRITURE EN CHINE 977

3. En fait, on peut même pousser plus loin cette démonstration. Comme
l'astronomie mégalithique date de l'époque historique où se sont formés

pouvoir et territoire, on peut supposer que le sens dérivé de tu n'était pas
seulement 'Terre', mais aussi 'territoire', c'est-à-dire portion de terre
délimitée et soumise à un pouvoir. Le monolithe astronomique, à l'origine du

pouvoir dont il devient ensuite le symbole, assure par le calendrier et par
la religion (autels she d'une part, autels du ciel d'autre part), l'emprise
idéologique de l'hégémon sur son territoire, c.-à-d. du Fils du Ciel sur la

Terre. En effet, cette hypothèse fascinante semble supportée par
l'interprétation étymologique d'un certain nombre d'idéogrammes connexes.
Avant de les analyser en détails, examinons d'abord l'idéogramme she fct

qui signifie 'autel de la Terre'. Münke^ nous apprend que she signifie à

l'origine 'dieu protecteur du sol', et que Houtu (Yu) ayant "rétabli l'équilibre

sur la Terre, reçut l'offrande due à She". Or l'idéogramme composé
she comprend l'élément shi } et l'élément tu i- Pour Karlgren (K553),
shi "désigne probablement les tiges utilisées pour la divination", et est

donc le symbole d'un prêtre-astronome divinateur. On a donc pour she,
l'autel «druidique», un idéogramme composé d'un élément associable à

l'idée de prêtre d'une part,7 et d'un élément qui est l'idéogramme

particulier la mesure de l'ombre (voir plus loin paragraphes 11 d, e). Quant à sa

partie inférieure, on peut clairement la relier aux idéogrammes 755 a jjp, b ffi
(Yin), c fii (Zhou), qui veulent dire «tertre royal» et, logiquement, «capitale». La
«capitale» ne serait-elle pas alors la cité où l'on effectuait les mesures astronomiques

avec les gnomoï après que l'astronomie eût été enlevée aux villages et

monopolisée par le pouvoir? (voir plus loin note 32).

Münke, ibid, page 132. Notons aussi que la notion de dieu du sol s'est dédoublée,
avec le développement du pouvoir en dallai she: ^c tt et wang she: 31 tt • Les

prêtres astronomes ont créé le dallai she, dieu du sol agricole, pour satisfaire les

besoins religieux populaires avec un symbole à teneur astronomique confirmant le
dieu traditionnel des moissons, et le wang she, dieu du sol royal, pour cautionner
le pouvoir exercé sur le territoire avec l'approbation du Ciel. On n'emportait
d'ailleurs en guerre (conflits territoriaux) que l'image du wang she (voir
Chavannes, 1910, page 445-446).

Un sens secondaire de shi yf^ est d'après Karlgren 'signifier, montrer, informer';
ce n'est pas en contradiction avec l'explication indiquée dans ce paragraphe: le

prêtre astronome est bien celui qui informe les membres du groupe social en leur

interprétant les signes divins du ciel tian, où se déplacent les astres qui règlent les
saisons de la Terre et donc la vie des agriculteurs.



978 JEAN-PIERRE VOIRET

«monolithe astronomique» d'autre part. Voilà donc une très belle association

«Yu (pouvoir) - religion - astronomie».

4. Cette association est confirmée par notre nouvelle interprétation du nom
de l'ancêtre divin d'une «dynastie de rois» (Münke ferait mieux de dire:
«lignée de chefs») de la Chine archaïque; Münke écrite "Xiangtu est le

nom d'un ancêtre divin des rois Shang-yi et de leur descendants, les

princes de Song. Son nom est un composé verbe-objet signifiant 'celui qui
protège |@ (xiang) la Terre i. (tu)'." Mais le sens 'protéger' pour xiang
étant secondaire, et le sens primaire étant 'regarder, voir, observer'
(K7319), je préfère traduire xiangtu par "celui qui observe ^| le monolithe

i", donc le prêtre-astronome. C'est non seulement plus logique comme
traduction, mais cela confirme une fois de plus - puisqu'il s'agit du nom de

l'ancêtre divin d'une lignée de chefs - l'association entre l'astronomie et

l'origine du pouvoir: les chefs étaient ceux qui prédisaient les mouvements
des astres - et donc les saisons agricoles - en observant la culmination des

astres à l'aplomb des menhirs de visée10.

8 Münke, ibid, page 198. Notons que l'idéogramme gua §[ (K879s) qui veut dire
'pronostiquer', 'figures de divination', associe l'outil astronomique/métrologique
gui ^ à l'oracle bu Y • On a donc ici une trace visible (dessin) du fait que l'études
des astres et la fonction religieuse (divination) étaient associées dans une seule et
même personne: le prêtre astronome (voir aussi la note 46 du paragraphe lie sur
deng), plus tard l'astrologue d'État.

9 Karlgren B., ibid, page 193.

10 Pour la séparation des fonctions de «prêtre astronome» et de «roi», ont peut envisa¬

ger deux hypothèses: soit la différenciation ultérieure d'une fonction commune au

départ, soit la saisie du pouvoir-savoir des prêtres astronomes de la Chine agricole,
par des chefs de chasseurs-guerriers, barbares ou autochtones, de la Chine des

steppes. Bien que Münke supporte cette dernière hypothèse, l'état actuel des
connaissances historiques et archéologiques me paraît insuffisant pour pouvoir se

prononcer nettement en faveur de l'une ou l'autre hypothèse. Pour s'amuser, on peut
toujours formuler les versions suivantes, pensables mais encore mal vérifiables:
Yu, chef guerrier de la vallée du Fleuve Jaune a pris (ou a appris) des prêtres
astronomes de la région agricole du sud du Yangzi des secrets de l'astronomie. Ou
bien: les paysans bergers du nord-ouest ont apporté les connaissances astronomiques

aux sédentaires du sud-est (ce que pourrait peut-être révéler l'étude des

alignements mégalithiques du Gansu). Ou bien il y a eu tout simplement échange et
fructification.



L' ORIGINE DE L' ECRITURE EN CHINE 979

5. Venons-en maintenant à la notion tu —» Terre -> territoire. Commençons

par l'idéogramme H] guo 'pays' (K929); d'après Karlgren11, le territoire
est d'abord représenté sur certains os scapulaires par une arme et une
bouche (armée et ordres criés): b ^ (Yin), c °£ (Zhou), d °[ (Zhou); mais

il existe aussi la forme e l§Sc, c'est-à-dire qu'il s'y ajoute tu i 'gnomon' ou
'monolithe'. Pour cette forme e, Karlgren donne les sens spécifiques de

«territoire» et «état» d'une part (d'après le Lunyu), et de «frontière»

(d'après le Shijing), ce qui semble logique et clair: les éléments du pouvoir
territorial sont l'arme, la bouche et les mesures astronomiques. Ce n'est

pas un hasard si, selon le Shujing, Shun visite les quatre montagnes saintes

pour fixer son territoire: c'est à l'aide des visées qui s'y trouvent que l'on
établit le calendrier, base du pouvoir territorial. Et le Zhouli confirme: "Le
tugui (règle du gnomon; auct.) sert à déterminer l'ombre du soleil et à

mesurer la Terre Alors on constitue le royaume" (voir aussi plus loin
paragraphe 1 ld).

6. Un autre idéogramme combinant le monolithe astronomique et l'idée de

pouvoir est huang Jl§, K70812, qui signifie 'auguste', 'souverain' et qui,
combiné avec le caractère di signifie 'empereur'. Dans les formes
pictographiques 708b x et c ¦£, on voit nettement le soleil brillant par dessus le

monolithe tu. Ce qui est intéressant, c'est qu'après les Zhou, le monolithei se transforme en wang jjE 'roi', de sorte que le pictogramme devient

huang j|ï. L'idéogramme 3E «roi» dériverait-il donc de l'idéogramme i«monolithe», «Terre», ou est-ce une erreur tardive de scribe? C'est la

première hypothèse qui semble plus vraisemblable, car si l'on examine
l'évolution du pictogramme wang (K739), on voit que l'on passe d'une
forme ressemblant à un monolithe, avec seulement deux traits transversaux:

J\_ (K739b), à une forme où un trait a été ajouté en haut du

pictogramme: A, (K739c), probablement pour indiquer que tandis que les pieds
du souverain touchent la terre (sa terre son territoire), son chef touche
le ciel, représenté par le nouveau trait du haut. Dans une phase ultérieure,
le monolithe disparaît du dessin, et il ne reste plus que le nouvel idéo-

11 Karlgren, B., ibid, page 244.

12 Karlgren, B., ibid, page 186.



980 JEAN-PIERRE VOIRET

gramme K739d: 3E» Qui reste ensuite inchangé jusqu'à et au delà de la

réforme de l'écriture (forme définitive)13.

7. Une question importante qui se pose, au niveau des traits horizontaux,
est celle de savoir comment on est passé de J. à i, c'est-à-dire du

pictogramme original représentant un rocher dressé (monolithe menhir), à

l'idéogramme tu ultérieur. Mon hypothèse est que le trait transversal introduit

plus tard dans le dessin est la représentation symbolique tardive du

trou d'observation percé dans une partie des monolithes astronomiques. En

effet les premiers monolithes grossiers, sans trou de visée, ont été dressés

dans toutes les cultures néolithiques avant l'invention de l'écriture et avant

l'apparition des monolithes à trou de visée, bien plus sophistiqués. Il est

logique de penser que les successeurs des prêtres astronomes scribes qui
ont inventé le pictogramme aient voulu plus tard dessiner le «dernier
modèle» d'instrument astronomique alors en cours, et non pas un modèle
antérieur sans trou de visée. En principe, ce trou serait représenté par un
point sur le dessin du monolithe; le point est absent sur les pictogrammes
dessinés par Karlgren, mais il se peut soit qu'on ait mal recopié l'os scapu-
laire, soit que le prêtre ait oublié d'y marquer le point, soit encore qu'il
l'ait marqué trop faiblement et qu'il se soit usé14. Toujours est-il qu'il
semble logique de penser que ce point (réel ou virtuel) aura pu être dessiné

13 Karlgren B., ibid, page 195. Cette interprétation est d'autant plus vraisemblable

que le roi (plus tard l'empereur) est le «fils du ciel». L'axe reliant la Terre au Ciel
est l'axe de son propre corps (Granet), et son symbole au Ciel est l'étoile polaire, à

laquelle il est entièrement identifié à l'époque archaïque (de Saussure, 1913: pages
428, 4301, 431, 432, 434, 435). On a d'ailleurs un autre exemple de transformation

de tu 'monolithe' en wang 'roi': il s'agit de l'idéogramme K742n, 'pleine
lune': le tu ± du pictogramme archaïque devient wang 3î dans l'idéogramme qui
en est ultérieurement résulté (voir plus loin paragraphe 9b). Notons qu'il existe de
l'idéogramme K739c une version dans laquelle le trait médian est à peu près à la
hauteur d'un éventuel trou d'observation: Ü (voir paragraphe 7 au sujet des

correspondances point - trait). Cette version de l'idéogramme est donnée par le Jiagu-
wenpian, vol. II, Taibei (1963) page 51.

14 On notera toutefois que le registre japonais de pictogrammes de Shima Kunio
(1967) mentionne pages 171-172 le pictogramme: §_. Est-ce le trou de visée qu'on
y voit avec des étoiles à côté? Quant au Jiaguwenpian, 2e édition, No 14, Beijing
(1965), juan 13.8, groupe 1952, il donne un monolithe avec un trait transversal:
Ü. Enfin le Jiaguwenzi jishi de Li Xiaoding (1965), vol. 13, page 3983 et suiv.,
n'indique pas de formes de tu particulièrement notables.



L'ORIGINE DE L'ECRITURE EN CHINE 981

plus tard par certains prêtres, pour en faciliter la représentation, sous la

forme d'un court trait horizontal. Il existe en effet dans l'étymologie
chinoise plusieurs exemples de cas analogues, le plus connu étant le
remplacement du point, au milieu de la représentation archaïque du soleil, par
un trait: O <-> Q 15.

8. Il se peut d'ailleurs qu'il y ait eu des formes intermédiaires entre fi_ et la

forme définitive i. Je propose comme formes intermédiaires la forme 1

ou JL, dans laquelle le point est encore visible. La première se trouve, nous
l'avons vu, dans une forme archaïque de wang (roi) et la seconde, elle, se

retrouve dans de très nombreux idéogrammes de la Grommata Serica
Recensa16; je noterai par exemple: K62h j*, i Xi ', K83o *£ ; K330d $ ;

K373b Ç, c '£ ; K404Ì j0 ; Kl032 g •$.
Le pictogramme K404i est particulièrement intéressant: il représente

un soleil tout proche du sommet d'un monolithe, et Karlgren17 le traduit

par 'bloquer, s'arrêter'. Il est très vraisemblable que ce sens vient du fait
qu'au moment du solstice, le soleil semble «s'arrêter» à proximité de la

pointe du menhir (voir plus loin note 20).

9. Ceci dit, présentons maintenant quelques idéogrammes où le radical tu
ih a le sens et remplit la fonction de monolithe d'observation
astronomique1**. Avant de les commenter un par un, en voici la liste: shi K961z

15 Un autre exemple de passage d'un point à un trait est le caractère Kl28 qui
présente les deux formes b |1 et c X ¦

16 Si le pictogramme 1 ne représente pas une forme intermédiaire entre J. et dt, il
représente peut-être un instrument de fonction analogue plus tardif, le guipi,
représenté dans Needham (1959) Fig. 149 page 336 sous sa forme cultuelle
mentionnée dans le Zhouli.

17 Karlgren, B., ibid. page 114.

18 On sait que près des deux capitales de Yu, l'hégémon fondateur de dynastie qui
apparaît si souvent dans l'histoire de l'astronomie archaïque chinoise (cf. Voiret
1986/a, entre autres page 27), la montagne sainte locale s'appelait dans les deux
cas Tushan: ± ill, qu'on traduit habituellement par «Montagne de la Terre».
Maintenant que nous savons qu'à l'origine, tu signifiait monolithe, nous
préférerons traduire ce nom par «Montagne du monolithe», ce qui est aussi plus logique
puisque ces montages saintes étaient des centres astronomiques.



982 JEAN-PIERRE VOIRET

Bvf, saison; wang K742n ^, pleine lune; zhi K413a 3?, solstice; xing
K812x Jl,yf étoile(s).

9a. Examinons d'abord l'idéogramme shi, qui signifie 'saison'. Dans sa

forme définitive (K^ólz)1^, shi B^F se compose visiblement des éléments
suivants: 1. Soleil 0, 2. Monolithe astronomique (ou gnomon) Ji, 3.

Pouce, unité de mesure de longueur \J* (K431). Cela donne comme solution

du rébus: on connaît les saisons en mesurant la position du soleil (la
longueur de l'ombre) par rapport au monolithe (au gnomon).

Naturellement, il faut aussi examiner les variantes archaïques de shi
rencontrées sur les os scapulaires et les vases en bronze. Comme variantes

archaïques, Karlgren donne K961a' 3t (forme Yin), avec les variantes b'

e et c' % (Yin). Là, la situation est moins claire que pour
l'idéogramme K961z, car si le radical ri et l'élément cun sont les mêmes dans la

forme Yin K961a', on a par contre, à la place de tu i en position 2,
l'élément zhi ^ pour lequel Karlgren donne les sens «s'arrêter», «rester à

l'arrêt», «demeurer», «rester». La signification voudrait ainsi dire que le

soleil s'arrête; ce sens est homogène avec la réalité astronomique des

solstices.20

Quant aux variantes b' et c', on pourra y voir les éléments
«montagne», «monolithe» (gnomon?), et «soleil» d'une part pour b', et les

éléments «rester à l'arrêt», «horizon» et «soleil» d'autre part pour c'.21

19 Karlgren, B., ibid. page 253-254.

20 Si l'on observe le lever du soleil chaque jour à partir du 21 décembre, on s'aper¬

çoit que son point de lever à l'horizon est, dans notre hémisphère, chaque fois un

peu plus au nord au fur et à mesure qu'on avance vers le solstice d'été. Au
moment du solstice (21 juin), le soleil paraît se lever pratiquement au même
endroit pendant à peu près trois jours: il «s'arrête». Puis, avec un appareil grossier
comme une ligne de visée mégalithique, on distingue de nouveau nettement son
mouvement rétrograde après ces trois jours. Il est évident qu'à l'autre bout de l'année,

vers le 21 décembre, le soleil - s'il n'est pas caché par les brumes d'hiver -
paraît aussi s'arrêter, pour repartir ensuite de nouveau en sens inverse.

21 On ne soulignera jamais assez qu'il existait encore de très fortes variations dans les
écritures au 2e et au 1er millénaire avant notre ère d'une part, que des fautes
étaient inévitables d'autre part, et qu'il y a toujours, dans nos tentatives
d'interprétation, une forte part d'insécurité. Georges Margouliès (1943) écrit page
106: "Or l'écriture variait à l'époque ancienne dans une certaine mesure de principauté

à principauté". C'est ainsi que zhi, 's'arrêter', peut s'écrire \f X[ ^ iii ou
\ìi (K961 b à f, Karlgren, B., ibid, page 254).



L'ORIGINE DE L'ECRITURE EN CHINE 983

9b. Examinons maintenant l'idéogramme wang, qui signifie 'pleine lune'.
Karlgren n'indique qu'une seule forme archaïque, K742n22: ^ en plus de

la forme définitive K742m tg. On voit que dans cette dernière, l'élément

wang 3î, ici devenu élément phonétique, a remplacé le monolithe tu i à

la partie inférieure du caractère archaïque. Dans l'idéogramme archaïque,
on distingue la lune, le monolithe, et l'élément li, (plus tard t) qui veut
dire «disparaître». Cela paraît clair: si nous avons un alignement lunaire,
notre lune apparaîtra pleine à l'aplomb du monolithe de repérage
correspondant. Dès sa prochaine apparition, un jour plus tard, le diamètre de

l'astre nocturne va commencer à diminuer, et la lune va finir par disparaître

entièrement après environ 15 nuits. Notre idéogramme s'explique
donc bien: c'est la lune à l'aplomb du monolithe au commencement de la

phase où elle va peu à peu disparaître. (Ce qui s'explique nettement moins

bien, c'est comment Karlgren a trouvé son interprétation de "Lune faisant
face au soleil").

Par comparaison, nous pouvons examiner l'idéogramme fei K530a
lit}, b *(p et c «$), qui veut dire 'nouvelle lune', 'troisième jour de la
lune'.23 Il est formé, tant dans sa forme archaïque que dans sa forme
définitive, du radical «lune» et de l'élément complémentaire «sortir»; on ne
voit ni monolithe ni échancrure de la montagne: en effet au troisième jour,
la lune est évidemment sortie depuis un certain temps de la ligne de visée.

9c. Voyons ensuite l'idéogramme zhi, K413a H, b Ì, c ^, qui signifie
'solstice'. Il est à première vue difficile d'imaginer ce que signifie
l'élément supérieur de l'idéogramme: une constellation? Une déformation
de K961b («s'arrêter»)? Il n'est également pas sûr que dans les formes
archaïques b et c, on ait bien affaire, à la partie inférieure, au radical tu
(monolithe), car le dessin ressemble plutôt aux formes archaïques de sheng
*Ë ('naître, produire, animal de sacrifice')24. Une autre interprétation est

toutefois pensable. Nous savons que Derk Bodde (1975) donne Houtu

22 Karlgren, B., ibid, page 198.

23 Karlgren, B., ibid, page 142; on se rappelle que l'urne découverte au Shandong en
1986 (Du, 1987) représente le 3e jour du jeune croissant de lune horizontal
marquant à peu près le début du printemps. Il est intéressant de voir ici qu'il existait
un pictogramme pour le «troisième jour de la lune»!

24 Karlgren, B., ibid. page 215, No K812b - d: t ± X



984 JEAN-PIERRE VOIRET

comme dieu tutélaire du solstice d'été. Mais comme le montre Münke
(1976), Houtu n'est autre que Yu le Grand, qui, d'astronome luni-solaire
est devenu «dieu» tutélaire du solstice. Or le symbole de Yu est le reptile
originel, si souvent représenté sur les que H5 de Dengfeng. Le reptile
chong £È (Kl009a), ou dans sa forme archaïque £ (Kl009b) se retrouve
dans le nom de Yu ^. Il n'est pas exclu que "C, partie supérieure de zhi,
soit une déformation de scribe de chong ffe, emblème de Yu. Toutefois, il
faut reconnaître que la concordance entre Kl009b et les parties supérieures
de K413b, c, pourrait sembler contestable si l'anneau tf à la partie
supérieure de 413b, c, ne faisait pas penser à un serpent lové. Si c'était le cas

(fort possible avec les variations d'écritures de l'époque), et si % est bien

tu, comme semble le confirmer la version définitive du caractère, on
aurait, combinés dans le 'solstice' - un idéogramme à signification astronomique

d'importance capitale pour les Anciens - l'emblème de Yu et le

gnomon. On notera aussi qu'on retrouve tout l'idéogramme zhi (mais sous

un «toit») dans l'idéogramme shi H 25 désignant le treizième xiu dans le

palais nord sous le signe hai ~$£. Ce n'est sûrement pas l'effet d'un hasard.
On notera également avec intérêt que l'idéogramme zhi fg ne signifie pas
seulement 'solstice', mais aussi 'arriver', 'atteindre' et 'extrême' ce qui
est exactement ce qu'un solstice représente pour le mouvement du soleil.
Notons d'autre part que l'idéogramme existe aussi combiné avec ri 0 le

soleil, avec le même sens de solstice: |§i ou ±\i. Il existe aussi combiné à

K1237x ^ et signifie alors 'déterminer le solstice' (K1237x seul ^. signifie

'marcher lentement', 'suivre'). Exactement sous cette forme f£, il est

également utilisé dans le Zhouli pour signifier les quatre grands points
importants de l'année, c.-à-d. les deux solstices et les deux equinoxes.26

9d. Examinons aussi l'idéogramme xing, dont on connaît, en plus de sa

forme définitive K812x J|, la forme archaïque d'époque Zhou K812y27:

Y- Cet idéogramme xing bien connu signifie 'étoile(s)'. Sa forme définitive
K812x est souvent interprétée ainsi: les étoiles sont des astres qui «naissent
du soleil», car la partie supérieure de l'idéogramme moderne, ri H veut
dire 'soleil', tandis que sa partie inférieure sheng £. veut dire 'naître': les

25 Formes archaïques: lî| et lîl (K413k, 1, respectivement Yin et Zhou).

26 Biot (1851), Vol. II page 113.

27 Karlgren, B., ibid, page 214-215.



L ' ORIGINE DE L ' ÉCRITURE EN CHINE 985

étoiles apparaissent le soir après la disparition du soleil, elle «naissent»

donc du soleil. Cette interprétation est amusante mais, bien que fréquente,
sans grande valeur; c'est probablement une déformation ou une erreurs
tardive due à un scribe. Par contre le pictogramme archaïque Ç, lui, est

intéressant: en effet on y distingue nettement une constellation de trois
astres à l'aplomb d'un monolithe astronomique. On ne saurait être plus
clair! On remarque en même temps que les trois astres représentés par les

trois sous-pictogrammes O en haut du dessin K812y, ont chacun le même

aspect que le pictogramme archaïque de «soleil».28 Comme il est peu
vraisemblable que le prêtre astronome inventeur de l'idéogramme ait dessiné

trois soleils, et comme une constellation de trois étoiles est bien plus
plausible, il faut admettre que les Anciens ont parfois utilisé le même

pictogramme pour «étoile» et pour «soleil». Comme le soleil est, on le sait

aujourd'hui, une petite étoile, on voit que l'intuition des astronomes-scribes a

bien fait les choses.

9e. On sait d'autre part que les astronomes archaïques chinois ont attaché

une importance toute particulière aux constellations visibles à l'oeil nu

réparties dans leurs xiu (ces divisions célestes probablement mises au point
sous les Xia ou même avant, et non sous les Shang comme le croit Needham);

or parmi ces constellations, on en trouve plusieurs qui sont formées
de trois étoiles: il y a la constellation Xin '(j (Coeur), basée sur sigma
Scorpii; wei /g (Toit) basée sur alpha Aquarii; Lou $ (Lien) basée sur
beta Arietis; Wei ff (Estomac) basée sur 41 Arietis; et Zui % (Tortue)
basée sur lambda Ononis?-^ Comme ces constellations à trois étoiles sont
les plus nombreuses parmi les constellations des xiu, on peut penser que la

culmination sur une ligne de visée mégalithique d'une constellation à trois
étoiles donnée, a constitué un événement astronomique d'une grande
importance, dont le dessin simplifié a donc été choisi pour signifier xing
'étoile(s)'.

Cette interprétation paraît d'autant plus plausible qu'elle semble
confirmée indirectement par un fait intéressant: le dieu Yuhuang Ü du

28 Les numéros K404 b-d.

29 Voir Needham (1959) pages 234-237 (tableau 24, Constellations du système des

xiu) et plan Fig. 94, en face page 250 (carte des xiu, c.-à-d. des 28 «Maisons
lunaires»).



986 JEAN-PIERRE VOIRET

Taishan, montagne la plus «sainte» de la Chine ancienne (où notre
reconnaissance archéoastronomique, la présence d'un énorme menhir à moitié
tombé - Ift^b'H Pierre inclinée vers le nord - l'interprétation des
données de religieuses de Chavannes^O et les noms des «portes» célestes du

sommet prouvent l'existence archaïque de visées astronomiques), tient à la
main comme emblème un gui ^ sur lequel est dessiné une constellation

triangulaire à trois étoiles.^1

9f. Rappelons enfin pour terminer ce paragraphe sur les idéogrammes
contenant tu que l'idéogramme gui ^ qui signifie 'sceptre', 'emblème de

pouvoir', se compose on le voit de deux idéogrammes tu i c'est-à-dire de

deux menhirs astronomiques. Deux menhirs peuvent servir à marquer une
visée astronomique (mire et guidon; Wood 1980), il s'agit donc de

l'intrument de base de l'astronomie mégalithique. Ce n'est pas un hasard si

les dieux, au ciel, portent le même emblème de savoir/pouvoir que le fils
du ciel: un «sceptre» gui, symbole astronomique soulignant magnifiquement

l'association «astronomie <-» pouvoir» (gui possède d'ailleurs aussi le

sens secondaire de «règle de gnomon», sens donné à l'idéogramme après la
renaissance des gnomoï sous les Zhou).

Nous avons donc passé en revue un certain nombre d'idéogrammes à

signification astronomique contenant le pictogramme tu monolithe astro-

nomique/Terrre, dont l'existence (ainsi que celle du pictogramme tu lui-
même) supporte ainsi a posteriori l'hypothèse d'une astronomie
mégalithique en Chine - et son importance.^2

30 Chavannes (1910), pages 25 et suivantes.

31 On notera aussi que le plafond «aux trois lièvres» (H^,fR^^#) peint sous les
Sui dans la grotte No 407 de Dunhuang, présente un décor comprenant aussi une
constellation à trois étoiles (voir Collectif 1984, planche 14). La reprise par les
Bouddhistes de ce symbole souligne son importance et son ancienneté. Un autre
gui très intéressant est celui tenue en mains par une statue du dieu de la guerre
Guanyu. Cette statue se trouve à Luoyang. Sur ce gui, on distingue un monolithe,
une montagne et, à la verticale de celle-ci, une constellation à 7 étoiles (ou a 8

étoiles, car la dernière semble cachée derrière le sommet).

32 Notons aussi en passant que l'idéogramme formant le nom de Yao, cet empereur
«druide» pionnier de l'astronomie selon le Shujing (Yaodian), contient trois
pictogrammes tu combinés en triangle: % (Kl 164). Cet idéogramme a les sens con-



L' ORIGINE DE L' ECRITURE EN CHINE 987

Ceci fait, nous pouvons nous consacrer à l'interprétation de quelques
autres idéogrammes à significations astronomiques ou connexes qui ne

contiennent pas le radical tu, mais qui soulignent aussi le rôle capital joué

par l'astronomie dans la période formative de la Hochkultur chinoise, et en

particulier dans la formation de l'écriture idéographique.

10. Commençons par l'un des deux idéogrammes astronomiques cités par
Needham33, le caractère bei % (K874a). Dans les formes K874b et j
(Zhou et Yin respectivement), Needham voit une main tenant un gnomon
par dessus lequel le soleil apparaît: J et \, et il donne le sens «bas», ce qui

paraît assez curieux. Je préfère les sens donnés par Karlgren: «causer,
diriger, commander», qui peuvent très bien se comprendre par le fait que le

soleil cause les saisons, que la mesure de l'ombre solaire commande la

détermination des saisons et donc les travaux agricoles, ou par le fait que
les maîtres des gnomoï dirigent le peuple, et commandent l'exécution des

travaux agricoles.34 Et ce que Needham ne dit pas, c'est que dans la forme

nexes de 'eminent', 'élevé'! Un autre idéogramme, Li Ji (K978a), qui signifie
'village', mérite aussi une interprétation nouvelle: il contient en effet les éléments

«champ» BB et, affirme Karlgren, «terre»: .£. Si au lieu de terre on prend le sens

plus ancien de «monolithe» ou de «gnomon», on a l'Ager publicus du village
archaïque avec, au milieu, le gnomon (ou le monolithe) qui servait au chef de village
ou au chaman astronome à déterminer les saisons par mesure de la longueur de

l'ombre solaire à midi, ou par visée par rapport au monolithe (notons que cet

idéogramme représente aussi un cas où le point se transforme en trait: f -> JE. (K978b
-> a). Si l'interprétation ci-dessus est correcte, on voit que l'astronomie est, à

l'origine, vivante au niveau du village (ce qui est confirmé par l'archéologie; voir
par ex. Du, 1987). Plus tard, elle sera monopolisée par le pouvoir à plus haut

niveau, et ne sera plus pratiquée que dans la capitale jing 3^ (voir plus haut note 5),
où l'on publiera pour les paysans des villages environnants le calendrier agricole
(par exemple le Xia xiaozheng, et plus tard ses innombrables successeurs: c'était le

privilège de chaque dynastie de publier des calendriers toujours nouveaux, mais au
fond toujours pareils). Lorsque l'«empereur» Yao "charge Xi et He de donner

respectueusement au peuple les saisons" (Shujing, Yaodian 1,3), c'est-à-dire,
comme l'interprète correctement Couvreur, de leur donner le calendrier, l'activité
astronomique autonome des villages est très probablement révolue depuis un certain

temps déjà.

33 Needham (1959) page 284.

34 Une citation parmi d'autres: "Trois jours avant le début du printemps, le Grand
Astronome va voir le Fils du Ciel: 'À tel et tel jour commence le printemps'



988 JEAN-PIERRE VOIRET

K874J ?^ (forme Yin, done la plus ancienne), la main tenant le gnomon
n'apparaît pas seule. Elle est accompagnée du pictogramme g que l'on
trouve chez Karlgren sous le No Kl 186c signifiant 'mur de cité' (ou
éventuellement sous K716d ö redoublé, signifiant 'bâtiment', 'temple')35. Or
cette combinaison de * avec §. constitue un idéogramme d'un sens très
intéressant qui a échappé à Needham et à Karlgren: il montre que sous les

Shang (Yin), l'astronomie ne se fait plus au village, mais qu'elle est déjà

monopolisée par la cité, lieu du pouvoir (cf. Note 5 et note 32). On précisera

le sens douteux de «parapet» donné par Karlgren à K874j en lui donnant

la signification plus réaliste de «terrasse astronomique».
On notera aussi avec intérêt les modifications qu'a subies le caractère

bei ^: il existe sous forme combinée à l'élément ren, homme (K874c f^),
signifiant de nouveau 'commander', 'diriger' (relation astronomie <-»

pouvoir: les maîtres des gnomoï dirigent3^); et combinée à l'élément «roche»

(K874d Ç$, bei) signifiant 'pilier', 'gnomon', et indiquant probablement
que les anciens gnomoï formés d'une simple tige de bois ont été supplantés
sous les Zhou par des gnomoï en pierre (par exemple les gnomoï de 8

pieds introduits selon la tradition par le comte de Zhou, et dont un exemplaire

existe à Gaocheng près de Dengfeng).

11. Nous allons maintenant examiner d'autres idéogrammes à sens astronomiques

intéressants. Ce sont dans l'ordre: li, K858 Iff 'calculer le
calendrier'; sui, K346 IH 'année, âge'; dong, Kl 175 j^C 'est, orient'; liang,
K737 i|; 'mesurer'; et enünfang, K740 fj 'point cardinal, quartier'.

lia.Le caractère U jff ou M dans ses formes modernes K858h, e, est un
idéogramme important signifiant 'calculer le calendrier', puis 'calendrier',
et qui se retrouve par exemple dans le mot lishi M$., c.-à-d. 'histoire',
attirant notre attention sur le fait que l'histoire est une suite d'événements
datés, c.-à-d. basés sur un calendrier.

L'hégémon déclare ouverts les travaux agricoles. Il commande aux surveillants des

champs d'élever leurs huttes au pré de l'est..." etc. (Lüshi chunqiu I, 1, d'après
Wilhelm, 1979, pages 1-2).

35 Karlgren, B., ibid. pages 307, 188.

36 Non plus eux-mêmes directement, mais par l'intermédiaire des hégémons guerriers
qui les ont assujettis et mis à leur service.



han rli m

ri B
zhi ih

L'ORIGINE DE L'ECRITURE EN CHINE 989

En décomposant cet idéogramme, on voit qu'il contient des éléments
suivants:

pente rocheuse, falaise
céréale, grain he 5fc (redoublé dans l'idéogramme pour signifier
'beaucoup' de céréales fécondité agricole)37
soleil, ou bien:
s'arrêter, stopper («arrêt» du mouvement solaire au solstice).

Nous avons découvert en Chine que les anciens Chinois possédaient entre
autres des visées astronomiques composées d'un menhir (percé ou non)
servant de mire, et d'une échancrure dans une falaise ou une chaîne

montagneuse servant de guidon (Voiret 1986). C'est en particulier le cas à la

montagne sainte Songshan. Or li comporte justement le radical han qui
signifie pente rocheuse, falaise. On peut donc probablement interpréter le

rébus li 'calendrier' K858h de la façon suivante: si l'on détermine
correctement les saisons agricoles par l'observation du soleil B à travers
[l'échancrure de] la falaise f, l'agriculture est féconde f^ (c.-à-d. qu'on
obtient beaucoup de céréales). Avec zhi ih 's'arrêter' (dans K858e jff
l'accent est mis sur le fait que les points de repère principaux du calendrier
sont les solstices, c.-à-d. les points de l'horizon où le soleil «s'arrête» avant
de repartir en «sens inverse». Si l'on examine les pictogrammes anciens

présentés par Karlgren38, on voit que «l'arrêt» et le «redémarrage» du
soleil sont montrés dans les deux sens par les deux versions Shang du

pictogramme: K858f et g (voir note 38; voir aussi les caractères K833k, n).
Notons toutefois qu'un doute doit pour l'instant subsister quant à mon in-

37 A propos du caractère //, qui associe astronomie et céréales, on notera avec intérêt
qu'en Chine archaïque et antique, le dieu du sol she ^i (ou «Souveraine Terre»
Houtu J5±, tous deux caractérisés par l'élément astronomique tu monolithe)
est toujours étroitement associé au dieu des moissons Ji H (ou Houji /su: voir
Chavannes (1910) page 437 et suivantes). Cela n'étonnera personne.

38 Karlgren, B., ibid. page 227, f: $, g: ^f. Notons à propos de zhi 's'arrêter'
(K961 \y \L ^ iii ih forme actuelle ih) que ce pictogramme aura pu être facilement

confondu avec avec le pictogramme chu 'sortir', 'se lever' (K496, ift V/
y£ y, forme actuelle £b), car leurs formes anciennes sont dans certains cas très

semblables, et car leurs fonctions astronomiques sont parfois interchangeables: au

solstice, par exemple, le soleil «s'arrête»; à son lever, il «sort» juste au dessus de

l'échancrure de la falaise. On observera par exemple les caractères K530 ('nouvelle

lune') et K833k-n et a' ('correct', 'régulateur', 'fixer').



990 JEAN-PIERRE VOIRET

terprétation de li, parce que dans les formes anciennes indiquées par Karlgren,

on ne trouve pas la présence simultanée (à l'inverse des

idéogrammes modernes) de «falaise», «céréales» et «soleil» (ou «arrêt»), mais

seulement «falaise» avec «céréales» (K858d, (« Zhou), ou «céréales» avec
«arrêt» du mouvement solaire (K858f, g, Shang, voir note 38). Mais cela

ne veut pas forcément dire qu'un pictogramme archaïque portant
simultanément les trois symboles n'existe pas ou n'a pas existé. Il existe encore
des milliers d'os scapulaires qui n'ont pas été étudiés. Ajoutons que la

relation agriculture <-> astronomie est si logique qu'on la retrouve aussi à

l'autre bout de la Terre: le support en forme d'ogive orienté sur la visée du

solstice d'été du dolmen dit «Table des marchands» de Locmariaquer en

Bretagne (France) porte en relief une représentation du soleil avec de
nombreux épis de blé.3^

11b. Voyons maintenant l'idéogramme sui qui signifie 'année', mais aussi

'récolte' et 'planète Jupiter'. Ce caractère présente les formes modernes
suivantes: 1) M, 2) g£, 3) ^, 4) $t (Mathews No 5538).

Ces formes modernes contiennent les éléments «falaise» f" et/ou

«montagne» LU d'une part, ainsi que «s'arrêter» ih que nous connaissons
tous déjà pour l'astronomie par rapport aux montagnes saintes, et qui
confirment que les druides scribes considéraient probablement les repères de

base de leur astronomie (les points caractéristiques des montagnes saintes

et les monolithes de visée) comme les symboles pictographiques les plus
pratiques pour décrire les idées «saison», «année», «temps», etc. Mais les

idéogrammes modernes pour sui contiennent aussi d'autre éléments
intéressants que nous allons commenter ci-dessous.

Voyons d'abord les formes anciennes indiquées par Karlgren (No
346b-e)40: b tf (Yin), c ^ (Yin), d & (Zhou), e k (Zhou).

Les formes modernes de sui montrées plus haut ne semblent d'abord
pas avoir grand rapport avec les formes Yin b et c cidessus. Karlgren écrit
d'ailleurs lui-même: "Les initiales archaïques dans ce groupe sont très
irrégulières et énigmatiques." Dans les pictogrammes b-d, Karlgren voit "un
dessin d'une sorte de dague-hache". Mais de deux choses l'une: ou bien
les deux pictogramme Yin n'ont rien à voir avec sui et alors il ne faut pas

39 Niel (1957), pages 64 et 100.

40 Karlgren, B., ibid, page 100.



L'ORIGINE DE L'ECRITURE EN CHINE 991

les mettre dans le même bloc étymologique - ou bien ils sont effectivement
en rapport avec sui. Dans ce cas, il faut supposer que l'idée à la base du

pictogramme «année» n'a tout d'abord pas été un symbole astronomique,
mais plutôt une faucille (pas une dague-hache!), puisque le fait de récolter
une fois par an symbolise l'année. Quand à la ligne avec des petites
graduations à côté, elle me fait penser aux encoches de ces «calendriers»

néolithiques qu'on a trouvé un peu partout dans le monde (sous toutes

réserves...). En tous cas, si K346b et c ont vraiment été les prédécesseurs
des formes modernes du caractère sui, les attributs astronomiques auront
été ajoutés plus tard: les premiers semblent apparaître avec les formes
Zhou d et e, qui contiennent deux fois le pictogramme zhi il (ih)
's'arrêter'. Comme je n'ai trouvé l'attribut han P 'falaise' ni dans la liste de

Karlgren ni dans les autres listes consultées, j'ai tendance à croire que cet

attribut est apparu encore plus tard. Le fait que l'idéogramme complet
signifie à la fois 'année' et 'Jupiter' est sûrement dû au fait que dans

l'antiquité, l'année a été comptée non seulement sur la base des mouvements
du soleil et/ou de la lune, mais aussi sur la base du cycle duodénaire de

Jupiter qu'on divisait en douze stations ci fä correspondant à une année

chacune (Jupiter s'appelle d'ailleurs souvent suixing, au sens d'étoile
annuelle). On peut décomposer encore plus l'idéogramme: la combinaison de

ih et de 5? s'appelle bu ^ et signifie 'pas', 'marche'. D'après le
Shuowen,^ sui est donc composé de «pas», et du caractère wu ïX, qui correspond

au cinquième tronc du cycle sexagénaire.
Le pictogramme shan |_Lj, 'montagne', est important puisqu'il apparaît

trois fois dans les écritures modernes de sui (No 2, 3 et 4), accompagné
dans 4) de l'idéogramme zhi 5£_ qui veut dire 'suivre' (dans ce cas peut-
être: suivre les «pas» de l'astre par rapport à la montagne de visée?). Dans

2), c'est shi jf\ 'montrer', 'signifier', qui est combiné à «falaise» f-" et à

«montagne» LU On voit qu'on a affaire ici à un nombre élevé de combinaisons

d'éléments idéographiques, qui présentent tous une certaine vraisemblance

logique - mais qui resteront difficiles à prouver définitivement, et

qu'il ne faut considérer que comme quelques indices de plus dans notre

41 Shuowen jiezi î&^Cft?^, oeuvre écrite par Xu Sen fffÄ environ 100 ans après J.-
C. Elle présente une analyse des idéogrammes simples et complexes de l'écriture
antique, composée par Li Si -^$f avant l'unification impériale, et contient 9353
caractères sous 540 clefs.



992 JEAN-PIERRE VOIRET

recherche. Ce qui est énigmatique, on l'a dit, c'est que les éléments han et

shan ne se trouvent pas dans les pictogrammes anciens. Pourquoi ont-ils
été introduits plus tard, à une époque où l'astronomie mégalithique avait

depuis longtemps disparu? Ou bien a-t-il existé des caractères archaïques
contenant han et shan, que nous ne possédons plus dans nos collections
d'os scapulaires, mais qui étaient encore connus - sans qu'ils en

comprennent le sens original - aux scribes Zhou ou à l'auteur du Shuowen? Ou
les a-t-on introduits pour des raisons religieuses (montagnes saintes,
cérémonies Feng)? Les années qui viennent vont sûrement apporter d'autres
découvertes dans ce domaine.

lie. Examinons maintenant le caractère dong J^ 'Est', 'Orient', pour
lequel Filliozat (1977:381) a fourni une interprétation extrêmement
intéressante.42 Il a en effet prouvé que le pictogramme archaïque | pour rfong43

ne représente ni un soleil montant derrière un arbre ni un homme portant
un lourd ballot, mais la construction élémentaire de l'orientation exacte:

"[Le procédé] consiste à dresser un gnomon
exactement vertical et à tracer un cercle avec le pied du

gnomon comme centre. On marque les points du cercle

que coupe l'ombre du gnomon au soleil levant puis au
soleil couchant. De ces deux points comme centre, on
trace des arcs de cercles qui se coupent. La ligne qui
passe par leurs intersections [...] est le méridien du
lieu. La perpendiculaire à cette figure est l'axe Est-
Ouest vrai que les positions du soleil levant, variant
chaque jour, ne permettent pas de déterminer
directement. La figure en annexe montre cette
construction, souvent traitée dans les traités d'architecture
sanskrite, et l'on voit que le caractère archaïque «Est»

n'est autre que son résultat débarrassé de ses éléments

préliminaires: le cercle tracé au pied du gnomon et les
ombres déterminant les points d'intersection avec le cercle, points à partir
desquels les arcs qui se coupent ont été menés. La figure symbolise en fait les

quatre points cardinaux et non pas seulement l'Est, mais c'est à partir du soleil
levant qu'elle se construit, et c'est à la ligne Est-Ouest qu'elle aboutit, d'où
apparemment la spécialisation de son sens pour exprimer l'Est."

42 Filliozat (1977), pages 381-383. Figure de Filliozat, p. 382

43 Karlgren, B., ibid. No Kl 175, page 303.



L'ORIGINE DE L'ECRITURE EN CHINE 993

Figure 2: Mesure de l'ombre d'un gnomon à Borneo (photo dans Needham, SCC III,
en face page 286)

"%<.Vî«

wér
•y.

jBJIguSP «*&
hmNm¦

On a donc là un caractère de plus inventé par les astronomes prêtres et

inventeurs de l'écriture44, d'où leur savoir-pouvoir. Notons qu'il existe
dans le Zhouli un passage45 qui confirme magnifiquement son interprétation

du pictogramme dong, bien que Filliozat ait oublié de le citer: "Ils
dressent le poteau avec la corde pendante. Ils observent au moyen de

l'ombre. En faisant un cercle, ils examinent l'ombre du soleil levant et

l'ombre du soleil couchant."

Ild. Nous allons maintenant passer au caractère fang fj, qui signifie
'point cardinal', 'quartier', 'région', 'carré', et enfin 'sacrifice aux esprits
des quatre points cardinaux'. Ce caractère est représenté par Karlgren sous
le No K740 b: "V, c: ^, d: ^ (Yin) et e: 1), f: ^. Il le commente en ces

44 Qui d'autre qu'un astronome aurait pu concevoir un tel dessin de géométrie astro¬

nomique pour désigner l'est?

45 Biot (1851), vol. II, page 554.



994 JEAN-PIERRE VOIRET

termes: "Le dessin montre un homme portant un piquet sur son épaule;
explication incertaine."

Si l'on suppose qu'il s'agit d'un homme portant un gnomon (gui) sur
l'épaule, on a une confirmation de l'interprétation de Filliozat pour dong
$ : l'Est est déterminé à l'aide du gnomon; l'homme portant le gnomon (le
prêtre astronome) peut donc déterminer les quatre orients, d'où le sens

général de «point cardinal». Sachant mesurer «le ciel», il sait aussi mesurer
la Terre. Il utilise pour cela le tugui, la règle de gnomon. On lit en effet
aussi dans le Zhouli^: "Le Kouei des mesures a un pied et cinq dixièmes.
Il sert à déterminer le point où vient le soleil et à mesurer la terre." On y
lit aussi: "Seul, le souverain constitue les royaumes; il détermine les quatre
côtés." Et enfin: "Le jour, ils réunissent les ombres du milieu de différents
jours. La nuit, ils observent l'étoile du pôle.[...] Les constructeurs tracent
l'emplacement de la capitale. Elle forme un carré ayant neuf U de côté."
Le commentaire Song dit: "Quand on constitue un royaume, on mesure
l'ombre du soleil. [...]. C'est donc au solstice d'été que l'on établit le gnomon

pour la déterminer."
On voit que les sens dérivés - carré, région, quartier - sont tous là, et

que la séquence historique «astronomie <-> savoir/pouvoir <-> territoire» est
de nouveau confirmée. Notons encore l'idéogramme combiné intéressant
No K740 j: R/j qui signifie 'juste alors', 'à ce temps là'. Il est composé du

prêtre astronome porteur de gnomon et du soleil: c'est l'astre dont le
mouvement lui sert à mesurer non seulement les orients, la terre, mais aussi le

temps.

Ile. On notera aussi qu'il existe un autre caractère qui, comme fang,
confirme l'interprétation du caractère dong et le rôle important des astronomes
comme arpenteurs ayant les connaissances nécessaires pour déterminer et

marquer le territoire au service de l'hégémon guerrier, certainement
encore analphabète aux époques archaïques. Il s'agit de l'idéogramme K737
liang a: jl, b: f et c: f, qui signifie 'mesurer', 'mesure'.47 On voit qu'il
se compose du pictogramme soleil surmontant le dessin tracé au pied du

gnomon pour déterminer l'Est. L'idée de la «mesure» géométrique con-

46 Biot (1851), vol. II, page 523; ibid. vol. I, page 1; ibid. vol. II, page 554-5.

47 Karlgren, B., ibid, page 195.



L'ORIGINE DE L'ECRITURE EN CHINE 995

structive de l'ombre du gnomon a donc donné l'idée abstraite de

«déterminer, mesurer».
L'interprétation de Karlgren "La partie inférieure est zhong 11,

'lourd', probablement une sorte de machine à peser, la partie supérieure
est le dessin d'un objet posé dessus" est absolument fantaisiste. Dans la

partie inférieure, on a bien nettement dans l'idéogramme archaïque le dessin

géométrique correctement interprété par Filliozat, tandis qu'on a en
haut un soleil. Et dans la version actuelle de l'idéogramme, ce n'est pas
zhong ('lourd, poids') qui est à la partie inférieure, mais //, qui se compose
comme on sait d'un gnomon sur l'Ager publicus (cf. la note 32 du

paragraphe 9f). Il nous faut noter à ce propos le retour fréquent d'éléments

métrologiques dans les idéogrammes à sens astronomique et dans les textes
relatifs à la combinaison de l'astronomie et de l'exercice du pouvoir: nous

avons vu par exemple que shi (saison, temps) contient l'élément cun 'pouce
(unité de longueur)', et que le Zhouli lie nettement astronomie, instrument
astronomique (règle de gnomon) et mesure du territoire. Nous noterons
également que l'idéogramme feng ^j", qui contient aussi l'unité de mesure
cun combinée à la règle de gnomon gui, signifie aussi 'investir', 'allouer
un fief4**! Nous avons aussi vu ci-dessus que «mesurer», «mesure» (liang),
est représenté par un dessin astronomique. L'idéogramme gui j£ lui même

a une triple fonction idéologique, astronomique et métrologique, puisqu'il
est à la fois emblème de pouvoir, règle de gnomon (le tugui) et outil
d'arpenteur (Zhouli). La fonction d'arpenteur est d'une importance capitale

pour le développement du pouvoir, car ce sont les prêtres astronomes

arpenteurs qui délimitent les territoires, et qui mesurent les parts de terrain,
dans chaque province, dont le produit devra être livré sous forme de tribut
à la capitale: "Seul le prince a le privilège [...] de recevoir le revenu de

48 Rappelons-nous que le nom de l'antique Dengfeng § £j, au pied du Mont du

centre Songshan, à proximité de l'archaïque capitale de Yu probablement située au
lieudit Wanchenggang, comporte avec l'idéogramme feng Et mentionné,
l'idéogramme deng %t qui veut dire 'montée', 'ascension (du soleil)' et qui montre dans

ses formes Yin et Zhou (K883 f-h) un sacrifice au soleil levant (par dessus un

gnomon dans l'idéogramme g?), deng veut dire aussi 'mûrir' (pour le grain). Le
nom Dengfeng, redonné à la ville par Wuhou des Tang, doit remonter loin dans le

temps: il associe le culte astronomique solaire, la mesure, et l'investiture des fiefs
(pouvoir). (Voir figures en fin d'article et figure 1.)



996 JEAN-PIERRE VOIRET

l'empire", nous dit le Shujing.4^ Mais si c'est l'hégémon qui reçoit le

revenu, c'est le prêtre astronome arpenteur qui le détermine: "Pour le

règlement de la tablette des mesures (Tou-kouei) il mesure la profondeur
(l'étendue) de la terre; il détermine l'ombre du soleil, et cherche ainsi le

milieu de la Terre", et: "Par le règlement de l'égalisation des terres, il
distingue les cinq espèces de terre, les neuf classes. Il détermine la taxe

territoriale de l'empire, de manière à constituer les divers travaux du

peuple, à requérir le tribut de la terre, à recueillir les produits précieux de

l'impôt ..."50.
Ce qui fait que du point de vue du pouvoir, «tout est pour le mieux

dans le meilleur des mondes».

Conclusions

1. Le phénomène civilisateur mégalithique est un phénomène d'extension
mondiale, dont on retrouve des traces dans toutes les cultures et dans

toutes les «provinces» de notre planète.
2. La mise en oeuvre de l'astronomie pour assurer la mesure du temps à

longue, à moyenne et à courte échéance dans le cadre d'un calendrier
(maîtrise du temps), et la notation des orientations et des distances pour
assurer la meilleure compréhension et l'exploitation plus efficace de

l'environnement (maîtrise de l'espace), ont ouvert la porte aux
développements qui ont mené à la Hochkultur.

3. Le phénomène culturel mégalithique - et en particulier l'astronomie
mégalithique - n'est pas un épiphénomène, mais au contraire l'élément
dominant (pour ainsi dire le moteur essentiel) du développement vers la

Hochkultur. Et ce sont les pierres à cupules (qu'on trouve également
dans le monde entier: Asie, Europe, Amérique, Afrique, Oceanie) qui
ont constitué le support de l'information mégalithique.

49 Legge (1935), chapitre "Hongfan", page 334. La mesure du territoire occupé par
une principauté constituait aussi un rite, répétition de la création, destiné à y fonder

l'ordre: passage du «khaos» confusion, au «kosmos» ordre. Le territoire
était d'ailleurs consacré au dieu royal de la terre wangshe 3Ett, d'origine
astronomique, et non au dieu populaire de la terre da-ltaishe ^ fct, d'origine agricole
et emblème Yin.

50 Biot (1851), vol. I, pages 199-200.



L' ORIGINE DE L' ECRITURE EN CHINE 997

4. L'outil du développement mégalithique a été le calendrier phénologique,
première grande synthèse intellectuelle d'Homo Sapiens Sapiens.
Comme tous les grands pas en avant de l'histoire, le saut qui mène à la

Hochkultur commence avec une mise en oeuvre d'intelligence:51 dans

ce cas la synthèse en une somme globale de toutes les connaissances

astronomiques, botaniques, zoologiques et climatiques (=calendrier
phénologique) accumulées au cours des époques paléolithique,
mésolithique et néolithique précoce.

5. Ce n'est que lorsqu'on les envisage réticulés avec la mise au point du

calendrier phénologique et des réseaux d'orientation - c.-à-d. réticulés à

la maîtrise concrète du temps et de l'espace - qu'on peut comprendre la

logique des développements suivants: développement d'une agriculture
capable de produire des surplus, croissance démographique, délimitation

des territoires, division du travail, centralisation et concentration
du pouvoir, urbanisation, diffusion des connaissances technique,
commerce précoce de troc transprovincial, et accumulation de tribut.

6. Le développement des hautes religions a constitué un épiphénomène
important du développement de l'astronomie, et ce, de façon
indissolublement liée à une «Weltanschauung» globale Cosmos - Terre -
Nature - Homme commune, sous des formes variées, à toutes les

provinces de notre planète.
7. Le développement de l'écriture, des nombres et du calcul a constitué le

résultat intellectuel le plus important de l'activité des prêtres
astronomes dans la société mégalithique agraire en cours de différenciation.

BIBLIOGRAPHIE

Aveni, Anthony: Conversing with the planets, Times, New York (1992)

Bernardini, Enzo: Guida alle civiltà megalitiche, Vallechi, Firenze (1977)

Biot, Edouard: Le Tcheouli, 2 vol., Imprimerie nationale, Paris (1851)

Bodde, Derk, Festivals in classical China, Princeton University Press & the Chinese

University of Hong Kong, Hong Kong (1975)

Buchi, Ulrich & Greti: Die Mégalithe der Surselva, Graubünden, Bd. I-VIII, Disertina
et Eigenverlag, Disentis/Forch (1983 à 1990)

51 Voir aussi Voiret 1992).



998 JEAN-PIERRE VOIRET

Cao, Wanru: "Phenological Calendars and Knowledge of Phenology", in Ancient
China Technology and Science, Foreign Language Press, Beijing (1983)

Chang, Kwang-Chih: The Archaeology of ancient China, Yale University Press, New
Haven (1977)

Chang, Kwang-Chih: Shang Civilization, Yale University Press, New Haven (1980)

Chang, Kwang-Chih: Studies of Shang Archaeology, Yale University Press, New
Haven (1986)

Chavannes, Edouard: Le T'ai chan - Essai de monographie d'un culte chinois,
Leroux, Paris (1910)

Chen, Zhaofu: China, prähistorische Felsbilder, U. Bär-Verlag, Zürich (1989)

Chiera, Edward: They wrote on clay, University of Chicago Press, Chicago (1938)

Childe, Gordon: Vorgeschichte der europäischen Kultur, Rowolt, Hambourg (1960)

Collectif: Dunhuang bihua zhanlan, Dunhuang wenwu Yanjiusuo, Dunhuang (1984)

Collectif: Lijiangwenshi ziliao, vol. 6, Wenshi ziliao weiyuanhui, Lijiang (1988)

Collectif: Shandong shiqian wenhua lunwenji, Qilu shushe, Jinan (1986)

Collectif: Xinjiang kaogu sanshinian, Xinjiang shehui kexueyuan, Wulumuqi (1983)

Coray, Gion-Gieri & Voiret, Jean-Pierre: "Megalithische Schalensteine - astronomische

und geometrische Aspekte", in: Vermessung, Photogrammetrie, Kulturtechnik,
89, No 11/91, Lucerne (1991)

Du, Shengyun: "A prehistoric astronomical site at Ju County, Shandong", in: Science

Bulletin, Vol. 32, No 19, Aacademia Sinica, Beijing (oct. 1987)

Eberhard, Wolfram: Sternkunde und Weltbild im alten China, CMR Reprint, Taibei
(1970)

Fiedeler, Frank: Die Monde des I Ging, Diederichs, München (1988)

Filliozat, Jean: "La forme archaïque du caractère chinois dong", in: Journal
asiatique, No 265 (1977)

Gai, Shanlin: Yinshan yanhua, Wenwu chubanshe, Beijing (1986)

Gai, Shanlin & Lou, Yudong: Zhongguo Yanhua, Wenwu chubanshe, Beijing (1993)

Gernet, Jacques: Le monde chinois, Armand Colin, Paris (1972)

Hentze, Karl: Mythes et symboles lunaires - Chine ancienne, civilisations anciennes
de l'Asie, peuples limitrophes du pacifique, Sikkel, Anvers (1932)

Ho, Peng Yoke: The astronomical chapters ofthe Chin shu, Mouton, Paris (1966)

Jia, Lanpo: Early Man in China, Foreign Language Press, Beijing (1980)

Joachim, Hermann von: Atlas zur Astronomie, DTV, München (1973)



L'ORIGINE DE L'ÉCRITURE EN CHINE 999

Karlgren, Bernhard: Grommata serica recensa, Museum of Far Eastern Antiquities,
Stockholm (1972)

Keightley, David: Sources of Shang history, University of California Press, Berkeley
(1978)

KÖNIG, Marie: Am Anfang der Kultur, Gebr. Mann Verlag, Berlin (1973)

KÖNIG, Marie: Unsere Vergangenheit ist älter, Krüger, Frankfurt (1980)

Guo, Moruo, ed.: Jiaguwen heji, Zhonghua, Beijing (1978)

Lacouperie, Terrien de: The languages of China before the Chinese, David Nutt,
London (1887) (Reprint Taipei 1970)

Legge, James: The Chinese Classics, vol. Ill, The Shoo King, Oxford University
Press, Oxford, Reprint Shanghai (1935)

Li, Xiaoding: Jiaguwenzi jishi, Nankang (1965)

Liu, Jinyi: Zhongguo gudai tianwenxue shehui, Hebei kexue chubanshe, Beijing (1990)

Margouliès, Georges: La langue et l'écriture chinoise, Payot, Paris (1943)

Müller, Rolf: Der Himmel über dem Menschen der Steinzeit, Springer, Berlin (1970)

Münke, Wolfgang: Die klassische chinesische Mythologie, Klett, Stuttgart (1976)

NiEL, Fernand: Dolmens et menhirs, Presses universitaires de France, Paris (1957)

Needham, Joseph: Science and Civilisation in Ancient China, vol. Ill, Mathematics
and the sciences of Heavens and the Earth, Cambridge University Press, Cambridge
(1959)

Papke, Werner: Die Sterne von Babylon, Lübbe, Bergisch Gladbach (1991)

Saussure, Leopold de: Les origines de l'astronomie chinoise, Brill, Leyde (1913)

Saussure, Leopold de: Les origines de l'astronomie chinoise, Maisonneuve, Paris

(1930)

Schmeidler, Felix: "Malereien in der Hölle von Lascaux - Beweis astronomischer
Kenntnisse der Steinzeitmenschen", in: Naturwissenschaftliche Rundschau, 37, No 6

(1984)

Shima, Kunio: Inkyo Bokuji Sörui, Taishun Shuju, Taibei (1970) (Original.: Tokyo
1967)

Tung, Tso-Pin: Fifty years studies in oracle inscriptions, Centre for Asian cultural
research, Tokyo (1964)

Voiret, Jean-Pierre: Essai sur l'astronomie en Chine archaïque, Rapport d'expédition
pour Pro Helvetia, Zürich (1986/a)

Voiret, Jean-Pierre: "Megalithische Astronomie im archaischen China", in: Neue

Zürcher Zeitung, [Forschung und Technik], 8. Janv. (1986/b)



1000 JEAN-PIERRE VOIRET

Voiret, Jean-Pierre: "Kalender, Astronomie und Himmelsreligion im alten China -
Zum Ursprung von Hochkultur und Herrschaft", in: Orientierung, 53, No 10, Zürich
(1989)

Voiret, Jean-Pierre: "La mise en œuvre d'intelligence: moteur de l'histoire et pierre
angulaire de notre avenir", in: Bassand, M. et al., Transformations technique et
sociétés, Lang, Berne (1992)

Waerden, B.L. van der: Die Anfänge der Astronomie, Birkhäuser, Basel (1980)

Wee, Lee Woon: Chinese writing, its origin and evolution, University of East Asia,
Macao (1987)

Wilhelm, Richard (Trad.): Frühling und Herbst des Lü Bu We, Diederichs,
Düsseldorf (1979

Wood, John Edwin: Sun, moon and standing stones, Oxford University Press, Oxford
(1980)

Zehren, Erich: Das Testament der Sterne, Herbig, Berlin (1957)



É««

Figure 3: Gnomon de 8 pieds dit de Zhou Gong, Gaocheng, près de Dengfeng, Henan.

(Photo Voiret)



...i:

\.

Figure 4: Monolithe de visée astronomique de Yu (Dayuling, Zhejiang). (Photo Voiret)



Figure 5: Échancrure probable de visée astronomique, Songshan (Montagne sainte du
centre), Dengfeng, Henan. (Photo Voiret)



N

>0

Figure 6: Ligne de visée reconstituée, proche du Que N° 1 de Dengfeng, Henan.
(Selon Voiret 1986/a)


	Contribution à l'origine de l'écriture en Chine : sur la genèse astronomique de certains pictogrammes

