
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 4: Jubiläumsausgabe zum fünfzigjährigen Bestehen der Asiatischen
Studien = En l'honneur du cinquantenaire des Études Asiatiques

Artikel: Moderne Kettendichtung (renshi), japanisch und international : eine
Zwischenbilanz

Autor: Klopfenstein, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147286

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MODERNE KETTENDICHTUNG (RENSHI), JAPANISCH UND
INTERNATIONAL — EINE ZWISCHENBILANZ

Eduard Klopfenstein, Universität Zürich

Si à cette première tentative de transplantation du

renga ontparticipé un Français, un Italien, un Anglais
et un Mexicain, il y aura aux prochaines rencontres
(car je suis sûr qu'il s'écrira d'autres renga) des

poètes russes, allemands, brésiliens, catalans, grecs,
hongrois... de tous les idiomes de l'Occident...
Octavio Paz in: Renga, poème. Paris 1971, p. 26.

Die literarische Entwicklung der vergangenen fünfzig Jahre ist, mehr oder

weniger unabhängig von den jeweiligen Tendenzen und Moden in verschiedenen

Ländern und Sprachen, gekennzeichnet durch eine stetige
Horizonterweiterung und Vervielfältigung der Perspektiven. Während zwischen
den europäischen Literaturen schon seit Jahrhunderten ein reger Austausch

im Gange ist, rücken nun auch die zeitgenössischen Literaturen anderer

Kontinente allmählich ins Blickfeld oder werden aus der exotischen Ecke

herausgeholt und etwas näher zum Wahrnehmungszentrum hin verschoben.

Ein analoger Prozess vollzieht sich, weniger behindert durch Sprachbarrieren,

auch in anderen Kunstformen, - parallel zur allgemeinen Entwicklung
des Verkehrs, der Medien und Kommunikation, der Weltwirtschaft. Im
literarischen Bereich manifestiert er sich, für jedermann sichtbar, zum
Beispiel in der regelmässigen Verleihung des Nobelpreises an mittel- und

südamerikanische, an afrikanische und asiatische Autoren, unter denen sich

bis dahin auch zwei Japaner befinden. Dieser Prozess hat die eurozentrische
Sicht allmählich aufgeweicht und steuert ein partnerschaftliches Verhältnis
zwischen verschiedenartigen Kulturen an.

Innerhalb dieser breiten, sich unmerklich entfaltenden Bewegung taucht

auf literarischem Gebiet Ende der sechziger Jahre ziemlich unvermittelt
ein neues Phänomen auf, das seither, obwohl nur sporadisch an sehr verschiedenen

Orten durchgeführt und vom grossen Publikum noch wenig zur
Kenntnis genommen, doch hartnäckig immer weitere Kreise zieht - ein

Phänomen, das geeignet ist, die skizzierte Bewegung in geradezu
exemplarischer Weise zusammenzufassen: Es handelt sich um die moderne Ketten-



924 EDUARD KLOPFENSTEIN

dichtung. Octavio Paz, Nobelpreisträger von 1990, hat sich 1971 in den als

Motto vorangestellten Zeilen prophetisch über die Zukunftsaussichten dieses

Genres geäussert und er hat recht behalten. Wo auch immer weltweit solche

Veranstaltungen bis dahin durchgeführt wurden, die Beteiligten waren,
oft nach anfänglicher Skepsis, ausnahmslos angetan oder gar hell begeistert

von dieser Form des poetischen Zusammenspiels. Man kann sogar
sagen: Die Erwartungen des Octavio Paz sind inzwischen weit übertroffen
worden. Er sah nämlich an der zitierten Stelle die moderne Kettendichtung
zunächst als Vehikel des Austauschs zwischen westlichen Dichtern und
fürchtete Schwierigkeiten beim Einbezug von Vertretern anderer Kulturen,
weil es unter den Dichtern des Westens, so seine Argumentation, bei allen
Unterschieden der Idiome doch eine gemeinsame poetische Sprache und
Denkweise gebe. Diese mochte er offenbar den Kollegen aus aussereuropä-
ischen Kulturen damals noch nicht zubilligen. Welch ein Irrtum! Inzwischen
haben sich Kettengedicht-Runden nämlich vordringlich als Gelegenheiten
herausgestellt, bei denen Vertreter aus West und Ost in eine zwar nicht
immer einfache, aber doch fruchtbare Kommunikation treten. Der Reiz solcher
Treffen ergibt sich unter anderem gerade auch aus dieser Konstellation.

Es bedarf heute keiner prophetischen Kühnheit wie 1971, um vorauszusagen,

dass die Kettendichtung sich auch weiterhin entwickeln und ausbreiten
und viele Menschen in ihren Bann schlagen wird. Nach einem Vierteljahrhundert

verschiedenartigster Experimente ist es daher an der Zeit, das bisher

Geleistete zusammenzufassen und über das Wesen und die Zielsetzungen
dieser neuen Form Rechenschaft abzulegen. Der Schreibende glaubt sich in
besonderem Masse dazu legitimiert, hat er doch seinen Anteil an der

Verbreitung der modernen Kettendichtung, vor allem im deutschen Sprachraum,

und ist als Vermittler, Übersetzer und Organisator in entscheidenden
Phasen beteiligt gewesen. Es ist daher unvermeidlich - und wohl auch kein
Nachteil -, wenn die folgenden Ausführungen eine persönliche Note erhalten,
und bei den Erläuterungen und Beispielen vor allem Gedicht-Runden
berücksichtigt sind, bei denen ich selber mitgewirkt habe.

Ausgeklammert bleibt weitgehend die Aufgabe, den Wert oder das

Gelingen der einzelnen bis dahin entstandenen Gedichtketten zu beurteilen.
Das könnte nur aufgrund eingehender, fundierter Einzelinterpretationen
geleistet werden. Ziel ist es dagegen, dem Leser einen informativen Überblick
über die Verfahrensweisen zu geben und die bisherigen Veranstaltungen
und Publikationen soweit immer möglich bibliographisch zu erfassen.



MODERNE KETTENDICHTUNG 925

"Renga, poème" - das erste im Westen entstandene Kettengedicht

Im April 1969 begaben sich vier Dichter im Untergeschoss eines Pariser
Hotels eine Woche lang in Klausur, um erstmals auf europäischem Boden
den kollektiven Schaffensprozess der Kettendichtung auszuprobieren. Es

handelte sich um Octavio Paz (Mexiko), Jacques Roubaud (Frankreich),
Edoardo Sanguineti (Italien) und Charles Tomlinson (England). Dabei
entstanden drei Zyklen von je sieben und ein Zyklus von sechs Gedichten, die

parallel niedergeschrieben wurden und in verschiedener Reihenfolge gelesen
werden können. Jedes Einzelgedicht ist sonettartig gebaut (allerdings mit
beträchtlichen Varianten und Unregelmässigkeiten), besteht also aus vier
Teilen oder Strophen zu je zwei bis vier Versen. Jeder Teilnehmer schrieb
eine Strophe in seiner Sprache, so dass viersprachige Gedichte entstanden.
Die Abfolge wurde durch ein kombinatorisches System des Mathematikers
Jacques Roubaud gesteuert.

Im Hintergrund stand als Modell die klassische japanische Kettendichtung,

das Renga. Die Anregung scheint einerseits von Octavio Paz, der sich
als Botschafter in asiatischen Ländern mit der Geisteswelt des Ostens vertraut
gemacht hatte, ausgegangen zu sein, andererseits auch von Jacques Roubaud,
der über das Go-Spiel Zugang zur japanischen Literatur und Kultur gefunden
hatte. Allerdings ging es den vier Dichtern von Anfang an nicht um die
einfache Übernahme der Renga-Formen und -Regeln, sondern um eine

allgemeine Übertragung des kollektiven Schaffensprinzips in die moderne

europäisch-amerikanische Lyrik. Anstelle der Tanka-Form entschied man
sich deshalb für die in der europäischen Tradition tief verwurzelte Sonett-
Form. Ebenso entsprach die angewandte Kombinatorik, wie wir noch sehen

werden, nur entfernt dem Verknüpfungsprinzip in der Renga-Praxis.
Über die Absichten des Unternehmens äussert sich Octavio Paz in

einem einleitenden Essay folgendermassen:

"Es braucht wohl kaum darauf hingewiesen zu werden, dass wir nicht die Absicht
hatten, uns eine literarische Gattung anzueignen, sondern dass es eher darum

ging, ein System zur Hervorbringung poetischer Texte funktionieren zu lassen.

Unsere Übersetzung ist also analogisch: es handelt sich nicht um das Renga der

japanischen Tradition, sondern um seine Metapher, um eine seiner Möglichkeiten,
eines seiner Abenteuer....
Ich stelle dabei zwei Arten von Affinitäten fest: die erste ist das kombinatorische
Element, das das Renga beherrscht, ein Element, das mit einem der Hauptanliegen
des modernen Denkens koinzidiert, von den logischen Spekulationen bis hin zu



926 EDUARD KLOPFENSTEIN

den künstlerischen Experimenten; die zweite, der kollektive Charakter des Spiels,
entspricht der augenblicklichen Krise vom Begriff des Autors und dem Streben
nach einer kollektiven Dichtung...." '

Paz stellt sich und seine Kollegen in die Tradition der Surrealisten (und
weiter zurück der Romantiker), die ebenfalls den Kollektivcharakter
künstlerischer Schöpfung postuliert haben. Zwischen ihren Spielen und den

Praktiken des Renga sieht er tiefgehende Affinitäten, und er meint, dass in
der heutigen Situation des Westens das Kettendichten heilsam sein könnte,
weil es ein Gegengift gegen die Begriffe «Ich», «Autor», «Originalität»,
«Intellektuelles Eigentum» bietet, weil es Kritik am Schriftsteller und seinen

Masken übt.

Das Ergebnis der Begegnung von 1969 erschien anfangs 1971 in
Buchform unter dem etwas unglücklichen Titel Renga, poème. Die Produkte
der vier westlichen Dichter sind zwar vom Grundkonzept des Renga
inspiriert, weisen aber weder von der äusseren Form noch von den Motiven
her eine Ähnlichkeit mit dem klassischen Renga auf. Deshalb weckte der
Titel falsche Vorstellungen und führte in der Folge zu einem inflationären,
unpräzisen Gebrauch des Begriffs.

Für einen Lyrikband fand die Publikation beachtlichen Widerhall.
Nicht nur zeitigte sie Reaktionen in Japan, sie muss auch in Pariser
Literatenkreisen einiges Aufsehen erregt haben. Davon zeugt ein fernes, spätes
Echo in der Schweizer Literaturzeitschrift orte Nr. 51 (Juli 1985). Unter
der Überschrift 69 Autoren schreiben ein Gedicht ist hier das "erste
schweizerische Kettengedicht" abgedruckt. Im Vorspann berichtet der
Initiator Hans Peter Gansner:

angefangen hat's bei mir im August 1971 in paris; im vorort courbevoie, genauer
gesagt: wir sassen zusammen - desperados aus der ganzen weit, strassenmusikanten,

angelheaded hipsters, beat-poeten, action-künstler - bei Jacques latelier und dichteten

um die wette.
jede und jeder bekam das wort von seinem Vorgänger wie einen joint zugespielt;
gab es weiter und versank im kollektiv, so wie jeder fluss einmal ins meer münden

muss.
in der Schweiz gestrandet, entdeckte ich erschüttert die Vereinzelung meiner kolle-
ginnen und kollegen: ich hatte lust, eine poetische polonaise in bewegung zu
setzen!

1 Renqa, poème S. 20-21. Hier in der deutschen Übersetzung von Eugen Heimle, aus
Akzente 2/83, S. 112.



MODERNE KETTENDICHTUNG 927

die kette verzweigte sich und musste eigentlich auf einem riesigen bogen papier in
baumform dargestellt werden

Auch in diesem Zusammenhang wird von "renga sessions" gesprochen.
Ganz offensichtlich stammen die Begriffe und Zitate direkt aus dem Band

Renga, poème, (wobei die Quelle vornehm verschwiegen wird). Die
nachfolgenden, locker aneinandergereihten 69 Gedichte, die in Tanka-Form
gehalten sind und erst viel später auf schriftlichem Wege gesammelt wurden,

gehen von dem einheitlichen Thema "Baum" aus und bilden ein verzweigtes
Mosaik oder Netzwerk. Selbstverständlich steht einem solchen Vorgehen
nichts entgegen, und es hat in manchen Teilen durchaus seinen Reiz. Allerdings
entspricht das Prinzip simpler Aneinanderreihung (Originalton: "...viele
tankas hintereinander sind ein renga (kettengedicht)...") weder den Vorgaben
des klassischen Renga noch des weiter unten vorgestellten Renshi. Die
Bezeichnung "Kettengedicht" ist daher im Grunde willkürlich.

Klassische Vorbilder aus Japan

Im Interesse begrifflicher und konzeptioneller Klarheit kommen wir hier
nicht darum herum, die wichtigsten Eigenarten der altjapanischen
Kettendichtung kurz zusammenzufassen. Es handelt sich um eine poetische
Gemeinschaftsproduktion, bei der zwei oder mehr Dichter zusammenkommen und

abwechslungsweise eine festgelegte Anzahl Verse schreiben, so dass sich
diese Elemente zu einer fortschreitenden Kette verbinden. Vor rund 700
Jahren wurde diese Idee zu einer selbständigen Lyrikform entwickelt.

In der Heian-Periode (794-1185/92), der Blütezeit höfischer Kultur,
stand während Jahrhunderten das Tanka oder Waka als beinahe einzige
anerkannte Gedichtform im Zentrum. Das Tanka ("Kurzlied" oder
"Kurzgedicht") besteht aus 31 Silben und wird abgeteilt in 5 Abschnitte oder
Verse zu je 5/7/5/7/7 Silben. Oft ist eine innere Aufspaltung dieser Form
in einen Oberstollen zu 5/7/5 Silben und einen Unterstollen zu 7/7 Silben
zu beobachten. Und schon in der grossen Gedichtsammlung Manyöshü (2.
Hälfte 8. Jahrhundert) stossen wir auf ein Beispiel, bei dem ein Dichter nur
den Oberstollen verfasst und ein zweiter Dichter ihm im Unterstollen
Antwort gibt. Vom 12. Jahrhundert an wird diese Zweiteilung mehr und
mehr erweitert, wodurch zehn-, zwanzigteilige Sequenzen, immer in der

gleichen Tanka-Form, entstehen. Doch handelt es sich hier noch um ein



928 EDUARD KLOPFENSTEIN

eher oberflächliches poetisches Gesellschaftsspiel. Erst im 14. Jahrhundert
entwickelt sich daraus eine anspruchsvolles, selbständiges Genre, das

sogenannte Renga ("untereinander verbundene Gedichte", d.h. Gedichtkette).
1372 stellt der Kanzler Nijö Yoshimoto (1320-1388) das Werk Renga
shinshiki zusammen, ein Kompendium von Regeln, das für die folgenden
Jahrhunderte massgebend sein sollte. Auch das im 17. Jahrhundert durch
Matsuo Bashö (1644-1694) aufkommende Haikai (in neuerer Zeit auch
Renku genannt) hält sich weitgehend daran. Es unterscheidet sich durch

Einbeziehung jüngeren Sprachmaterials, nicht jedoch in der Form vom
Renga.

Am häufigsten war während langer Zeit die hundertgliedrige Gedichtkette

(hyakuin); später, in der Edo-Periode, wurde vor allem die 36gliedrige
Kette (käsen) populär. Grundlegend ist bei der Abfolge die Bestimmung,
dass die zentralen Motive "Mond", "Kirschblüte" und "Liebe" nur in
festgesetzten Abständen wiederkehren sollten und dass Anspielungen auf die
Jahreszeiten eingefügt werden müssten. Auch sollte ein ständiges
Weiterschreiten stattfinden, indem man nur auf das unmittelbar vorangehende
und nicht auf weiter zurückliegende Kettenglieder Bezug nehmen durfte.
Gleiche oder ähnliche Motive konnten also nur nach einer beträchtlichen
Zahl von Zwischenstufen wieder aufgegriffen werden.

Solche Regeln dienten offensichtlich dazu, dem langen Gebilde eine

gewisse Ordnung und Struktur, ein inneres Gleichgewicht wie auch eine

lebendige Dynamik zu geben; also die Gefahr einer willkürlichen
Aneinanderreihung zu vermeiden und eine allzu aufdringliche thematische Häufung
von verwandten Bildern und Assoziationen, wie sie die Tanka-Tradition
bereithielt, auszuschliessen.

Das bedeutet auch: Jeder durchgehende thematische Zusammenhang,
jeder Erzählcharakter läuft den Prinzipien der Verkettung zuwider. Jedes

Renga oder Renku ist ein ausbalanciertes, in sich ruhendes oder auch in
sich kreisendes zweckloses Muster von Motiven und Assoziationen. Jeder
Schritt, der getan wird, verwischt sozusagen den vorausgehenden und stellt
damit auch das Ich, den jeweiligen Autor als Individuum, in Frage. In der
Haikai-Schrift Shirosöshi (1702) lesen wir die Sätze:

Nach einer Rede des Meisters gleicht zum Beispiel das käsen 36 Schritten. Jeder
einzelne Schritt ist frei vom Wunsch des Zurückkehrens. Man folgt dem Lauf und
ändert den Sinn allein aus dem Wunsch vorwärtszuschreiten.



MODERNE KETTENDICHTUNG 929

Im Vordergrund stand also die Frage, wie man das folgende Kettenglied
mit dem jeweils vorangehenden verknüpft. Man unterschied sehr verschiedene

Anschlussarten. Es gibt die eindeutige Anlehnung an den Sinn und
Wortlaut des Vorangegangenen, seine direkte motivische Weiterführung.
Es gibt den bewusst gegensätzlichen Anschluss. Man kann ein einzelnes
Motiv oder Wort herausgreifen und daran anknüpfen. Man kann die Idee,
das Konzept des vorausgehenden Zwei- oder Dreizeilers zum Ausgangspunkt
nehmen. Man kann irgendwelche versteckten literarischen Anspielungen
erkennen und weiterspinnen. Man kann sich auch nur am Stimmungsmässigen,
Atmoshpärischen eines Kettenglieds orientieren: Bashö nennt das nioizuke,
Anschluss gleichsam an den Geruch einer Versgruppe.

Diese traditionelle Kettendichtung mutet uns heute wegen ihrer
engbegrenzten Thematik und ihren komplexen Regeln eher fremd an. Und auch
die von Europa beeinflussten Japaner an der Wende zum 20. Jahrhundert

empfanden sie offenbar als ziemlich esoterisch. Masaoka Shiki (1867-1902),
der Erneuerer der Tanka- und Haiku-Dichtung, sprach jedenfalls dem
überlieferten Renku den Charakter von Literatur ab. Diesem Urteil Masaokas
ist es wohl zuzuschreiben, dass die Kettendichtung in unserem Jahrhundert

lange mit Geringschätzung behandelt wurde und zur Randerscheinung
herabsank.

Dagegen nahm sich die Wissenschaft des Gegenstands an, und das

führte seit etwa 1970 zu einer Neubewertung des Genres, wahrscheinlich
im Gefolge der damals allgemein feststellbaren Rückbesinnung auf
traditionelle Werte. Ein Kreis um den Dichter und Bashö-Spezialisten Andö
Tsuguo, zu dem auch Maruya Saiichi und Öoka Makoto gehörten, versuchte

sich ab 1971 wieder im überlieferten Kettendichten. Nach einem
Feuilletonartikel in der Abendausgabe der Asahi-Zeitung vom 19.6.1985
hat sich daraus erneut ein beachtlicher Boom entwickelt. Es gibt wieder
eine landesweite Vereinigung der Renku-Dichter (Renku konwakai), die
damals 1500 eingeschriebene Mitglieder umfasste. Zusammenkünfte im
nationalen Rahmen wurden abgehalten, Preise gestiftet, und der berichtende

Journalist wagte die Prognose, die Epoche des Haiku werde nun durch die

Epoche des Renku abgelöst. Das Renku könne als typische postmoderne
Kunstform gelten und sei wie geschaffen für unser Zeitalter der
Kommunikation. Die Kettendichtung nach der strengen alten Manier lebt
also wieder.2 Doch können wir sie hier nicht weiter berücksichtigen;
unser Thema ist die moderne Kettendichtung.



930 EDUARD KLOPFENSTEIN

Ein Neuansatz in Japan: Die Dichtergruppe Kai

1953 taten sich zwei Dichterinnen und sieben Dichter zu einer der führenden

japanischen Dichtergruppierungen der Nachkriegszeit, der Gruppe Kai (Das

Ruder) zusammen. Es handelt sich um die folgenden Mitglieder, unter
denen sich einige massgebende Literaten der letzten Jahrzehnte befinden:

Ibaragi Noriko und Kishida Eriko sowie Kawasaki Hiroshi, Mizuo Hiroshi,
Nakae Toshio, Öoka Makoto, Tanikawa Shuntarö, Tomotake Tatsu und
Yoshino Hiroshi. Sie sind alle in der Zeit um 1930 herum geboren, hatten
also den Krieg noch als Kinder durchlebt und galten daher als Hoffnungsträger
und erste Repräsentanten einer vom Faschismus und vom Kriegsgeschehen
kaum belasteten Nachkriegsgeneration. Die Gruppe hatte keine
programmatischen Zielsetzungen, sondern war ein Freundeskreis mit sehr
unterschiedlichen Charakteren. Sie gab zunächst zwischen 1953 und 1955 elf
Nummern der Zeitschrift Kai heraus und reaktivierte ab 1965 wiederum
ihre Zusammenarbeit.

Diese Autoren nun experimentierten von Ende 1971 bis 1977 mit
moderner Kettendichtung. Die Anregung ging, von den oben erwähnten
wiederbelebten Renku-Runden um Andö Tsuguo aus, bei denen ja auch Öoka
mitmachte. Vermutlich haben auch Paz, Roubaud, Sanguineti und Tomlinson
mit ihrem Pariser Experiment und der daraus hervorgegangenen Publikation
von anfangs 1971 einen Anstoss gegeben, obwohl darüber nichts verlautet.
Über die Anfänge äussert sich Öoka in einem Bericht von 1974:

Ich erzählte Mizuo Hiroshi und Tanikawa Shuntarö, die Renku, die ich mit Andö
und den überigen verfasse, seien interessant, und ich wies auch ein Notizheft vor.
Die beiden waren davon sehr angetan. Aber sie befürchteten vermutlich, dass,

wenn man bei der klassischen Form 5/7/5 und 7/7 bliebe, sich dieser Einfluss
beim Schreiben moderner Gedichte ungut auswirken könnte. Daher überlegten
wir, ob man nicht von der klassischen Form absehen und dasselbe innerhalb der
modernen Formen machen könnte. Und weil Tomotake Tatsu damals gerade nach

Europa zum Gesangsstudium aufbrechen wollte, kam unvermittelt die Idee auf,
bei der Abschiedparty eine moderne Gedichtkette (renshi) zu produzieren. Es

hiess, ich solle als Schiedsrichter fungieren, weil ich schon eine gewisse Erfahrung
habe. Ich war eher skeptisch. Aber jedenfalls begannen wir damit erstmals vor
zwei Jahren einen Abend lang in einer Herberge von Kyoto. Da wir nicht fertig
wurden, fuhren wir in Tokyo weiter. So ergab sich schliesslich ein wunderliches

2 Als Beispiel sei das folgende Buch genannt, das sechs kosen mit ausführlichen Kommentaren

bringt: Maruya Saiichi / Ooka Makoto / Takahashi Osamu. Tokutoku käsen.
Tokyo: Bungei shunjü. 1991. 295 S.



MODERNE KETTENDICHTUNG 931

Gebilde in 36 Teilen. Danach beschlossen wir, die Sache weiterzuführen, weil sie

interessant war. Schon haben wir fünf Mal hinter uns und sind nun beim sechsten.3

Es blieb aber nicht bei sechs Mal, sondern bis 1977 entstanden elf Sequenzen,
die teils in der Gruppenzeitschrift Kai abgedruckt und dann 1979 in einem
Band Kai, Renshi zusammengefasst wurden. Die einzelnen Sequenzen zeigen
ein sehr unterschiedliches Erscheinungsbild. Während in einigen Fällen die

Länge der Beiträge freigestellt war und Gedichte mit bis zu zwanzig
Versen geschrieben wurden, beschränkte man in anderen Fällen die einzelnen

Kettenglieder auf vier, zwei oder gar einen Vers.
Die Beteiligten trafen sich etwa über ein Wochenende zu Zusammenkünften,

die sowohl gesellige Anlässe wie Arbeitssitzungen waren. Nicht
immer konnten alle neun dabeisein. Es gibt Zyklen mit nur vier oder fünf
Teilnehmern. In zwei Fällen waren zwar alle neun anwesend, aber man
teilte sich in zwei parallele Gruppen auf, weil man fand, es dauere sonst zu

lange, bis man wieder an der Reihe sei. D.h. man war völlig frei, je nach

Umständen und Belieben alles offen zu lassen oder sich gewisse Regeln und

Beschränkungen aufzulegen, um zu schauen, was dabei herauskommt. Von

Bedeutung war aber sicher, dass in Öoka eine Art Vorsitzender oder
Schiedsrichter bestimmt wurde, der den Fortgang des Geschehens im Auge
behielt und bei Schwierigkeiten eingreifen konnte. Im übrigen waren aber

alle zu Kritik und Verbesserungsvorschlägen aufgerufen.
Das ganze Experiment sei, so wird betont, für die meisten Beteiligten

eine wichtige Erfahrung gewesen und habe ihre Schreibhaltung verändert.
Man sei zu einer Blosslegung des Ichs, zu einer Selbtskritik und Selbstkontrolle

gezwungen gewesen, wie sie dem heutigen Dichter normalerweise abgehe.4

Neben den Versuchen der Kai-Gruppe ist mir aus dem Japan der
siebziger Jahre nur noch ein Renshi bekannt. Es wurde im Juli 1976 geschrieben,
besteht aus 36 Kettengliedern ungleicher Länge, stammt von Tanikawa
Shuntarö, Tomioka Taeko und Suzuki Shiröyasu und erschien in der

Zeitschrift Taiyö vom September 1976 unter dem Titel Hachijikan no shi

(Acht-Stunden-Gedicht).

3 Öoka Makoto. "Renku, Renshi no ba kara." Gendaishi techö, 4, 1974. Zit. nach dem
rev. Nachdruck in Kai, renshi. Shichösha 1979, S. 121-122. Übers.: E. Klopfenstein.

4 Vgl. eine etwas ausführlichere Darstellung der /('«(-Experimente und Übersetzung der
zweiten Gedichtkette in: E. Klopfenstein: "Moderne Kettendichtung". Referate des VI.
deutschen Japanologentages in Köln (1984). MOAG Bd. 100, Hamburg 1985: 116-131.



932 EDUARD KLOPFENSTEIN

Renshi - Begriff und Bedingungen

Bevor wir uns nun mit den weltweiten Verflechtungen der von Japan
ausstrahlenden modernen Kettendichtung in den achtziger und neunziger
Jahren befassen, bedarf es noch einiger zusätzlicher Erläuterungen und

Klarstellungen.
Das betrifft zunächst den Begriff Renshi, der sich in der Zwischenzeit

allenthalben als Bezeichnung für moderne Kettendichtung durchgesetzt hat.

Zwar ist sein Bekanntheitsgrad noch gering, und selbst in Japan findet man
ihn erst in wenigen Lexika verzeichnet; aber das ist angesichts einer

Neubildung, die erst vor gut zwanzig Jahre aufgetaucht ist, nicht weiter
verwunderlich. Der Ausdruck wurde, wie nicht anders zu erwarten ist,

von den Kai-Dichtern geprägt; nach einer etwas unscharfen Äusserung
Öokas geht er auf Tanikawa Shuntarö zurück.5 Es handelt sich um eine

Analogiebildung zu Renga. Anstelle des klassischen Lieds oder Kurzgedichts
(des Elements -ga) wird shi, der Ausdruck für moderne Dichtung, eingesetzt.
Der Begriff Renshi bedeutet also: miteinander verbundene (ren) Gedichte
im modernen, formal ungebundenen Stil (shi). Er bezieht sich auf eine

Gemeinschaftsproduktion von zwei oder mehr zeitgenössischen Dichtern,
die für ein paar Stunden oder Tage zusammenkommen und in weitgehender
Freiheit von den übelieferten klassischen Regeln und Restriktionen Gedichte

schreiben, die aufeinander Bezug nehmen und sich zu einer Kette
unterschiedlichster Länge formieren.

Zu beachten ist: Nicht jede Art von Zusammenwirken zwischen Dichtern
oder Dichterinnen entspricht dieser Formel. Die folgenden Präzisierungen
möchten dazu beitragen, dass ein allzu unbekümmerter Gebrauch des Begriffs
vermieden wird. Wenn zum Beispiel zwei Dichter ihre Werke austauschen,
darüber diskutieren und sie gemeinsam veröffentlichen, ist das nicht Renshi.
Oder: Ein Zeitschriftenredakteur stellt ein Thema, sammelt die Gedichte
verschiedener Autoren zu diesem Thema und druckt sie ab. Auch das ist
nicht Renshi. Oder: Einige Dichter, die über die ganze Welt verstreut sein

können, werden eingeladen, im Verlauf einer bestimmten Zeitspanne (einiger
Wochen, Monate, Jahre) eine Gedichtfolge zu schreiben. Einer fängt an
und schickt sein Gedicht dem nächsten. Dieser schreibt seinen Beitrag und
schickt ihn per Post oder Fax, zusammen mit dem ersten Gedicht, an den

5 Vgl. Kai, Renshi S. 39.



MODERNE KETTENDICHTUNG 933

dritten und so weiter. Am Schluss wird die Gedichtfolge etwa anlässlich
eines Dichtertreffens öffentlich vorgetragen und dann publiziert. Auch das

ist noch immer nicht Renshi im eigentlichen Sinn, obwohl es ihm schon
näher kommt.

Welches also sind die Bedingungen für das eigentliche Renshi? Zwei
Grundideen machen das Wesen der modernen Kettendichtung aus, und sie

sind auch schon im klassischen Modell fest verankert. Auch wenn sich das

Renshi sonst von seinen Vorbildern befreit hat, in diesen wesentlichen
Punkten wirkt die japanische Tradition fort, darin liegt gleichzeitig ihre

Originalität und Universalität.
Die erste Bedingung ist die Begegnung an einem gemeinsamen Ort.

Die Dichter müssen eine Zeitspanne (mindestens ein paar Stunden, besser

einige Tage) zusammen verbringen. Dieses Miteinandersein führt zu einem

Gruppenprozess, der eine eigene Dynamik entwickelt. Jeder Teilnehmer
muss gründlich lesen können, muss auf die anderen eingehen können, muss
im positiven Sinn kritisieren und auch Kritik einstecken können. Er steht

unter einem gewissen Zeitdruck, wenn er an die Reihe kommt. Zur Atmosphäre

des Renshi-Kreises gehört ein Gefühl für minimale Geschwindigkeit,
die Fähigkeit zu spontaner kreativer Reaktion. Dabei bleibt der eigene Stil
und die eigene Vorstellungswelt jedes Beteiligten durchaus gewahrt. Nichts
wäre falscher, als eine Renshi-Runde mit kollektivem Anpassungsdruck
und Einschränkung des individuellen Freiraums in Verbindung zu bringen.
Vielmehr besteht gerade in dieser Situation die Chance - so die paradoxe
Erkenntnis der ^/-Dichter -, dass sehr Persönliches, Individuelles, Originelles

zur Sprache kommt, dass Dinge hervorbrechen, die der Betreffende
sonst kaum formuliert hätte.

Die zweite Bedingung lautet, dass von Kettenglied zu Kettenglied auf
ein ständiges assoziatives Fortschreiten und Umschlagen geachtet werden
soll. Jeder Schritt verwischt gleichsam den vorausgehenden. Man soll nur
an das direkt vorangehende Glied anschliessen, nicht an weiter zurückliegende
Glieder. Die klassische Regel, dass ein durchgehender thematischer
Zusammenhang oder ein erzählender Charakter der Gedichtkette zu vermeiden
ist, sollte auch im Renshi mit Vorteil beachtet werden. In diesem Punkt
ergeben sich wahrscheinlich die häufigsten Missverständnisse. Man neigt
zur Annahme, eine Gedichtkette müsse in erster Linie irgendwie inhaltlich
verknüpft sein. Doch gerade das trifft nicht zu. Falls sich allerdings eine
Runde - aus welchen Gründen auch immer - ein einheitliches Thema stellen



934 EDUARD KLOPFENSTEIN

will, so ist das selbstverständlich nicht verboten. Selbst die /^/-Dichter
stellen nachträglich fest, dass einige ihrer Zyklen eine Tendenz zu einer
lockeren thematischen Verknüpfung aufweisen. Aber grundsätzlich gilt:
Ein Verhaftetsein am gleichen Thema bringt den Ablauf bald einmal ins

Stocken, es hemmt den freien assoziativen Prozess, es vermindert die

spielerische Neugier und Spannung innerhalb der Gruppe (und später auch

beim Zuhörer oder Leser) auf das, was als Nächstes kommt, und wie der
Übernächste darauf reagieren wird. Der besondere Reiz des Renshi liegt
nun einmal darin, dass die Gedichte im zeitlichen Ablauf ein immer
wechselndes, überraschendes Beziehungsgeflecht hervorbringen.

Es herrscht in der Tat eine besondere Atmosphäre während der Arbeit
in einer Kettengedicht-Runde. Die Teilnehmer sind in der Regel zunächst

skeptisch und unruhig. Sie wissen nicht so recht, was da auf sie zukommt.
Es ist nicht auszuschliessen, dass die Sache auch schieflaufen könnte. Dann

beginnt die Arbeit: vergleichbar einer Wanderung über einen Berggrat.
Man kann nicht zurück, immer nur vorwärts. Aber man ist ein Team, es

herrscht keine Konkurrenz, sondern Gruppengeist. Jeder ist konzentriert,
gibt sein Bestes, erlebt eine intensive, erfüllte Zeit. So ist es nicht
verwunderlich, wenn die Teilnehmer am Ende fast immer erfreut und angetan
sind von dieser neuen Erfahrung.

Berlin 1985

Das Pariser Kettengedicht von 1969/71 hatte Aufsehen erregt, hatte gezeigt,
wieviel Interesse und latente Aufnahmebereitschaft für derartige
Gemeinschaftsunternehmungen vorhanden waren. Dennoch blieb das Experiment
im Westen, während sich in den siebziger Jahren in Japan einiges ereignete,
zunächst ohne Folgen. Die internationale Weiterentwicklung setzte erst zu
Beginn der achtziger Jahren ein, und zwar nunmehr mit Einbezug japanischer
Teilnehmer und unter dem Einfluss der japanischen Spielart des Renshi.
Die zentrale Figur dieser Entwicklung ist das Kai-Mitglied Öoka Makoto,
als Dichter wie als Kritiker und Kulturhistoriker einer der angesehensten

Repräsentanten des japanischen Geisteslebens.
Öoka verbrachte 1981 als Gastprofessor und 'poet in residence' einige

Zeit an der Oakland-Universität (Rochester, Michigan USA). Aus Gesprächen
mit seinem ebendort tätigen Freund Thomas Fitzsimmons ergab sich die



MODERNE KETTENDICHTUNG 935

Idee, gemeinsam ein japanisch-amerikanisches Renshi zu verfassen. Im
Verlauf eines Monats entstand so die zwanziggliedrige Kette Rocking Mirror
Daybreak. Sie benützt eine interessante Variante des Verkettungsprinzips:
Das letzte Wort, manchmal auch die letzte Wortgruppe oder der letzte
Vers des vorausgehenden Gedichts wird zum Titel oder zum ersten Vers
und damit zum Thema des darauffolgenden.

In der Chronologie kommen wir nun zum ersten japanisch-deutschen
Kettengedicht. Es sei mir gestattet, etwas näher darauf einzugehen und
dabei meine eigenen Erfahrungen einzubringen. Der Anstoss zur Entwicklung
im deutschsprachigen Raum ging nämlich von Zürich aus. Am Ostasiatischen
Seminar der Universität Zürich befasste sich von etwa 1980 an eine

Arbeitsgruppe mit der modernen japanischen Lyrik nach dem 2. Weltkrieg.
Ich war an dieser Arbeitsgruppe beteiligt und studierte daneben das Werk
von Tanikawa Shuntarö. Dabei stiess ich auf die oben erwähnten Renshi-
Experimente der Ä'az'-Gruppe. Das Unternehmen interessierte mich, und
ich berichtete darüber 1984 an einem Japanologentag in Köln. Dieser

Vortrag hatte unerwartete Konsequenzen. Unter den Zuhörern befand sich
auch Fukuzawa Hiroomi, Japanischlektor in Berlin, der an der Vorbereitung
des auf Japan ausgerichteten Festivals «Horizonte '85» beteiligt war. So

kam die Idee auf, im Rahmen dieses Festivals eine Renshi-Veranstaltung
zwischen deutschen und japanischen Dichtern durchzuführen.

Das war im damaligen Zeitpunkt ein mutiger Entschluss. Denn im
Unterschied zu allen bisherigen Renshi-Runden kannten sich die Teilnehmer
zuvor nicht und sie konnten sich z.T. auch nicht direkt verständigen Der
ursprünglich aus Ostdeutschland stammende Guntram Vesper sprach kein
Englisch. Es wurden also erstmals zwei Übersetzer eingeschaltet, Frau
Matsushita Taeko und ich selber. Die Notwendigkeit der Übersetzung
verlangsamt natürlich den kreativen Prozess. Andrerseits gewährleistet die
Übersetzung, dass das Gedicht nicht nur ungefähr, sondern genau verstanden
und in seinen Nuancen, in seinem Tonfall, seiner Atmoshpäre erfasst wird.
Es erwies sich jedenfalls, dass Renshi auch unter diesen Umständen
funktioniert.

Man traf sich vom 18. bis zum 22. Juni 1995 im 'Literarischen
Colloquium' am Berliner Wannsee. Beteiligt waren auf japanischer Seite
Kawasaki Hiroshi und Öoka Makoto, auf deutscher Seite Karin Kiwus und
Guntram Vesper.

Aus der 25-teiligen Gedichtkette, die später als Poetische Perlen.



936 EDUARD KLOPFENSTEIN

Renshi, ein Fünf-Tage-Kettengedicht gedruckt wurde und auch in einer

japanischen Ausgabe als Wannsee-Renshi erschien, möchte ich die Nummern
21 und 22 herausgreifen, um an einem konkreten Beispiel zu zeigen, wie
die Zusammenarbeit funktionieren kann

xxi. ^-r^^mw^tg^^ti-ir
Ztiiiizm<D/\s è te&faté. o te

&m<D$<DlP>-tfrftttvtiZ.
mò<Dfcb^ó
mbz? bttitäMv^&<D$km$
XftWiatk&b^?
v^ -kmtì.

XXI. Leiser Flötenton weckt mich
da ists der kaum hörbare Atem meiner schlafenden Frau

man sagt
Flöten tönen manchmal von selbst
sie tönen von schwachen

Luftströmungen im Zimmer
Ein so schwer zu spielendes Instrument

sagt man töne von selbst

jetzt meine Frau

tönt von selbst Hiroshi

XXII. Mit einem einzigen wütenden Säbelhieb
hat Toshiro Mifune Nervenenden
zertrennt und meine Nacht
aufgehoben Lärmfließbänder Verkehr
fallen in die Gehörgänge ein
am Telefon später eine
englischsprechende japanische Stimme Karin

XXII. H$&$CÊ|5(D& V) <D—J]ft
wm<D^m^my)mvx

&<DmcblßZ/v-CMo
^<D&bnm^^m^mLx^òu*-X(Dp *yy



MODERNE KETTENDICHTUNG 937

Das Thema der vorangehenden Nr. 20 war "Ton und Stille". Kawasaki
Hiroshi nimmt in Nr. 21 dieses Thema mit seinem leisen Flötenton auf und
wendet es ins Persönliche, Intime. Das Gedicht hat mit seiner ungewöhnlichen
Gedankenverbindung und leisen Ironie gewiss seine Qualitäten. Aber es ist
für eine Kettengedicht-Runde eher ungünstig, weil es in einer kleinen,
introvertierten, in sich ebgeschlossenen Welt eines Ehepaars gleichsam
gefangen bleibt und wenig Anstoss für eine Fortsetzung gibt.

Ich erinnere mich: Als ich das Gedicht übersetzt hatte und es Frau
Karin Kiwus übergab, da reagierte sie ziemlich ungnädig, indem sie

sinngemäss ausrief: "Um Himmels willen, was soll ich denn jetzt da drauf
schreiben?!" Im Hintergrund dieser Reaktion stand nicht nur die angedeutete

allgemeine Schwierigkeit, einen Anschluss zu finden, sondern es war
unverkennbar auch eine persönliche Ungehaltenheit, ein gewisser Widerwille
im Spiel, dass sie als Frau nun ausgerechnet auf diese intime, fast ein
bisschen indiskrete Beziehungsgeschichte reagieren sollte.

Nun ist es zwar nicht die Aufgabe des Übersetzers, abgesehen von
seiner Übersetzungstätigkeit irgendwie ins Geschehen einzugreifen. Aber
in diesem einen Fall erlaubte ich mir spontan die Bemerkung: "Wenn Sie

mit dem Vorangehenden nicht einverstanden sind, so bringen Sie das doch

deutlich zum Ausdruck! Widerstand, Zurückweisung, Protest kann auch

eine Form des Anschlusses sein, kann vielleicht sogar zur Verlebendigung
das Ablaufs beitragen."

Frau Kiwus zog sich dann in ein Nebenzimmer zurück, und es ging
ziemlich lange, bis sie mit ihrem Beitrag wieder zum Vorschein kam.
Diese Nr. 22 nimmt ausführlich Bezug auf die Nr. 21: Wieder ist das

Thema "Ton und Stille" im Sinne von "Störung der Stille" präsent. Wieder
ist eine schlafende Frau da, wieder erwacht eine Person. So betrachtet ist
die Anlehnung an Nr. 21 mehrfach gegeben und eigentlich fast zu eng.
Doch andrerseits: Welch ein heftiges Umschlagen der Stimmung. Der Säbelhieb

des Filmstars Mifune beschert nicht nur dem schlafenden Ich ein

gewaltsames, schmerzhaftes Erwachen, sondern zerschlägt auch die

selbstgenügsame Atmosphäre von Nr. 21. In diesem Schlag und in den

darauffolgenden Lärmelementen findet die Gereiztheit und der Protest der Autorin
ihren ungehemmten Ausdruck. Die drei Dichterkollegen, besonders die

Japaner, waren denn auch im ersten Augeblick fast ein bisschen schockiert
über den Beitrag. Aber in meinen Augen ist diese Partie innerhalb der

Gedichtkette von besonderem Interesse.



938 EDUARD KLOPFENSTEIN

Das erste Berliner Renshi wurde Samstag den 22. Juni 1995 in der
Berliner Staatsbibliothek öffentlich vorgestellt. Für diese Schlusslesung
verfasste ich einen kurzen Bericht, den ich hier wiedergeben möchte, weil
er aus der Situation heraus einen authentischen Einblick in den Gruppen-
prozess gewährt, wie er in jenen Tagen in einer Villa am Wannsee, im
damals noch geteilten Berlin, ablief.6

Wir waren nun also vom Dienstagnachmittag (18. Juni) bis zum Freitagabend (21.
Juni) im Haus des 'Literarischen Colloquiums' am Wannsee draußen. Der Anfang
am Dienstagnachmittag gab vorerst nicht zu besonderem Optimismus Anlaß, was
mit äußeren Umständen zusammenhing. Frau Kiwus konnte noch nicht dabeisein,
und Herr Öoka mußte um 16.00 Uhr wieder zu einer Lesung weggehen. Nachdem
Herr Öoka schon am Montag eine Ausgangsstrophe verfaßt hatte, gab Frau Kiwus
das Folgegedicht telefonisch durch, was aber erst gegen 17.00 Uhr klappte. Um
halb sieben dieses ersten Tages hatte dann immerhin jeder der vier Teilnehmer
einen ersten Beitrag geliefert.
Der Mittwochvormittag verlief auch noch recht harzig. Doch nachmittags lockerte
sich die Stimmung allmählich, so daß am zweiten Tag zehn Gedichte abgeschlossen
waren. Der Mittwoch war ein schöner, angenehmer Tag, was sich auf die
Gemeinschaftsarbeit positiv auswirkte. Eine gewisse Gewöhnung und Vertrautheit stellte
sich ein, und die Aussicht, es könnte vielleicht doch etwas ganz Passables entstehen,
verdichtete sich.
Am Donnerstag entstanden wieder fünf neue Kettenglieder, und die Sache kam
trotz des düsteren Wetters in Schwung, der nur durch die Notwendigkeit der
Übersetzung zwischendurch etwas gehemmt wurde. Aber man beschloß, wenn
möglich 25 Kettenglieder zu verfassen; das ergibt, wenn man die deutschen und
die japanischen Fassungen zusammenzählt, die runde, auch durch die japanische
Tradition beglaubigte Zahl von fünfzig Gliedern. Es wurde also die weitere
Reihenfolge festgelegt und ein Zeitplan aufgestellt, ein Stundenplan sozusagen mit
den Hausaufgaben der einzelnen Autoren.
Zwischendurch hatte man schon die Abfolge geändert, damit nicht immer die

gleichen Partner aneinander anschließen mußten. Auch wurde einmal die Parole

ausgegeben, jeder einzelne Beitrag sollte im Interesse eines zügigen Voranschreitens

möglichst nicht mehr als zehn Zeilen umfassen. Anderweitige Regelungen oder
Abmachungen, sei es formaler, sei es thematischer Art, gab es jedoch nicht.
Man dichtete nicht etwa nur über Tag am Wannsee, sondern auch abends spät,

morgens früh. Herr Kawasaki schrieb die Fortsetzung von Herrn Vesper am

Freitagmorgen früh um sechs Uhr. Herr Öoka schrieb die Nummer XXIII in der
letzten Nacht um zwei Uhr und schob sie unter meine Tür; ähnlich am Tag vorher
schon Herr Kawasaki. Wenn ich etwa um halb sieben erwachte, konnte ich mich
sofort auf die Übersetzungsarbeit stürzen, damit der darauffolgende Autor beim
Morgenessen gleich etwas zu tun bekam. Es waren z. T. 16- oder 17-Stunden-Tage.

6 Erstabdruck in Poetische Perlen. Nördlingen 1986. S. 61-63.



MODERNE KETTENDICHTUNG 939

Am Freitag zeigte es sich, dass die Zeit drängte, wenn man auf fünfundzwanzig
Stück kommen wollte. Ein freundliches Angebot des Hausherrn am Wannsee,
zwischendurch doch schnell ins Grüne zu fahren, wurde dankend abgelehnt. Das
letzte Stück, Nr. XXV, an dem alle Dichter beteiligt waren, entstand am Samstag,
den 22., zwischen zwölf und sechzehn Uhr; die letzten Verse wurden nur wenige
Minuten vor dem ersten öffentlichen Vortrag ins Reine geschrieben.
Draußen am Wannsee saß man auf einer hellen, verglasten Terrasse, wenn man
sich nicht gerade auf einem Spaziergang im Garten befand. Allmählich häuften
sich die Zettel und Papierstöße, und immer wieder fahndete jemand nach dem

Original des letzten oder vorletzten Glieds in der Kette. Man begann, die Blätter an
Wänden und Fenstern aufzuhängen.
Am Freitag zog Herr Öoka sein kleines Reiseset von Pinsel, Tusche und Reibstein
hervor und begann mit der Abschrift. Herr Vesper stand ihm nicht nach. Mit
altmodischer Feder und Tintenfass bewehrt, zeichnete er seine nicht minder
wertvollen deutschen Kalligraphien aufs Papier. Das kulturelle Gleichgewicht war
also auch in dieser Hinsicht hergestellt.

Die rettende Strickleiter - das Gedicht

Das erste Berliner Renshi fand so viel Beachtung - einzelne Teile wurden

zum Beispiel schon während des Entstehens fortlaufend von der Berliner
Alternativ-Zeitung taz abgedruckt -, dass die Verantwortlichen bereits
zwei Jahre später eine zweite Runde organisierten. Sie fand vom 3. bis zum
7. November 1987, diesmal nicht am Wannsee draussen, sondern im zentral

gelegenen Berliner Literaturhaus an der Fasanenstrasse statt.

Auf japanischer Seite waren wiederum Öoka Makoto und (anstelle
von Kawasaki Hiroshi) Tanikawa Shuntarö anwesend. Auf deutschsprachiger
Seite stellten sich zwei berühmte Sprachkünstler, der Österreicher H. C.

Artmann aus Wien und der ursprünglich aus Rumänien stammende, in
Berlin lebende Oskar Pastior zur Verfügung. Als Übersetzer wirkten Fukuzawa

Hiroomi und der Schreibende mit.
Die zweite Runde unterschied sich äusserlich von der ersten dadurch,

dass sie überhaupt keine Anfangsschwierigkeiten kannte. Dies wurde begünstigt

durch den Ort der Zusammenkunft im 'Literaturhaus', wodurch die

langen täglichen Fahrten zum Wannsee hinaus vermieden werden konnten.
Obwohl sich auch diesmal die japanischen und deutschsprachigen Teilnehmer
nie zuvor getroffen hatten, war der 'Teamgeist' von Beginn an intakt, und

es wurde mit beträchtlichem Tempo produziert. So entstand in diesen

wenigen Tagen eine Gedichtkette in vierzig Teilen. Sie erschien später in



940 EDUARD KLOPFENSTEIN

der deutschen Ausgabe unter dem Titel Vier Scharniere mit Zunge, in der

japanischen Ausgabe unter dem Titel Fazanen-döri no nawabashigo. Die
nachstehenden Teile 10, 11 und 12 sollen einen kleinen Einblick gewähren:

io. n^^yoitsMa
xm<DJi*mk.trMwm<D&fì.

i*>I5Ili©m -ff

10. Schallwellen der Fledermaus -
dem menschlichen Ohr nicht vernehmbares

Trommelfeuer von Interjektionen.
Der Gibbon, mit Augen fest in der Hand,
schwingt sich von Ast zu Ast.
Glorie der Ausrufzeichen, die als unsichtbare Säule

über den Wald aufschießen. Makoto

11. hototogisu ist keine Nachtigall und umgekehrt
wir übersetzen mit krückstöcken stolpern läßt

uns der boshafte Engel der Wörterbücher gleich
welche kostüme wir unsren Zungen auch anlegen. H. C.

ii. *hh*fxiz-rj?->tr-/vxtif£^ iËi>&tcM
&tc-tòimm&zm^xmmirò nm<omn^

**Sfc*èfe*J:5fc h. c.

12. aber beim springen um 90 grad
aber wenn das muster durch die wange fährt
aber in diesen orbitalen Vermutungen
hinter den quanten - schau

eine Strickleiter, kein träum Oskar

i2. tcfrA+mcDftmxm&bt

tcfrm+Mofimx



MODERNE KETTENDICHTUNG 941

Ich möchte nur auf Nr. 11 und Nr. 12 kurz eintreten. Im Anschluss
an die in Nr. 10 genannten Tiere, kommt H. C. Artmann auf den Vogel
hototogisu, der früher oft fälschlicherwiese mit "Nachtigall" wiedergegeben
wurde. Ins Zentrum rückt damit das Thema "Wörterbuch",
"Übersetzungsschwierigkeit". Mit "Krückstöcken" wird Skepsis in Bezug auf die

Möglichkeit wirklicher Verständigung über Sprachgrenzen hinweg
angedeutet.

Oskar Pastior formuliert daraufhin eine Antithese mit dreimaligem
"aber". Dieser eigenwillige Sprachakrobat stellt meistens abstrakte,
spielerisch-hintergründige Wortgebilde her, die nicht in einem alltäglichen Sinn

zu verstehen sind. In Hinblick auf das Renshi hatte er zwar versprochen,
verständlich zu schreiben, hielt sich jedoch nur beschränkt an diese Abmachung.

Hier verlangt der zweite Vers nach einer Entschlüsselung; aber
Pastior wollte dazu keine Erklärung abgeben, als er gefragt wurde. Die
übrigen Verse ergeben dagegen sehr wohl einen Sinn. Der erste Vers
bezieht sich auf das vertikale und horizontale Schriftbild des Japanischen
und des Deutschen. Ständig muss zwischen beiden Textarten um 90 Grad
hin- und hergesprungen werden. Der dritte Vers spielt auf die unmittelbaren
Eindrücke und Vermutungen an, die sich bei dieser Begegnung aufdrängen,
Vermutungen, die gleichsam wie Satelliten um die Erde (Japan - Europa)
kreisen. In Vers fünf erscheint schliesslich die rettende Strickleiter. Das

heisst wohl, es kommt trotz aller Entfernung, Fremdheit und sprachlichen
Unterschiede zu einer Verständigung besonderer Art: mit Hilfe des Gedichts.
Hinter den üblichen Kommunikationsmustern gibt es verborgene Wege -
die der dichterischen Sensibilität und Weltsicht.

Dieses Bild ist eine Trouvaille. Eine Strickleiter hilft über sonst
unbegehbare Hindernisse hinweg. Sie ist allerdings höchst unstabil. Es braucht
Mut und Geschicklichkeit, um sie zu benützen. Der Dichter hat als Dichter
diesen Mut und dieses Training. Er vermag, Wege zu öffnen, wo andere
keine sehen. Ich denke, Pastior hat hier eine ideale Metapher gefunden für
das, was internationale Kettendichtung im günstigen Fall zu leisten vermag:
Sie ermöglicht ein kreatives Zusammenspiel ganz unterschiedlicher
Persönlichkeiten über alle Sprach- und Kulturgrenzen hinweg, und zwar in einem
sehr engen zeitlichen Rahmen - etwas, das sonst im Bereich der Literatur
kaum zu bewerkstelligen ist.



942 EDUARD KLOPFENSTEIN

Renshi-Veranstaltungen von A(tami) bis Z(ürich)

Die über zwanzig Kettengedicht-Anlässe, die bis dahin in aller Welt durchgeführt

wurden, verdienten alle eine ausführlichere Darstellung. Denn immer
wieder ändern sich die Umstände, die Sprachen, die Formen und die Arten
des Zusammenspiels. Die Liste im Anhang soll eine annähernd vollständige
Übersicht über die bisherigen Renshi-Runden geben. Die wichtigsten Daten
werden dort zusammengefasst, soweit sie erreichbar waren.

In diesem Abschnitt geht es darum, einen kurzen Blick auf die
Entwicklung seit den achtziger Jahren zu werfen, interessante Konstellationen
hervorzuheben und die Variationsbreite dieser neuen Art von
Gemeinschaftsdichtung bewusst zu machen.

Als Kawasaki Hiroshi und Öoka Makoto sich einige Tage nach dem

ersten Kettengedicht in Berlin im Juni 1985 nach Rotterdam zum Dichtertreffen

'Poetry International' begaben, erwartete sie eine diametral
entgegengesetzte Szene. Auch die Veranstalter in Rotterdam hatten eine Renshi-
Runde vorgesehen. Während man aber in Berlin fünf Tagen lang in aller
Ruhe und Konzentration zusammengesessen war und mit Beiziehung von
Übersetzern gearbeitet hatte, war in Rotterdam alles nur kurzfristig
improvisiert. Acht Dichterinnen und Dichter, die beiden Japaner eingeschlossen,

fanden sich zum Mitmachen ein. Es standen nur dreieinhalb Stunden

zur Verfügung. Nach ein paar Erläuterungen teilte man sich in zwei Gruppen
ein und dichtete in grossem Tempo los. An Sprachen waren Holländisch,
Spanisch, Portugiesisch, Serbisch, Englisch und Japanisch involviert, wobei
alle Beteiligten provisorische Fassungen der eigenen Gedichte auf Englisch
präsentieren müssten. Nur so war eine Bezugnahme überhaupt möglich. So

entstanden in dieser knappen Zeit zwei Gedichtketten von 12 und 8 Gliedern.
Ohne Zweifel war dies für die Anwesenden ein stimulierendes Erlebnis.
Ob aber dieses Vorgehen, besonders bei Leuten, die sich nicht kennen und
keine Erfahrung in dieser Hinsicht haben, sinnvoll ist, darf zumindest in
Frage gestellt werden. Zum Beispiel lässt sich feststellen, dass der beteiligte
Engländer Adrian Henri in seinen drei Beiträgen jedesmal wieder auf
dasselbe Thema zurückkam, das ihn offenbar damals sehr beschäftigte: Der
Abbruch einer Liebesbeziehung. Unter solchen Umständen ist wohl das

Risiko gross, dass mehr Unausgegorenes und Unzusammenhängendes entsteht
als Herausragendes und Gelungenes. Grosser zeitlicher Druck und Geschwindigkeit

des Produzierens mögen bei geübten Dichtern, die in derselben



MODERNE KETTENDICHTUNG 943

Sprache schreiben, eine Tugend sein. Ob sie bei Mehrsprachigkeit etwas

bringen, ist fraglich.
Ähnliche improvisierte Treffen gab es später vor allem noch in Paris,

wo 1986 sogar einmal vor Publikum gedichtet wurde. Aber vielleicht ist es

doch kein Zufall, dass man die dabei entstandenen Texte bisher nicht
gedruckt vorgelegt hat.

Auf jeden Fall zeigen diese Beispiele, wie unterschiedlich die äusseren

Gegebenheiten und der Ablauf einer Renshi-Runde sein können. Die
Teilnehmerzahl, die Zusammensetzung des Kreises (männlich-weiblich, alters-

mässig usw.), die involvierten Sprachen und Nationalitäten (Übersetzungsfrage),

der zur Verfügung stehende Zeitraum (Stunden, Tage, Wochen),
der Ort der Zusammenkunft (Land-Stadt, drinnen oder im Freien inklusive
Jahreszeit/Wetter, private oder öffentliche Räume), der Veranstaltungsrahmen

und die institutionelle Einbettung (öffentlich angekündigt, eventuell
mit Schlusslesung, oder rein privat, Hilfsmittel/Hilfspersonal, Bewirtung/
Betreuung usw.) - all dies beeinflusst und prägt das Geschehen. Wesentlich
bleibt aber, dass überhaupt eine Zusammenkunft stattfindet, dass es irgendwann,

wenn vielleicht auch nicht während der gesamten Entstehungszeit
einer Gedichtkette, zu einer persönlichen Begegnung und einem daraus

resultierenden Gruppenprozess kommt. Wenn man sich, wie bei den Anlässen
in Stuttgart oder Maebashi, darauf beschränkt, eine Gedichtkette über längere
Zeit mit Brief, Fax oder e-mail entstehen zu lassen, so fehlt einer solchen

Unternehmung ein wesentliches Element des Renshi. Wir haben es dann

mit einer Abart zu tun, die man 'Korrespondenz-Renshi' nennen könnte.
Sie mag durchaus ihre eigenen Qualitäten besitzen, weil dann jeder Zeit
hat, seine Beiträge zu bedenken und auszufeilen. Einzeluntersuchungen
müssten zeigen, ob und inwiefern sich in den Gedichten solche unterschiedlichen

Voraussetzungen auswirken.
Interessanterweise üben die klassischen japanischen Formen auf westliche

Dichter eine gewisse Faszination aus. Man findet erfahrungsgemäss
überall zwei Typen von Dichtern. Die einen stellen die Freiheit des Ausdrucks
über alles und empfinden jegliche Regeln und Vorgaben als Behinderung
und persönliche Einschränkung. Aus diesem Grund schauen sie vielleicht
überhaupt auf Gemeinschaftsproduktionen herab und verweigern sich einer
Teilnahme. Andrerseits gibt es Dichter, die die 'Leitplanken' aus Regeln
und notwendiger Rücksichtnahme auf Kollegen begrüssen, weil sie einem
allzu selbstherrlichen Ego misstrauen und weil sie solche Beschränkungen



944 EDUARD KLOPFENSTEIN

in positivem Sinne als Herausforderung betrachten. Wenn also schon

selbstauferlegte Vorgaben, sagen sie sich, warum dann nicht die
klassischjapanischen? So wünschten die drei holländischen Teilnehmer von Rotterdam
II 1986/87 ausdrücklich, nicht nur die äussere Form des Renga (abwechselnd
3 und 2 Verse), sondern auch die Wiederkehr der klassischen Motive zu
berücksichtigen. Bei den jüngsten Veranstaltungen in Stuttgart 1995 und
Osaka 1996 folgte man der fünfzeiligen Tanka-Form, zum Teil strikt, zum
Teil weniger strikt. Bei näherem Zusehen zeigt sich freilich, dass wir es in
den meisten Fällen mit einer eher äusserlichen Anlehnung zu tun haben.
Kaum je wird die japanische Silbenzahl von 5/7/5 7/7 Silben eingehalten,
(eine Vorgabe, die meiner Meinung nach in westlichen Sprachen wenig
bringt, manchmal gar künstlich wirken kann).

Hie und da werden andere Regeln eingehalten. Beispielsweise ein

gleichmässiger Wechsel zwischen 5 und 3 Versen in der Veranstaltung
Atami/Tökyö 1992. Oder eine Anlehnung an die Sonett-Form beim Renshi

von Maebashi 1996. Wiederum ein anderes einfaches, aber wie mir scheint,
recht attraktives Verfahren wurde bis dahin in drei Veranstaltungen (Michigan

1981, Hawaii 1991 und Paris III 1993) angewandt: Der letzte Vers
oder das letzte Wort des vorausgehenden Gedichts wird als Titel, als

Eingangswort oder als erster Vers des folgenden genommen. Damit legt man
eine Anschlussart unter vielen fest, lässt aber im übrigen alles offen.

Wie ein roter Faden zieht sich durch Berichte und Gespräche, dass die
meisten Teilnehmer am Ende durchwegs sehr positiv eingestellt waren, ja
oft begeistert oder gerührt voneinander Abschied nahmen und auf eine

Wiederholung dieser Erfahrung irgendwann in der Zukunft hofften.
Offensichtlich kann ein Renshi-Kreis je nach Umständen eine geradezu therapeutische

Funktion übernehmen. Der Einzelne kann aus seiner Selbstbezogenheit,
Vereinzelung und manchmal auch Verstrickung in persönliche oder
gesellschaftlich-politische Probleme herausgelöst werden. Es wird ihm eine Plattform

geboten, solche Dinge zu artikulieren, eine gewisse Distanz zu gewinnen
und sich anderen Perspektiven zu öffnen. Besonders deutlich war dies, um
ein Beispiel zu nennen, beim Frankfurter Renshi von 1990 der Fall. Gabriele
Eckart, eine aus der ehemaligen DDR stammende Dichterin, hatte unter
der Ausgrenzung und dem Verrat nächster Bezugspersonen viel gelitten
und blieb auch nach ihrer Emigration in die USA von diesen Erfahrungen
geprägt. In ihrem ersten Beitrag kritisierte sie denn auch heftig die
spielerische Komponente des Renshi-Unternehmens ("Ich beneid euch Dichter /



MODERNE KETTENDICHTUNG 945

traumverloren spielt ihr mit euren Bauklötzchen..."). Doch bald erkannte
sie, dass sie ihre Themen und ihre zweifellos hohe Begabung voll einbringen
konnte. Ihre Haltung lockerte sich, und schliesslich war sie es, die dieses

Eingebunden- und Getragensein in der Gruppe als befreiende Erfahrung
und als Therapie für sich selber bezeichnete.

Als letzter Punkt ist festzuhalten, dass sich moderne Kettendichtung
gleicherweise im einsprachigen wie im mehrsprachigen, im nationalen wie
im internationalen und interkulturellen Kontext bewährt. Allerdings meine

ich, das einzigartige und faszinierende Charakteristikum des Renshi liege
eben doch gerade in der Möglichkeit, mehrsprachig und interkulturell zu
einer kreativen literarischen Kooperation zu finden. Die allermeisten
Veranstaltungen des letzten Jahrzehnts bringen dementsprechend Dichter aus dem

Westen und aus Ostasien zusammen. Die in diesem Sinn bisher wohl aufwendigste

Renshi-Runde habe ich 1993 in Zürich organisiert, aufwendig deshalb,
weil dabei vier Sprachen, fünf Dichter(innen) und nicht weniger als acht
Übersetzer(innen) involviert waren. Aus dieser noch unveröffentlichten
Gedichtkette seien zwei Kettenglieder zitiert. Sie zeigen zwei westliche
Partner beim Versuch, auf ihre Weise Anklänge an östliches, zenbuddhi-
stisches Gedankengut einzubringen. Der 'Zen-Dialog' (mondo) zwischen
Dichter und Ente mag so einen passenden humorvollen Schlusspunkt hinter
diese Zwischenbilanz setzen.

26 26
Main posée Hand
sur la pierre auf den Stein gelegt
dureté acquiesçante akzeptierende Härte

et tu es déjà - dans le vide de toi - und schon bist du - in deiner Leere

au coeur du monde im Herzen der Welt
Eliane Eliane

26 26

EfC Mano posata

T^a< sulla pietra

^e^ js^ durezza acquiescente

* LXgtei-XiCiL^XV^Ò e tu sei già - nel vuoto di te -

5iòtet.$. al cuore del mondo

tftIEßlf&fc Eliane

xiJT-7



946 EDUARD KLOPFENSTEIN

27

Langsam freunde ich mich im Park
mit einer Ente an.
Ich erkläre ihr die Lehre von der Leere.
Sie antwortet mir:
- Quäak quäquääk, quäqukwäääk quäk.
- So so, sage ich, aha!

- Quääk quäk, quäääkh.
Tja, das allerdings - weiss ich auch nicht!

("Siehst du", lacht sie,
dann fliegt sie fort.)

Beat

27

Lentement je lie amitié
dans le parc avec une cane.
Je lui explique la doctrine du vide.
Elle me répond:
- Kwéak quoikwâac, quoiquekâàc kwèq.
- Tiens! dis-je, ah ha!
- Kwèèk kwèk, kwèèèqh.
Mmh, ça à vrai dire... je ne le sais non plus!

("Tu vois", me lance-t-elle en riant
à tire-d'aile.)

Beat

27

Piano piano nel parco
mi faccio amica un'anatra.
Le spiego la dottrina della pienezza del vuoto
Mi risponde:
- Quak quaquakquaak, quaqukquaaak quaquà
- Ah ecco, dico,eh già!
- Quaak quakqua, quaaaaak.
Beh, quanto a questo - non lo so neanch'io!

("Visto?", ridacchia. E vola via.)

Beat

27

~m<DTt>vbo
mtmicKMdM^L^u^xmi^ò.

-bhbkjb^ììMb^
-Ç 3L — Ç 9-x.yÇ

munite)



MODERNE KETTENDICHTUNG 947

Renshi-Runden 1969 - 1996

Paris I 1969. "Renga, poème"
Ort: Im Untergeschoss des Pariser Hotels Saint-Simon, zwischen den Metrostationen

Bac und Solferino.
Zeit und Dauer: April 1969. 1 Woche.
Teilnehmer: Octavio Paz (Mexiko), Jacques Roubaud (Frankreich), Edoardo Sanguineti

(Italien), Charles Tomlinson (England).
Sprachen: Spanisch, Französisch, Italienisch, Englisch.
Ergebnis: 4 Gedichtzyklen zu 7, 7, 7, 6 Gedichten in Sonettform (oder sonettähnlich),

ohne Titel. Jedes Gedicht besteht aus je 1 Stophe in jeder Sprache. Die Gedichte
können in zwei verschiedenen Reihenfolgen gelesen werden. Der Begriff Renshi
ist hier noch nicht im Gebrauch.

Publikation: Gallimard, Paris 1971 (siehe Bibliographie). Deutsche Übersetzung in:
Akzente 2 (April 1983).

2. Renshi der Dichtergruppe Kai 1971-1977
Orte: Kyoto, Kita-Karuizawa, Izu, Tokyo u.a.
Zeit und Dauer: 1. Runde (Kyoto) 19.12.1971. In den folgenden Jahren sporadisch

jeweils 1-2 Tage. Im ganzen ca. 17 Zusammenkünfte. Ende der letzten Runde
15.10.1977

Teilnehmer: Gruppenmitglieder Ibaragi Noriko, Kishida Eriko, Kawasaki Hiroshi,
Mizuo Hiroshi, Nakae Toshio, Öoka Makoto, Tanikawa Shuntarö, Tomotake
Tatsu, Yoshino Hiroshi. (In einigen Fällen reduzierte Teilnehmerzahl.)

Sprache: Japanisch.
Ergebnis: In dieser Zeit entstanden 11 Kettengedichte mit je verschiedenen Titeln. Zum

Teil mit 18, zum Teil mit 36 Gliedern, jedoch sehr verschieden in der Länge. Gegen

Ende werden die Kettenglieder immer kürzer, bis zu nur einem Vers.
Publikation: Teildrucke in der Gruppenzeitschrift Kai (in der Bibliographie nicht be¬

rücksichtigt). Als Buch Kai, renshi 1979. / Deutsche Übersetzung des 2. Kettengedichts

Buch der Eile in: Klopfenstein, MOAG Bd. 100, 1985.

3. Tokyo 1976. "Hachijikan no shi" (Acht-Stunden-Gedicht)
Ort: Privathaus in Kioi-chö, Chiyoda-ku, Tokyo.
Zeit und Dauer: 27. Juli 1976, von 14.00 - 22.30 Uhr.
Teilnehmer: Tanikawa Shuntarö, Tomioka Taeko, Suzuki Shiröyasu.
Sprache: Japanisch
Ergebnis: Ein 36-gliedriges Renshi. Strophenlänge variabel (1-12 Verse). Regel: Jeder

gestaltet 12 Beiträge, jeder hat zusammengerechnet total 55 Verse zur Verfügung.
Publikation: In der Zeitschrift Taiyö, Okt. 1976.



948 EDUARD KLOPFENSTEIN

Rochester, Michigan (USA) 1981. "Rocking Mirror Daybreak"
Ort: Rochester, Michigan (USA). (Während einer Gastprofessur von Öoka an der Oak-

land-Universität.)
Zeit und Dauer: 19. Nov. - 26. Dez. 1981.

Teilnehmer: Ooka Makoto / Thomas Fitzsimmons (USA).
Sprachen: Japanisch, Englisch.
Ergebnis: Zyklus in 20 Gliedern. Das jeweils letzte Wort oder die letzte Wortgruppe

wird zum Titel oder zum ersten Vers des folgenden Gedichts. Gedichtlänge variiert
zwischen 7 und 45 Versen.

Publikation: In der Zeitschrift Shinchö 3, 1982 und als Buch im Verlag Chikuma
shobö 1982 (japanisch und englisch).

Berlin I 1985. "Poetische Perlen - Ein Fünf-Tage-Kettengedicht"
Ort: Berlin, Haus des 'Literarischen Colloquiums' am Wannsee.
Zeit und Dauer: 18.-22.Juni 1985.

Veranstalter: Berliner Festspiele GmbH. Im Rahmen des Festivals 'Horizonte '85'.
Für die Organisation verantwortlich: Gereon Sievernich / Fukuzawa Hiroomi /
Eduard Klopfenstein.

Teilnehmer: Kawasaki Hiroshi / Öoka Makoto / Karin Kiwus (BRD) / Guntram Vesper
(BRD). Übersetzer: Matsushita Taeko / Eduard Klopfenstein

Sprachen: Japanisch und Deutsch.

Ergebnis: Renshi mit 25 Gliedern in freier Form, je 4 - 14 Zeilen.
Öffentliche Lesung: 22. Juni 1985 in der Staatsbibliothek, Berlin. Eine Aufnahme

davon kam später als Radiosendung im 2. Programm des Südwestfunks.
Publikation: Je eine Ausgabe in Deutschland (1986) und Japan (1987), mit unterschied¬

lichem Titel. Siehe Bibliographie.

6. Rotterdam I 1985. "Renga in Rotterdam"
Ort: Rotterdam.
Zeit und Dauer: 26. Juni 1985. Ca. 12.00 - 15.30 Uhr.
Veranstalter: Dichterfestival 'Poetry International'.
Teilnehmer: 1. Gruppe: Öoka Makoto (Japan) / Adrian Henri (England) / Antonio

Cisneros (Peru) / Hester Knibbe (Holland). 2. Gruppe: Kawasaki Hiroshi (Japan)
/ Hannie Groen (Holland) / Ljerka Mifka (Yugoslawien) / Olga Savary (Brasilien).

Sprachen: Japanisch, Englisch, Holländisch, Spanisch, Portugiesisch, Serbisch. Eng¬
lisch als Verständigunssprache: Alle übersetzten die eigenen Gedichte ad hoc und
provisorisch ins Englische.

Ergebnis: 1. Gruppe: Gedichtkette von 12 Gliedern ohne Überschrift. 2. Gruppe:
Gedichtkette von 8 Gliedern mit Überschrift.

Publikation: In der Zeitschrift Gendaishi techö 9 (1985), unter dem Titel 'Renga in
Rotterdam'.



MODERNE KETTENDICHTUNG 949

Helsinki 1985. "Finnland-Renshi"
Ort: Helsinki. Im Haus von Herrn Okura Jun'ichirô (Übersetzer, Finnlandspezialist).
Zeit und Dauer: 30. Juli 1985. Von Vormittags bis 16.00 Uhr.
Teilnehmer: Ooka Makoto (Japan) / Ökura Jun'ichirô (Japan) / Lars Huldén / Kai

Nieminen / Nils-Aslak Valkeapää (alle Finnland).
Sprachen: Japanisch, Finnisch (Nieminen), Schwedisch (Huldén), Samisch oder Lap¬

pisch (Valkeapää). Gemeinsame Sprache: Finnisch, (Übersetzung Jap.-Finnisch:
Nieminen. Finnisch-Jap.: Ökura).

Ergebnis: Gedichtkette in 20 Teilen.
Publikation: Zeitschrift Kashin 3 (1989), nur japanisch.
[Hinweis: In Finnland fanden später noch zwei weitere Renshi-Runden statt, einmal in
Helsinki und einmal in Lahti. Nähere Angaben konnten nicht beigebracht werden.]

Rotterdam II 1986/87. "Rotterdam-Renshi"
Ort: Rotterdam.
Zeit und Dauer: 27. Juni 1986 und 2. Juni 1987, je ein Tag.
Veranstalter: Dichterfestival 'Poetry International'.
Teilnehmer: Öoka Makoto (Japan) / Willem van Toorn / J. Bernlef/ Robert Anker (alle

drei Holland). Übersetzerin: Noriko de Vroomen.
Sprachen: Japanisch und Holländisch.
Ergebnis: Renshi in 36 Gliedern, auf Wunsch der holländischen Teilnehmer in Anlehnung

an die klassische Form des käsen (der 36-teiligen Kette im Renga/Renku). D. h.

abwechselnd 3 und 2 Verse, jedoch mit freier Silbenzahl (z.T. sehr lange Verse).
Auch die im klassischen Vorbild wiederkehrenden Motive 'Mond', 'Blüte', 'Liebe'
versuchte man wenigstens anfangs zu berücksichtigen. Bei der ersten Runde
entstanden 18 Kettenglieder. Danach briefliche Fortsetzung. Bei der zweiten Runde
ein Jahr später wurden die Teile 27 - 36 geschrieben.

Publikation: Kashin 3 (1988), nur Japanisch. Auf Holländisch in den Zeitschriften De
Revisor (Amsterdam) 3 (1989) und Revolver (Antwerpen) (1990).]

Paris II 1986.
Ort: Paris. Privathaus von Alain Jouffroy und Centre Georges Pompidou.
Zeit und Dauer: 7. und 18. Dezember 1986.
Veranstalter: Centre Georges Pompidou.
Teilnehmer: Öoka Makoto (Japan) / Alain Jouffroy (Frankreich) und zwei weitere

Dichter aus Frankreich.
Sprachen: Französisch, Japanisch.
Ergebnis: Renshi in 17 Teilen. Am 7. Dezember wurden im privaten Rahmen 12 Teile

verfasst. Am 18. Dezember schrieb man an der öffentlichen Veranstaltung vor
Publikum die Fortsetzung von 5 Teilen. Dauer 50 Minuten. Als Übersetzer der

japanischen Texte wirkte einer der drei französischen Teilnehmer.
Publikation: Unveröffentlicht.



950 EDUARD KLOPFENSTEIN

10. Berlin II 1987. "Vier Scharniere mit Zunge"
Ort: Berlin. Literaturhaus Berlin, Fasanenstrasse.

Zeit und Dauer: 3.-7. November 1987.

Veranstalter: Berliner Festspiele GmbH. Festival 'Japan in Berlin '87'.
Teilnehmer: H.C. Artmann (Österreich) / Öoka Makoto (Japan) / Oskar Pastior (Rumä¬

nien) / Tanikawa Shuntarö (Japan). Übersetzer: Fukuzawa Hiroomi / Eduard

Klopfenstein.
Sprachen: Deutsch, Japanisch.
Ergebnis: Renshi mit 40 Kettengliedern in freier Form, ohne Überschriften.
Öffentliche Lesung: Samstagabend, den 7. November, im Literaturhaus. Tonaufnahme.
Publikationen: Je eine zweisprachige Ausgabe in Deutschland (1988) und in Japan

(1989, mit Tonband-Kassette). Siehe Bibliographie.

11. Frankfurt 1990. "Frankfurter Renshi"
Ort. Frankfurt. Gästehaus der Frankfurter Goethe-Universität.
Zeit und Dauer: 3.-7. Oktober 1990.

Veranstalter: Organisatoren des 'Japan-Jahrs' an der Frankfurter Buchmesse 1990.

Teilnehmer: Gabriele Eckart (Deutschland, wohnhaft in den USA) / Uli Becker
(Deutschland) / Tanikawa Shuntarö / Öoka Makoto (beide Japan). Übersetzer:
Eduard Klopfenstein / Fukuzawa Hiroomi.

Sprachen: Deutsch, Japanisch.
Ergebnis: Gedichtkette mit 44 Kettengliedern in freier Form, ohne Überschriften. Glieder

zwischen 2 und 10 Versen. U. Becker schrieb konsequent nur Sechszeiler.
Öffentliche Lesung: Sonntag, den 7. Oktober. 14.00-16.00 Uhr. Melodie-Halle des

Kongress-Zentrums (Buchmesse).
Publikation. In den japanischen Zeitschriften Herumesu (=Hermes) 29 (Jan. 1991)

(zweisprachig) sowie Kokubungaku - Kaishaku to kyözai no kenkyü 8 (1994),
(nur japanisch).

12. Hawaii 1991. "What the Kite Thinks"
Ort: Hawaii. Dazu zeitweise Kommunikation über Fax vom Wohnort jedes Teilnehmers

aus.
Zeit und Dauer: Beginn irgendwann im Juni/Juli 1991 (Austausch über Fax). Ankunft

Öokas am 29. Juli in Hawaii. 30. und 31. Juli Nachmittagssitzungen.Öffentlicher
Vortrag am 2. Aug. (erst Nr. 1-16 fertig). Danach während neun Monaten (bis ca.
März 1992) wieder Fax-Kommunikation bis zur Fertigstellung.

Veranstalter: Center for Japanese Studies und Summer Session der University of
Hawaii.

Teilnehmer: Wing Tek Lum Geschäftsmann und Dichter, Honolulu) / Joseph Stanton

(Director Center for Arts & Humanities, University of Hawaii) / Jean Yamasaki

Toyama (Professorin für franz Literatur, University of Hawaii) / Öoka Makoto
(Japan).

Sprachen: Englisch, (Japanisch).



MODERNE KETTENDICHTUNG 951

Ergebnis: Gedichtkette in 36 Gliedern. Durchschnittlich 6-14 Verse pro Glied. Letzte
Wortgruppe oder letzter Vers wird zur Überschrift und/oder zur ersten Zeile des

folgenden Gedichts. Produktion entspricht nur teilweise den Renshi-Bedingungen
(gemeinsam verbrachte Zeit).

Publikation: Honolulu 1994 (nur englisch).

13. Tokyo 1991/92.
Ort: Universität Aoyama gakuin daigaku in Tokyo.
Zeit und Dauer. Im Zeitraum 1991/1992.
Teilnehmer: Ooka Makoto / Tanikawa Shuntarö (beide Japan) / Kim (Korea) / eine

kanadische Dichterin (Professorin der Univ. Toronto).
Sprachen: Japanisch, Koreanisch, Englisch.
Ergenbis: Es konnten keine Angaben beigebracht werden. Eine öffentliche Lesung des

Renshi erfolgte später auch an der Universität Toronto.
Publikation: Unbekannt.

14. Atami / Tokyo 1992. "Me to mimi no michi no maki"
Ort: Atami (bekannter Badeort, Kanagawa-Präfektur).
Zeit und Dauer: 8.-9. November 1992.
Teilnehmer: Tanikawa Shuntarö / Takahashi Junko / Sasaki Mikirö / Ooka Makoto (alle

Japan).
Sprache: Japanisch.
Ergebnis: Renshi in 36 Teilen mit regelmässig abwechselnden 5 und 3 Versen, jedoch

freier Verslänge.
Öffentliche Lesung: Mitte November im International House of Japan, Roppongi,

Tokyo.
Publikation: Zeitschrift Herumesu (=Hermes) 41 (Januar 1993).

15. Paris III 1993.
Ort: Paris.
Zeit und Dauer: 26.-28. April 1993, während zweieinhalb Tagen.
Veranstalter: Unesco Hauptquartier. Im Rahmen des 'Festival culturel du Japon à

Paris'.
Teilnehmer: Adonis (Libanon) / Lokenath Bhattacharya (Indien) / Alain Jouffroy (Frank¬

reich) / Bernard Noël (Frankreich) / Öoka Makoto (Japan) / Jean-Baptiste Tati-
Loutard (Republik Kongo). [Mit Ausnahme von Öoka wohnten damals alle, z.T.
vorübergehend, in Paris.]
Übersetzer: Bernard Noël und André Veiter (Arabisch —> Franz.). André Veiter
(Bengali —> Franz.). Yves-Marie Allioux (Japanisch —> Franz.).

Sprachen: Französisch, Arabisch, Bengali, Japanisch. (Kommunikation auf Franzö¬

sisch).



952 EDUARD KLOPFENSTEIN

Ergebnis: 5 Gedichtketten von je 24, 18, 18, 18, und 12 Gliedern. Total also 90 Ket¬

tenglieder, ohne Titel. Regelmässige Abwechslung zwischen längeren und kürzeren

Strophen, alternierend in Normal- und Kursivschrift, z.T. 5 und 3 Verse, z.T. 4
und 2 Verse in freier Form. Der Anschluss erfolgt fast durchwegs dadurch, dass

das letzte Wort oder Teile des letzten Verses aus dem vorangehenden Gedicht zu
Beginn oder innerhalb des ersten Verses des folgenden Gedichts aufgenommen
werden. Einmalig an der publizierten Form dieses Renshi ist die Tatsache, dass

die einzelnen Beiträge nicht mit den Namen der Autoren bezeichnet sind. Da nur
die französische Fassung gedruckt ist, lassen sich die Autoren kaum eruieren.

Kollektivdichtung im eigentlichen Sinn.
Öffentliche Lesung: 28. April, abends. Ort: Maison de la Poésie.
Publikation. Zeitschrift Caravanes No. 4, (November 1994). Nur französisch.

16. Zürich 1993.
Ort: Stiftung Im Grüene (Gottlieb Duttweiler-Institut), Rüschlikon bei Zürich.
Zeit und Dauer: 21.-27. Juni 1993

Veranstalter: Im Rahmen des Festivals 'Japan in Zürich', 1993. Verantwortlich für die

Organisation: Eduard Klopfenstein und Roman Hess (Präsidialabteilung der Stadt

Zürich).
Teilnehmer: Eliane Vernay / Beat Brechbühl / Alberto Nessi (alle Schweiz) / Tanikawa

Shuntarö / Öoka Makoto (beide Japan).
Übersetzer: Yvonne Rüegger (Ital./Franz.—> Deutsch). Donata Berra-Schwendi-

mann (Deutsch/Franz.—> Ital.). Dominique Palmé (Jap.—> Franz.). Naoko Maurer-

Yöta (Deutsch—> Jap.). Midori Yajima (Ital./Franz.—> Jap.). Lydia Origlia
(Jap.—> Ital.). Christian Viredaz (Ital./Deutsch—> Franz.). Eduard Klopfenstein
(Jap.—> Deutsch).

Sprachen: Deutsch, Französisch, Italienisch, Japanisch.
Ergebnis: Gedichtkette mit 40 Gliedern von 4 - 14 Versen in freier Form. Die Gedichte

wurden jeweils in die andern Sprachen übersetzt. Nur die Übersetzungen Jap.-
Ital. durch L. Origlia wurden später nachgeholt.

Öffentliche Lesung: 27. Juni 1993, 11.00 Uhr. Saal des Kunsthauses, Zürich. Ein
Skript mit den Gedichten in Originalsprache und in deutscher Übersetuung stand

dem Publikum zur Verfügung. Tonaufnahme.
Publikation: Unveröffentlicht.

17. Berlin III 1993.
Ort: Berlin. Akademie der Künste.
Zeit und Dauer: 7.-11. September 1993.

Veranstalter: Berliner Festspiele GmbH. 43. Berliner Festwochen, Schwerpunkt Japan.
Teilnehmer: Elke Erb / Durs Grünbein (beide Deutschland) / Takahashi Junko / Öoka

Makoto (beide Japan).
Sprachen: Japanisch, Deutsch.

Ergebnis: Gedichtkette in unbekannter Länge, da nicht greifbar.



MODERNE KETTENDICHTUNG 953

Publikation: Unveröffentlicht. Hinweis und Abdruck von zwei Kettengliedern in
Kokubungaku - kaishaku to kyözai no kenkyü (Bd.39 Nr.9), 8 (1994): S. 68/69.

(Nur japanisch).

18. Burgund 1993. "Demi-Renshi"
Ort: Irgendwo im Burgund.
Zeit und Dauer: 22./23.November 1993. Die Teilnehmer verliessen für 2 Tage eine

internationale Dichter-Biennale in Paris, um im Burgund ein Renshi zu verfassen.

Teilnehmer: Tanikawa Shuntarö / Sasaki Mikirö / Takahashi Junko (alle Japan).

Sprache: Japanisch.
Ergebnis: Gedichtkette in 18 Teilen zu je 2-6 Versen. In Anlehnung an eine halbe

Flasche ('Demi') wird die Kette als 'Halb-Renshi' bezeichnet, weil sie mit 18

Gliedern nur die Hälfte eines käsen (36 Glieder) umfasst.
Publikation: Gendaishi techö 1 (1994).

19. Stuttgart 1995. "Auf der nämlichen Erde"
Ort: Volkshochschule Stuttgart.
Zeit und Dauer: Entstanden auf dem Korrespondenzweg zwischen März und Ende Mai

1995.
Veranstalter: Im Rahmen des Japan-Festivals der Volkshochschule Stuttgart Juni 1995.

Teilnehmer: Reinhard Döhl (Deutschland) / Ilse Garnier / Pierre Garnier (beide Frank¬

reich) / Bohumila Grögerovä / Josef Hirsal (beide Tschechien) / Kamimura Hiroo
(Japan) / Yüksel Pazarkaya (Türkei/Deustchland) / Suzuki Syun (Japan).

Sprachen: Deutsch, Französisch, Tschechisch, Türkisch, Japanisch.

Ergebnis: 8 Gedichtketten zu je acht Gliedern von 5 Versen. D.h. jeder Teilnehmer

begann gleichzeitig eine Kette, die dann reihum weitergeführt wurde. Grundsätzlich

Anlehnung an die Tankaform, jedoch in der Verslänge (Silbenzahl) oft frei. Bei
einer 9. Kette mit 11 Teilen wurden in jedem Glied Oberstollen und Unterstollen

von verschiedenen Dichtern geschrieben. Das Vorgehen entspricht nur entfernt
den Bedingungen des Renshi (kein gemeinsamer Ort). Auch die Verknüpfungen
sind meist thematisch durchgehend mit Wiederholung von Motiven. Das

Endergebnis wird als poetische Korrespondenz bezeichnet.
Öffentliche Lesung: 17. Juni 1995, 19.30 Uhr. Volkshochschule Stuttgart.
Publikation: Siehe unten.

20. Maebashi 1996. "Eine Lampe!"
Ort: Maebashi, in der Nähe von Tokyo.
Zeit und Dauer: Entstanden auf dem Korrespondenzweg (Fax) zwischen März und

Mitte August 1996. / 24. August 1996.

Veranstalter: Im Rahmen des '16th World Congress of Poets '96 in Maebashi, Japan'

(22.-26 August 1996). Renshi war eine der acht Sektionen innerhalb des Kongresses.

Organisator: Manichi Mamoru.



954 EDUARD KLOPFENSTEIN

Teilnehmer: Beat Brechbühl (Schweiz) / Kenneth Anderson (USA) / Song Chang
Kyong (Korea) / Aoki Harumi / Nishioka Köshü / Manichi Mamoru (alle Japan).

Sprachen: Japanisch, Koreanisch, Deutsch, Englisch.
Ergebnis: 2 Gedichtketten in freien Versen nach dem Versschema 4 4 (erster Dichter)

3 3 (zweiter Dichter) 4 4 (dritter Dichter) 3 3 (vierter Dichter) 4 4 (fünfter Dichter)

3 3 (sechster Dichter). Also Anlehnung an Sonettform. Abwechselnd zwischen

je einem Dichter aus Japan und den andern Ländern. Allgemeine Themastellung
für beide Ketten. Das Vorgehen (Zusammenkunft erst nach Fertigstellung, thematische

Vorgaben) entspricht also nur entfernt den Bedingungen des Renshi.
Vergleichbar mit Stuttgart 1995.

[Im Anschluss an die öffentliche Lesung wurden auch ad hoc-Renshi in 4 Gruppen
(Japanisch, Englisch, Koreanisch, Chinesisch) durchgeführt, an denen je 6 bis 13

andere Kongressteilnehmer mitmachten. So entstanden 4 Ketten mit durchgehend
zweizeiligen Kettengliedern.]

Öffentliche Lesung: Samstag 24. August, 13.00 Uhr, in Maebashi, als eine zentrale

Kongressveranstaltung. Lesung durch die Dichter in Originalsprache, dann
durchgehend in Japanisch und in Englisch.

Publikation: Nur japanisch in der Zeitschrift Shi to sözö (Poetry and Creation).

21. Osaka 1996.
Ort: Osaka. Kansai-Universität.
Zeit und Dauer: 1. und 2. November 1996.

Veranstalter: Professoren der Kansai-Universität, aus Anlass eines Gastaufenthalts von
Reinhard Döhl (Stuttgart) an der betreffenden Universität.

Teilnehmer: R. Döhl / D. Schauwecker (beide Deutschland) / (Mr.) Johnson (USA) /
(Mr.) Gibbs (GB), Kamimura Hiroo / Morosawa Iwao / Sakamoto Yukio / Inui
Hiroyuki / Suzuki Shun / Saeki Tetsuo (alle Japan).

Sprachen: Japanisch, Deutsch, Englisch.
Ergebnis: 1 Gedichtkette in 36 Teilen. Die klassische kasen-Form mit allen Regeln

(Vers- und Silbenzahl, Motivabfolge usw.) wurde strikt beibehalten, (zumindest
in der japanischen Fassung).

Publikation: Nur japanisch in der Gruppenzeitschrift Kahen (Okayama-city), unter dem
Titel Senriyama no renku (Artikel von Suzuki Shun). Die vollständige Gedichtkette
in 3 Sprachen erscheint voraussichtlich in einem Publikationsorgan der Kansai-
Universität.



MODERNE KETTENDICHTUNG 955

BIBLIOGRAPHIE
(in chronologischer Anordnung und mit Kommentar)

PAZ, Octavio / ROUBAUD, Jacques / SANGUINETI, Edoardo / TOMLINSON, Charles:

Renga, poème. Paris: Gallimard. 1971. 101 S.

[Enthält die Gedichte, eine Einleitung von Claude Roy, den wegweisenden Essay
von O. Paz "Centre mobile" und zwei kürzere Essays von Roubaud und Tomlinson.]

PAZ, Octavio / ROUBAUD, Jacques / SANGUINETI, Edoardo / TOMLINSON, Charles:

Renga. New York: George Braziller. 1971.

[Englische Übersetzung des Voranstehenden.]

ÖOKA Makoto: "Renku, renshi no ba kara." Gendaishi techö (Shichösha) 4 (1974): 48-
55. -kmfê r&ft • £fta>4gà>Ç>j rafti£#iy 4,1974.

[Essay. "Aus der Perspektive von Renku, Renshi."]

IBARAGI Noriko / ÖOKA Makoto / KAWASAKI Hiroshi / KISHIDA Eriko / TANIKAWA
Shuntarö / TOMOTAKE Tatsu / NAKAE Toshio / MIZUO Hiroshi / YOSHINO Hiroshi:
Kai, renshi. Tokyo: Shichösha. 1979. 230 S.

7fcSItS5È/£!Ftt W • SI#J &88tt 1979.

[Enthält neben den 11 Renshi-Zyklen der Dichtergruppe Kai die Nachworte aus
den Teildrucken in der Gruppenzeitschrift Kai, einen revidierten Nachdruck des

Essays Renshi, renku no ba kara (1974) von Öoka Makoto sowie eine langes
Gespräch unter den Beteiligten, mit Kommentaren zu einzelnen Gedichtketten.]

TANIKAWA Shuntarö / TOMIOKA Taeko / SUZUKI Shiröyasu: "Hachijikan no shi -
Renshi no kokoromi." Taiyö 10 (1976): 77-84.

mm±f$/'gm£m*/%i*i&®m r 8 mmom • mm<Dm&i r±ß§J
10, 1976.

[ "Acht-Stunden-Gedicht." Gedichtkette und begleitendes Gespräch.]

ÖOKA Makoto: Utage to koshin. Tokyo: Shüeisha.1978.
Xm*Ê Bfctftffi&J Ä^tt 1978.

[Grundlegender Essay zum Verhältnis von Kollektiv und Individuum in der
japanischen Tradition und den daraus folgenden Schaffensprozessen. Erstmals
veröffentlicht in der Zeitschrift Subaru, Juni 1973 - September 1974.]

ÖOKA Makoto / FITZSIMMONS, Thomas: "Renshi. Yureru kagami no yoake / Linked
Poems: Rocking Mirror Daybreak." Shinchö Bd. 79, Nr. 3 (1982): 208-233.

3,1982.
[Gedichte in Japanisch und Englisch. Japanisches Nachwort von Ooka (2 Seiten).]



956 EDUARD KLOPFENSTEIN

OOKA Makoto / FITZSIMMONS Thomas: Renshi. Yureru kagami no yoake I Linked
Poems: Rocking Mirror Daybreak. Tokyo: Chikuma shobö. 1982. 101 S.

[Buchausgabe des Vorangehenden. Gedichte Japanisch und Englisch. Von Ooka
Nachwort aus Shinchö und Erläuterungen zu den Gedichten; von Fitzsimmons
Nachbemerkung, nur aufJapanisch.]

PAZ, Octavio / ROUBAUD, Jacques / SANGUINETI, Edoardo / TOMLINSON, Charles:

"Renga". Übersetzt von Eugen Heimle. Akzente Heft 2 (April 1983): 109-141.

[Deutsche Übersetzung des Pariser Kettengedichts 1969 (nur deutsch). Dazu
Einleitung von E. Heimle und deutsche Fassung des Essays von O.Paz "Bewegliches
Zentrum".]

KLOPFENSTEIN Eduard: "Moderne Kettendichtung (renshi)."Referate des VI. deutschen

Japanologentages in Köln 12-14. April 1984. Hamburg: Mitteilungen der Ges. für Natur-
und Völkerkunde Ostasiens (MOAG), Bd. 100 (1985), 116-131.

[Mit einer Übersetzung der Gedichtkette Nr. 2 aus Kai, renshi 1979.]

"69 Autoren schreiben ein Gedicht". Schweizer Literaturzeitschrift «orte» Nr. 51 (Juli
1985): 5-20.

[Wird bezeichnet als "erstes schweizerisches Kettengedicht". Angeregt und
zusammengetragen von Hans Peter Gansner.]

"Renga in Rotterdam." Gendaishi techö (Shichösha) 9 (1985): 30-38.
rRENGA IN ROTTERDAM J Pü/ftl^lßJ 9,1985.

[Texte der Veranstaltung Rotterdam I. Einleitung von Ooka M. Zwei Gedichtketten
(2 Gruppen) in den Originalsprachen und in jap. Übersetzung. Im gleichen Heft
finden sich diverse weitereTexte zum Renshi und anderen Formen der dichterischen
Gemeinschaftsproduktion, die hier nicht separat aufgenommen sind (nur
Japanisch).]

KAWASAKI Hiroshi / KIWUS, Karin / ÖOKA Makoto / VESPER, Guntram: Poetische
Perlen. Renshi - Ein Fünf-Tage-Kettengedicht. Nördlingen: Franz Greno. 1986. 96 S.

[Text des Renshi Berlin 11985. Mit als Leporello beigehefteten Kalligraphien von
Öoka Makoto. Gedichte Deutsch und Japanisch. Dazu folgende essayistische Texte

nur aufDeutsch. E. Klopfenstein: "Kettendichtung am Wannsee, ein Bericht."
Öoka M.: "Aufder Suche nach schöpferischen Impulsen und spielerischem Geist."
E. Klopfenstein: "Moderne Kettendichtung." Biographien, Nachwort.]

ÖOKA Makoto / KIWUS, Karin / KAWASAKI Hiroshi / VESPER, Guntram: Wannzee-
renshi. Tokyo: Iwanami shoten. 1987. 103 S.

[Japanische Ausgabe des Voranstehenden, jedoch mit anderem Titel. Gedichte

japanisch und deutsch. Essays nur aufJapanisch. Es fehlt der oben erwähnte



MODERNE KETTENDICHTUNG 957

Bericht "Kettendichtung am Wannsee". Dafür ist neu aufgenommen: Kawasaki
Hiroshi: "Subete hajimete no koto datta - Wanzee no omoide" (Es war alles zum
ersten Mal - Erinnerungen an Wannsee).]

KLOPFENSTEIN, Eduard: "Modern Linked Verse by Japanese and German Poets."
Proceedings ofthe 7th International Symposium on Japan Today (Oct. 1986, Copenhagen).
Ed. by Susanne Stornier. Kopenhagen: Tökai University European Center. 1987. S.120-124.

ÖOKA Makoto: "Reviving classical linked poems abroad." Japan Quarterly 34, 2 (1987):
149-152.

ÖOKA Makoto: Yöroppa de renshi o maku. Tokyo: Iwanami shoten. 1987. 219 S.

[ "Renshi-Veifassen in Europa". Ausführlicher Bericht vor allem über die Veranstaltungen

Berlin I und Rotterdam /.]

HARA Katsumi: "Wannsee Renshi - ein moderner literarischer Versuch?" Bochumer
Jahrbuch zur Ostasienforschung 1988: 95-117.

ÖOKA Makoto / ANKER, Robert / BERNLEF, J. / VAN TOORN, Willem. "Rotterdam-
Renshi (Käsen keishiki)." Kashin (Kabushiki kaisha Kashinsha, Tokyo) Bd. 2, Nr. 3

(1988): 80-94.
ARMf/R. • TV-f>—/h • ^/vyyy/w. • yy y • Y—fry ^wr/v
yjjm «Mi»*;) j mm (*fcäfcattft#tt) 3,i988.

[Texte der Veranstaltung Rotterdam II, nur japanisch. Mit Nachwort zum Rotterdamer

Renshi von Öoka Makoto (S. 90-94). 36 Kettenglieder zu je 3 und 2

Versen, in Anlehnung an die klassische kasen-Fcvvn, jedoch mit sehr langen
freienVeisen.]

ARTMANN, H.C. / ÖOKA Makoto / PASTIOR, Oskar / TANIKAWA Shuntarö: Vier
Scharniere mit Zunge. Renshi-Kettendichtung. Unter Mitwirkung der Übersetzer Hiroomi
Fukuzawa und Eduard Klopfenstein. München: Verlag Klaus G. Renner, 1988. 95 S.

[Text des Renshi Berlin II1987. Mit einer als Leporello beigehefteten 7-teiligen
Kalligraphie von Öoka. Gedichte deutsch und japanisch. Biographien, Nachbemerkung

(deutsch).]

ÖOKA Makoto / TANIKAWA Shuntarö / ARTMANN, H.C. / PASTIOR, Oskar: Fazanen-

döri no nawabashigo. Berurin-Renshi. (Kassetto têpu tsuki). Fukuzawa Hiroomi / Eduard

Klopfenstein yaku. Tokyo: Iwanami shoten 1989. 219 S.

«3 cDlStf Le:' • K^y y&m Cfr-fe y bv—^tt) teflME/^ Y^T/v
h • ÏUy^yi/a.myU %ì&Wl£ 1989.

[Text des Renshi Berlin II. Japanische Ausgabe des Voranstehenden, jedoch mit
anderem Titel: "Die Strickleiter an der Fasanenstrasse; Berliner Renshi." Mit
beigelegter Tonband-Kassette der Schlusslesung. Gedichte japanisch und deutsch.



958 EDUARD KLOPFENSTEIN

Anschliessend langes "Nachwort in Gesprächsform" zwischenTanikawa und Ooka
(nur japanisch): "Taiwa ni yoru atogaki" S. 93-208.]

ÖOKA Makoto / ANKER, Robert / BERNLEF, J./ VAN TOORN, Willem. "Kettingvers
in Rotterdam." De Revisor (Amsterdam) 16, 3 (Juni 1989): 64-77.

[Text der Veranstaltung Rotterdam II, nur holländisch. Ein Abdruck in Holländisch
I Flämisch erfolgte ebenfalls in der Zeitschrift Revolver (Antwerpen) 1990 (konnte
nicht verifiziert werden).]

ÖOKA Makoto: "Linked Poetry: Experiments with Western Poets". Acta Asiatica (The
Töhö Gakkai, Tokyo) 56 (1989): 90-105.

"Finrando renshi." Kashin (Kabushiki kaisha Kashinsha, Tokyo) Bd. 3, Nr. 3 (1989).

ìyjyyyYìmi mm 0*Ä£ttft#tt) 3,1989.
[Text der Veranstaltung in Helsinki 1985, nur Japanisch.]

KLOPFENSTEIN, Eduard: "Renshi - Zeitgenössische Lyrik in Form von Gedichtketten."
Vierteljahresschrift der Deutschen Haiku-Gesellschaft, Jahrg. 3, Nr. 3 (Sept. 1990): 12-16.

ECKART, Gabriele / BECKER, Uli / ÖOKA, Makoto / TANIKAWA, Shuntarö. (Übers.)
Eduard Klopfenstein / Fukuzawa Hiroomi: "Frankfurt-Renshi." Herumesu (Iwanami
shoten), 29 (Jan. 1991), S. 108-147.

Y^Tjvy ¦^n-Hy^^/'/ls^Ë \yyyv-y>vYM%\ ï^
3&1-J VäWlWJS) No.29, 1991.

[Text des Frankfurter Kettengedichts 1990. Gedichte japanisch und deutsch (S.108-
128). Dazu ein Gespräch zwischen Tanikawa und Öoka über das "Frankurter
Renshi und seinen Hintergrund" (5.137-147, nur japanisch).]

ÖOKA Makoto: Renshi no tanoshimi. Tokyo: Iwanami shinsho 156. 1991. 215 S.

*fôHf M^fifuL^J ë&fr» 156. 1991.
[ "Das Vergnügen an der modernen Kettendichtung." Ausführlicher Bericht vor
allem über die Anfänge: Kai-Gruppe und Rochester (Michigan) 1981. Kurz auch
über Rotterdam II1986/87.]

KLOPFENSTEIN Eduard: "Renshi - Moderne Kettendichtung." Japan; Aspekte eines
Landes und einer Gesellschaft. Hg. von der Wirtschaftskammer Schweiz-Japan. Zürich:
Werd-Verlag. 1993. S. 127-128.

TANIKAWA Shuntarö / TAKAHASHI Junko / SASAKI Mikirö / ÖOKA Makoto: "Me to
mimi no michi no maki." "Kökai zadankai: Renshi seisaku uchimaku dangi." Herumesu
(Iwanami shoten), 41 (Jan. 1993).

mmm& ¦ mmuwiHMmmi r^s^i-j vät&mig) no.4i, 1993.



MODERNE KETTENDICHTUNG 959

[Renshi von AtamilTökyö 1992. Titel: "Buch des Weges von Auge und Ohr."
Erläuterungen: "Öffentliches Gespräch: Belehrungen über die Geheimnisse des

Renshi-Machens."]

TANIKAWA Shuntarö / SASAKI Mikirö / TAKAHASHI Junko: "Demi renshi, Burugönyu
no maki". Gendaishi techö 1 (1994): 86-91.

^JiK£±EP/fe**i^ß/Ä*t)i[I^ r K* SAH • -7;vd--^<Dm ra
ftf£#*gj 1,1994.

[Text von 'Burgund 1993'. "Halb-Renshi, Buch Burgund". Nur japanischer Text.]

ÖOKA Makoto / LUM Wing Tek / STANTON, Joseph / YAMASAKI TOYAMA, Jean: As
the Kite Thinks. A linked poem. Edited by Lucy Lower. Honolulu: Summer Session

University of Hawai'i at Mânoa. 1994. 74 S.

[Enthält: Vorwort von Lucy Lower, Einleitung von Öoka Makoto, Renshi in 36
Teilen, Kommentar der Dichter zu Nr. 1 -16, Nachworte der Dichter, Biographische
Angaben. Alles nur in Englisch.]

NOZAWA Kei: "Tasha to no komyunikêshon, Öoka Makoto to renshi no mondai."
Kokubungaku - kaishaku to kyözai no kenkyü (Bd. 39 Nr.9), 8 (1994): 54-59.

Wim rffi#W3^^-'>3^ *ra#bw&onmi mx^-m
Rfcfbtt©ßBfcJ 8(1994).

[ "Kommunikation mit dem Andern - Ooka M. und die Probleme des Renshi"
(Japanisch).]

FUKUZAWA Hiroomi: "Dokyumento Furankufuruto renshi." Kokubungaku - kaishaku to
kyözai no kenkyü (Bd. 39 Nr.9), 8 (1994): 60-69.

%\ 8(1994).
[Japanischer Text des Frankfurter Renshi 1990, mit Erläuterungen.]

ADONIS / BHATTACHARYA, L. / JOUFFROY, A. / NOËL, B. / ÖOKA, M. / TATI-
LOUTARD, J.-B.: "Renshi." Caravanes. Littératures à découvrir, No. 4. Revue annuelle
de littérature dirigée par André Velter. Paris: Éditions Phébus, (Novembre) 1994: 114-125.

[Text von 'Paris III1993'. Nur französisch. Mit einem kurzen Vorwort von
André Velter.]

INOUE Temo: "«Kai» no renshijintachi". Gendaishi techö 5 (1995): 34-35.

#±ff* um»<Dmmxtch\ mmt^-m 5,1995.
[ "Die Renshi-Dichter der Gruppe «Kai»." Dieses Heft ist ein Sonderheft über die
Kai-Dichter. ]

DÖHL, R. / GARNIER, I. / GARNIER, P. / GRÖGEROVÄ, B. / HIRSAL, J. / KAMI-
MURA, H. / PAZARKAYA, Y. / SUZUKI, S.: Aufder nämlichen Erde. Eine poetische
Korrespondenz. Mit 8 schriftkünstlerischen Arbeiten von Kei Suzuki. Anlässlich des Japan-
Festivals der VHS Stuttgart im Juni 1995. Stutgart: vertag in der villa. 1995. 54 S.



960 EDUARD KLOPFENSTEIN

[Enthält: Vorbemerkung, 9 Gedichtketten in den Originalsprachen und in deutscher
Übersetzung (Japanisch nur in römischer Umschrift), "Fussnote zu einer poetischen
Korrespondenz" von R. Döhl, Biographische Angaben.]

SUZUKI, Shun: "Doitsu renshi no tsudoi ni sanka shite." Hana 9 (1995): 42-43.

ft*fè rhVyìÉi£tf>oifVt::#flqLTj $m 9, 1995.

[ "Anlässlich der Teilnahme an einer deutschen Renshi-Veranstaltung". Persönlicher
Bericht über die Veranstaltung in der Volkshochschule Stuttgart 1995.]

MARUCHI, M. / ANDERSON, K. / NISHIOKA, K. / BRECHBÜHL, B. / AOKI, H. /
SONG Chang Kyong: "Ranpu wa! - Renshi bunkakai ni okeru happyö renshi." Shi to
sözö - Poetry and Creation (Seijusha, Tokyo) No. 20/21, 1 (1996): 8-17.

%m^/v-^y • ry¥-yy/mm%ïk/^T h • 7'>tt"i-;v/f*
itòfr/i&nm ^yyfw. • mmn^^mfornrnrnmi mtmì&•
PoetryandCreationì (#ütt) 20 • 2l£#Hf 1, 1996.

[Text der zwei Gedichtketten von Maebashi 1996. Titel: "Eine Lampe!" Daneben

findet sich eine Einführung und der Text der 4 ad hoc entstandenen Gedichtketten.
Alles nur japanisch.]

KLOPFENSTEIN, Eduard: "«Köen» Shi, sukui no nawabashigo - kokusai renshi no
kanösei." Keiö gijuku daigaku Hiyoshi kiyö, Doitsu gogaku I bungaku. (Deutscher Titel:)
Hiyoshi-Studien zur Germanistik (Yokohama) 24 (1997): 102-118.

tu y^yy^ft^y • o: K7- K r<MM>3$ • ^cv^UflfL-^—SHÜ
mommi imiÈîè*¥H^Eg- Y^ym^-xm 1^24-^1997.

[ "«Vortrag». Die rettende Strickleiter - das Gedicht. Möglichkeiten der internationalen

Kettendichtung." (Nur Japanisch).]

SUZUKI Shun: "Senriyama no renku ni sanka shite." Kahen (Okayama-city) vol. 134

(Jan. 1997): 1-3.

&*& r^MUJ^il'Rl^^PLTj WÌKU i'Xftl (^LÜrU) vol. 134, 1997

[Abdruck des käsen Osaka 1996 (nur japanisch), mit Kurzbericht. In Vol. 134
sind nur die Teile 1-18 aufgenommen. Die Teile 19-36 werden in der Nr. 135

folgen.]


	Moderne Kettendichtung (renshi), japanisch und international : eine Zwischenbilanz

