Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 50 (1996)
Heft: 4: Jubilaumsausgabe zum flinfzigjahrigen Bestehen der Asiatischen

Studien = En I'nonneur du cinquantenaire des Etudes Asiatiques

Artikel: Begegnung an der Furt
Autor: Gassmann, Robert H.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147285

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEGEGNUNG AN DER FURT
Robert H. Gassmann, Universitit Ziirich

In ilteren Kulturen, meine Damen und Herren,! war es iiblich, komplexe
Sachverhalte mit Hilfe einer aufschlussreichen, fabel- oder gleichnisdhnli-
chen Geschichte und kriftig gezeichneten Bildern plastisch zu vermitteln.
Lassen Sie mich also auch mit einer Geschichte arbeiten. Sie stammt aus
dem Buch Lun Yu, in dem die wahrscheinlich weitgehend authentischen
Worte und Gespriche des Konfuzius gesammelt sind. Die Geschichte ge-
hort zu einer kleinen aber seltsamen Gruppe von Stellen, die gewisser-
massen leitmotivisch eine kommunikativ ergebnislose Begegnung zwischen
Konfuzius und einem Vertreter einer - sagen wir einmal - daoistischen
Weltanschauung belegen. Diese Ergebnislosigkeit, ja diese eklatante
Unfédhigkeit des Meisters, sich argumentativ durchzusetzen, hat viele Kom-
mentatoren veranlasst, diese Stellen entweder als unecht zu taxieren oder
als perfid eingeschleuste daoistische Gegenpropaganda zu verwerfen. Und
doch sind sie in den Gesprachen des Konfuzius iiberliefert, und wurden
auch stets weitertradiert! Grund genug also, einen kritischen Blick darauf
zu werfen. Hier also die Geschichte:

Zhédng Ju und Jié Ni, zwei Einsiedler, waren zu zweit mit Pfliigen beschéftigt.
Meister Kdng kam an ihnen vorbei und schickte seinen Schiiler zi-Lu, um sich
bei ihnen nach einer Furt zu erkundigen. Zhang Ju fragte ihn: “Wer ist denn der
werte Herr, der den Wagen fiihrt?” zi-Lu antwortete: “Er ist der Kong Qiu.”
Der Einsiedler fragte weiter: “Ist er der Kdng Qiu aus dem Staate Li?” Der
Schiiler antwortete: “Er ist es.” Da meinte Zhdng Ju: “Dann kennt er die Furt
schon.”

Der Schiiler zi-Lu wandte sich an den anderen Einsiedler, an Jié Ni. Dieser
fragte ihn: “Und Sie, wer sind Sie?” zi-Lu antwortete: “Ich bin zi-Lu.” Jié Ni
fragte weiter: “Der Schiiler des Kdng Qiu aus Li?” zi-Lu antwortete: “So ist
es.” Da meinte Jié Ni: “In Zeiten, wo die Wasser alles iiberfluten, verhalten

1 Beim vorliegenden Text handelt es sich um einen Vortrag, der im Rahmen der
gemeinsam von der Universitit Zirich und der Eidgenossischen Technischen
Hochschule organisierten Ringvorlesung “Ostasien - Eine kulturwissenschaftliche
Einfiihrung” im Wintersemester 95/96 gehalten wurde. Der Stil des Vortrags
wurde unverdndert beibehalten; wo nicht ausdriicklich auf eine Ausgabe
hingewiesen wird, stammen die Ubersetzungen vom Verfasser. Annotierungen
sind, wo notig, im Text integriert.



904 ROBERT H. GASSMANN

sich in der Welt alle wie Ihr Meister und Sie es jetzt tun - sie suchen eine Furt.
Aber was andert das? Und ausserdem - wenn Sie schon zu denen gehéren, die
jemandem als Schiiler nachfolgen, warum denn einem Dienstadligen wie Kong
Qiu, der bloss anderen Adligen aus dem Weg geht, warum nicht gleich einem
Dienstadligen, der den gegenwirtigen Zeiten aus dem Weg geht!?”

Zhang Ju und Jié Ni deckten die Saat mit Erde zu und liessen sich nicht weiter
storen. zi-Lu begab sich zum Meister und berichtete ihm das Gesprach. Der
werte Meister zeigte sich enttiuscht und sprach: “Vogel und erdgebundene
Tiere konnen nicht der gleichen Gruppe angehdren. Ich jedenfalls bin nicht ein
Schiiler solcher ‘Adliger’! Aber wer will das schon sein!? Wenn die Welt den
korrekten Weg hitte, dann wire ich nicht berechtigt, an ihrem Wandel teilzu-
haben.” (Lun Yu 18.6)

Soweit die Geschichte. Ist das nun einfach eine mehr oder weniger lustige
Episode - oder steckt mehr dahinter? Ich wiirde Ihnen diese Stelle natiir-
lich nicht vorlegen wollen, wenn ich nicht dezidiert der Meinung ware,
dass die ibliche anckdotische Lesart sich bloss an Oberflachlichem orien-
tiert und den Blick auf wesentlichere Zusammenhénge verstellt. Dass viele
dieser Zusammenhinge sich erst bei einer sorgféltigen — und damit meine
ich: philologisch exakten - Lektiire erschliessen, dass das zwischen den
Zeilen Stehende erst durch inner- und aussertextliche Arbeit «intelligibel»
wird, ist fiir alle text- und sprachbezogen arbeitenden Wissenschaften
(besonders fiir die Philosophie) nicht neu. Die folgenden detaillierten Aus-
fiilhrungen sollen daher nicht als selbstgefilligen Beweis missverstanden
werden, dass «nur ein traditioneller Sinologe von Format» das wirklich
leisten kann (1 m 86 iibrigens), sie sollen vielmehr aufzeigen, wie unge-
heuer schwierig es ist, bloss mit oder aus einer Ubersetzung — wie gut sie
auch sein mag - wesentliche Dimensionen eines Textes, und damit einer
Kultur, zu erfassen. Es sei also an dieser Stelle an die Fachwissenschaftler
hiiben wie driiben appelliert, sich ihrer grossen Verantwortung bei der
Vermittlung bewusst zu sein und sich bei der Suche nach geeigneten Furten
nicht davor zu scheuen, gelegentlich nasse Fiisse oder abweisend schei-
nende Antworten zu bekommen.

Beginnen wir also mit unserer Lektiire und wenden wir uns zunachst
einmal den Kraft- und Spannungsfeldern der Begebenheit zu: Die Stelle be-
ginnt mit der Nennung von zwei Einsiedlern, die offenbar in der Nahe ei-
nes Flusses daran sind, ihr Land zu bebauen. Von zwei Einsiedlern zu
sprechen scheint zwar widerspriichlich, aber mit diesem iiblichen Aquiva-
lent werden Angehorige der Oberschicht bezeichnet, die sich von der Welt
zurickgezogen haben, ein eremitenhaftes frugales Leben fiihren und nicht



BEGEGNUNG AN DER FURT 905

unbedingt, wie das Beispiel zeigt, allein leben. Diese Art Lebensfithrung
heisst chinesisch yin ji [& & ‘in der Abgeschiedenheit leben; eremitisch
leben’. Der aufmerksame Horer wird die lautliche Nidhe der ersten Silbe
mit dem viel bekannteren Wort yin f& ‘weibliche Kraft’ sofort heraushoren
(dies gilt hier auch fiir die antikchinesischen Lautungen *ien und *iem).

& Yin und [% Yang sind zwei komplementire Krifte, die den Kosmos
- und damit auch die Menschenwelt - in allen Aspekten in Bewegung hal-
ten. Sonne und Mond sind zwar nach uralter chinesischer Vorstellung de-
ren wichtigsten Erscheinungsformen (yin bezeichnet urspriinglich den nach
Norden liegenden Schattenhang eines Bergs oder Hiigels, ydng ent-
sprechend den Sonnenhang), aber diese zwei gegensitzlichen und sich
gleichzeitig ergidnzenden Krifte werden mit vielen anderen Begriffspaaren
in ihren Erscheinungszustinden umschreiben: Yang ist das Ménnlich-ak-
tive, Yin das Weiblich-passive, Yang ist mit Trockenheit, Klarheit, Hitze,
Tageszeit, Sommer, Siiden, dem Himmel assoziiert, Yin mit Feuchtigkeit,
Dunkelheit, Kilte, Nacht, Winter, Norden und der Erde. Beide miissen je
nach Zeit und Ort im vorgegebenen harmonischen Verhiltnis zueinander
stehen: Im Winter, beispielsweise, muss der Yin-Einfluss stark, der des
Yang gering sein; tritt dann eine Hitzewelle auf, dann muss durch geeig-
nete rituelle Massnahmen der Yang-Einfluss eingedimmt werden. Dabei
spielt das Verhalten des Menschen, insbesondere des Herrschers, durchaus
ein Rolle. So heisst es etwa im Buch & B & ¥k Lii Shi Chun Qiu (Friihling
und Herbst des Herrn Lii) zu den vom Ko6nig zu meidenden Tétigkeiten im
ersten Friithlingsmonat:

“Wenn im ersten Friihlingsmonat die fir den Sommer giiltigen Ordnungen be-
folgt wiirden, so wiirden Wind und Regen nicht zur rechten Zeit kommen,
Krauter und Baume vorzeitig diirr werden und die Staaten in Aufregung geraten.
Wenn die fiir den Herbst giiltigen Ordnungen befolgt wiirden, so wiirden die
Menschen von grossen Seuchen betroffen werden, Stiirme und Platzregen
wirden sich hdufen, und allerlei Unkraut wiirde wuchern. Wenn die fiir den
Winter giiltigen Ordnungen befolgt wiirden, so wiirde Unheil durch Uber-
schwemmungen angerichtet, Reif und Schnee wiirden grossen Schaden tun. Die
Wintersaat wiirde nicht heimgebracht werden konnen.” (Buch 1, Kapitel 1;
Wilhelm 1979:3)

Kehren wir zur Geschichte zuriick: Uber eine Lautihnlichkeit ist festge-
stellt worden, dass die Wertigkeit der ersten Aussage, welche die Einsied-
ler einfiihrt, mit yin in Verbindung gebracht werden kann. Diese Verbin-



906 ROBERT H. GASSMANN

dung ist nicht zufédllig und kann aufgrund verschiedener Assoziationen
bestatigt werden:

Besonders stark ist die Assoziation mit ‘Wasser’, welches bekanntlich
yin zugeordnet ist. Dieses Element tritt uns in den Namen der beiden
Einsiedler entgegen: Zhing Ju £ 7H , dessen Vornamen ‘Marschgebiet’
bedeutet, und Jié Ni %% 55 , dessen Vornamen mit ‘ertrinken’ zu tun
hat. Aus dem Kontext ist ferner zu entnehmen, dass die beiden Ein-
siedler in der Nihe von Wasser wohnen bzw. arbeiten. Dieser Umstand
ruft die folgenden Stellen aus dem Dao De Jing 3H {3 #& in Erinnerung
(auch unter dem Namen Lao Zi % F bekannt):

Hochstes Gutsein gleicht dem Wasser.

Wasser versteht sich darauf, den zehntausend Wesen zu niitzen,
ohne mit ihnen in Konkurrenz zu treten;

Es weilt an Orten, welche die Mehrheit der Menschen verabscheut.
Darum ist es nahe dem Weg. (Lao Zi, Kap. 8)

Mit dem Vers “das Wasser weilt an Orten, welche die Mehrheit der
Menschen verabscheut” ist das eremitische Element direkt ange-
sprochen. In einer zweiten Lao Zi-Stelle wird auf eine andere Eigen-
schaft des Wassers referiert, die im Zusammenhang mit der argumen-
tativen «Niederlage» des Konfuzius wohl aufschlussreich ist:

Nichts in der Welt ist unterwiirfiger oder schwécher als das Wasser.
Aber nichts, das Festes und Starkes angreift, kann es besiegen. (Kap. 78)

Eine zweite Assoziationskette mit yin wird durch ihre passive, statische
Erscheinungsform eroffnet. Die zwei Eremiten sind ortsansissig,
statisch, wihrend Konfuzius und zi-Lu sich bewegen, mobil sind. Kon-
fuzius und zi-Lu agieren, die Eremiten reagieren.

Als dritte Assoziation wire zu erwidhnen, dass im Text ausdriicklich
gesagt wird, dass die Eremiten ‘zu zweit’, ‘paarweise’ — man konnte
auch sagen: «paritdtisch» — arbeiten. Die Zahl ‘zwei’, wie alle geraden
Zahlen, ist eine yin-Zahl. Was sie bearbeiten, ist ebenfalls aufschluss-
reich: die Erde, Grundlage der Landwirtschaft, ist als Gegenstiick zum
Himmel ebenfalls yin.

Um unserem Gegenstand entsprechend eine yin-Zahl von Argumenten
fiir Assoziationen aufzuzihlen, sei viertens und abschliessend auf eine
naheliegende Folgerung verwiesen: wo yin f& ist, ist auch ydng [&,



BEGEGNUNG AN DER FURT 907

d.h., yin verlangt nach ihrer Komplementirkraft, womit wir zur nich-
sten Szene und zum Auftritt von Meister Kong und seinem Schiiler zi-
Lu tibergehen konnen.

Der Meister und sein Schiiler sind also mit einem Reisewagen von A nach
B unterwegs und miissen dazu offenbar auf die andere Seite des nahen
Flusses gelangen. Da der Fluss gewissermassen quer zu ihrem Vorhaben
liegt, suchen sie eine Furt, um ihn zu liberqueren. Also schickt der Meister
seinen Schiiler zu den Eremiten, um sich danach zu erkundigen. Halten wir
folgende Elemente fest:

Im Gegensatz zu den zwei Eremiten sind diese beiden Herren beweg-
lich, mobil - sie sind also klar mit ydng B& zu assoziieren. Diese Art
von Mobilitat wird im Dao De Jing klar verurteilt. Es heisst da in Kapi-
tel 80 in einem an den Herrscher gerichteten Text:

Sire! Verkleinert die Lehen(sflrstentiimer)!

Verringert die Grosse der Volker! [...]

Bringt die Volker dazu, die Toten ernst zu nehmen und nicht in die Ferne umzu-
Ziehen!

Auch wenn es Boote und Reisewagen geben sollte, lasst es keinen Ort geben,
wo Leute sie besteigen! [...]

Sind die Hauptstadte benachbarter Lehensfiirstentiimer von ferne gegenseitig zu
sehen und sind die Stimmen der Hahne und Hunde gegenseitig zu horen, so er-
reichen die Volker ein reifes Alter und den Tod, und sie gehen nicht zueinander
hin oder kommen zueinander her. (Lao Zi, Kap. 80)

Die Tatsache, dass der Reisewagen nachher explizit erwahnt wird, ist in
einem weiteren Zusammenhang bedeutsam: Der antike Reisewagen mit
seinem viereckigen Kastenboden und seinem runden, gewdolbten Dach
oder Schirm ist ein Symbol fiir Himmel und Erde, denn viereckig ist die
Gestalt der Erde, rund ist die Form des Himmels. Der Lenker dieses
Wagens wire also als Weltenlenker zu verstehen; die Lenkung der Welt
ist Sache des Himmels, wobei die menschliche Stellvertretung des
Himmels als ‘Sohn des Himmels’ gilt. Konfuzius vertritt hier also die
Sache des Himmels, womit das Bild und sein Person ganz klar mit ydng
assoziiert werden.

Das Bild des Wagens eroffnet noch eine weitere Dimension: Wer im
Wagen sitzt, befindet sich im Vergleich zu seiner Umgebung in einer
hoheren Position. Oben ist dquivalent zu ydng, unten zu yin. Das kon-



908 ROBERT H. GASSMANN

fuzianische Weltbild ist absolut hierarchisch organisiert; wird diese
Hierarchie durchbrochen, gerit die Welt aus den Fugen. So finden wir
die folgenden Stellen in den Gesprichen des Meisters:

Meister Kong sprach: “Ist in der Welt der korrekte Weg vorhanden, dann gehen
Riten, Musik, Strafexpeditionen und Strafangriffe vom Himmelssohn aus. Wenn
der Welt der korrekte Weg fehlt, dann gehen Riten, Musik, Strafexpeditionen
und Strafangriffe von Lehensfiirsten aus. Gehen sie von Lehensfiirsten aus, so
werden diese sie in der zehnten Generation wohl selten nicht schon verloren
haben. Gehen sie von Vasallen der Lehensfiirsten aus, so werden diese sie in der
fiinften Generation selten nicht schon verloren haben. Handhaben Untervasallen
der Vasallen den Befehl iiber ein Lehen, so werden diese ihn in der dritten
Generation selten nicht schon verloren haben. Wenn in der Welt der korrekte
Weg vorhanden ist, dann ruht die Regierungsgewalt nicht auf den Vasallen der
Lehensfiirsten. Wenn in der Welt der korrekte Weg vorhanden ist, dann disku-
tiert der gemeine Adel nicht liber das Rechte beim Regieren.” (Lun Yu 16.2)

In einer weiteren berihmten Stelle heisst es:

Bei Meister Kong erkundigte sich der Jing-Patriarch von Qi nach der korrekten
Ordnung. Und Meister Kong, der antwortete: “Der Lehnsherr sei echter Lehns-
herr, der Lehnsmann echter Lehnsmann, der Vater echter Vater und der Sohn
echter Sohn.” Und der Patriarch, der sprach: “Ha! Sie verstehen etwas von der
Sache! Kommt es wahrhaftig zum Lehnsherrn, der sich nicht wie ein echter
Lehnsherr, zum Lehnsmann, der sich nicht wie ein echter Lehnsmann, zum
Vater, der sich nicht wie ein echter Vater, und zum Sohn, der sich nicht wie ein
echter Sohn verhdlt - werden dann, selbst wenn Einkiinfte da sind, diese mir
zur Verfiligung stehen und als Lebensunterhalt dienen?” (Lun Yu 12.11)

Dieses hierarchische Verhéltnis ldsst sich nicht nur auf Konfuzius und
die beiden Eremiten anwenden, es gilt auch zwischen ihm und seinem
Schiiler. Ydng steht also fiir das Hierarchische, fiir Unterordnung. Der
Meister schickt seinen Schiiler, und in diesem °‘schicken’ steckt das
Element der Veranlassung, also der Kausativitidt — ein Zeichen der Stir-
ke, der Macht, ja wohl auch der Gewaltanwendung. Obwohl also auf
der ydng-Seite auch zwei Personen stehen, sind sie qualitativ anders zu
beurteilen, als die beiden Eremiten. Die letztgenannten stehen, wie
gesagt, in einem paritdtischen Verhiltnis zueinander und sind daher als
zwel gleiche aufzufassen; die erstgenannten dagegen stehen in einem
hierarchischen Verhiltnis zueinander und sind daher gewissermassen
als 1+1 aufzufassen. Die Zahl 1 ist - wie nicht anders zu erwarten -
eine ydng-Zahl,



BEGEGNUNG AN DER FURT 909

« Da aller guten ydng-Dinge drei sind, wire gewissermassen auf die To-
pographie der bewegten und statischen Elemente in den beiden ersten
Aussagen hinzuweisen. Nehmen wir an, Meister Kong und sein Schiiler
bewegten sich von Westen nach Osten. Mitten in dieser Bewegung stellt
sich ithnen ein Hindernis entgegen, welches quer zu ihrer Richtung
liegt. Wo ydng [ ist, ist also auch yin f&. Diese topographische Ver-
teilung gilt iibrigens auch fiir die dialogischen Elemente: auf die Frage
des Schiilers wird nicht eine Antwort gegeben, sondern eine Gegenfrage
gestellt, die den Fragenden zum Antworten zwingt und die urspriing-
liche Frage schliesslich unbeantwortet ldsst. Aufschlussreich ist dabei
noch, dass der Meister etwas wissen will, und wer etwas will, das er
nicht erzwingen kann, der befindet sich strategisch in der schlechteren
Position. Wie trefflich formulierte doch das Dao De Jing die Situation
unserer Kontrahenten:

Nichts in der Welt ist unterwiirfiger oder schwécher als das Wasser.
Aber nichts, das Festes und Starkes angreift, kann es besiegen. (Kap. 78)

Jetzt, wo wir uns daran gewohnt haben, hinter den ganz normalen Dinge
eine metaphorische Ebene zu vermuten und auch zu entdecken, ist es Zeit
geworden, die Frage, um die es Meister Kong offenbar geht, ndher zu
betrachten. Meister Kong ldsst bekanntlich nach einer Furt fragen. Das ist
eigentlich nur eine etwas eingeschrianktere, eine etwas spezifischere Art,
nach dem Weg zu fragen. Nun: in unserem Kulturkreis nach dem Weg zu
fragen, das ist eine ganz und gar unverfiangliche Sache. Im chinesischen
Kontext fiihrt diese Frage aber zu den Wurzeln des Denkens. Die Sache
wird gewiss klarer, wenn ich das «Fremdwort» benutze: es ist die Frage
nach dem Dao.

Bleiben wir bei der Formulierung der Frage. Warum ldsst der Ver-
fasser dieser fabelhaften Anekdote Konfuzius nicht direkt nach dem Weg,
sondern bloss nach der Furr fragen? Ich glaube nicht, dass dies — um mit
Morgenstern zu sprechen - «des Reimes wegen» geschah. Meines Erach-
tens steckt darin schon eine handfeste philosophische Stellungnahme. Ho-
ren Sie folgendes aus dem Dao De Jing in der Ubersetzung von Debon:

Koénnen wir weisen den Weg, ist es nicht der wahre Weg,
Konnen wir nennen den Namen, ist es nicht der wahre Name.
Was ohne Namen, ist Anfang von Himmel und Erde

Was Namen hat, ist Mutter den zehntausend Wesen. (Kapitel 1)



910 ROBERT H. GASSMANN

Der Anfang in einer weniger poetischen, dafiir textnaheren Version:

E O] E Wenn Wege (konkret) begangen werden konnen,
FEEIE sind sie nicht der dauerhafte Weg;

] A wenn Namen (konkret) benennen konnen,

IER 4 sind sie nicht der dauerhafte Name.

Der Name ‘Furt’ bezeichnet einen konkreten Weg, einen Weg, den man
begehen kann, auf dem man sich be-wegen kann. Man kann jemandem
dariiber Auskunft geben, man kann mit ihm an ein Ziel gelangen. Dies gilt
fir alle real existierenden Wege, aber auch fiir die metaphorischen Wege,
die gemeinhin «Methoden» genannt werden (im griechischen Wort steckt
lbrigens auch der Bestandteil ‘Weg’). Der chinesische Name ‘dao’ kommt
in den Texten aller antiken Denkschulen vor. In diesen Texten kommt es in
zwel verschiedenen syntaktischen Formen vor: mit einer ndheren Modifi-
kation bezeichnet es etwas gegenstindlich oder sprachlich Fassbares, etwas
Konkretes, also z.B. der Weg des Konigs, der Weg des Himmels, die
Pfade von Tieren usw. usf. Als alleinstehendes Nomen ohne ndhere Modi-
fikation hingegen bezeichnet ‘dao’ den aus der Perspektive der jeweiligen
Schule oder des jeweiligen Verfassers einzig richtigen, wahren, korrekten
Weg. Dieser Weg differiert gegeniiber anderen Schulen oder Verfassern,
weil die attributiven Pradikate ‘richtig’, ‘wahr’, ‘korrekt’ doch nur relative
Giiltigkeit haben, da sie ja auf eine bestimmte Auffassung referieren. Dass
die sogenannten Daoisten ihren Namen dem Begriff ‘dao’ zu verdanken
haben, ist dem Umstand zuzuschreiben, dass sie sich nicht einem wie auch
immer attribuierten ‘dao’ zuwandten, sondern sich mit der Begrifflichkeit
des Daos schlechthin befassten, mit den aus den konkreten Wegen ableit-
baren allgemeinen Elementen.

Das Dao, am ehesten zu beschreiben als die organische Ordnung, die
der Welt zugrundeliegt und diese strukturiert, kann weder genannt noch
gekannt, sondern nur intuitiv erfasst werden. Es hat kein Bewusstsein und
ist ohne Namen. Es ist in dem Sinne organisch, als es nicht willentlich
handelt, aber es ist auch Ordnung, weil es sich in voraussagbaren Rhyth-
men und geordneten Mustern verdndert. Will man sich ihm ndhern, miis-
sen sozial angepasste Rationalitdit und Intellekt zuriickgelassen werden.
Man kann sich ihm nur dann intuitiv nihern, wenn man so namenlos und
frei von bewusstem Wihlen und Bewerten wie das Dao selbst geworden
ist. Das Dao kann in gewohnlicher Sprache nicht beschrieben werden, da
Sprache schon von Natur aus Teil der Sphire der Unterscheidungen und



BEGEGNUNG AN DER FURT 911

des Wissens ist. Sprache ist ein Produkt der Welt; das Dao ist jenseits da-
von, wie durchdringend und allgegenwirtig die Sprache auch sein mag.
Das Dao ist transzendent und dennoch immanent. Es schafft, es struktu-
riert, es ordnet das ganze Universum, und doch ist es nicht blosser Teil
davon. Im Dao De Jing (Lao Zi 25) wird dieser Sachverhalt etwa wie folgt
formuliert:

ANy Der (adlige) Mensch hat die Erde zum Vorbild,

kxR Die Erde hat den Himmel zum Vorbild,

KEE Der Himmel hat den Weg / das Dao zum Vorbild,
iEHEBE#  Der Weg hat das Aus-sich-selbst-so-sein/tun zum Vorbild.

Aber wie spricht man denn iiber das Dao? Was passiert, wenn ich dieser
Entitdt einen Namen geben muss? In der Art und Weise, wie sich der Ver-
fasser der folgenden Zeilen gewissermassen aus der Affire zieht, ist zu
ersehen, dass die Bewegung vom Konkreten zum Abstrakten sich an realen
und sozialen Gegebenheiten orientiert, dass der Abstraktion durchaus
rekonstruierbare Bilder und Prozesse zugrunde liegen:

Es gibt ein Wesen, das chaotisch und vollendet ist,

das vor Himmel und Erde gezeugt wurde.

So still, so leer, steht es fiir sich allein und dndert sich nicht,
Es wandelt im Kreise und ermiidet nicht.

Man kann es fiir die Mutter der Welt halten.

Ich kenne seinen personlichen Namen nicht.

Gebe ich ihm einen Erwachsenennamen, so sage ich: ‘dao’.
Mache ich ihm gezwungenermassen einen personlichen Namen,
so sage ich: ‘gross’. (Lao Zi 25)

Interessant an dieser Stelle ist die Namensgebung. Dazu muss man wissen,
dass je nach Lebensphase verschiedene Namen gegeben und benutzt
wurden. Kurz nach der Geburt wurde der personliche Namen gegeben,
chinesisch ming %4 . Dieser Name war starken Tabuvorschriften unter-
worfen. Mit Erreichung der Volljihrigkeit bekam man deshalb einen Er-
wachsenennamen, chinesisch zi 5. Dieser Name war fiir den 6ffentlichen
Gebrauch bestimmt. Diesen Brauch der Namensgebung nutzt nun der Ver-
fasser, um im externen, Offentlichen Bereich einen kommunen Namen
anzubieten. Gleichzeit signalisiert er damit, dass das so Bezeichnete erst
dann fassbar wird, wenn es an die Offentlichkeit tritt, wenn es sich also in
sozial wahrnehmbaren Erscheinungsformen manifestiert.



912 ROBERT H. GASSMANN

Den personlichen Namen kennt der Verfasser nicht, denn das gehort
zum tabuisierten, nicht-6ffentlichen Bereich. Nur unter Notigung lasst er
sich herbei, dem Dao einen personlichen Namen zu geben, und seine Wahl
fallt auf ‘gross’ (chinesisch da k). Warum ausgerechnet darauf? Ist es
nicht paradox, dass der Weg am Anfang ‘gross’ heissen soll? Es gibt dafur
zwel Griinde. Zum einen ist es in der Antike Brauch, zwischen dem per-
sonlichen und dem offentlichen Namen eine inhaltliche Beziehung herzu-
stellen, und zwar dergestalt, dass sie zusammen eine sinnvolle Ausdrucks-
einheit bildeten. In diesem Fall ergibt dies den Ausdruck da dao A iH
‘grosser Weg’, womit sozusagen die hierarchische Spitze der Wege, der
Weg der Wege bezeichnet wird. Der zweite Grund fiir die Wahl des per-
sonlichen Namens wird in einer fir uns eher kryptischen Form in der
anschliessenden Textstelle gegeben:

N =Fii ‘Gross-sein’ besagt ‘weggehen’,
1 E & ‘weggehen’ besagt ‘fern-sein’,
EE R ‘fern-sein’ besagt ‘umkehren’.

Diese Namen bezeichnen Phasen eines ganz alltdglichen Vorganges, nim-
lich einer Be-wegung: Wer am Anfang eines Weges, einer Bewegung
steht, manifestiert sich in seiner vollen Grosse; bewegt er sich, so geht er
weg; auf seinem Weg erreicht er irgendwann den fernsten Punkt, wo er
umkehrt und - vielleicht zuerst unsichtbar - im Niherkommen aus einem
kaum zu erkennenden Punkt zu seiner vollen Grosse wieder zuriickkehrt.
Aus diese Perspektivierung — Dinge erscheinen ganz klein am fernen Hori-
zont, werden mit zunehmender Nihe grosser, gehen weiter, werden wieder
kleiner, verschwinden am Horizont, erscheinen offenbar wieder, usw. usf.
- aus dieser Perspektivierung gewinnt der Verfasser nicht nur den person-
lichen Namen, gewissermassen den Anfangspunkt, des Dao, er begriindet
auch sein Wandeln in Kreisen. Und damit ist schliesslich die Verbindung
zu einem faszinierenden Naturphdnomen hergestellt, welches die Men-
schen von ihren Uranfingen an beschiftigt hat, zum Weg und zu den
Wandlungsphasen des Mondes. Es gibt wahrlich kein besseres Bild fiir das
Verhiltnis zwischen Dao und den beiden Komplementirkriften Yin und
Ydng! Das Dao steuert unsichtbar den Ablauf, die zyklisch wiederkehren-
den Wandlungen, sichtbar sind nur die wechselnden Erscheinungsbilder
des Mondes, die Manifestationen der sich verindernden Zusammensetzun-
gen der komplementiren Krifte.



BEGEGNUNG AN DER FURT 913

In einer Kreisbewegung, die natiirlich vom Dao meiner Ausfiihrungen
gesteuert wird, kehren wir also zuriick zu unserer Anekdote. Dadurch,
dass der Verfasser der Stelle den Konfuzius nach der Furt fragen lasst,
erzielt er also die folgende Wirkung: Er unterstellt damit, dass der Meister
Kong nicht am wahren Dao interessiert ist, sondern bloss nach einem
gangbaren, nach einem praktikablen Weg fragt, um ein aktuell vorhande-
nes Hindernis oder Problem zu iiberwinden. Eine Furt ist namlich eine
bestimmte Stelle, um einen bestimmten Fluss zu iiberqueren; es ist nicht
der universale Weg, um alle moglichen Flisse zu iberqueren! Wenn aber
- so die Konsequenz dieser Unterstellung - wenn also der Meister nicht
nach dem wahren Weg fragt, dann fragt er wirklich nach einer «Furt»,
nach einem gewohnlichen Weg. Fragt er wiederum nach einem gewohnli-
chen Weg, dann ist die Frage liberhaupt unverstandlich, denn er hat doch
seinen Weg schon, er hat doch schon seine Auffassung von Ordnung in der
Welt und seinen Weg, diese Ordnung herzustellen. Wie hiess es doch in
bereits zitierten Stellen?

Meister Kong sprach: “Ist in der Welt der korrekte Weg vorhanden, dann gehen
Riten, Musik, Strafexpeditionen und Strafangriffe vom Himmelssohn aus. Wenn
der Welt der korrekte Weg fehlt, dann gehen Riten, Musik, Strafexpeditionen
und Strafangriffe von Lehensfiirsten aus. [...]” (Lun Yu 16.2)

und weiter:

“Der Lehnsherr sei echter Lehnsherr, der Lehnsmann echter Lehnsmann, der
Vater echter Vater und der Sohn echter Sohn.” (Lun Yu 12.11)

Die unterstellte Interesselosigkeit des Konfuzius am wahren Weg wird
ubrigens dadurch noch akzentuiert, dass er sich nicht selbst zu den beiden
Eremiten begibt, sondern seinen Schiiler schickt. Dass die Frage fiir die
Eremiten gewissermassen «sinnlos» ist, da Konfuzius seine Auffassung
vom Weg doch schon hat, wird dadurch noch unterstrichen, dass der erste
Eremit das Gesprich mit dem Schiiler mit der Bemerkung beendet: Er
kennt die Furt doch schon!

Um die kunstvolle Konstruktion der Anekdote noch zu verdeutlichen,
sei darauf verwiesen, dass diese letzte Bemerkung nicht nur metaphorisch,
sondern durchaus mit einer konkreten Referenz verstanden werden kann.
Wenn wir heute das Wort ‘Eremit’ horen, dann verbinden wir mit der zu-
rickgezogenen Lebensweise hdufig auch die Vorstellung, dass solche
Leute nicht mehr au courant sind mit dem Geschehen in der grossen



914 ROBERT H. GASSMANN

weiten Welt, dass sie also eine Haltung einnehmen, die vielen sogenannten
Aussteigern in der heutigen Zeit entspricht. Verfolgt man den kleinen
Dialog mit dem ersten Eremiten, so zeigt sich das genaue Gegenteil. Er
kennt offenbar seinen who’s who - er kann nicht nur mit dem Namen
etwas anfangen, den er zur Sicherheit noch genauer bestimmt haben will
(der KOng Qiu aus dem Staate Lit?), er weiss offenbar auch einiges uber
diese Person, insbesondere dass er, um seine Lehre zu verbreiten, lange
Jahre von Hof zu Hof gezogen ist und daher liber Wege und Stege im
damaligen China eigentlich genau Bescheid wissen miisste. Und dieser
Kong Qi kommt her und will wissen, wo die Furt ist! Hier wird also in
meisterhafter Manier die metaphorische Ebene mit einer konkreten, histo-
risch moglichen Auffassung der im Text gedusserten Behauptungen des
Eremiten verkniipft. Dabei gibt der Verfasser des Textes schon zu Beginn
ein sehr aufschlussreiches Signal, an dem der Leser zunachst wohl achtlos
vorbeigeht. Es hiess da: “Meister KOng kam an ihnen vorbei.” Das Verb
im Chinesischen ist gud ;@& ‘vorbeigehen, passieren’, was fiir sich schon
ein nicht ganzlich ungestortes Verhiltnis andeuten kénnte; das Schriftzei-
chen wird aber auch verwendet, um in gleicher syntaktischer Umgebung
ein Verb des Inhalts ‘fiir fehlerhaft/falsch halten’ wiederzugeben. Die
Stelle konnte, und sollte wohl auch, wie folgt verstanden werden: “Meister
Kong hielt das, was die Eremiten taten, fiir falsch.”

Warum ist die Diskussion zwischen den verschiedenen Auffassungen
von Dao so wichtig? Weil damit die Diskussion und die Legitimation von
unterschiedlichen Ordnungsvorstellungen verkniipft war — und noch immer
ist. Ordnung, meine Damen und Herren, ist nicht nur eines der zentralen
Leitmotive der meisten philosophischen Schriften in der chinesischen An-
tike, es ist heute noch die bestimmende Leitvorstellung der Fihrungs-
schicht, die - wie Beispiele der jingeren Geschichte zeigen - einen regel-
rechten Horror vor der Unordnung haben. Die Welt eines Konfuzius und
eines Lao Zi (egal, ob dies eine historische Figur bezeichnet) befand sich
im Umbruch. Die Macht des Konigshauses der Zhou, das seit dem 11.
Jahrhundert v.Chr. geherrscht hatte und nach den Xia und den Shang-Yin
die dritte chinesische Herrscherdynastie war, war gebrochen. Die ur-
springlich von ihnen abhangigen Lehensherrschaften hatten sich allmihlich
zu selbstandigen Territorialstaaten ausgebildet. In Abwesenheit der zentra-
len Ordnungsmacht befehdeten sie einander einzeln oder in wechselnden
Bindnissen auf das heftigste, wobei das Ziel die Erringung der Vorherr-



BEGEGNUNG AN DER FURT 915

schaft nach dem Vorbild der Zhou war. Aber auch diese sich heraus-
bildende Staatenwelt kimpfte mit besonderen Problemen: es war nicht nur
zu einer neuen Machtverteilung zwischen Zentrum und Peripherie gekom-
men, auch innerhalb der neuen Staaten ereigneten sich gerade tiefgreifende
okonomische und soziale Prozesse.

Die gidngige Metapher fiir solche Zeiten des Umbruchs war das Bild
einer aus dem Gleichgewicht geratenen Welt, wie dies in folgender Stelle
aus den Aufzeichnungen des ersten grossen Konfuzianers, Meister Meng
oder Menzius, nachzulesen ist:

Zur Zeit des Yao war die Welt noch immer nicht im Gleichgewicht. Die gewal-
tigen Wasser flossen unberechenbar, traten iiber die Ufer und richteten Uber-
schwemmungen an in der Welt. Die Pflanzenwelt wucherte und war iippig. Die
Tierwelt war vielfdltig und gedieh. Die Fiinf Getreidearten gingen jedoch nicht
auf. Wilde Tiere bedriangten die Adelspersonen. Die Pfade der Tierhufe und der
Vogelspuren kreuzten sich in den Lehensfiirstentiimer der Mitte. Yao als einzi-
ger sorgte sich der Adligen wegen. Er erhob Shun in ein Amt und verbreitete
Ordnung in den Fiirstentiimern. Shun veranlasste Yi, das Feuer handzuhaben.
Yi setzte Berge und Flussauen in Brand und rodete sie mit Feuer. Die wilden
Tiere flohen und versteckten sich. Yu trennte neun Fliisse. Er machte den Fliis-
sen Flussbetter, er brach ihnen Durchgénge, teufte sie ab und leitete sie ins
Meer oder in den Yangzi. Sobald dem so war, waren die Lehensfiirstentiimer
der Mitte so, dass die Adelspersonen dariiber verfiigen und von ihnen leben
konnte. Zu dieser Zeit war es, dass Yu sich acht Jahre lang ausser Hauses auf-
hielt. Dreimal ging er an seinem Haustor vorbei, aber er trat nicht ein. (Meng
3A.4)

Wenn die Welt aus dem Gleichgewicht geraten war, so war das nach
gangiger antiker Vorstellung Ausdruck davon, dass das Verhiltnis zwi-
schen Mensch, Himmel und Erde gestort war. Insbesondere der Himmel
war Garant und zugleich Spiegel einer funktionierenden menschlichen
Ordnung, so dass ungewohnliche kosmische Ereignisse und terrestrische
Katastrophen Unordnung signalisierten. Wer diese Zeichen zu lesen ver-
stand, konnte korrigierend eingreifen und die Ordnung wiederherstellen,
denn nicht nur zwischen menschlichem und himmlischem Verhalten be-
stand eine kausal wirkende Resonanzbeziehung, sondern ebenso innerhalb
der Hierarchie der Menschen (ein guter Fiirst kann keine schlechten Unter-
tanen haben, denn sie eifern dem Vorbild nach). Gehandelt wurde aber
innerhalb einer bestimmten Ordnungsvorstellung. Dies ldsst sich fir die
konfuzianische Vorstellung exemplarisch an der eben zitierten Stelle able-
sen: Der Herrscher und seine Helfer greifen ordnend ein, sie treten als



916 ROBERT H. GASSMANN

Menschen der politischen Tat auf, sie sind aktive Flutenbandiger - oder
eben Furtensucher! Ihre Rolle verstehen sie als Vollzieher des himmlischen
Willens, als Trager eines himmlischen Mandats, als Helfer, welche bei der
Wandlung der Dinge assistieren, wie dies in der folgenden programma-
tischen Stelle aus Mass und Mitte deutlich wird:

Nur wenn der Konigsfahige in der Welt zu wahrhaftem Tun vorstosst, ist er
fahig, seine wahre Natur auszuschopfen. Wenn er fahig ist, seine wahre Natur
auszuschopfen, dann ist er fahig, die wahre Natur der Adelspersonen auszu-
schopfen. Wenn er fahig ist, die wahre Natur der Adelspersonen auszuschépfen,
dann ist er fahig, die wahre Natur der Dinge auszuschopfen. Wenn er fahig ist,
die wahre Natur der Dinge auszuschopfen, dann darf er dementsprechend dem
Himmel in seinen Wandlungen und der Erde beim Grossziechen der Wesenheiten
assistieren. Wenn er dem Himmel in seinen Wandlungen und der Erde beim
Grossziehen der Wesenheiten dementsprechend assistieren darf, dann hat er
dementsprechend schon mit Himmel und Erde zusammen eine Dreiheit bilden
diirfen. (Zhong Yong, Li Ji 31)

Wie drickt dies der Meister in unserer Geschichte aus?

“Wenn die Welt den korrekten Weg hitte, dann ware ich nicht berechtigt, an
ihrem Wandel teilzuhaben.” (Lun Yu 18.6)

Als subsididre Kausalinstanz unterstiitzt der Herrscher durch wahrhaftes
Handeln den Himmel bei der Wandlung der Dinge, wobei unterstellt wird,
dass der Wille des Himmels grundsatzlich und erkennbar gur ist, d.h. auf
das Wohlergehen der Menschen ausgerichtet. Wahrhaftes Handeln ist
somit moralisch unterlegt und auf das Gute ausgerichtet. Es gibt auch eine
Methode, dass richtige Handeln zu erkennen. Der Schliissel liegt wiederum
in einem Textsignal: um den Begriff des Wandels auszudriicken, wird im
Text das Wort yi 5 verwendet, welches die Kurzform des Yi Jing 5 &
ist, also des Kanonischen Buchs der Wandlungen. Konfuzius schitzte
dieses Werk sehr, und es wird dazu folgendes berichtet:

Meister Kong war von Wei nach Lu zuriickgekehrt, doch Lu hatte keine Ver-
wendung fiir ihn. Am Ende fand er Gefallen am Buch der Wandlungen und den
einzelnen Schriften in diesem - der “Reihenfolge der Zeichen”, den “Urteilen”,
der “Grossen Abhandlung”, der “Erkldrung der Bilder”, der “Besprechung der
Zeichen” und dem “Kommentar zu den Textworten”. Dermassen eifrig las er
hierin, dass die Lederschniire, welche die Holztifelchen zusammenhielten,
dreimal brachen. “Hitte ich noch einige Jahre, um die Wandlungen zu stu-
dieren”, sagte er, “wiirde ich ohne grosse Verfehlungen bleiben konnen.”
(Sheng Ji Tu 50; Stumpfeldt, Das Leben des Konfuzius)



BEGEGNUNG AN DER FURT 917

Warum sollte aber Meister Kong durch das Studium des Yi Jing “ohne
Verfehlungen” (Lun Yu 7.17) bleiben? Wie in vielen alten Kulturen hat
man den Himmel intensiv beobachtet, um seinen Willen zu erforschen.
Dabei haben die Menschen festgestellt, dass es regelmassige, z.T. zusam-
menhingende und daher vorhersehbare Phinomene und Ablaufe gibt (wie
z.B. der Rhythmus von Tag und Nacht, die Phasen des Mondes, der
Ablauf der Jahreszeiten, usw.), andererseits aber auch aussergewohnliche,
unvorhersehbare und daher auch angsteinfléssende Himmelserscheinungen
(wie z.B. Sonnen- oder Mondfinsternisse, Planeten, die sich riickwirts
bewegen, neue Sterne oder Kometen, usw.). Das dao ist die Bewegung der
beiden komplementiren Krifte, yin und yang, deren kombiniertes Wirken
simtliche Erscheinungen des Kosmos erzeugt, Leben und Tod, Sommer
und Winter, Tag und Nacht. Besonders eindriicklich ldsst sich dies an den
Wandlungen des Mondes ablesen. Setzen wir diese Phasenbilder in eine
Symbolsprache um: fiir das helle yang kann man einen durchgehenden
Strich setzen, fiir das dunkle yin einen gebrochenen. Verfeinert wird diese
Darstellung durch Hinzunahme eines dritten Strichs und Angleichung an
die acht Mondphasen: so erhidlt man die bekannten acht Trigramme,
welche den 64 Hexagrammen des Y7 Jing zugrundeliegen (vgl. Fiedler, Die
Monde des I Ging, S. 132ff). Damit erhidlt man die Abbilder aller mog-
lichen kosmischen Prozesse, und wer diese zu interpretieren versteht, der
kann fehlerfreier Vollzieher des Willens des Himmels sein.

Der philosophische Daoismus weist nicht diese enge Verbindung mit
dem Yi Jing auf, da die Wege des Himmels amoralisch sind und es daher
sinnlos ist, seine Wege erforschen zu wollen. Die Anschauung des Verfas-
sers des Dao De Jing ist bekanntlich in diesem Punkt radikal:

Himmel und Erde verhalten sich nicht adelskonform;

sie machen aus den zehntausend Wesen Strohhunde.

Die weise Adelsperson verhalt sich nicht adelskonform;

er macht aus den hundert Geschlechtern Strohhunde. (Lao Zi 5)

Nicht nur die Wesen und Menschen werden einmal so, einmal so behan-
delt, die Vorstellung des Guten als Grundlage fiir die Beurteilung von
Handlungen wird ilberhaupt in Zweifel gezogen. So heisst es in einer
haufig missverstandenen Stelle (die Stilistiker unter Ihnen mégen an meiner
Ubersetzung Nachsicht iiben):



918 ROBERT H. GASSMANN

Wenn auf der Welt alle das Fiir-schién-gehalten-werden der Schonheit erkennen,
dann wird diese hisslich. Wenn auf der Welt alle das Fiir-gut-gehalten-werden
des Guren erkennen, dann wird dieses schlecht. Dies bringt die weise Adelsper-
son unmittelbar dazu, sich im Dienstverhdltnis aufzuhalten, dem das Dafiirhal-
ten fehlt. (Lao Zi 2)

Kehren wir zu unserer exemplarischen Ausgangsgeschichte zuriick. Der
zweite Eremit spielt nicht nur genau auf die bereits erwdhnte Flutsituation
an, sondern behauptet gleichzeitig, dass das Furtensuchen liberhaupt sinn-
los sei. In dieser Situation ergeben sich zwar verschiedene Moglichkeiten
des Handelns, aber es gibt seiner Ansicht nach nur eine korrekte Wahl,
einen Weg des existenziellen Handelns, ndmlich der Riickzug aus der Art
der ordnenden Titigkeit, die ich als konfuzianisch bezeichnet habe. Er sagt
dem Schiiler:

“In Zeiten, wo die Wasser alles berfluten, verhalten sich in der Welt alle wie
Ihr Meister und Sie es jetzt tun — sie suchen eine Furt. Aber was dndert das?
Und ausserdem - wenn Sie schon zu denen gehoren, die jemandem als Schiiler
nachfolgen, warum denn einem Dienstadligen wie Kong Qiu, der bloss anderen
Adligen aus dem Weg geht, warum nicht gleich einem Dienstadligen, der den
gegenwartigen Zeiten aus dem Weg geht!?”

Die Einstellung des Eremiten ldsst sich wie folgt charakterisieren: Grund-
sdtzlich sind Situationen weder gut noch schlecht; das Handeln im Sinne
der Konfuzianer ist aus dieser Perspektive nicht falsch, sondern sinn- und
wertlos, denn Himmel und Erde hegen keine Gefiihle fiir die Menschen,
also kann das Nachahmen oder das Nachvollziehen himmlischer Mandate
nur ein Spiegel dieser Gleichgiiltigkeit sein, kann wahrhaftes Handeln als
subsididre Kausalinstanz im Grunde nur genauso unmoralisch oder mora-
lisch ambivalent sein. Das Handlungsrezept eines Daoisten kann also in
dieser Situation nur sein: Riickzug aus der Kausalitdtskette; Verzicht auf
tatige Mithilfe bei der Wandlung der Dinge. Im Buch Zhuangzi, einer
wichtigen Quelle antikchinesischen Denkens, findet man die folgende, be-
rihmte wie bedeutsame Erfahrung des Meisters Zhuang (mit Vornamen
Zhou):

Einst war ich, Zhuang Zhou, im Traum ein Schmetterling. Ein flatternder
Schmetterling war ich, einer, der sich wohl und gliicklich fiihlte! - und einer,
der mich, den Zhou, nicht kannte. Ja! ich wusste nicht, ob ich, Zhou, im Traum
ein Schmetterling war, oder ob der Schmetterling im Traum mich, Zhou, war!
Plotzlich kam ich wieder zu mir, und da war ich wieder wirklich und wahrhaftig
ich, der Zhou. Fiir mich, Zhou, wie fiir den Schmetterling gilt folglich mit



BEGEGNUNG AN DER FURT 919

Sicherheit, dass wir eine unterschiedliche Bestimmung haben. Die Erkldrung
dafiir: die Wandlung der Dinge. (Kap.2, Qi wu lun; Version in Anlehnung an
ALLINSON, Chuang Tzu for Spiritual Transformation, S. 82; vgl. auch GRAHAM
S.60)

Wie doch der Fligelschlag eines Schmetterlings schon damals den Gang
der Dinge, die Wahrnehmung der Welt verdndern konnte! Dies ist ein Bei-
spiel fir die bewusste Verschmelzung von Traum und Wirklichkeit, von
tierischem und menschlichem Bereich; es zeigt, wie der Verstand den
ununterbrochenen Fluss spontaner Existenz erfihrt. Man befindet sich so
auf der “Grossen Durchfahrtsstrasse”, dem Dao. Zhuang Zis System ldsst
keinen Bruch zwischen dem Dao und dem Individuum zu. Alles ist Dao
und ist es immer schon gewesen; das Dao ist der reine Fluss des Daseins.
Und seine spezifische Macht, das De, bewirkt, dass die Dinge zum Leben
erweckt werden, sich entwickeln, verschwinden bzw. zu ithrem Urgrund
zuriickkehren. Vollig eins mit dem Fluss der Existenz, mit dem Dao, ist
man in der Lage, alles so zu geniessen, wie es ist. Dies ist die ekstatische
Freude des “freien und leichten Umherstreifens”; dies ist das “perfekte
Gluck.” Erlangt die wahre Person dies, geht sie vollkommen in der Spon-
taneitdt des Dao auf, wie in der folgende kontrapunktischen Geschichte aus
dem Zhuangzi:

Meister Kung betrachtete den Wasserfall von Lii Liang, der dreissig Klafter
hoch herabstiirzt, also dass meilenweit das Wasser schaumt und selbst Schild-
kroten, Fische und Molche nicht hinunterschwimmen konnen. Da sah er einen
Menschen, der hinunterschwamm. Er meinte, er habe Bitternis und wolle sich
den Tod geben, und liess seine Jiinger an den Fluss eilen, um ihn aufzufangen.
Aber nach ein paar hundert Schritten kam er wieder heraus, trocknete sein Haar
und sang im Gehen, wihrend er unten am Ufer umherwandelte.

Meister Kung ging ihm nach, fragte ihn und sprach: “Der Wasserfall von Lii
Liang stiirzt dreissig Klafter hoch herab, also dass meilenweit das Wasser
schdumt und selbst Schildkroten, Fische und Molche nicht hinunterschwimmen
konnen. Als ich Euch hinunterschwimmen sah, dachte ich, Ihr habet Bitternis
und wollet Euch den Tod geben. Ich liess meine Jiinger hinuntereilen, um Euch
aufzufangen. Nun kamet Thr heraus und trocknetet Euch die Haare und sanget
im Gehen: da dachte ich, Ihr wiret ein Geist. Sehe ich Euch genauer an, so seid
Ihr ein Mensch. Darf ich fragen, ob es geheimen SINN (dao) gibt, der das
Wandeln auf dem Wasser lehrt?”

Jener sprach: “Nein, ich habe kein Geheimnis (dao). Anfangs Gewohnung,
wurde es mir zur Natur und ist mir nun Schicksal. Mit dem saugenden Wirbel
zusammen gehe ich hinein, mit dem schaumenden Strudel zusammen komme
ich heraus. Ich folge dem Sinn des Wassers und tue nichts selbst. Das ist es,
warum ich darin wandeln kann.”



920 ROBERT H. GASSMANN

Meister Kung sprach: “Was bedeutet das: Anfangs Gewodhnung, wurde es mir
zur Natur und ist mir nun Schicksal?” Jener sprach: “Ich bin geboren in diesen
Hiigeln und fiihle mich in diesen Hiigeln wohl: das ist die Gewohnheit. Ich
wurde gross im Wasser und fithle mich im Wasser wohl: das ist meine Natur.
Ohne zu wissen, warum ich es so mache, mache ich es so: das ist mein Schick-
sal.” (Zhuangzi, Kap. 9.9; Wilhelm 1972:58)

Ein letzter Gedanke: Im Gegensatz zum konfuzianischen Denken, driickt
sich im daoistischen Denken eine grundsitzlich sprachskeptische Haltung
aus. Es wird festgestellt, dass logisches Denken, weil es in Sprache ausge-
driickt wird, weder zuverldssiges Wissen iiber die Welt, wie sie tatsdchlich
ist, noch einen zweifelsfreien Zugang dazu bietet. Zhuang Zi behauptet,
dass die Menschen Fremde in dieser Welt seien, weil sie abstrakte Kate-
gorien und intellektuelle Trennungen aufstellen, um mit dem Leben fertig
zu werden. Sie zerstoren mit diesen «Namen» bzw. «Etiketten» die Reinheit
und Einfachheit des Lebens. Die Menschen schaffen so Distanz zwischen
sich selbst und ihren Erfahrungen, sie beginnen, das Leben zu lieben und
den Tod zu hassen, sie wechseln hdufiger von einem Extrem zum anderen,
emotional wie intellektuell, anstatt die Dinge so zu sehen, wie sie sind.
Gutes und Schlechtes, Freude und Zorn, Richtiges und Falsches, an die-
sem Gefallen finden und das andere nicht mégen - diese Haltungen stellen
nach Zhuang Zi den grundlegenden Fehler der menschlichen Existenz in
der Welt dar. Kein Wunder kommt kein Dialog zustande und ist Konfuzius
in unserer Anekdote gezwungen festzustellen:

“Vogel und erdgebundene Tiere kdnnen nicht der gleichen Gruppe angehoren.”
(Lun Yu 18.6)

Unsere Anekdote erweist sich letztlich als wirklich fabelhafte Geschichte!
Sie hat kaum mit dem historischen Konfuzius zu tun, sondern mit Grenz-
zichungen zwischen konfuzianischen und daoistischen Denkweisen. Wenn
Sie mir die Ausdrucksweise gestatten: Die konfuzianischen Vogel
(Himmel) bleiben getrennt von den daoistischen Rindviechern (Erde), so
wie Yang und Yin zwei Manifestationsformen des Dao sind. Sie sind
komplementédr, aber sie kommunizieren nicht miteinander (Konfuzius
spricht ja nicht direkt mit den Einsiedlern!). Die Geschichte ist m.E. nicht
im Lun Yu, um Konfuzius ldcherlich zu machen, sondern um die Unverein-
barkeit der beiden Denkweisen zu zeigen, und wohl auch, um die Uber-
legenheit der konfuzianischen zu demonstrieren.



BEGEGNUNG AN DER FURT 921

Ob ich jetzt, wie Zhuang Zi, einen fliessenden Strom von Wortern
benutzt habe, die eigentlich nichts Bestimmtes sagen, aber auch nicht etwas
Bestimmtes nicht sagen, oder ob ich, wie Konfuzius das befiirworten
wiirde, die Sachen beim richtigen, ordnungsstiftenden Namen genannt
habe, oder ob wir, meine Damen und Herren, uns an der Furt in je per-
sonlicher Weise schliesslich doch wirklich begegnet sind - die Antwort
darauf darf ich jetzt Ihnen iiberlassen.






	Begegnung an der Furt

