
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 4: Jubiläumsausgabe zum fünfzigjährigen Bestehen der Asiatischen
Studien = En l'honneur du cinquantenaire des Études Asiatiques

Artikel: La nature pour la nature : Naturzerstörung und Naturschonung im
traditionellen Indien

Autor: Michaels, Axel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA NATURE POUR LA NATURE - NATURZERSTORUNG
UND NATURSCHONUNG IM TRADITIONELLEN INDIEN

Axel Michaels, Südasien-Institut Heidelberg

Einleitung1

Nicht nur die Natur wird zunehmend zerstört, sondern auch Naturkonzepte
der sogenannten Dritten Welt.2 Diese Naturkonzepte stehen unter doppeltem

Druck: durch die Gefährdung des Materials (Manuskripte, orale
Traditionen) und durch die Globalisierung der Wirtschaftsformen und Kulturen.

Wenn der Westen nicht die ganze Natur für sich beanspruchen oder
anderen Kulturen nur noch Reservate zubilligen will, täte er gut daran,
frühzeitig das Material vor der unwiderruflichen Vernichtung zu schützen,
aber auch von anderen Naturkonzepten für das eigene Natur- und
Umweltverhalten zu lernen, zumindest aber sie wahrzunehmen.

Worin könnte Indiens Beitrag zu einer solchen globalen Umweltethik
liegen? Ich denke vor allem darin, daß die drei Hochreligionen Indiens

(Vedismus-Hinduismus, Buddhismus und Jainismus) die wohl radikalste

Schonungsethik der Welt entwickelt haben. Ihren bekanntesten Ausdruck
hat sie im ahimsä-Gedanken, dem Gebot zur NichtVerletzung von Lebewesen,

gefunden, der mit Mahatma Gandhi sogar eine friedenspolitische
Variante, das Prinzip der absoluten Gewaltfreiheit, bekommen hat. Unlängst
hat Johan Galtung vorgeschlagen, den Ahimsä-Gedanken in der Diskussion
der Menschenrechte, besonders bei dem Recht auf das staatliche

Gewaltmonopol, stärker zu berücksichtigen: "Ich frage mich: Will sich der
Staat mit der Nicht-Berücksichtigung von «Ahimsä» etwa nur die Freiheit

1 Überarbeitete und gekürzte Fassung eines Vortrags, den ich am 7.5.1994 an der

Tagung «Religion und Ökologie», Universität Luzern, sowie in abgeänderter Form
am 18.1.1995 im Rahmen Ringveranstaltung "Welche Natur wollen wir?" an der

Philosophisch-naturwissenschaftlichen Fakultät der Universität Bern gehalten habe.

Der Artikel knüpft an allgemeine Überlegungen zur "Natur als Gott" an, wie ich
sie unter dem gleichnamigen Titel in Unipress (Bern), Nr. 85 (Juni 1995), 39-40,
angestellt habe.

2 Eindrucksvolle Beispiele dafür, inwieweit Naturvorstellungen auch Anpassungen
an Natur sein können, gibt Bruno Messerli, "Natur als Lebensraum in unserer
Kultur", in: Maja Svilar (Hrsg.), Kultur und Natur, Bern 1992, 223-44.



818 AXEL MICHAELS

erhalten, physische Gewalt auch weiterhin gegen innen und außen

anwenden zu können? "3

Auf welchem Naturkonzept beruht diese Schonungsethik? Ich möchte

versuchen, einige Grundlagen herauszuarbeiten, und eine dreiteilige
indische These aufstellen, deren Wert als Alternative zu gegenwärtigen
ökologischen Lösungsvorschlägen vor allem darin liegt, daß sie

Gelassenheit in die Debatte um das nahe Ende zu bringen vermag:

• Nicht der Mensch zerstört die Natur, sondern die Natur zerstört sich

zyklisch selbst.
• Weil der Mensch Teil der Natur ist, muß auch er (sich) zerstören.
• Nicht die Natur kann befreit werden, wohl aber der Mensch, indem er

sich zu einem naturfremden Wesen macht.

Die Beseeltheit der Natur in Indien4

Im traditionellen Indien - wie noch im vorsokratischen Griechenland - sind
Wörter für Natur oft identisch mit den Wörtern für Welt oder Schöpfung
(srsti, jagat, bhümandala) oder (Ur-)Materie (prakrti). Da gibt es grundlegend

andere Sichtweisen, die in kulturökologischen Theorien noch lange
nicht angemessen berücksichtigt wurden. Etwa daß auch unbelebte Dinge,
Pflanzen zum Beispiel, eine Seele oder gar Bewußtsein (cetanä) haben,
etwa daß Evolution zyklisch gedacht werden kann, etwa daß der Tod nicht

J. Galtung, "Dialog der Zivilisationen", in: St. Batzli et al. (Hrsg.), Menschenbilder.

Menschenrechte - Islam und Okzident; Kulturen im Konflikt, Zürich 1994,
14. - Zu ahimsä siehe auch: L. Alsdorf, Beiträge zur Geschichte von Vegetarismus
und Rinderverehrung in Indien, Wiesbaden 1962; Chr. Chappel, Non-Violence to
Animals, Earth and Self in Asian Traditions, New York 1993; H.-P. Schmidt,
"The Origins of Ahimsä", in: Mélanges d'Indianisme à la mémoire de L. Renou.
Paris 1968, 625-655; A. Wezler (Hrsg.), Die indische Idee der gewaltlosen Beziehung

zwischen Mensch und Natur, [erscheint voraussichtlich] Hamburg 1998.

Vgl. die materialreichen Beiträge von W. Slaje, "Bewußtsein und Wahrnehmungsvermögen

von Pflanzen aus hinduistischer Sicht", in: B. Scholz (Hrsg.), Der
Orientalische Mensch und seine Beziehung zur Umwelt, Graz 1989, 149-169, und L.
Schmithausen, The Problem ofthe Sentience of Plants in Earliest Buddhism, Tokyo
1991, sowie ders., "Buddhismus und Natur", in: R. Panikkar und W. Strolz
(Hrsg.), Die Verantwortung des Menschen för eine bewohnbare Welt in Christentum,

Hinduismus und Buddhismus, Freiburg, Basel, Wien 1985, 100-133.



LA NATURE POUR LA NATURE 819

die Scheide zum Leben ist, sondern eine Etappe in verschiedenen
Lebensbereichen.

Der (vedische) Inder lebte in einem radikalen Animismus und in einer

"ausgeprägten Furcht vor der Verletzung und Schädigung eines jeglichen
Lebendigen",5 wobei die Grenze zwischen belebt und unbelebt nicht deutlich

ist.6 Belebt sind Himmel, Gestirne, Wolken, Berge, Steine, Sterne,
Flüsse. Sie gelten nicht als Götter, Geister oder Dämonen, sie sind Götter,
Geister oder Dämonen. Naturgötter eben, aber auch weitgehend unpersönliche

Mächte und Potenzen. Nachweise für Animismus, Präanimismus,
Animatismus, Dynamismus oder wie auch immer Frazer, Tylor, Spencer
und andere Religionen mit einem hohen Anteil von nicht-personalen
Gottheiten bezeichneten, lassen sich aus dem alten Indien in Fülle beibringen.
Vedische und hinduistische Religionen sind im alten Sinne des Wortes

Naturreligionen. Deshalb gibt es auch nicht eine Theorie von der
Einheitlichkeit, Konformität und Gesetzlichkeit der Naturvorgänge, also
Naturwissenschaft.

Grenzen zwischen Mensch, Tier, Pflanze, Steine oder Elementen
bestehen aber natürlich auch in Indien, wenngleich sie manchmal schwer mit

Begriffen aus der abendländischen Philosophie zu ziehen sind. Der
moderne abendländische Naturbegriff beruht ja im wesentlichen auf vier
Voraussetzungen, die kaum Entsprechungen in anderen Kulturen haben:7 (1)
der Veränderung der Vorstellung von Natur als physis bei den Griechen

zur natura als Besitz des Menschen bei den Römern, (2) auf der Entgöttli-
chung der Natur im jüdisch-christlichen Schöpfungsbegriff, (3) auf der

größeren Bedeutung der Handarbeit im Christentum gegenüber der Antike

A. Wezler, "Samïka und Sriigin. Zum Verständnis einer askesekritischen Erzählung

aus dem Mahâbhârata", Wiener Zeitschrift für die Kunde Südasiens, Bd. 23

(1979), 29-60 (44). Vgl. auch H. v. Stietencron, "Toleranz gegenüber der Natur?
Ein Blick auf die Sichtweise der Hindus", Dialog der Religionen, Bd. 2 (1993),
114-28.

Vgl. zu der Sicht der philosophischen Schulen auch W. Halbfass, "Karma, apürva,
and natural causes: observations on the growth and limits of the theory of
samsära" in: W. Doniger O'Flaherty (ed.), Karma and Rebirth in Classical Indians
Traditions, Delhi 1983 (Repr.), 268-302.

G. Liedke, Im Bauch des Fisches. Ökologische Theologie, Stuttgart 1983;
wiedergegeben nach Thomas Bargatzky, Einführung in die Kulturökologie. Umwelt, Kultur

und Gesellschaft, Berlin 1986, 15.



820 AXEL MICHAELS

und (4) der dualistischen Metaphysik von Descartes (res cogitans gegenüber

res extenso).
Ein wesentliches Merkmal indischer Naturvorstellungen ist hingegen,

daß Tiere und sogar Pflanzen der sogenannten Seelenwanderung unterworfen

sein können. Das setzt voraus, daß sie eine «Seele» haben, mithin
beseelt sind. Ein locus classicus dafür ist Manusmrti 1.49:

tamasä bahurüpena vestitati karmahetunä I
antahsamjM bhavanty ete sukhaduhkhasamanvitäh II (Manu 1.49)8

"Umgeben von einer mannigfachen Finsternis und ihren Tatwirkungen sind sie

[die Samenpflanzen] mit innerem Bewußtsein und voll von Glück und Leid."

Der Kommentator Kullüka spricht den Samenpflanzen, die nach Manu
1.41-42 wie die ganze Welt mit einer Art inneren Aktivität ausgestattet
sind, sogar dharma zu. Auch gab es früh die Vorstellung, daß selbst Pflanzen

(neben den Tieren) sich im Jenseits rächen können, wenn sie rituell
nicht richtig getötet wurden.9

Pflanzen können also Wesen mit einer eigenen Seele sein. Dies ist
nicht zuletzt durch alte Vorstellungen von der Seelenwanderung begründet,
nach der Verstorbene auch (zwischenzeitlich) zu Pflanzen werden können.
So gehen schon nach Chândogya-Upanisad 5.9-10 und Brhadâranyaka-
Upanisad 6.2 - auch dies klassische Stellen - diejenigen Seelen (ätman)
oder Menschen (purusa), die nicht den erlösenden «Götterweg», sondern
den «Väterweg» einschlagen, unter anderem in die Pflanzen ein: 10

8 Mänavadharmasästra, ed. V.N. Mandlik, Bombay: Nirnaya Sägara Press, 1933.

9 Satapathabrâhmana 11.6.1. und Jaiminlyabrähmana 1.42-44 (Bhrgu im Jenseits),
vgl. L. Schmithausen, "Mensch, Tier und Pflanze und der Tod", in: G.
Oberhammer (Hrsg.), Im Tod gewinnt der Mensch sein Selbst. Das Phänomen des
Todes in asiatischer und abendländischer Religionstradition, Wien 1995, 47, Anm.
19 (mit weiteren Nachweisen).

10 Vgl. J.F. Sprockhoff, "Äranyaka und Vänaprastha in der vedischen Literatur",
Wiener Zeitschrift zur Kunde Süd- und Südostasiens, Bd. 25 (1981), 47ff, und L.
Schmithausen, "Mensch, Tier und Pflanze ...", I.e., 60ff. (mit weiteren Nachweisen);

siehe auch die Skizze zum Kreislauf der Wiedergeburten nach der ChU von
Annemarie Etter in: A. Michaels, "Reinkarnation - ein morgenländisches
«Dogma»?", Der Evangel. Erzieher, Jg. 47 (2/1995), 168.



LA NATURE POUR LA NATURE 821

ubhram bhütvä megho bhavati. megho bhütvä pravarsati. ta iha vrihiyavâ
osadhivanaspatayastilemäsä iti jâyante ato vai khalu durnisprapataram. yo yo
hy annam atti yo retah sihcati tat abhüyam eva bhavati. (ChU 5.10.6)11

"Nachdem er zum Gewölk geworden ist, beginnt es (das Gewölk) zu regnen.
Dann werden sie hier (in der irdischen Welt) unter dem Namen 'Reis und Gerste',

'Pflanzen und Bäume', 'Sesam und Bohnen' geboren. Aus diesem

[Kreislauf] ist ja sehr schwer herauszugelangen. Dann, wenn immer einer sie

(die genannten Pflanzen) als Nahrung ißt und dann Samen (zu dem Nahrung
geworden ist) vergiesst, dannn entsteht er (der zu den Pflanzen gewordene
Sterbliche) wieder [als lebendes Wesen]."12

Pflanzen können mithin im brahmanischen Hinduismus wie auch im
Jainismus (vorübergehender) Aufenthaltsort für fremde Seelen13 sein. Die
«getötete» Pflanze, das getötete Tier könnte ein verstorbener Verwandter
sein.

Dieser Animismus geht im Jainismus soweit, daß selbst Elemente als

beseelt gelten, woraus sich ein besonders radikales Gebot zur Nichtverlet-

zung jeglichen Lebens entwickelt hat - mit weitreichenden Folgen:14 jai-
nistische Asketen dürfen nur von anderen abgetötete Nahrung zu sich nehmen

und nicht einmal im Wasser plantschen oder Luft fächern - aus

Angst, unsichtbare Kleinstlebewesen zu töten oder die Elemente zu verletzen;

in letzter Konsequenz dieser Einstellung bleibt ihnen nur das nicht
selten praktizierte Fasten bis zum Tode (sallekhana) .15 Ein anderes
Beispiel ist das Gebot für Wandermönche aller indischen Hochreligionen,
während der Regenzeit, also der intensiven und in subtropischen Regionen
nahzu einzigen Wachstumsphase der Natur, an einem Ort zu bleiben und

11 Eighteen Principal Upaniads, Vol. I, ed. V.P. Limaye and R.D. Vadekar, Poona:
Vaidika Samsodhana Mandala, 1958.

12 Übers. P. Thieme, Upanischaden, Stuttgart 1966, 57.

13 Vgl. etwa auch Visnusmrti, Kap. 44-5.

14 Siehe etwa W. Schubring, Die Lehre der Jainas, Berlin und Leipzig 1935, 122f.
Zu buddhistischen Folgerungen für die Schonung von Tieren siehe vor allem L.
Schmithausen, "Buddhismus und Natur", I.e., 113ff.

15 Siehe K. Oetjens, Siväryas Mülärädhanä. Ein Beitrag zur Kenntnis der Sterbefa¬
sten-Literatur der Jainas, (Diss.) Hamburg 1976.



822 AXEL MICHAELS

nicht herumzuwandern, nicht zuletzt um dadurch Pflanzen und Kleinsttiere
zu schonen.16

Auch wenn Pflanzen beseelt sein können, sind sie damit natürlich
noch nicht wie Menschen oder Tiere. Dieser offensichtliche Unterschied
wird bei allem Animisnus nicht verwischt, sondern im Gegenteil herausgearbeitet.

Ausgehend von der Beobachtung des Keimens, bei dem ein
scheinbar unbelebtes Stück Materie sich bewegt, dachte man, daß auch das

Unbelebte eine innere Kraft zur Veränderung haben müsse. Pflanzen sind

unbeweglich, aber nicht völlig ohne Bewußtsein, ja nicht einmal ohne
Vernunft. Wie sonst könnte das Wasser in Pflanzen hochgesaugt werden, wenn
nicht Pflanzen Bewußtsein (cetano) hätten, fragt etwa Bhäskara, ein
allerdings später, im 18. Jahrhundert lebender Kommentator von Abhinavagup-
tas Isvarapratyabhijnävimarsini. 17

Im Moksadharma des Mahâbhârata (12.177.10-1718) wird den Bäumen

alle fünf Sinne und Sinnesorgane, nämlich Gehör, Geruch,
Geschmack, Berührung, Blick (srotra, ghräna, rasa, sparsa, drsti),
zuerkannt: Weil die Blätter verwelken, muß der Baum Gefühle (sparsa) haben.

Lärm wie Donner, Wind oder Feuer können Früchte zerstören; "deshalb
hören die Bäume. "19 Lianen können sich um einen Baum winden; "Nicht
aber gibt es einen Weg für den, der nicht sehen kann; deshalb sehen die
Pflanzen. "20 In gleicher Weise wird gesagt, daß ein Baum schmecken
können muß, weil er mit seinen Wurzeln Wasser trinkt, und da die Bäume

für Leid und Wohlbefinden empfindlich sind, und wieder treiben, wenn sie

abgeschlagen werden, müssen sie auch eine Seele (jiva) haben und ein
beseeltes bzw. verstandbefähigtes Wesen (caitanya) sein:

grahanät sukhaduhkhasya chinnasya ca virohanät I
jivam pasyämi vrksänäm acaitanyam na vidyate II (MBh 12.177.17)

16 Vgl. J.Fr. Sprockhoff, "Religiöse Lebensformen und Gestalt der Lebensräume",
Numen XI (1964): 137-9.

17 Siehe Slaje, "Bewußtsein und Wahrnehmung ...", I.e., 152 mit Anm. 47.

18 Zitiert nach dem Text der kritischen Ausgabe (Poona 1971 ff.); übersetzt von P.

Deussen, Vier philosophische Texte des Mahäbhäratam, Leipzig 1922, 15 lf.
19 tasmäc chrnvanti pädapäh (Vers 12).

20 na hy adrstes ca märgo 'sti tasmät pasyanti pädapäh (Vers 13).



LA NATURE POUR LA NATURE 823

Besonders ausführlich werden die verschiedenen Formen von Beseeltheit
im Yogaväsistha, einem anonymen Werk aus dem 9. oder 12. Jh., behandelt,

wie Walter Slaje schön herausgearbeitet hat.2l Die
philosophischweltanschauliche Grundlage bildet zunächst ein radikaler Monismus.
Wahrhaft existent ist nur das Absolute, das brahman, das reiner Geist (cit)
ist. Die Schöpfung ist bloße Vorstellung des brahman, sein Traumbild
(svapnavat), wie es auch heißt, bestehend aus unendlich vielen
Bewußtseinsteilchen (cetana, anu) des Absoluten. Insofern die Bewußtseinsteilchen

ein Erinnerungsvermögen haben (väsanä, smrti), haben sie Indivi-
dualseelen (jîva), die ihre Existenzformen durch verschiedene Wechsel,
unter anderem durch Wiedergeburt, verändern können. - Vergleichbar ist
dieses Naturbild mit der Lehre von Paracelsus: Jedes Ding hat seine scien-
tia seinen «Bauplan, Lebensplan». So wissen die Pflanzen um ihr Wachsen

und ihre Fortpflanzung. Sie haben ihre eigenen Signaturen, ihre eigene

Sprache, ihren Mund zur Offenbarung (Jakob Böhme).22
Bewußtsein haben nach dem Yogaväsistha Mensch, Tier, Pflanze und

Gestein, aber nur der Mensch hat ein aktives Wachbewußtsein (vgl. Tab.
1). Das Tier ist ebenfalls bewußt, fähig, zu leiden und die Außenwelt
wahrzunehmen, es kann träumen und erinnern, aber sein Bewußtsein ist
aufgrund vorheriger Geburten getrübt, so daß es zwar kommunizieren,
aber nicht sprechen kann. Die Pflanzen sind auch Individualisierungen des

Absoluten und daher mit Bewußtsein ausgestattet, aber da sie kein Atem
(präna) durchzieht, sind sie ortsgebunden und inaktiv. Sie sind wie in
einem Tiefschlaf:2-5 wohl nehmen sie Reize wahr, aber sie wissen nichts von
der Außenwelt. Dadurch müßten sie eigentlich - innerhalb der monistischen

Metaphysik des Advaita-Vedänta - der Erlösung näherstehen als je-

21 Ich folge hier weitgehend W. Slaje, "Bewußtsein und Wahrnehmung ...", I.e.

22 Vgl. zur Sprache der Natur auch H. Böhme, "Denn nichts ist ohne Zeichen. Die
Sprache der Natur: Unwiederbringlich?", in: ders., Natur und Subjekt,
Frankfurt/M. 1988, 38-66.

23 Vgl. zu hinduistischen Traumtheorien: Emil Abegg, "Indische Traumtheorie und

Traumdeutung", Asiatische Studien, Bd. 12 (1959), 5-34; Betty Heimann, "Die
Tiefschlafspekulationen der alten Upanishaden", Zeitschr. f. Buddhismus (N.F.)
1922; W. Doniger O'Flaherty, Dreams, Illusion, and other Realities, Chicago and
London 1984; R. Stuhrmann, Der Traum in der altindischen Literatur im
Vergleich mit altiranischen, hethitischen und greichischen Vorstellungen, (Diss.)
Tübingen 1982.



824 AXEL MICHAELS

ne Wesen, die noch die Außenwelt als Zweites wahrnehmen, und ihre

Zuordnung zum Zustand des Tiefschlafs trägt dem Rechnung. Doch ist

Erlösung nur durch Erkenntnis (buddhi) zu erreichen, wozu Pflanzen
wiederum nicht fähig sind. Pflanzen wie Steine nehmen nur sich selbst wahr,
also nicht die Außenwelt, aber sie nehmen wahr; hier liegt der deutlichste
Unterschied zu neuzeitlich-westlichen Naturkonzepten. Steine sind

Individualisierungen, «Verkörperungen» des Allseele; schon deshalb müssen

auch sie Bewußtsein haben. Dieses ist aber so eingeschränkt, daß das

Yogaväsistha ihren Bewußtseinszustand dem Todesschlaf gleichsetzt, bei dem

nicht einmal äußere Reize wahrgenommen werden. Atome und Elemente
schließlich sind keine Individualisierungen, denn sie gleichen einander

völlig. Sie sind daher nicht wahrnehmungs- und bewußtseinsfähig, sondern

völlig leblos und taub. (Im Jainismus sind die Elemente aber - wie gesagt -
belebt!)

Fähigkeit zu Mensch Tier Pflanze Gestein Atome, Elemente

Wahrnehmung + + + + /- -

Atem + + - - -

Sprache + + /- - - -

Leid + + + - -

Bewußtsein aktiv, wach

(prahuddha)

aktiv-inaktiv,

getrübt (ävila)

tiefschlafend

(prasupta)

todesschlafend ohne Bewußtsein

(acetana)

Verkörperte Individualseelen (jiva) keineyiva

selbstbewegend (jatigama) ortsgebunden (sthävara)

bewußt, beseelt, belebt (cetana, jivat) leblos, taub (jada)

Tabelle 1: Bewußtseinsstufen nach dem Yogaväsistha

Der angesprochene Erlösungsgedanke ist insofern wichtig, weil im
brahmanischen Hinduismus auch Tiere, Pflanzen und selbst Steine als

erlösungsbedürftig gelten (im frühen Buddhismus nur Tiere). Dadurch hat sich
in Indien, wie W. Slaje meint, eine "tiefergehende Scheu vor der Verlet-



LA NATURE POUR LA NATURE 825

zung dieser anderen Lebewesen" herausgebildet.24 Ob diese Deutung
berechtigt ist, bedarf genauerer und weiterer Untersuchungen. Fürsorglich ist

man ja auch in Indien mit der Umwelt nicht umgegangen. Großflächige
Abholzungen, Brandrodungen, Überweidungen, ungehinderter Wildfraß,
Überdüngungen sprechen ihre eigene, nicht nur moderne Sprache.

Zudem hat es in Indien Naturkonzepte gegeben (und gibt sie noch

immer), die nicht auf der monistischen Metaphysik und ihrer Schonungsethik

beruhen: etwa den Gegensatz zwischen unberührter (vana, aranya)
und berührter Natur, Acker bzw. Siedlung (ksetra, grama, pur). Die
Wildnis2^ ist seit spätvedischen Zeiten Ort der esoterischen, asketischen

Erneuerung, Quelle des Heils. An diesem Ort kann die Schonungsethik am
besten gelebt werden. Anders verhält es sich auf dem Acker oder den

Siedlungen, denen aber gleichwohl - etwa über die Karma-Ethik oder über

(andere) ritualistische, devotionalistische und heroistische Religiosität -
Heil und Erlösungsfähigkeit zugesprochen wird. Die Jagd war und ist in
bestimmten Kreisen Indiens genauso beliebt wie andernorts; der heroische
Tod als religiös motivierter Selbstmord ist deifizierend.2^

24 W. Slaje, "Bewußtsein und Wahrnehmung ...", I.e., 159; ähnlich Schmithausen,
"Buddhismus und Natur", l.c., 125; kritischer S.A. Srinivasan, "Hinduismus und

ökologische Ethik" (Ms.) [das Manuskript erscheint in dem von A. Wezler hrsg.
Band zu ahimsä, s.o. Anm. 3].

25 Auf die grundsätzlich wichtige Unterscheidung zwischen Wildnis (aranya) und

Wald (vana) kommt es in diesem Kontext nicht an. Entscheidend ist, daß beides
außerhalb der Siedlungen und Felder liegt; vgl. dazu J. Sprockhoff, "Äranyaka
und Vänaprastha in der vedischen Literatur", Wiener Zeitschrift för die Kunde

Südasiens, Bd. 25 (1981), I.e., und ibid., Bd. 28 (1984), 5-43: "Vana ('Wald') ist

[in der Sruti] der Bereich ohne Tabu [und] liegt in der Nähe menschlicher
Siedlung. Aranya ('Wildnis, Öde, jungle';) ist das der menschlichen Siedlung schlechthin

Entgegengesetzte, das Fremde oder das Feindliche" (Bd. 25, S. 84). Vgl.
auch G. D. Sontheimer, "The vana and the ksetra: the Tribal Origins of some
Famous Cults", in: G.C. Tripathi and H. Kulke (eds.), Eschmann Memorial
Lectures, Bhubaneshwar: Eschmann Memorial Fund, 1987, vol. I, 117-164; sowie
ders., "'Natur' und 'Kultur' in der Weltsicht des Hinduismus", in: B. Mensen

(Hrsg.), Die Schöpfung in den Religionen, St. Augustin: Akademie Völker und

Kulturen, 1990, 33-46, bes. 41-43.

26 Siehe Stuart Blackburn, "Death and Deification: Folk Cults in Hinduism", History
ofReligions, Bd. 24 (1985), 253-273; A. Michaels, "Recht auf Leben, Tötung und

Selbsttötung in Indien", in B. Mensen (Hrsg.), Recht auf Leben - Recht auf Töten,
ein Kulturvergleich, Nettetal 1992, 95-124.



826 AXEL MICHAELS

Eine weitere in Indien mindestens genauso stark verwurzelte, aber
nicht-brahmanistische Naturvorstellung drückt sich in der oft tantrischen

Verehrung von Göttinnen aus. Ihnen muß oftmals Leben in Form von
Tieropfern gegeben werden, damit neues Leben entsteht - ein alter
Opfergedanke. So kommt es zu meist zyklischen Ritualen, die oft in Verbindung
mit dem Ernetzyklus stehen. Die naturzerstörende Kraft dieser Göttinnen,
die Erdbeben, Mißernten, Epidemien oder Überschwemmungen auslösen

können, steht dabei außer Frage.27
Ziehen wir ein Zwischenfazit: Das traditionelle indische Naturbild ist

vor allem durch ein ausgeprägtes Bewußtsein von der Beseeltheit der Natur
gekennzeichnet. Hinzu kommt ab den Upanisaden eine Wiederverkörpe-
rungslehre, die nach-upanisadisch zu einer ausgeprägten brahmanischen,
buddhistischen und jainistischen Schonungsethik in bezug auf den Umgang
mit den Tieren und Pflanzen führte. Auch wenn diese Schonungsethik
weitgehend auf asketische Kreise begrenzt bleibt und für die Laien oft
kaum praktizierbar war, hatte sie doch über die religiösen Virtuosen hinaus
eine deutliche Vorbildfunktion. Die Vorstellungen von der Beseeltheit der
Natur unterscheiden sich allerdings von anderen animistischen Kulturen
allenfalls durch die Wiederverkörperungslehre. Weitreichender und
vielleicht wirklich konträr zu westlichen Naturvorstellungen sind aber eine
andere Sicht des Weltuntergangs und damit zusammenhängend eine andere

Gewichtung von Dynamik und Statik in der Natur.

Das ewige Wiederkehren der Naturzerstörung2^

Eine Säule nahezu aller indischer Naturvorstellungen ist das zyklische
Weltbild. Seinen bekanntesten Ausdruck hat dies in der hinduistischen und

27 Vgl. dazu A. Michaels, Die Reisen der Götter. Der nepalische Pasupatinätha-
Tempel und sein rituelles Umfeld, Bonn 1994, 191ff., 239 und 314, sowie S.A.
Srinivasan, "Hinduismus und ökologische Ethik", l.c., S. 5, Anm. 10.

28 Vgl. zum folgenden auch A. Michaels, "Reinkarnation - ein morgenländisches
'Dogma'?", I.e., 163-5.



LA NATURE POUR LA NATURE 827

im Grundsatz ähnlichen buddhistischen Kosmologie29, vornehmlich in der
Lehre von den Weltzeitaltern (ywga),30 gefunden.

Die geläufigste hinduistische Yuga-Zeitrechnung läßt sich trotz aller
Unterschiede in den jeweiligen Berechnungen so zusammenfassen: Ein
Weltenjahr (mahäyuga) entsprechend x Götterjahre entsprechend y
Menschenjahren teilt sich in vier abnehmend lange Weltzeitalter, den Yugas,
auf. Zwischen diesen liegen Dämmerepochen, und das ganze entspricht
einem Tag im Leben des Schöpfergotts Brahma. Es schließt eine gleichlange
Nacht Brahmas an. Nach zweitausend Mahäyugas ein kalpa), der
Lebenszeit Brahmas, löst sich die Welt in ihren unentfalteten (avyakta)
Zustand auf. Danach beginnt ein neuer Zyklus.

Diese Vorstellung von der zyklischen Selbstentfaltung und
Zusammenziehung der Welt und damit auch der Natur hat sich vor allem unter
dem Einfluß des Sämkhya-Philosophiesystems in Indien allgemein
durchgesetzt. Bekannt geworden ist sie als Lehre von den samsäras, dem
Weltenkreislauf. Auch die Götter sind dem samsära unterworfen: Brahma lebt
120 Götterjahre, Visnu ruht sich im kosmischen Schlaf aus, Räma oder
Krsna haben einen Geburtstag, lebten folglich nicht schon ewig. Dauerhaft
ist nur der Wechsel zwischen einem entfalteten Zustand und einem
unentfalteten Zustand. Dauerhaft sind nur Prakrti und Purusa - zwei kaum
übersetzbare, aber für die Evolutionstheorie des Sämkhya3! zentrale Begriffe.

29 Vgl. dazu W. Kirfel, Die Kosmographie der Inder nach den Quellen dargestellt,
Bonn und Leipzig 1920, 180-207, zur buddhistischen Kosmologie: H. v. Glasenapps

Nachwort zu H. Oldenberg, Buddha, Stuttgart 131959, 498ff.

30 Liiigapuräna 1.39-40, Bhägavatapuräna XII. 1-3; Kürmapuräna 1.29; Bhavisya-
puräna IV.23-5; Märkandeyapuräna 49; Väyupuräna 1.58; Visnupuräna IV.24,
Mahâbhârata III. 148 und 188-9. Zur Diskussion siehe W. Kirfel, I.e., 91ff.; E.

Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran. Berlin und Leipzig 1928, 5-39; D.
Pocock, "The Anthropology of Time Reckoning", Contributions to Indian Sociology,

vol. VII (1964), 18-29; R.M. Huntington, "Avatâras and Yugas: An Essay
in Puränic Cosmology", Puräna, vol. VI. 1 (1964), 7-39; Cornelia D. Church,
"The Puränic Myths of the Four Yugas", Puräna, vol. XIII.2 (1971), 151-9;
Wendy Doniger O'Flaherty, The Origins of Evil in Hindu Mythology, Delhi 1976,
15ff.; H. v. Stietencron, "Kalkulierter Religionsverfall: Das Kaliyuga in Indien",
in: H. Zinser (Hrsg.), Der Untergang von Religionen, Berlin 1986, 135-50.

31 Hier dargestellt nach der Sämkhyakärikä des Isvarakrsna mit Yuktidipikä (ed. S.S.

Suryanarayana Sästri, Madras 1930; dt. P. Deussen, Allg. Geschichte der Philosophie,

Bd. 1.3, Leipzig: Brockhaus, 1914, S. 408-506) sowie Väcaspatis Tattva-



828 AXEL MICHAELS

Die Prakrti (Urmaterie) ist aktive, ungeistige Materie, ewig,
allgegenwärtig und unwahrnehmbar fein (süksma). Sie umfaßt damit psychische
und physische Dinge. Ihre drei Konstituenten (guna) - nämlich sattva
(Güte, Licht, Reinheit; das Leichtigkeit, Freude und Frieden bewirkende),
rajas (Leidenschaft, das Bewegliche, Anregende) und tamas (Finsternis,
das Schwere, Hemmende) - sind unentfaltet im unwahrnehmbaren Äquili-
brium. In Bewegung und damit ins Ungleichgewicht gerät dieser Urstoff
nur aus einem Grund: die Prakrti will den einzelnen Purusas, den Indivi-
duationen des Purusa, der reiner Geist ist, geradezu triebhaft helfen.

Über eine Stufe von 23 weiteren, immer grobstofflicheren Wesenheiten

(tattva) entfaltet sich die Prakrti zum Kosmos (vgl. Tab. 2), im unent-
falteten Zustand reabsorbiert sie diese Wesenheiten wieder.

kaumudi (ed. S.A. Srinivasan, Hamburg 1967; dt. R. Garbe, München 1892).
Grundlegend zum Sämkhya: R. Garbe, Das Sämkhyasystem, Leipzig 1917,
ausführlichere Zusammenfassungen in: O. Strauss, Indische Philosophie, München
1924, sowie E. Frauwallner (dessen Terminologie ich weitgehend übernommen
habe), Geschichte der indischen Philosophie, Bd. I, Salzburg, 1953, 176-191, und
ders., "Zur Erkenntnislehre des klassischen Sämkhya-Systems", Wiener Zeitschrift
för die Kund Süd- und Ostasiens, Bd. 2 (1958), 84-139.



LA NATURE POUR LA NATURE 829

aus (1) Prakrti entstehen:

(2) buddhi: Erkennen, Ver¬

nunftstoff, Entscheidungsorgan

hat vier Wahlmöglichkeiten (entweder zum

sattva oder zum tamas tendierend): zwischen

Moral und Morallosigkeit (dharma 1 adharma),

Erkenntnis des Unterschieds zwischen

Prakrti und Purusa (jhäna 1 ajMna), Entsagung

und Nichtentsagung (vairägya 1 avai-

rägya) sowie Erlangen und Nichterlangen der

Herrlichkeit der übernatürlichen Kräfte

(aisvarya 1 anaisvarya).

(3) ahamkâra: Ichbewußtsein,

Ichstoff, Ichmacher,

Selbstgefühl

läßt den Irrglauben (abhimäna) entstehen, die

Seele sei mit dem feinstofflichen Körper
verbunden; läßt gleichzeitig das Denkorgan

(manas) mit 10 Sinnesorganen (indriya, Nr.

5-14) und fünf Reinstoffe der Materie

(tanmätra, Nr. 15-19) entstehen:

(4) manas: Denkorgan, Denk¬

stoff
Im Unterschied zu buddhi handelt es sich hier

um ein sinnengebundenes Denken.

(5-9) buddhi-indriya: (fünf) Er¬

kenntnis- bzw.

Wahrnehmungsorgane, Sinnenstoffe

Gesicht, Gehör, Geruch, Geschmack und

Tastsinn; Fähigkeiten zum Sehen, Hören

etc.; sattva-haft.

(10-14) karma-indriya: (fünf) Tat¬

organe, Tatstoffe
Fähigkeiten zum Sprechen, Greifen, Gehen,

Ausscheiden, Zeugen; tamas-haü.

(15-19) tanmätra: (fünf) feine Ele¬

mente

Reinstoffe der Elemente die mit

Besonderheiten der buddhi-indriya
korrespondieren, nämlich Geruch (korrespondiert
mit Erde), Geschmack (Wasser), Farbe und

Form (Feuer), Fühlen (Luft/Wind) und Ton

(Äther).

(20-24) mahäbhüta: Elemente Erde (prthivï), Wasser (äpas), Feuer (jyotis),
Luft/Wind (väyu) und Äther (äkäsa).

Tabelle 2: Die Entfaltung der Materie nach der Sämkhyakärikä



830 AXEL MICHAELS

Entscheidend ist, daß in westlichen Begriffen psychische Eigenschaften
dinglichen Charakter haben und als feinstoffliche, aber nicht materielle
Substanz anderen Dingen anhaften können. Nur die Purusas sind reiner
Geist, fast natura naturans im Sinne Spinozas, würde da nicht dessen Deus
sive natura im Hintergrund stehen. Sie sind nur durch einen feinen Körper
(süksmasarira) oder eine Art Seelenhülle unterschieden, im Grunde aber
einander gleich. Die Purusas sind nicht individuelle, durch Eigenschaften
unterschiedene Seelen, die transmigrieren, denn die Prakrti umfaßt ja diese

psychischen und feinstofflichen Dinge. Sie sind Individuationen des einen

Purusa, der selbst völlig wandlungslos, ewig, allgegenwärtig, reines geistiges

Licht ist, kurzum: Reines Bewußtsein, sich selbst genügend, aber nicht
etwa das Bewußtsein von etwas. Deshalb kann er nur von Erlösten erfahren

werden oder im Tiefschlaf oder in den Dämmerepochen zwischen den

vier Weltaltern.
Nur wenn aber die Prakrti entfaltet ist und dabei grobstoffliche Körper

(sthülasarira) entwickelt hat, verbinden sich aufgrund des Karma-Ge-
setzes die Purusas damit und erhalten Individualität. Der träge, inaktive,
geistige Purusa wird aber selbst dann nur scheinbar handeln und die
ungeistige Prakrti wird nur scheinbar geistig, in Wahrheit handelt nur die
Prakrti allein dadurch, daß die Gunas ungleichgewichtig werden. Nur aus
Irrtum wird so dem Purusa Denken, Fühlen, Handeln zuerkannt. Er wirft
sein geistiges Licht auf die der Prakrti zugehörigen Wesenheiten wie
Erkennen, Ichbewußtsein etc., so daß die falsche Meinung entsteht, als gäbe
es eine denkende, fühlende, handelnde Einzelseele (jiva). Wenn diese

Zusammenhänge erkannt sind - im Sämkhya noch auf rein denkerischem,
nicht spirituell-praktischem Wege -, dann erlöscht auch die unheilvolle
Verbindung zwischen Purusa und Prakrti, dann ist Erlösung erreicht.

In diesem regenerativen Welt- und Naturkonzept gibt es keine
Allmacht eines Gottes oder der Götter. Demzufolge kann es weder Sündenfall
noch Gnade geben, wenngleich die Bhakti-Bewegung die Yugatheorie
theistisch geprägt hat.32 Apokalypse im Sinne von einer verheerenden
Zerstörung der Natur ist im zyklischen Weltverständnis des traditionellen
Indiens - auf's Ganze gesehen - unvermeidlich, aber sie ist weder Werk
des Menschen noch der Götter, sondern der Natur selbst. Es ist ja die Ur-

32 Vgl. dazu Pocock und v. Stietencron, l.c.



LA NATURE POUR LA NATURE 831

natur bzw. Urmaterie selbst, die sich entfaltet und zurückzieht. Indien hat
also die Apokalypse immer schon hinter sich.

Unabhängig von allen Veränderungen und puränischen Popularisierungen

bleibt in diesem Welt- und Naturverständnis die Polarität von Aktivität

und Inaktivität, Bewegung und Stillstand bestehen. Schon für das

altindische Naturverständnis hing die Unterscheidung 'belebt-unbelebt' ganz
wesentlich von der Unterscheidung 'selbstbewegt-ortgebunden' (jahgama-
sthävara) oder 'beweglich-unbeweglich' (jivat-jada, wörtlich 'lebendig-
taub', Päli tasa-thävardtt) zu sein. Gemeint ist damit eine graduelle
Unterscheidung in Wesen oder Materie mit bzw. ohne Bewußtsein. Unter dem
Strich gilt: Bewegung (also auch Geschichte und Zukunft, Zeit generell) ist
dem Heil abträglich, weil sie Illusion, den ewigen Kreislauf und damit die

ewige Wiederkehr des Tods bringt. Oder anders gesagt: Das Gute,
Heilbringende (Purusa/Geist) ist statisch, das Unheilvolle (Prakrti/Urmaterie)
ist dynamisch.34

Schlußfolgerungen

Diese Sicht ist ziemlich konträr zu dem, was der Westen in seinen Idealen

von Kreativität, Aktivität, Energie, Sportlichkeit und Machbarkeit
hochschätzt. Werte, die sich aus der christlichen Lehre von der Bewährung im
Leben ableiten lassen und die spätestens mit der Neuzeit zu dem Prozeß

der Industrialisierung geführt haben, dessen Folge die Sorge um die Natur
ist. Max Weber, von dem hier, wie unschwer zu erkennen ist, geredet
wird, war von ökologischen Überlegungen noch weit entfernt, aber er hat

in seiner Protestantischen Ethik schon angedeutet, wohin die innerweltliche
Askese als Geisteshaltung führen kann:

"[...] indem die Askese aus den Mönchszellen heraus in das Berufsleben
übertragen wurde und die innerweltliche Sittlichkeit zu beherrschen begann, half sie

an ihrem Teile mit daran, jenen mächtigen Kosmos der modernen an die technischen

und ökonomischen Voraussetzungen mechanisch-maschineller Produktion
gebundenen Wirtschaftsordnung zu erbauen, die heute den Lebensstil aller Ein-

33 Vgl. Schmithausen, "Buddhismus und Natur", I.e., 123 (mit Nachweisen).

34 So auch R. Huntington, I.e., 38. Vgl. W. Doniger O'Flaherty, The Origins ofEvil
in Hindu Mythology. I.e., 18.



832 AXEL MICHAELS

zelnen, die in dieses Triebwerk hineingeboren werden, - nicht nur der direkt
ökonomisch Erwerbstätigen - mit überwältigendem Zwange bestimmt und
vielleicht bestimmen wird, bis der letzte Zentner fossilen Brennstoffs verglüht ist.

[...] Niemand weiß noch, wer künftig in jenem Gehäuse [des Kapitalismus]
wohnen wird und ob am Ende dieser ungeheuren Entwicklung ganz neue Pro-
phetien oder eine mächtige Wiedergeburt alter Gedanken und Ideen stehen werden,

mit einer Art Sich-wichtig-nehmen verbrämt. Dann allerdings könnte für
die 'letzten Menschen' dieser Kulturentwicklung das Wort zur Wahrheit werden:

'Fachmenschen ohne Geist, Genußmenschen ohne Herz: dieses Nichts bildet

sich ein, eine nie vorher erreichte Stufe des Menschentums erstiegen zu
haben'".35

Kaum daß die puritanisch-protestantische, vor allem calvinistische
Arbeitsmoral bei gleichzeitigem Verzicht auf den Genuß der Früchte von
Arbeit zu verblassen beginnt, kaum daß man Zeit hätte, Natur auch zu genießen

- und ja eine gewaltige Freizeit- und Tourismusindustrie dafür bereit
steht -, wird dieses Refugium von entfremdeter Arbeit unter das Verdikt
des Verzichts gestellt. Natur soll unberührt bleiben. Nicht Gott zuliebe,
sondern der Natur zuliebe. Und weil der Mensch sich offenbar doch als ein
Teil der Natur empfindet, letztlich ihm selbst zuliebe. Es ist bezeichnend,
daß die Bereitschaft, aus ökologischen Gründen zu verzichten oder
umzudenken, in protestantischen Gegenden höher ausgeprägt ist als in katholischen

Regionen.
Das Ganze geht meist von einer religiös verstandenen Harmonie der

Natur aus, «ökologisches Gleichgewicht» genannt, in der sich der Mensch
als Zerstörer sieht, und gerne wird dabei von Gen 1,28 ("Macht euch die
Erde Untertan!") oder vom christlichen Sündenfall geredet: "Das Wohlergehen

und das Blühen des menschlichen und nichtmenschlichen Lebens auf
der Erde hat einen Wert in sich selbst. Dieser Wert ist vom Nutzen für den
Menschen unabhängig,"36 lautet einer der Grundsätze dieser neuen Natur-
Religion, die sich «Tiefenökologie» nennt. So ist Natur dem modernen,
säkularen Menschen zum Paradies geworden, dem einzigen «Jenseits», das
ihm verblieben ist.

35 Ed. J. Winckelmann, Hamburg 31973, 188-9.

36 Die erste von acht ökologischen Forderungen von Arne Naess, dem «Erfinder» der
deep ecology, zit. n. P. Schenkel, "Die Welt in uns. Überlegungen zu Buddhismus
und Ökologie", Dialog der Religionen, Bd.2 (1993), 129-157; siehe auch A.
Naess, "The deep ecological movement; some philosophical aspects", Philosophical

Inquiry, Bd.8, 1986, 14.



LA NATURE POUR LA NATURE 833

Eine globale Umweltethik allein aus solchen Haltungen zu entwickeln,
hieße den Bezähmungsversuchen fremder, anderer Welten - als da zu nennen

sind: Projektion und Reduktion, Exotismus und Rationalisierung,
Vereinnahmung und Verdrängung - eine neue Spielart hinzuzufügen. Auch
für den Export des modernen westlichen Naturbegriffs gilt diese Warnung.
Da fragt sich nämlich, ob man nicht die Krankheit bringt, die man heilen
möchte. Ein Naturkonzept, das Waldlehrpfade für Walderlebnisse braucht,
taugt kaum für Zeiten und Gesellschaften, denen der Wald eine Lebens-,
Gefahren- und Erlösungsquelle darstellt. Bevor wir also unser puritanisches,

romantisierendes und künstliches Naturverständnis in die ganze
Welt tragen, ist Besinnung geboten.

In eine Umweltethik, die nicht bloß westliche Gedanken aufgreift,
ließe sich eine Schonungsethik, die unter anderem auf der Yugatheorie und

Sämkhya-Lehre beruht, argumentativ gut einführen. Ihr Wert läge wohl

vor allem darin, daß sie die Idee der Inaktivität ins Lebens- und
Erkenntniszentrum rücken. Es gibt nach diesen Konzeptionen keine Tat, die gut
sein kann, es gibt also auch keine gute Tat für die Natur. Heißt das, daß

die Askese wieder raus aus dem Berufsleben und hinein in die Mönchszellen

muß? Nach der Sämkhya-Lehre nicht unbedingt, denn die Welt oder
die Natur kann und muß weder gerettet noch neu geschaffen werden; sie ist

nur für sich selbst da. Die Natur selbst kann nicht Heil sein, es gibt keinen

paradiesischen Garten. Das Heil liegt dort, wo man sich der Natur, das

heißt hier: dem Wechsel von Entstehen und Vergehen, entzieht. Die Natur
kann nicht gerettet werden und kann sich nicht retten, wohl aber der
einzelne, indem er erkennt: Das Erhabene der Vernunft ist inaktiv, träge,
statisch. Vernunft kann nicht praktisch werden. Diese Einsicht kommt
vielleicht der Natur zugute.




	La nature pour la nature : Naturzerstörung und Naturschonung im traditionellen Indien

