
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 4: Jubiläumsausgabe zum fünfzigjährigen Bestehen der Asiatischen
Studien = En l'honneur du cinquantenaire des Études Asiatiques

Artikel: Feldbauern mit wechselnden Siedlungsformen : die Alangan-Mangyan
auf Mindoro

Autor: Helbling, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147280

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FELDBAUERN MIT WECHSELNDEN SIEDLUNGSFORMEN:
DIE ALANGAN-MANGYAN AUF MINDORO

Jürg Helbling, Universität Zürich

Die Alangan-Mangyan besiedeln die Berg- und Hügelregionen sowie Teile
des Flachlandes im Norden von Mindoro, der siebtgrössten Insel der
Philippinen. 1 Vor dem Zweiten Weltkrieg und zu verschiedenen Zeiten lebten
sie auch in der nordöstlichen Ebene, von wo sich die unkriegerischen
Mangyan aber jedesmal wieder in die Berg- und Hügelregion zurückzogen,
wenn sie von überlegenen Nachbargruppen bedrängt wurden. Zum letzten
Mal geschah dies im Gefolge der militärischen Besetzung Mindoros durch

japanische Truppen während des Zweiten Weltkrieges: Alle Mangyan
zogen sich aus der Ebene in das abgelegene Alangan-Tal zurück, wo die

Bevölkerungsdichte massiv anstieg. Nach dem Krieg fanden die Mangyan
ihre Ländereien in der Ebene von nachstossenden Tieflandsiedlern besetzt

(Helbling 1993a). Die Mangyan, die 1990 etwa 8000 Personen zählten,
bauen vorwiegend Süsskartoffeln und andere Knollen, Bananen und
Gemüse, aber auch Reis und Mais im Schwendverfahren an. Zudem züchten
sie Schweine und Hühner und betreiben etwas Jagd und Sammelwirtschaft.

Topographisches Profil von Mindoro

Westen Osten

Ebene Hügel Berge Hügel Ebene

Die Mangyan leben in Lokalgruppen, die in der Regel zwischen 50 und
100 Personen (also zwischen 10 und 20 Familien) umfassen. Interessant ist
die Tatsache, dass die Lokalgruppen ein und derselben Region in drei un-

1 Zwischen 1985 und 1987 führte ich während anderthalb Jahren eine ethnologische
Feldforschung bei den Alangan-Mangyan im Nordosten Mindoros durch. Die
Alangan-Mangyan sind eine von sechs ethno-linguistischen Stammesgruppen im
Innern Mindoros (vgl. Helbling 1996).



798 JURG HELBLING

terschiedliche Siedlungsformen organisiert sind und zudem in ihrer Grösse

erheblich variieren. 1) Bergsiedlungen umfassen durchschnittlich 50
Personen (etwa 10 Familien) und sind in der Regel als Grosshausgemeinschaften

(paykamalayan) organisiert, auch wenn es im Alangan-Tal auch einige
Dorfsiedlungen gibt (vgl. Karte). Grosshäuser (balay lakoy) sind weder in
Zimmer noch durch Trennwände unterteilt, sondern bestehen aus einem

Raum, in dem die einzelnen Familien ihre Matten und Feuerstellen haben.

Bergsiedlungen sind kaum in das Barangay-System, das national-philippinische

System der Gemeindeverwaltung, integriert und stehen nur sehr
marginal unter dem Einfluss der Tieflandgesellschaft (Mission, Forstbehörden

etc.). 2) Hügelsiedlungen umfassen durchschnittlich 90 Personen (etwa 18

Familien); sie sind entweder als Dörfer (kabalayan), bestehend aus Häusern

für 1 bis 3 Familien, oder seltener als permanente Streusiedlungen
(palsuayan) organisiert. Auf den Schwendfeldern wird nebst Subsistenz-

gütern auch Kaffee als Cash crop angebaut. Die Hügelsiedlungen sind
teilweise ins Barangay-System integriert und - allerdings ziemlich
oberflächlich - christianisiert. 3) Ebenendörfer sind mit durchschnittlich 200
Personen (etwa 40 Familien) die grössten Siedlungen; sie sind meist in

Quartiere unterteilt, die zwischen 20 und 30 Familien umfassen. In diesen

Dörfern spielen, wegen ihrer Nähe zu den Marktorten an der Küste (Cala-

pan, Nauhan), Cash-crop-Produktion (Kaffee, Zitrusfrüchte) und Lohnarbeit

eine wichtige Rolle (von Ditfurth 1988, Helbling 1990, 1996).
Zusätzlich zu den traditionellen Subsistenzgütern wird auch Reis im
Bewässerungsverfahren angebaut. Die Ebenensiedlungen sind in der Regel
die Hauptorte der Barangay-Gemeinde; deren Bewohner sind weitgehend
christianisiert und unterhalten regelmässige Kontakte zur dominanten
Tieflandkultur.

Die Mitglieder einer Lokalgruppe bilden eine "face-to-face community";

sie interagieren regelmässig und definieren sich selber als Mitglieder
dieser Einheit (Murdock/Wilson 1972). Darüber hinaus sind die

Lokalgruppen zugleich wirtschaftliche und politische Einheiten, sie übernehmen
auch religiös-rituelle Funktionen und weisen eine spezifische
verwandtschaftliche Zusammensetzung auf. Wir haben gesehen, dass die
Lokalgruppen der nordöstlichen Alangan-Mangyan nicht nur unterschiedlich

gross sind, sondern sich auch hinsichtlich ihrer Siedlungsform unterscheiden

(Dorf, Grosshaus oder Streusiedlung). Im folgenden soll der Frage
nach den Gründen für die Variationen in Grösse und Siedlungsform von



Lantuyan500

if
(je

ulong • silienl/ 0500
Paitan

Sangilen

iOO

Ramayan
500/2000 Arangin $fAlibuta

11)00
tf%

*»kV
1500

Maliern Bahti

_ •
500Kariro \Bahyaso

1000

S
1000

500

Calapan

Der Nordosten
Mindoros



800 JURG HELBLING

Lokalgruppen nachgegangen werden: Sind es vor allem
ökologischökonomische oder politisch-verwandtschaftliche Ursachen, welche die
unterschiedliche Grösse und räumlichen Organisation von lokalen
Gemeinschaften erklären?

Ökonomisch-ökologische Faktoren

Inwiefern lassen sich Grösse und räumliche Organisation der Lokalgruppen
mit ökonomischen Faktoren wie Arbeitsorganisation, Risikominimierung in
der Subsistenzproduktion oder Ressourcenpotential von Territorien
erklären?

Kooperationsgruppen

Die meisten Feldarbeiten werden von einzelnen Familien verrichtet, oder
aber Männer bzw. Frauen aus 2 bis 3 Familien arbeiten gemäss

geschlechtsspezifischer Arbeitsteilung zusammen: Männer schlagen die
Bäume und entfernen das Unterholz, sie brennen das Feld ab und bereiten
das Feld für die Bepflanzung vor. Das Pflanzen von Knollen bzw. von Reis
sowie die Ernte von Reis und Mais werden von Frauen und Männern
gemeinsam bzw. meist von Familien vorgenommen. Fast ausschliesslich
Frauen kümmern sich jedoch um das Jäten der Felder und um das
kontinuierliche Ernten von Süsskartoffeln, Maniok, Yams und Taro. In früheren
Zeiten wurden Reis und Mais in grossen Kooperationsgruppen geerntet,
die auch Mitglieder benachbarter Lokalgruppen umfassten. Ein Teil der
Ernte wurde anlässlich von Erntefesten an Gäste verteilt. Diese überlokale
Kooperation erfolgte jedoch nicht primär aus ökonomischen Gründen,
sondern diente hauptsächlich der Bekräftigung freundschaftlicher Beziehungen
zwischen benachbarten Lokalgruppen. Es zeigt sich also, dass die
Erfordernisse der Arbeitsorganisation offensichtlich die Grösse lokaler Gruppen
nicht bestimmen: Die Kooperationsgruppen sind entweder kleiner oder
aber grösser als die Anzahl der Produzenten in einer Lokalgruppe. Und da
die Arbeitsprozesse zudem in allen Lokalgruppen etwa gleich organisiert
sind, können sie auch nicht für die Variation der Siedlungstypen
verantwortlich gemacht werden.



DIE ALANGAN-MANGYAN AUF MINDORO 801

Risikominimierung durch Tausch

Die Gruppengrösse könnte indes von jener Anzahl Familien abhängen, bei

der ungleiche Produktionserträge ausgeglichen werden könnten: Ein
gleichmässiges Verteilen des Gesamtproduktes würde dann jeder Familie
eine auch kurzfristig verlässliche Versorgung mit Nahrungsmitteln garantieren

(vgl. Harnes 1983). Bei den Mangyan erfordert der Ausgleich
unterschiedlicher Familienerträge jedoch keine Gruppen in der Grösse von
Lokalgruppen: Der Knollenanbau (Süsskartoffeln, Taro, Yams) erbringt
zuverlässige Erträge. Die Risiken von Produktionsausfällen durch Stürme

(bagyo) oder Pflanzenschädlinge können dadurch vermindert werden, dass

Getreide, Maniok und Bananen an windgeschützten Lagen bzw. an
verschiedenen Standorten angebaut werden, so dass nicht die ganze Ernte
einer Familie beeinträchtigt wird. Die landwirtschaftlichen Erträge sind

also relativ zuverlässig, so dass zwei bis drei Familien ausreichen, um jede
Familie täglich mit genügend Nahrungsmitteln zu versorgen.

Was nun aber, wenn nicht die Beschaffung von kalorien-, sondern von

proteinreicher Nahrung das Hauptproblem darstellt? Da z.B. die
Jagderfolge der einzelnen Familien stärker variieren als die Erträge im

Knollenanbau, wären zum Ausgleich der unterschiedlichen Jagderträge
auch grössere Gruppen erforderlich. Während früher die Mangyan vor
allem Wildschweine (babuy), Schweinshirsche (sungayan) und Tamaraw

(inwang) selbst in der Ebene jagten, spielt heute die Jagd auch in den

abgelegenen Bergtälern kaum mehr eine Rolle, da die Wildtierbestände im
Verlauf der Übervölkerung der Nachkriegszeit überjagt und teilweise

ausgerottet wurden. Heute sind Ratten, die man in der Nähe der Felder mit
Fallen fängt, die einzigen Jagdtiere von einiger Relevanz. Die Mangyan
waren aber wahrscheinlich auch früher schon weniger auf Jagdwild als auf
Schweine und Hühner angewiesen, die tierisches Protein liefern. Schweine

werden allerdings fast ausschliesslich zu ausseralltäglichen Gelegenheiten
geschlachtet: Bei Krankheiten als Opfertiere, bei Versöhnungsritualen nach

öffentlichen Streitigkeiten, zur Bestrafung eines marodierenden Schweines,
früher auch anlässlich kollektiver Reis- und Maisernten, heute (in Ebenen-
und Hügeldörfern) zu Festen, die von Missionsschwestern gesponsert werden,

bei Heiraten oder wenn ein Schweinebesitzer Geld braucht und

Schweinefleisch verkauft. Die Verteilungsmuster von Schweinefleisch zeigen

jedoch, dass nicht immer alle Mitglieder der eigenen Gruppe Fleisch
erhalten und Fleisch auch an verwandte Familien benachbarter Gruppen



802 JÜRG HELBLING

geht, so dass die Grösse und räumliche Organisation einer Lokalgruppe
auch in dieser Hinsicht nicht von ökonomischen Faktoren abhängt.

Ressourcenpotentiale

Es könnte jedoch ein Zusammenhang zwischen lokalem Ressourcenpotential

und Gruppengrösse bestehen. Die Menge der Ressourcen

(landwirtschaftlich nutzbares Land) legt die maximale Bevölkerungsdichte
für ein Territorium fest, eine obere Grenze, die eine Lokalgruppe nicht
überschreiten kann, ohne ihre Ressourcen zu schädigen (vgl. Rappaport
1968). Doch auch diese These lässt sich im Fall der Mangyan nicht bestätigen.

Die Übernutzung und Degradierung der Ressourcen im Alangan-Tal
während der Nachkriegszeit führte zwar zu einer Abwanderung in Hügel-
und Ebenensiedlungen und deshalb zu einer Abnahme der Bevölkerungsdichte

in der Bergregion, jedoch nicht zu kleineren Lokalgruppen.
Es besteht also kein notwendiger Zusammenhang zwischen Gruppengrösse

und Ressourcenbestand (vgl. Helbling 1996). Der prozentuale
Anteil von Wald in einem Gruppenterritorium mag als Indikator für die

Qualität des Bodens und für die Menge an Rattan gelten, den man im
Tiefland verkaufen kann. Klassifiziert man nun die Gruppenterritorien
gemäss ihres Waldbestands (A 66-100%, B 33-66%, C=0-33%), so

zeigt sich, dass Siedlungen der Ressourcenkategorie A eine durchschnittliche

Grösse von 8,2 Familien aufweisen, jene der Kategorie B eine von 13

und jene der Kategorie C eine durchschnittliche Grösse von 9 Familien.
Auch wenn zusätzlich die Lage der Bergsiedlungen berücksichtigt wird -
in Lagen über 1000 m ü.M. gedeihen weder Reis noch Mais, und auch

Bananen, Knollen und Gemüse wachsen wegen der geringeren
Sonneneinstrahlung und Temperaturen langsamer -, besteht keine
Korrelation mit der Gruppengrösse: Siedlungen, die über 1000 m ü.M.
liegen, umfassen durchschnittlich 9 Familien, jene unter 1000 m ü.M.
hingegen 8,7 Familien.2 Somit scheint auch die These, wonach die Grösse
lokaler Gruppen von ökologischen Faktoren abhängt, nicht plausibel.

Auch die Siedlungstypen Grosshaus bzw. Dorfsiedlung korrelieren nicht mit der
Qualität der Territorien. Dörfer sind jedoch mit durchschnittlich 13,3 Familien
grösser als die Grosshausgemeinschaften, die durchschnittlich 9,5 Familien
umfassen. Auf die Frage, weshalb dies so ist, werden wir weiter unten zu sprechen
kommen.



DIE ALANGAN-MANGYAN AUF MINDORO 803

Ökonomische Faktoren wie Arbeitsorganisation, Risikominimierung
bei der Nahrungsmittelversorgung und lokale Ressourcenpotentiale können
demnach die unterschiedlichen Grössen und Siedlungsformen lokaler
Gruppen nicht erklären. Wir müssen uns deshalb eingehender mit
politisch-verwandtschaftlichen Faktoren befassen.

Politisch-verwandtschaftliche Faktoren

Zu den politisch-verwandtschaftlichen Faktoren, die Grösse und räumliche

Organisation von Lokalgruppen beeinflussen können, gehören Konflikt-
potential und Konfliktlösungskapazität einer Gruppe sowie Verteidigung
und Schutz gegen äussere Bedrohungen.

Schutz gegen äussere Bedrohungen

Die meisten Lokalgruppen sind als Grosshaus und Dorf, d.h. als kompakte
Siedlung organisiert, während Streusiedlungen selten und nur vorübergehend

auftreten. Der Vorteil kompakter Siedlungsformen wie Grosshaus
und Dorf liegt darin, dass sie nach Angaben der Mangyan nicht nur mehr

Geselligkeit und Unterhaltung, sondern vor allem auch Schutz gegen
äussere Bedrohungen bieten: Je mehr Leute zusammenleben, desto besser

können sie sich gegen Übergriffe anderer Lokalgruppen verteidigen bzw.
desto weniger werden sie von anderen bedroht. Die Mangyan führen

allerdings keine Kriege; Konflikte zwischen Gruppen werden nicht mit
Waffengewalt ausgetragen, und auch die Verhaltensnormen und -werte
betonen Friedfertigkeit. Ihre grundsätzliche Friedfertigkeit und Gewalt-

losigkeit dürfte sich letztlich mit dem Umstand erklären, dass die Mangyan
seit der spanischen Kolonialisierung im 16. Jahrhundert (oder vielleicht
schon früher) mit einer ihnen weit überlegenen Tieflandbevölkerung
konfrontiert sind: Vor Soldaten, Piraten und vor Übergriffen durch Siedler,
denen sie nicht Paroli bieten konnten, haben sie sich immer zurückgezogen.

Gleichzeitig waren sie aber auf Siedler und Händler angewiesen, da
sie sich bestimmte Güter (Buschmesser, Töpfe, Stoffe, Salz etc.) nur im
Tiefland verschaffen konnten, teilweise beschützt von Regierungsbeamten
und Missionaren. Als Resultat der ständigen Interaktion mit gewaltmässig
überlegenen Nachbarbevölkerungen versprechen sich die Mangyan nichts

von einer kriegerischen Option. Konfliktmeidung durch Rückzug und



804 JURG HELBLING

Flucht sowie die Betonung friedfertigen Verhaltens bilden unter diesen

Umständen die bessere Überlebensstrategie.
Obwohl friedfertiges Verhalten ermuntert wird und Aggressivität

verpönt ist, entstehen aber auch bei den Mangyan Konflikte zwischen

Lokalgruppen: wegen Diebstahl, Zauberei, Verletzung von Landgrenzen,
Ehebruch, übler Nachrede etc. Diese Konflikte versucht man zwar in

Versammlungen friedlich beizulegen; dennoch kann es zu kleineren Schlägereien

kommen oder es wird schwarze Magie (pamanes) eingesetzt.
Grundsätzlich besteht ein Misstrauen anderen Lokalgruppen gegenüber, zumal

gegenüber solchen, mit denen man keine Heiratsbeziehungen unterhält.

Entsprechend stark wird die Identität der eigenen Gruppe betont: Alle
Mitglieder einer Lokalgruppe, auch Heiratsverwandte, werden als einer
Familie zugehörig behandelt; die Alten werden zu "Vätern" und "Müttern",

die Jungen zu "Kindern" im übertragenen Sinne. So wird die

Lokalgruppe zu einer metaphorischen Familie.
Diese familistische Ideologie kombiniert sich mit einer paternalisti-

schen (Sennett 1980): Diese Ideologie wirkt auf der Basis eines verwandtschaftlich

formulierten Verhaltenskodex, der vorsieht, dass die Väter ihre
Kinder beschützen und für sie sorgen und diese im Gegenzug die

Ratschläge ihrer Väter - oder Eltern - befolgen und sie respektieren. Da
die Lokalgruppe als metaphorische Familie aufgefasst wird, haben die
älteren Männer die Aufgabe, alle Jüngeren zu schützen, und diese

wiederum die Pflicht, allen Älteren zu gehorchen. Die Lokalgruppe wird
zur Familie; die Alten werden zu "Vätern", die "Jungen" zu Kindern.
Diese Autorität zeigt sich bei Heiratsentscheiden, wo es zwar keine
Befehlsgewalt der Alten gibt; dennoch können die Jungen den "Rat" eines

Alten nicht einfach missachten. Die Väter verfolgen bestimmte heiratspolitische

Ziele: sie versuchen, ihre Kinder in der Gruppe zu halten, um auf
diese Weise einen Block von loyalen Söhnen und Schwiegersöhnen zu
bilden. 3 Dadurch erhöhen sie ihren Einfluss und ihre Verhandlungsmacht in
den öffentlichen Versammlungen, wo Entscheide durch Konsens zustande

kommen, Interpretationen durchgesetzt und Kompromisse ausgehandelt
werden müssen. Obwohl auch die jungen Männer ihre Interessen in einem
solchen Machtblock besser durchsetzen könnten, gehen sie - wie auch die

Die Frauen nehmen am politischen Leben nicht aktiv teil; politische Subjekte im
eigentlichen Sinn sind nur die Männer (vgl. Helbling 1992b).



DIE ALANGAN-MANGYAN AUF MINDORO 805

jungen Frauen - in Heiratsbelangen oft andere Wege als ihre Eltern
(sexuelle Attraktivität spielt eine wichtigere Rolle). Die Autorität der Alten
zeigt sich noch klarer anlässlich der öffentlichen Versammlungen, wo die

Hauptprotagonisten und -antagonisten jüngere Männer sind, die gerade als

Söhne, Schwiegersöhne und Neffen der Autorität der älteren Männer
unterstehen.

Die alten Männer schlichten Streitigkeiten, weisen Hitzköpfe in die
Schranken und appellieren an die Einheit der Gruppe. Sie verkörpern das

Gesetz und versuchen, die Harmonie und den Frieden innerhalb der Gruppe

aufrechtzuerhalten. Die Autorität der alten Männer basiert letztlich auf
der elterlichen Autorität, auf der die Autorität der Alten über die Jungen
innerhalb der Lokalgruppe beruht und der familistisch-paternalistischen
Ideologie Plausibilität verleiht. Je grösser nun diese Familie im metaphorischen

Sinne ist, desto grösser ist der Schutz gegen Bedrohungen von
aussen.

Konflikte, Verwandtschaft und Gruppengrösse

Gleichzeitig gilt aber auch: Je mehr Leute zusammenleben, desto häufiger
entstehen Konflikte und Auseinandersetzungen zwischen Faktionen.
Hauptakteure in diesen Auseinandersetzungen sind ambitionierte Männer
mittleren Alters (solche, die schon eigene Kinder, aber noch politisch aktive
Väter oder Schwiegerväter haben). Die zentrifugale Dynamik dieser

Auseinandersetzungen wird von den alten Männern so gut wie möglich neutralisiert,

denn die Alten sind ja die Väter oder Schwiegerväter jener jüngeren
Männer, die als Wortführer der konfligierenden Faktionen auftreten. Als
solche sind sie die "Kinder" der Alten und unterstehen deren Autorität,
auch wenn sie schon verheiratet sind und ihrerseits Kinder haben.

Es lässt sich nun ein enger Zusammenhang zwischen politischer Fak-

tionierung einer Lokalgruppe und ihrer verwandtschaftlichen Segmentation
nachweisen. Der in Verwandtschaftstermen formulierte Verhaltenskodex
sieht solidarische und kooperative Beziehungen zwischen Brüdern und
Vettern vor, die allerdings mit zunehmender Egoferne (Vettern 1., dann 2.

Grades) abnehmen. Die Beziehungen zwischen Schwägern sind hingegen
eher konfliktiv. Soweit die Verhaltenserwartungen. In welchen Bahnen
sich jedoch die Strategien der Kooperation und Konfrontation der (männlichen)

Akteure entfalten, hängt eng mit der verwandtschaftlichen Zusam-



806 JURG HELBLING

mensetzung der Gruppe zusammen. (Ich beschränke mich hier auf die

Männer, die - wie schon erwähnt - die eigentlichen politischen Akteure
sind.) Besteht eine Lokalgruppe aus einer grossen Blutsverwandtengruppe
und einzelnen affinalen Familien, verläuft die faktionelle Spaltung der

Lokalgruppe zwischen Vettern 1. Grades. Besteht die Lokalgruppe aus

zwei affinal verbundenen BlutsVerwandtengruppen, erfolgt die Spaltung
zwischen diesen. Es hängt also von der verwandtschaftlichen Zusammensetzung

einer Lokalgruppe ab, ob sich Vettern 1. Grades mit ihren

jeweiligen Schwägern (Abbildung 1, Schema 1) oder aber Schwäger mit
ihren jeweiligen Brüdern gegenüberstehen (Abbildung 1, Schema 2).4

ildung 1

1) ' '; A A
2>

A A

A-Ó À (A) (A) À Ó-A
i

1

i i i

A @ 0-@ A

Überdies besteht ein enger Zusammenhang zwischen verwandtschaftlicher
Zusammensetzung, faktionellen Konflikten und zunehmender Gruppengrösse.

Erweitert sich eine Lokalgruppe durch natürliches Wachstum, so

kommen weitere politisch aktive Männer (die Söhne der Männer der
zweiten Generation) hinzu, deren verwandtschaftliche Entfernung
zunimmt: Die jüngsten, politisch aktiven Männer sind nicht mehr Vettern
1. Grades sondern 2. Grades (Abbildung 2, Schema 1). Je grösser also die

Gruppe, desto grösser nicht nur die genealogische Distanz zwischen den

politisch aktiven Männern, sondern desto kleiner auch ihre Kooperationsund

Kompromissbereitschaft. Mit dem Anwachsen der Lokalgruppe und
der Unterstützung der Faktionsführer durch neu hinzukommende politisch

A repräsentieren verheiratete, politisch aktive Männer, O verheiratete Frauen. Die
umkreisten A stehen für die Anführer der Faktionen. Die Schemata geben lediglich
die verwandtschaftlichen Beziehungen zwischen den politisch aktiven Männern
wieder. Sie dürfen jedoch nicht als Darstellungen einer patrilinearen
Verwandtschaftsorganisation missverstanden werden, da die Alangan-Mangyan bilateral und
utrolokal organisiert sind.



DIE ALANGAN-MANGYAN AUF MINDORO 807

aktive Männer, ihre Söhne und Schwiegersöhne, steigt auch die Konfliktneigung

und Kompromisslosigkeit der Faktionsanführer - nicht zuletzt
auch deshalb, weil dadurch die Aussicht steigt, eine eigene Lokalgruppe
bilden zu können. Der interne Zusammenhalt der einzelnen Faktionen
nimmt zu, jener der gesamten Lokalgruppe ab, denn im gleichen Zug sinkt
die integrative Handhabe, d.h. die Autorität der Alten aus der ersten Generation

über die Jungen. Mit der Grösse der Gruppe steigt also gleichzeitig
die Konflikthäufigkeit und sinkt die Integrationsfähigkeit. Mit der Zeit
gelingt es auch den Alten nicht mehr, die Konflikte zu schlichten und die

Gruppe zusammenzuhalten; auch sie werden in den Strudel faktioneller
Auseinandersetzungen hineingezogen und schliessen sich ihren nächsten

Verwandten - meist ihren Söhnen - an, die eine der Faktionen anführen.
Die Konflikthäufigkeit hat nun die institutionalisierte Konfliktlösungskapazität

der Gruppe überdehnt, die Metaphorik der Lokalgruppe als

Familie ist geplatzt, die Konflikte lassen sich nur noch durch eine

Gruppenspaltung lösen. Eine Gruppenspaltung ist um so wahrscheinlicher, je
mehr alte Männer aus dem aktiven politischen Leben ausscheiden oder
sterben. Dann stehen sich nur mehr miteinander verkrachte Vettern gegenüber

oder - was noch wahrscheinlicher ist - Schwäger, deren Beziehungen
ohnehin latent konfliktiv sind (Abbildung 2, Schema 2). Eine der Faktionen
verlässt dann die Gruppe, gründet eine neue Lokalgruppe oder schliesst
sich einer anderen an (vgl. Helbling 1989, 1996).5

Abbildung 2

' tA At 2) u\ At

A-Ó À (A) (A) À Ó-A
r1! r^ r^ r^ r^ r^
AA AAAAAAAA AA

r^ r
A AA

ì) Ó -(A) À

A AAA

5 t verweist auf alte Männer, die am politischen Leben nicht mehr teilnehmen bzw.
gestorben sind.



808 JURG HELBLING

Die Mangyan bringen diesen Zusammenhang zwischen Grösse,
Konfliktintensität und Spaltung der Lokalgruppe auch in einem religiösen Idiom
klar zum Ausdruck: Je mehr Leute zusammenleben, desto wahrscheinlicher

lebt in der Gruppe ein fähiger Schamane (balaonan), der die
Gruppenmitglieder beschützt, indem er die bösen Geister (tampalasen) mit
seinen Gesängen fernhält und die Kranken heilt. Der offizielle Schamane

einer Lokalgruppe ist fast immer ein alter Mann, der auch politisch
einflussreich ist. Je mehr Leute aber an einem Ort zusammenleben, desto

mehr böse Geister werden angelockt, und diese bringen nicht nur anstek-
kende Krankheiten, sondern stiften auch Unfrieden. Wenn nun aber die
Konflikte zu stark werden oder immer häufiger Krankheiten auftreten, oder

wenn der Schutz mit dem Tod des Schamanen zusammenbricht und alle

Schweineopfer (agpansula beyek) nichts mehr bewirken, kann das nur
bedeuten, dass die bösen Geister die Oberhand gewonnen haben. In einer
Rette-sich-wer-kann-Reaktion verstreuen sich die Familien über das

Gruppenterritorium und bilden zeitweise eine Streusiedlung.6 Eine Streusiedlung

verspricht mehr Sicherheit, wenn der Schutz in einer grossen Gruppe
unter dem Ansturm böser Geister oder durch den Tod des Schamanen

zusammengebrochen ist. Die Gruppenmitglieder ziehen sich an Orte
zurück, die nicht von bösen Geistern verseucht sind, und harren dort aus,
bis es einem neuen Anführer und Schamanen mit genügend Anhang und
Charisma gelingt, eine Lokalgruppe mit veränderter Zusammensetzung
und Grösse neu zu gründen, oder sich die übelwollenden Kräfte wieder
zurückgezogen haben.

Grosshaus und Dorf

Der kompakte Siedlungstyp bestimmt sich also weitgehend durch politische
Faktoren: Schutz gegen äussere Bedrohung, Konflikthäufigkeit und
Konfliktlösungskapazität. Die 19 bewohnten Grosshausgemeinschaften im
Alangan-Tal umfassen durchschnittlich 9,5 Familien (etwa 50 Personen),
mit Variationen zwischen 4 und 22 Familien (Baliyaso) bzw. 20 bis 110
Personen. Die überdurchschnittlich grossen Grosshausgemeinschaften weisen

eine homogene verwandtschaftliche Zusammensetzung auf, d.h. grosse

Flüchten und sich verstreuen sind die gängigen Reaktionen angesichts gefährlicher
Feinde: gleich ob Menschen, ansteckende Krankheiten oder böse Geister.



DIE ALANGAN-MANGYAN AUF MINDORO 809

Gruppen von Brüdern und Vettern 1. Grades, aber wenige Affinale, die
untereinander nicht blutsverwandt sind. Hingegen befinden sich die

unterdurchschnittlich grossen Grosshausgemeinschaften in der Regel in der

Aufbauphase ihres demographischen Entwicklungszyklus oder es fehlt ein

Anführer bzw. Schamane mit ausreichendem Charisma und/oder
verwandtschaftlichem Anhang, um eine grössere Gruppe zu begründen. Grösser

sind demnach verwandtschaftlich homogener zusammengesetzte Gruppen,
in denen deshalb zwischen den politisch aktiven Männern weniger
Konflikte entstehen und eine grössere Bereitschaft zu Kooperation und

Konfliktbeilegung besteht als in Gruppen, die verwandtschaftlich heterogener

zusammengesetzt sind.

Allerdings sind Grosshaussiedlungen mit durchschnittlich 9,5 Familien
kleiner als Bergdörfer (0 13,3 Familien) und als Hügeldörfer (0 18,2

Familien). Woran liegt das? Hier müssen wir uns die Charakteristik eines

Grosshauses noch einmal vergegenwärtigen: Es handelt sich um einen

Raum, ohne Trennwände zwischen den Feuerstellen der einzelnen Familien.

Dies führt dazu, dass in einem Grosshaus die Interaktion viel intensiver

und wegen des Ideals der allgemeinen Reziprozität (Sahlins 1972)

auch anspruchsvoll ist: Alles muss geteilt und nichts kann vor den anderen

Grosshausbewohnern versteckt werden. Konflikte treten deshalb in einem

Grosshaus schneller auf, eskalieren rascher und bewirken eine Spaltung
der Lokalgruppe zu einem früheren Zeitpunkt als in Dörfern. In Dörfern,
die aus Ein- oder Mehrfamilienhäusern bestehen, verfügen die einzelnen

Haushalte hingegen über mehr Privatsphäre und damit über die Möglichkeit,

einander auszuweichen, was die Konflikthäufigkeit reduziert. Gleichzeitig

wird dort nach dem Modus der ausgeglichenen Reziprozität geteilt,
d.h. jede Familie teilt nicht alles, was sie besitzt, sondern gibt nur soviel,
wie sie bekommen hat (Sahlins 1972). Dadurch wird das Konfliktpotential
weiter verringert. Aus diesem Grund sind Dörfer durchschnittlich grösser
als Grosshausgemeinschaften. Wir erkennen hier also einen unmittelbaren

Zusammenhang zwischen Grösse und räumlicher Organisation einer

Lokalgruppe.
Weshalb aber sind die einen Lokalgruppen als Grosshausgemeinschaften

organisiert, in denen gemäss der Norm der allgemeinen Reziprozität
geteilt wird, andere Lokalgruppen hingegen als Dorfsiedlungen, in denen

gemäss des Modus der ausgeglichenen Reziprozität getauscht wird? Lokal-



810 JURG HELBLING

gruppen sind traditionellerweise als Grosshaussiedlungen organisiert. In
diesen besteht, wie schon erwähnt, ein spürbarer sozialer Druck, alles zu
teilen. Die Logik dieses Tauschmodus ist weitgehend sozial, nicht ökonomisch

bedingt, was sich u.a. daran zeigt, dass auch solche Dinge geteilt
werden, von denen jede Familie genügend hat: also Süsskartoffeln gegen
Süsskartoffeln anlässlich jeder Mahlzeit. Dies macht ökonomisch keinen

Sinn, sozial hingegen sehr wohl.
Heute findet man Grosshaussiedlungen nur noch in den abgelegenen

Bergregionen, bis noch in die 80er Jahre hinein auch in der Hügelregion
und vor dem 2. Weltkrieg sogar in der nordöstlichen Ebene. Interessanterweise

erfolgte der Übergang von Grosshaus- zu Dorfsiedlungen parallel
zur Einführung von Lohnarbeit und Cash-crop-Produktion (vor allem von
Kaffee). Welcher Zusammenhang besteht nun zwischen Siedlungsform und

Warenproduktion? Die "Einkommen" der Familien, die für den Markt
produzieren, hängen nicht mehr von ihrer Mitgliedschaft in einer alles
teilenden Grosshausgemeinschaft, sondern von ihren arbeitsintensiven
Investitionen in Kaffeefelder bzw. von ihrer Lohnarbeit ab. Die Weigerung
"fleissiger" Familien, mit ihren Familieneinkommen "faule" Familien mit-

zuversorgen, während weiterhin die Norm der allgemeinen Reziprozität
gilt, muss jedoch zu einer Intensivierung gruppeninterner Konflikte führen.
Diese Konflikte lassen sich strukturell nur durch den Übergang vom
Grosshaus und von der allgemeinen Reziprozität zur Dorfsiedlung und zur
ausgeglichenen Reziprozität lösen. In Dörfern, in denen Familien ihre
eigenen Häuser haben, wird nach der Regel der ausgeglichenen Reziprozität

getauscht. Es entstehen zwar Einkommensunterschiede, die aber nach
einer Änderung von Tauschmodus und Siedlungstyp zu weniger Konflikten
führen als dies in einer Grosshaussiedlung der Fall wäre.

Ich habe erwähnt, dass sich auch in der Bergregion Dorfsiedlungen finden,
in denen allerdings keine Cash crops angebaut werden. Im Alangan-Tal
sind etwa 11 Lokalgruppen als Dörfer organisiert, die im Durchschnitt
13,3 Familien umfassen und deren Grösse zwischen 10 (Alibuta) und 18

Familien (Siaggnay) variiert. Dass Bergdörfer durchschnittlich grösser sind
als Grosshausgemeinschaften, erstaunt nicht, da ja gemäss unserer These
das Konfliktpotential in Dörfern kleiner ist als in Grosshaussiedlungen.
Erstaunlich jedoch ist, dass es überhaupt Dorfsiedlungen in der abgelegenen

Bergregion gibt. Diesen Dörfern ist gemeinsam, dass sie alle enge



DIE ALANGAN-MANGYAN AUF MINDORO 811

Beziehungen zur Missionsstation in Paitan unterhalten. Von den Missionaren

erhalten sie Medikamente, im Krankheitsfall auch Nahrung, ab und zu

Kleider. Die Missionare raten ihnen, aus "hygienischen und zivilisatorischen

Gründen", sich in Dörfern zu organisieren. Dieser Rat hat aber auch

einen anderen Grund: Jedesmal wenn die Missionare einer kranken Person

oder einer Schwangeren Spezialnahrung (proteinreichen Fisch) gaben,

musste dies im Grosshaus verteilt werden; in einem Dorf muss nun die

Spezialnahrung nicht mit den anderen geteilt werden, sondern kommt

gezielt jener Person zugute, die ihrer bedarf. Ein Grosshaus bildet aber

auch eine eingeschworene, geschlossene Gemeinschaft, in der

Christianisierungsversuche mit ziemlicher Sicherheit scheitern würden.
In Dörfern wird also das interne Konfliktpotential reduziert, gleichzeitig

aber ist der Schutz gegen äussere Bedrohung weiter gewährleistet.
Hügeldörfer (0 18,2 Familien) sind durchschnittlich grösser als

Grosshaussiedlungen (0 9,5 Familien) und als Bergdörfer (0 13,3 Familien), was

durch die strukturell geringere Konfliktintensität möglich und wegen der

grösseren Bedrohung seitens der Tieflandsiedler notwendig wird. Die
Grösse der Hügeldörfer variiert zwischen 8 und 38 Familien, wobei die

grösseren Dörfer meist in der Nähe der Ebene und der Tieflandsiedler, die

kleineren hingegen in der Regel von diesen etwas entfernter liegen.

Permanente Streusiedlung

Die Wichtigkeit des Schutzes gegen Tieflandsiedler, ein Schutz, der nur in

einer kompakten Siedlung einigermassen gewährleistet ist, zeigt sich
besonders deutlich am Beispiel von Sulong. Sulong ist eine Hügelsiedlung in

der Nähe der Ebene und umfasst etwa 20 Familien. Die Familien besitzen

Kaffeefelder, für die sie sich offizielle Landtitel ausstellen Hessen, um die

Felder vor den Tieflandsiedlern zu schützen. Hier wäre wegen der äusseren

Bedrohung eine kompakte Siedlung zu erwarten; erstaunlicherweise ist

Sulong jedoch als permanente Streusiedlung organisiert. Die Frage stellt
sich, weshalb?



812 JÜRG HELBLING

Abbildung 3

albi"M—i 1—I—i
i 1 l 1

A-0 A-0 0-A 0-A A-0 A~0
I l l

A 0
Sulong/Maltangdai

Sulong ist in drei Faktionen aufgeteilt, die in drei Weilern etwa 15 Minuten
voneinander entfernt siedeln: die Dumagon-Gruppe (a) umfasst 8 Familien,
die Talbukas/Sigundo-Gruppe (b) ebenfalls, und die Dumagon/Mabiog-
Gruppe (c) noch einmal 4 Familien.7 Diese drei Faktionen bestehen seit
den Nachfolgekonflikten, die nach dem Tod des Chefs (Talbukas) ausbrachen,

und die Bildung einer kompakten Dorfsiedlung scheint nicht möglich.

Auch eine Neugruppierung der Mitglieder in einer kompakten
Lokalgruppe durch Weg- und Zuzug scheint nicht möglich, weil die Familien
durch die Landtitel auf ihre Cash-crop-Felder Sulong nicht verlassen können.

Die Streusiedlung bedeutet jedoch eine Schwächung der Lokalgruppe
gegenüber den Übergriffen von Tieflandsiedlern. Dies zeigte sich auf
dramatische Weise am Beispiel von Pangulo, der Tieflandsiedler beim
Diebstahl auf seinem Kaffeefeld in flagranti erwischte, bei einem
abschliessenden Handgemenge mit einem Buschmesser verletzt wurde und
bald darauf seinen Verletzungen erlag, da er von niemandem unterstützt
noch in die Krankenstation nach Paitan gebracht wurde. Nach Auskünften
der Mangyan wäre dies in einem Dorf, wo immer genügend andere
Bewohner in Rufnähe sind, nicht passiert.

Es lässt sich auf jeden Fall formulieren, dass nur eine kompakte
Siedlung Schutz vor Übergriffen durch Tieflandsiedler gewährleistet, und
weil die Bedrohung in Hügeldörfern grösser ist als in der Bergregion, sind
diese auch grösser als die Siedlungen im Alangan-Tal. Die unterschiedliche
Grösse von Grosshausgemeinschaften und Dörfern im Alangan-Tal
allerdings erklärt sich mit dem kleineren Konfliktpotential in Dörfern, die
Existenz von Dörfern wiederum mit der Unvereinbarkeit materieller Bezie-

Das Schema gibt nur die verwandtschaftlichen Verknüpfungen zwischen den
Familien der ältesten Generation wieder.



DIE ALANGAN-MANGYAN AUF MINDORO 813

hungen zur Missionsstation (in den Bergen) bzw. der Cash-crop-Produk-
tion (in der Hügelregion und der Ebene) mit dem in Grosshausgemeinschaften

üblichen Modus der allgemeinen Reziprozität.

Ebenensiedlungen

Nun bleibt allerdings noch zu erklären, weshalb die Ebenensiedlungen mit
durchschnittlich 41,5 Familien mehr als doppelt so gross sind wie
Hügeldörfer. Woran liegt das? Aufgrund der grösseren Bedrohung müssen auch

die Lokalgruppen grösser sein. Gleichzeitig entstehen aber in diesen

Ebenensiedlungen mehr Konflikte (z.B. um Land), im Verlauf derer auch ab

und zu schwarze Magie (pamanes) praktiziert wird, was in anderen
Siedlungen undenkbar wäre. Dies könnte darauf hinweisen, dass hier die durch

Konflikthäufigkeit und Konfliktlösungskapazität definierte Gruppengrösse
überschritten ist. Die Zwickmühle zwischen Verteidigung gegen aussen

und interner Konflikthäufigkeit lässt sich durch die Bildung von Weilern
vermindern, die etwas grösser sind als die Hügeldörfer. (Die Quartiere/
Weiler in den grossen Ebenensiedlungen umfassen zwischen 20 und 30

Familien.)
Ein interessanter Fall in diesem Zusammenhang ist Kasilien (mit 30

Familien). Kasilien, ein Dorf in der Nähe von Paitan, war bis anhin noch

nicht in Quartiere aufgeteilt. Da es aber immer zu Streitigkeiten kam, zu

Krankheiten, die jeweils anderen Dorfmitgliedern angelastet wurden, und

zu Konflikten um Land, die im Zaubereivorwurf in zwei Todesfällen
kulminierten, zeichnete sich auch hier eine Aufteilung in zwei Quartiere ab.

Denn auch hier ist die Mobilität der Dorfbewohner durch ihre Landtitel
beschränkt, so dass nicht der Wegzug einer Faktion, sondern nur die
Aufteilung in Quartiere das Konfliktpotential zu reduzieren vermag.

Auch die ökonomischen Bedingungen haben sich in Ebenendörfern

gegenüber Hügel- und Bergsiedlungen verändert. Flachland ist knapp und

muss, ebenso wie angrenzendes Hügelland, durch offizielle Landtitel gegen
aggressive Tieflandsiedler abgesichert werden (oft mit Hilfe der Missionare).

Das knappe Land in den Ebenendörfern wird innerhalb der Familie
vererbt, während in den Berg- und Hügelsiedlungen zwar Eigentum an

Feldfrüchten, aber lediglich ein Nutzungsrecht an Land besteht. Cash-crop-
Felder müssen überdies bewacht werden, denn Tieflandsiedler versuchen

oft, auf den Feldern der Mangyan Kaffee zu stehlen. All diese Faktoren



814 JÜRG HELBLING

schränken die Mobilität der Familien ein. Jede Familie ist demnach auch

aus ökonomischen Gründen gezwungen, in jener Lokalgruppe zu bleiben,
in der sie legale Landtitel und Cash-crop-Felder besitzt.

Weshalb aber wird die Dorfstruktur weiter beibehalten? In einer
permanenten Streusiedlung könnten nicht nur die internen Konflikte innerhalb
und zwischen den Weilern, sondern auch die Distanzen zu den Feldern
reduziert und die Felder zudem besser bewacht werden. Streusiedlungen
oder Weiler wären also wirtschaftlich sicher vorteilhaftere Arrangements.
Die zentrale Siedlungsform (Dorf mit Quartieren) wird jedoch weiter - und

zwar mit Vorzug in der Nähe der Missionsstation - beibehalten, um sich

auf diese Weise vor landhungrigen Tieflandsiedlern besser schützen zu
können. Dies ist um so notwendiger, als die Übergriffe von Tieflandsiedlern

auf Ebenendörfer weit häufiger sind als jene auf Hügeldörfer, worauf
auch die Variation der Grösse von Ebenensiedlungen zwischen 15 und 122

Familien hinweist. Die grösste Siedlung ist Paitan, nicht zufällig, denn hier
besteht seit den frühen 70er Jahren eine Missionsstation, die den Mangyan
Schutz vor Tieflandsiedlern gewährt, ihnen bei Rechtsstreitigkeiten hilft,
überdies Medikamente, Kleider, Nahrungsmittel gibt sowie den Mangyan
Kredite für Nassreisfelder und Wasserbüffel, Dünger und Pflüge gewährt.
Auch Arangin (51 Familien) und Lantuyan (42 Familien) werden von den

Missionsschwestern betreut. Alle diese Siedlungen zerfallen in Quartiere:
Paitan in vier, Arangin in drei und Lantuyan in zwei.8

Fazit

Wir können nun folgendes Fazit ziehen: Bei den Mangyan sind es letztlich
politische Gründe, wie Konfliktlösungskapazität und äussere Bedrohung,
die sowohl Grösse als auch räumliche Organisation der Lokalgruppen
(kompakte Siedlungen) bestimmen. Für den Unterschied zwischen Grosshaus

und Dorf sind allerdings wirtschaftliche Gründe (Cash-crop-Produk-

In Dörfern, die von der Mission betreut werden, haben die alten Männer und
Schamanen einen Teil ihrer paternalistischen Autorität eingebüsst, weil dort die
Missionsschwestern einen Teil der materiellen und spirituellen Versorgung der
Mangyan übernommen haben. Dennoch besteht die Autorität der älteren Männer in
Familien- oder Konflikten innerhalb und zwischen den Gruppen nach wie vor, da
bei deren Lösung der Mission keinerlei Einfluss zugestanden wird.



DIE ALANGAN-MANGYAN AUF MINDORO 815

tion) verantwortlich. Mit wachsender Integration der Lokalgruppen in die
nationale Wirtschaft nimmt die Wirksamkeit ökonomischer Faktoren

(Cash-crop-Produktion, offizielle Landtitel) bei der Bestimmung der
Grösse und räumlichen Organisation lokaler Gruppen zu. Es kommt auch

zu einer Umschichtung der Wirksamkeit der politischen Faktoren:
Konflikthäufigkeit und Konfliktlösungskapazität, deren Schnittpunkte weitgehend

die Grösse von Berg- und Hügelsiedlungen bestimmen, verlieren an

Gewicht zugunsten des Schutzes gegen äussere Bedrohung durch Tieflandsiedler.

Die Nähe zu staatlich kaum kontrollierten, aber hinsichtlich ihres

Gewaltpotentials den Mangyan weit überlegenen Tieflandsiedlern führt
jedoch auch zur Notwendigkeit, sich in grösseren und kompakteren
Siedlungen zusammenzuschliessen, auch wenn dadurch die internen Konflikte
zunehmen.

LITERATURLISTE

Hames, Raymond (1983): "The settlement pattern of a Yanomamö bloc." In: Hames,
Raymond / Vickers, William (eds.): Adaptive responses of native Amazonia. Academic

Press: New York (pp. 393-427).

Helbling, Jürg (1989): "Kinship and politics: The reproduction of political units

among the Alangan-Mangyan in Mindoro Oriental." In: KlKUCHl, Yasuchi (ed.):
Philippine Kinship and Society. Manila: New Day Publishers, (pp. 124-142).

Helbling, Jürg (1990): Die Alangan-Mangyan in Mindoro Oriental. Unveröffentlichte
Habilitationsschrift Zürich.

Helbling, Jürg (1992): "Ökologie und Politik in nicht-staatlichen Gesellschaften oder:
Wie steht es mit der Naturverbundenheit sogenannter Naturvölker?" In: Kölner
Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 1992,2:203-225.

Helbling, Jürg (1993a): "Demographie, Landnutzung und Übernutzung natürlicher
Ressourcen bei den Alangan-Mangyan." In: Helbling, Jürg (ed.): Die Mangyan auf
Mindoro: Gesellschaft, Kultur und Geschichte einer philippinischen Bergbevölkerung.
Zürich: Argonaut Verlag.

Helbling, Jürg (1993b): "Machtbeziehungen zwischen Altersgruppen und Geschlechtern

bei den Alangan-Mangyan in Nordost-Mindoro (Philippinen)." In: HELBLING, Jürg
(ed.): Die Mangyan auf Mindoro: Gesellschaft, Kultur und Geschichte einer philippinischen

Bergbevölkerung. Zürich: Argonaut Verlag.

Helbling, Jürg (1996): Verwandtschaft, Macht und Produktion. Berlin: Reimer.

Helbling, Jürg / Schult, Volker (1997): "Demographic development in Mindoro in
the 19th and 20th century." Philippine Studies (April 1997).



816 JÜRG HELBLING

Ditfurth, Anna von (1988): Die Alangan-Mangyan aus AranginIBelen. Zur
Sozialstruktur einer kulturellen Minderheit zwischen Integration und Abgrenzung.
Unveröffentlichte Lizentiatsarbeit am Ethnologischen Seminar der Universität Zürich.

Murdock, George / Wilson, S. (1972): "Settlement patterns and community
organization." Ethnology 11: 254-295.

Rappaport, Roy (1968): Pigs for the ancestors: Ritual in the ecology of a New Guinea

people. New Haven and London: Yale University Press.

Sahlins, Marshall (1972): Stone age economics. London: Tavistock.

Sennett, Richard (1980): Authority. New York: Knopf.


	Feldbauern mit wechselnden Siedlungsformen : die Alangan-Mangyan auf Mindoro

