
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 4: Jubiläumsausgabe zum fünfzigjährigen Bestehen der Asiatischen
Studien = En l'honneur du cinquantenaire des Études Asiatiques

Artikel: Gräber, Kaffeehäuser und Salons : Räume und Orte islamischer Kultur
im 18. Jahrhundert

Autor: Schulze, Reinhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147278

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GRABER, KAFFEEHAUSER UND SALONS: RÄUME UND ORTE
ISLAMISCHER KULTUR IM 18. JAHRHUNDERT

Reinhard Schulze, Universität Bern

Einleitung

Vor über fünfzig Jahren schrieb der französische Historiker Lucien Febvre

(1878-1956) eine bitterböse Rezension des Buches Histoire de la Russie,
das Charles Seignobos verfasst hatte. Febvre leitet seine Attacke wie folgt
ein:

"Ich schlage die Geschichte Russlands auf. Welch ein Schauspiel. Schwächliche
Zaren, wie aus Ubu Roi entsprungen, Palasttragödien, korrupte Minister, Papageien

der Bürokratie, Ukas und Prikazy ganz nach Laune Bloß die Geschichte,

die Geschichte finde ich in dieser Geschichte Russlands nicht, und deshalb
handelt es sich um eine Totgeburt. "1

Ich kann nicht beurteilen, ob Febvre damit dem Buch gerecht wurde. Aus

unserer heutigen Sicht stellt sich die Geschichte Russlands sicherlich in
einem anderen Licht dar. In bezug auf die islamische Geschichte des 18.

Jahrhunderts aber hat dieses Urteil in vielem seine Aktualität bewahrt.
Wenn ich mich auf die Suche nach der Geschichte der islamischen Welt im
18. Jahrhundert mache, werde ich zunächst ausschliesslich auf schwächliche

Sultane, intrigante Wezire, unheilvolle Kriege und allerlei Missstände

stossen. Suche ich weiter, so werde ich vielleicht mit minutiös rekonstruierten

Aussagen zur Wirtschafts- und Sozialgeschichte konfrontiert werden,

die letzlich das Bild eines dekadenten, stagnierenden und passiven
Orients bestätigen.2 Dabei handelt es sich bei solchen Darstellungen

1 Zitiert nach Ulrich Raulff, "Der streitbare Prälat Lucien Febvre (1878-1956)", in
Lucien Febvre, Das Gewissen des Historikers, hrsg. u. übers, v. Ulrich Raulff,
Frankfurt a.M. 1990, S. 235-253, hier S. 242.

2 Vgl. hierzu die Diskussion der Literatur und des Forschungstandes in meinen Bei¬

trägen "Das islamische 18. Jahrhundert. Versuch einer historiographischen Kritik",
Die Welt des Islams XXX (1990), S. 140-159; "Zur Geschichte der islamischen
Moderne: Probleme und Perspektiven der Forschung", in: Joachim Heidrich (ed.),
Changing Identities. The transformation of Asian and African societies under
colonialism, Berlin 1984, S. 25-40; "Was ist die islamische Aufklärung?", Die Welt
des Islams 36 (1996) 3, S. 276-325.



762 REINHARD SCHULZE

natürlich nicht um Febvres Totgeburten. Doch die wahrlich tote Masse
mühsam erarbeiteter und den Quellen abgerungener Fakten, Zahlen und
Details lassen die islamische Welt des 18. Jahrhunderts tatsächlich
gesichtslos und menschenleer erscheinen. Und Febvre weiter folgend,
dessen emphatisches Postulat "Mass der Geschichte ist der Mensch. Ihr
einziges Mass. Mehr noch: ihr einziger Seinsgrund"-* durchaus kritisch zu
würdigen wäre, wäre die islamische Geschichte des 18. Jahrhunderts
geschichtslos.4

In der Schreibung der neuzeitlichen islamischen Geschichte hat es nur
wenige Versuche gegeben, diesen menschenleeren Raum zu füllen. Der
«Seinsgrund der islamischen Geschichte» im 18. Jahrhundert scheint sich
nämlich im kulturellen und politischen Verfall und in der «Konfrontation»
mit dem überlegenen Europa zu erschöpfen. Die im 19. Jahrhundert
tiefgreifende Orientalisierung der Geschichte des islamischen Orients erlaubte
auch keine andere Deutung mehr; all unsere Bilder über die islamischen
Gesellschaften der vorkolonialen Zeit unterliegen dieser orientalisierenden
Prägung, dessen wesentliches Merkmal der Ausschluss der islamischen
Welt aus der Kulturgeschichte der Neuzeit ist. Diese Prozedur des
Ausschlusses ist es, die den historischen Vergleich der islamischen mit der
europäischen Kultur, der doch innerhalb Europas eine Selbstverständlichkeit
geworden ist, verhindert hat.

Die Prozedur des Ausschlusses ist ein wesentliches Merkmal der
europäischen Hegemonie über die Historiographie, die sich im 19. Jahrhundert

im Rahmen des Historismus etabliert hat. Im Zuge des Kolonialismus
hat sie auch das historische Bewusstsein in der islamischen Welt nachhaltig
geprägt. Durch diese historistische Geschichtsschreibung wurden neue
historische Räume und Grenzen geschaffen, in denen die islamischen
Kulturen gefangen schienen, da sie von vorn herein von der Teilhabe an der
dynamischen Entwicklung der Neuzeit ausgeschlossen wurde. Mit einer
von heute aus betrachtet erstaunlichen Direktheit wurde seit dem 19.
Jahrhundert postuliert, dass es zwischen den europäischen und den islamischen
Kulturen eine markante zivilisatorische Grenze gebe, dass die islamischen

3 Raulff, "Lucien Febvre", S. 246.

4 Hierzu Schulze, "Aufklärung", S. 317 ff.



GRÄBER, KAFFEEHÄUSER UND SALONS 763

Kulturen seit der Renaissance ein kulturelles Null-Wachstum aufwiesen
und dass erst Europa das morgenländische Dornröschen wachgeküst habe.

In der europäischen und in ihrem Gefolge auch der neueren nahöstlichen

Nationalgeschichtsschreibung hat sich kaum jemand die Mühe gemacht,
dem Wahrheitsgehalt dieser kulturellen Dekadenz nachzugehen und die
Plausibilität der tradierten Postulate zu überprüfen. Schon Nietzsche hatte

erkannt: "Orient und Occident sind Kreidestriche, die uns jemand vor
unsere Augen hinmalt, um unsre Furchtsamkeit zu narren. "5

Doch was ist das für eine Furchtsamkeit, die durch diese zivilisatorische

Grenzziehung erfolgt und die bis heute in den aktuellen
Auseinandersetzungen um den Krieg der Zivilisationen nachklingt?

Räume und Orte

Im folgenden möchte ich lediglich einen Aspekt islamischer Kultur im 18.

Jahrhundert diskutieren, um die kulturgeschichtliche Grenzziehung
zwischen Orient und Okzident in Frage zu stellen. Dabei lasse ich mich von
der Hypothese leiten, dass die islamische Kulturgeschichte der Neuzeit
keinesfalls so sinnentleert und menschenleer ist, wie oft beschrieben

wurde, und dass sich sehr wohl Enwicklungslinien aufzeigen lassen können,

welche die islamische Kulturgeschichte der Neuzeit mit der europäischen

Geschichte vergleichbar machen. Der ausgewählte Aspekt bezieht
sich auf Räume und Ort intellektueller Tätigkeit in der islamischen Welt im
18. Jahrhundert, wobei ich allerdings gezwungen bin, mich auf zwei
islamische Länder, auf Syrien und Ägypten zu beschränken.

Veränderte Raum- und Zeitvorstellungen sind markante Erscheinungen

des 18. Jahrhunderts: an ihnen lassen sich für europäische Elitekulturen

die Prozesse ablesen, welche bald den Namen «Aufklärung» bekommen
sollten. Räume beschreiben in einem gewissen Sinne eine lebensweltliche
Architektur; sie sind Manifestationen von kultureller Identität, ausgestattet
mit Symbolen und Ikonen materieller wie immaterieller Art; historisch
stellen Räume Abdrücke kulturellen Lebens dar, welche uns heute helfen

können, intellektuelle Prozesse zu erfahren, zu beschreiben und zu deuten.

Friedrich Nietzsche, "Unzeitgemässe Betrachtungen III, Schopenhauer als Erzieher

I", in Ders., Die Geburt der Tragödie Kritische Studienausgabe I, München
21988, S. 339.



764 REINHARD SCHULZE

Es ist daher zu fragen, wo die Kultur islamischer Eliten im 18.

Jahrhundert überhaupt zu finden ist.
In der islamischen Kulturgeschichte stellen die Hochschulen und

Moscheen die klassischen Räume dar, welche als Ausdruck intellektuellen
Daseins par excellence angenommen werden. Diese Räume nutzten aber, so

scheint es heute, nur eine kleine institutionalisierte Gruppe von Gelehrten,
deren Wissenskultur keineswegs der alleinige Ausdruck intellektueller
Tätigkeit im 18. Jahrhundert war. Von weit grösserer Bedeutung waren jene
Räume, welche wir heute als «informell» bezeichnen würden, Räume,
deren Funktion nicht allein der Ausdruck gelehrter Kultur war, sondern die
zunächst eine gänzlich andere Zweckbestimmung hatten: das Grab diente
dem mystischen Kult, der Garten der Erholung, das Kaffeehaus dem
Genuss und das Privathaus der Lust. Im Laufe des 18. Jahrhunderts wurden

diese «informellen» Räume zunehmend von denjenigen Wissenschaftlern,

Theologen, Mystikern und Literaten als Wirkungsstätten genutzt,
welche in den öffentlichen Räumen der Hochschulen und Moscheen keine

Möglichkeit zur Zuordnung fanden. Von vier solchen Räumen soll im
Folgenden die Rede sein.

Gräber

1693 brach der syrische Gelehrte cAbdalganï an-Nâbulusï (gest. 1731) zu
einer Reise nach Ägypten und in den Higäz auf, um dort, wie er schrieb,
«Genossen» zu besuchen. Seine «Genossen» gehörten vorrangig dem
damals elitären mystischen Orden der naqsbandiya an, der eine Sonderstellung

im islamischen Ordenswesen einnahm. Wie an-Nâbulusï von sich
selbst sagte, war er als Mystiker Halwatï, doch seiner Neigung nach Naqs-
bandï. Die sogenannte reformierte naqSbandiya diente als Sammelbecken
einer neuen islamischen Intellektuellenkultur, die urbane pietistische
Traditionen mit rationalistisch-empirischen Wissensformen zu verbinden
suchte. Nach seiner Ankunft in Kairo Ende Dezember 1693 absolvierte an-
Nâbulusï zunächst das touristische Besuchsprogramm, das damals üblich
war:6 er besuchte die Vertreter des islamischen Gelehrtentums, meldete

6 'Abdalganï b. IsmäTl an-NäbulusI, al-haqiqa wa-l-ma^äz fi r-rihla ilä biläd
ai-Säm wa-Misr wa-l-Hij>äz, [Faks. einer Hdschr. von 12.1231/Dez. 1816]
herausgegeben von Ahmad 'Abdalmagïd Haridï, Kairo: al-hai'a al-misriya al-cämma
li-1-kitäb 1986, S. 180 ff.



GRÄBER, KAFFEEHÄUSER UND SALONS 765

sich bei den Honoratioren der Stadt und bestaunte Kanäle und die prachtvollen

Bauwerke der Stadt. Sein eigentliches Ziel aber waren die Gräber
berühmter islamischer Männer und Frauen. Wann immer er es konnte,
ging er mit einer Gruppe von Genossen zu einem solchen Grab, das

verborgen in der Altstadt oder in freier Landschaft lag. So besuchte er allein
während seiner ersten Ägypten- und Higäzreise mehr als 200 Gräber. Als
bekennender Mystiker interessierten ihn diese Gräber, weil er dort die

spirituelle Nähe zu den Segnungen der Heiligen zu finden glaubte. Doch
das war nur ein Aspekt dieses Besuchs: wichtiger war ihm die Möglichkeit,

in und bei den Räumen der Grabbauten Gelegenheit zu einem sehr

weltlichen Gedankenaustausch mit seinen Freunden zu finden. Zunächst

vollzog er mit den Anwesenden die üblichen mystischen Praktiken; er betete

am Grab, pries den begrabenen Heiligen in einem Gedicht und nahm,

wenn es ging, an einer mystischen Feierlichkeit teil. Anschliessend aber

wurde in der Runde Tee gereicht, um sich in entspannter Atmosphäre dem

"literarischen Austausch" (al-mutäraha al-adabiyd) zu widmen. Die
Genossen trugen sich gegenseitig ihre neuesten Werke aus Poesie und Prosa

vor und diskutierten recht kontrovers auch politische Dinge. So stritt man
sich dichterisch darüber, wie denn die osmanische Herrschaft in Ägypten
zu beurteilen sei und ob den Gelehrten nicht ein grösserer Einfluss im
"Staatsrat" (maglis ad-daula) beschieden werden musste.

Literarische Seancen waren in der Gelehrtengesellschaft äusserst beliebt.
Doch meistens fanden sie innerhalb der Hochschulen oder in Ausnahmefällen

in den Privatwohnungen von bedeutenden Gelehrten statt. In diesen

Fällen aber bestimmte der Raum auch die Inhalte der Diskussionen, denn

in den Hochschulen war der Streit nicht beliebt, ja, Streit und Kritik schienen

der Karriere hinderlich zu sein, so dass viele Teilnehmer es bevorzugten,

sich im Lobpreis des Gastgebers gegenseitig auszustechen.

Nicht so in den hermetisch abgeschlossenen Räumen der Gräber: die

Heiligkeit des Raums verlangte Respekt vor dem Toten, nicht vor den
Lebenden. Hier an den Gräbern fühlten sich die Genossen frei und entlastet

von der drückenden Ordnung der Gelehrsamkeit. Kaum jemals drang das,

was sie dort erörterten nach draussen, in die Öffentlichkeit der literarischen

und theologischen Sitzungen an den Hochschulen. Die Genossen

verbanden ihre mystischen Erfahrungen mit einem neuen Lebensgefühl:
die Stadt erschien ihnen muffig und traurig, die Hochschulen waren Ort



766 REINHARD SCHULZE

von Macht und Intrigen. An den Gräbern aber waren sie frei, und das

Freiheitsgefühl erfuhren sie in der Formulierung einer betonten Ich-Erfahrung.

Dabei sahen sich die Genossen keinesfalls als Fürsprecher der
populistischen Ordensmystiker, die an den Gräbern zaubern und auch verzaubern

konnten. Im Gegenteil, solcherlei Hokuspokus lehnten sie entschieden
ab. Das Grab des in Damaskus verstorbenen Mystikers Ibn c Arabi (gest.
1240), des Patrons der «Genossen», sollte von diesen Praktiken freigehalten

werden und ausschliesslich dem reinen mystischen Ritual und als Ort
eben jener literarischen Sitzungen dienen. Anders als in Nordafrika waren
die Gräber in Ägypten und Syrien nur äusserst selten Räume politischer
Herrschaft. Die maghrebinische Marabut-Kultur, in deren Rahmen das

Grab zu einer weltlichen Lehr- und Herrschaftsstätte wurde, hatte im Ma-
schreq keine eigenständige Entsprechung, so dass den Intellektuellen, die
auf eine Grabreise gingen, keinerlei Identifizierung mit missliebigen politischen

Strömungen drohte. Sicherlich gab es auch Gräber von solchen
Heiligen, die mit der Obrigkeit in Konflikt gelegen hatten und deren mystischer

Ruf gerade aus diesem Umstand herrührte. Die Genossen aber

hinterliessen keine Informationen darüber, ob sie solche Gräber bewusst

aus politischen Gründen besuchten oder mieden.

Hinaus in die Gärten!

Zwanzig Jahre später, als an-Nâbulusï schon längst wieder in Damaskus

wohnte, hatten die Gräber als Raum der freien intellektuellen Diskussion
ausgedient. Die Genossen waren weiterhin davon überzeugt, dass die

dumpfe Stadt ihnen keine Entfaltungsmöglichkeit bieten würde; jetzt zog es
sie aufs Land in die neuerrichteten Ausflugsstätten. Zwischen der öden
Stadt und der gleichfalls öden Wüste gelegen glaubten sie einen paradiesischen

Ort gefunden zu haben, in dem es sich frei reden und diskutieren
liess und in dem sie unmittelbar ihre persönliche Natur zu erleben glaubten:

an-Nâbulusï fasste seine neuen Erfahrungen in einem Gedichtsband

zusammen, der den bezeichnenden Titel trug: "der Turm von Babel und
das Zwitschern der Nachtigalen".7

7 "Abdalganl an-Nâbulusï, bürg Bäbil wa-sadw al-baläbil, ed. Ahmad al-Gundï,
Damaskus: dar al-macrifa 1408/1988.



GRÄBER, KAFFEEHÄUSER UND SALONS 767

Der Turm von Babel steht natürlich für die Stadt Damaskus, der es zu

entfliehen galt; das Zwitschern der Nachtigalen dagegen drückte die Sehnsucht

der Poeten aus, die sich in den Gärten der Umgebung ein kleines

Arkadien zu schaffen suchten. Hier konnten sie unter Palmen und Sträuchern

liegend bei Wein, Brot, Käse und Oliven die Natur als den wahren
Herrscher der Welt verehren. Die klassische, vor allem andalusische
arabische Gartendichtung bot ihnen Material genug, um ihren Gedanken eine

poetische Form zu geben, die sie immer wieder variierten und um sie ihren

eigenen Sichten anzupassen. Im Gegensatz zur klassischen Dichtung sahen

sie die Natur als eine selbständige, belebte Erscheinung, die nur durch die

menschlichen Sinne erfahren werden könne.
In den Gärten fanden nun die literarischen Sitzungen statt, wie an-Nâbulusï

sie selbst in einem Gedicht anpries:8

"Die Sitzung im Garten steht in hohem Rang, in der Erheiterung einzigartig,
wenn man sich dort versammelt; von unten dringt der Duft der Gärten herauf,
und die Vögel, denen wir lauschen, zwitschern."

Die Gartensitzungen fanden in abgegrenzten Räumen statt. Soweit aus der

Dichtung der dort versammelten Poeten ablesbar, waren sie künstlich
eingerichtete Naturorte: Hecken schirmten sie gegen die Winde ab, künstliche
Palmdächer boten Schutz vor der Sonne und kleine Teiche spendeten die
erfrischende Kühle. Üblicherweise gingen die Poeten in kleinen Gruppen
schon früh morgens zu einem solchen Ort, den sie nädi, also Club, nannten,

und verliessen ihn erst wieder bei Sonnenuntergang, nachdem sie die
vielfach gepriesenen "neuesten Gedankenfrüchte" (abkäru afkärin) genossen

hatten. Die in den Gärten erörterten literarischen Themen hatten kaum

noch etwas mit der mystischen Verklärung an den Gräbern zu tun. Auch
konnte allein schon räumlich und symbolisch gesehen, kein grösserer
Kontrast bestehen als zwischen einem Grab und einem Garten. Gärten waren

profane Ort, ohne jeden mystischen Zauber eines Heiligen; die idealisierte

Natur hatte nun die Aufgabe der Verklärung zu erfüllen. Um sie zu
erfahren genügte nicht mehr die innere Kontemplation, mit der man einen

Heiligen spirituell in sich aufnehmen konnte, sondern es bedurfte der
körperlichen Sinneserfahrung. Die Gartenpoesie war entsprechend sensua-
listisch betont; die Dichter fühlte den heissen Ostwind, er roch die ihn um-

8 an-Nâbulusï, burg Babil, S. 12.



768 REINHARD SCHULZE

gebenden Blumen, sah die ferne Weiblichkeit der Landschaft, welche die
Natur nährt, hörte die Vögel zwitschern und die Fliegen brummen und

schmeckte das klare Wasser der Teiche. An die Stelle des spirituellen
Erleben war die sinnliche Erfahrung des Raums getreten.

Wann diese Gartensitzungen in Mode kamen, lässt sich noch nicht mit
Bestimmtheit sagen; sicher aber ist, dass sie den Gräberbesuch ablösten.
Es kann angenommen werden, dass um 1710 das Grab als literarischer Ort
aufgegeben wurde und dass sich nun im Hochbarock die freien Gelehrten
und Dichter einen optimistischen Raum für ihr Schaffen gesucht haben.

Auch ist auffällig, dass die Besucher der Gräber wie der Gartenclubs der

gleichen islamischen Elitenkultur angehörten, die in dem Orden der naqs-
bandiya einen wichtigen spirituellen Hintergrund gefunden hatten.

Das Kaffeehaus

Die intellektuellen Räume islamischer Kultur im frühen 18. Jahrhundert
unterschieden sich so nachhaltig von den Orten der islamischen
Gelehrsamkeit; islamische Gelehrte hüteten sich zumeist, in der Öffentlichkeit an

irgendwelchen weniger honorigen Orten gesehen zu werden. Dabei standen
ihnen im 18. Jahrhundert in der Stadt verschiedene Vergnügungsstätten zur
Verfügung, wo sie Zerstreuung gefunden haben können. In Kairo gab es

um 1650 schon 543 Kaffeehäuser, berichtete der osmanische Reisende

Evliyä' Çelebï9, und um 1800 sollten es gar 1200 sein. Die Damaszener
konnten sich zur gleichen Zeit in etwa 110 Kaffeehäuser vergnügen. 10

Aber das Kaffeehaus war noch kein Ort intellektueller oder gar gelehrter
Kultur: der syrische Chronist al-Budairï schrieb um 1740 in seinem Tagebuch:

9 André Raymond, Artisans et commerçants au Caire au XVIIIe siècle, HI, Damas¬
kus: IFEAD 1982, I, S. 132.

10 Nu'män Afandl Qasätll, kitäb ar-rauda al-gannä' fi Dimasq al-faihä', Beirut 1879,
S. 109-10.



GRÄBER, KAFFEEHÄUSER UND SALONS 769

"Niemand, der Verstand oder Religion hat, sollte ein solches Kaffeehaus
besuchen, denn sie sind der Versammlungsort der Niederen. Ein guter Gelehrter
würde nie in ein Kaffeehaus gehen."11

Bis 1740 mochte es tatsächlich so gewesen sein.12 Immerhin bestand ja die

Gefahr, dass sich die Gelehrten sonst in die staatsfeindlichen Diskussionen
hätten verstricken müssen, die oft in solchen Räumen geführt wurden.
Anfang der dreissiger Jahre des 17. Jahrhunderts hatte der osmanische Sultan
Muräd IV. (reg. 1623-1640) aus politischen Gründen alle neuen Kaffeehäuser

schliessen und den öffentlichen Genuss von Tabak (seit 1605) und

Kaffee (seit 155513) verbieten lassen; dies wiederum hatte den Widerstand
der Kaufleute hervorgerufen, die vor allem am Kaffeehandel verdienten.14

Im Higäz gekaufter Kaffee erbrachte in Istanbul immerhin einen Profit von
1000%! Auch während der Istanbuler Revolution von 1703 waren
kurzfristig die Kaffeehäuser geschlossen worden, da sich dort nach Meinung
islamischer Pietisten nur aufrührerisches Gesindel herumtriebe.

Um 1740 gab es aber eine folgenschwere Veränderung auf dem
Kaffeemarkt. Muslimische Kaufleute importierten in grossem Umfang den

neuen amerikanischen Kaffee, der um ein vielfaches billiger war als der

gewohnte higäzische oder jemenitische Kaffee. Die Alltagskultur spaltete
sich: In den alten Kaffeehäusern, wo man jetzt eine Tasse Kaffee für einen

Piaster bekommen konnte, versammelte sich das «gemeine Volk». Wie der

algerische Historiker al-Wartïlânï, der in den frühen siebziger Jahren des

18. Jahrhunderts den arabischen Osten bereist hatte, berichtete, konnten

11 Ahmad al-Budairi al-Halläq, hawädit Dimasq al-yaumiya, 1154-1175/1741-1762,
korr. v. Muhammad SaTd al-Qäsimi, ed. v. A. 'Abdalkarim, Kairo 1960, S. 193

und Muhammad Sa'ïd al-Qäsimi (et al.), qämüs as-sintfät as-sämiya, I-II, Paris

1960, II, S. 368.

12 Zum Ganzen für das späte 18. Jahrhundert vgl. Yüsuf Gamïl NaTsa, mugtama"
madïnat Dimasq 1186-1256 h./1772-1840 m., I-II, Damaskus: Tlasdar 1986, I, S.

116 ff.

13 Der Saih al-Isläm Abu s-Sucüd (1490-1574), eine der Stützen des osmanischen

Rechtsgelehrsamkeit und Verfechter eines radikalen Legalismus, hatte sich noch

geweigert, das Kaffeetrinken generell zu untersagen. Allerdings wird er auch

gegenteilig zitiert, vgl. hierzu und zum Ganzen C. van Arendonk, "Kahwa", EP,
IV, S. 449-452, hier S. 451.

14 Aber auch von Literaten und Wissenschaftler, wie Ibrähim-i Pecüyi [PecewI] um
1640 berichtete, siehe seinen tärih, Bd. I, Istanbul 1281, S. 363 ff.



770 REINHARD SCHULZE

hier die Leute nach damaliger Sitte billig frühstücken: üblicherweise wurde
Biskuit oder Brot in Kaffee getunkt gegessen; dies würde dann bis zum
Mittag genügen.15

In neueren Kaffeehäusern dagegen wurde nun speziell der higäzische
Kaffee serviert, der die Tasse einen Dirham gekostet haben soll. Die
Kaffeehäuser der Reichen hatten zumeist noch besondere Charakteristika: das

damals wohl sehr berühmte Taubencafé in Damaskus zeichnete sich da-
daurch aus, dass dort - wie der Name schon sagt - die Gäste Tauben
züchteten.16

Al-Wartïlânï erzählt, dass in Kairo die Kaffeehäuser "besonders
dekorierte Räume" waren, in denen lediglich "bartlosen Jünglingen und jungen

Frauen" der Zutritt verboten war. Offensichtlich war das Kaffeehaus
also kein reiner Männerort, aber auch kein Jugendtreff.

Kaffee gehörte, ganz zum Erstaunen des Tee gewohnten Maghrebi-
ners al-Wartïlânï, zur syrischen und ägyptischen Alltagskultur: higäzischer
Kaffee war auch in Privathäusern beliebt und wurde im Salon angeboten.
Die meisten Gelehrten hätten daher das Kaffeetrinken gestattet; besonders
beliebt sei er in Mystikerkreisen, die ihn in rituellen Andachten geniessen
würden, um wach zu bleiben. Eben deshalb würden auch Studenten den

(billigeren) Kaffee in den nächtlichen Vorlesungen trinken. Schliesslich sei

Kaffee auch als Medizin gegen Kopfschmerzen ein gebräuchliches Mittel.
Bei besonderen Anlässen trafen sich in einem Kaffeehaus Arm und

Reich: als im Sommer 1748 drei berühmte jüdische Musiker aus Aleppo in
einem Damaszener Café auftraten, kamen auch intellektuelle Kreise mit
dem Volk zusammen.17 Der Ruf dieser Musiker war so weit verbreitet,
dass der syrische Historiker Halïl al-Murâdï (gest. 1791) sie jeweils mit
einem Eintrag in seiner Sammlung von Biographien berühmter Männer und
Frauen ehrte. ^

15 Sïdï al-Husain b. Muhammad al-Wartïlânï [1125-1193/1713-1779], nuzhat al-
anzär fi fadlcilm at-tärih wa-l-ahbär, ed. M. b. Cheneb, Algier: Pierre Fontana
1326/1908; Beirut: 2där al-kitâb al-earabï 1394/1974, S. 267-273.

16 NaTsa, mugtama', II, S. 716.

17 al-Budairî, hawädit, S. 95.

18 Abu 1-Fadl Muhammad Halïl b. 'Ali al-Murâdï, silk ad-durar fi a'yân al-qarn ot¬

tani 'cdar, I-IV, Bulaq: al-'âmira 1291/1301 [1874/1883].



GRÄBER, KAFFEEHÄUSER UND SALONS 771

Selten Hessen sich sonst islamische Intellektuelle in den Kaffeehäusern
blicken. Als Dichter und Denker - sie bezeichneten sich selbst als "die
(poetisch) Denkenden" (ülü l-fikfajr^) im Gegensatz zu den "Gelehrten"
(ahi aPilm) - bevorzugten sie Räume, in denen sie ungestört waren. Bis in
die vierziger Jahre des 18. Jahrhunderts hinein versammelten sie sich
weiterhin in den Gartenclubs rund um die Hauptstadt. Dort wähnten sie sich
als «Einsiedler», die dem schnöden Treiben der Stadt entsagten, nicht aber
dem Kaffeetrinken: an-Nâbulusï dichtete um 1720 in seinem Lieblingsort in
der Damaszener Mazza:20

"Verheirate den Kaffee mit der Tabakpfeife,
der in den Händen des Einsiedlers dampft,
und drehe die Kaffeetasse, die ein tief schwarzes Kleid trägt, in deinen
Händen."

Und über den Tabak dichtete er in Anspielung auf die pietistischen Kritiker
aus der sogenannten Muhammad-Gemeinde:

"Oh, der du das Verbot des Tabaks zusammen mit Gelehrten und Machthabern
aus der Gemeinde Muhammads erwägst! Du gehst irre in dem, was du bis jetzt
erwogen hast; so lausche meiner Rede, ist sie doch kein lügnerisches Geschwätz
von mir; die Gelehrten und auch die Reformer haben ihn (den Tabak) nicht
durch Probieren und Erfahrung verboten; vielmehr haben die Unwissenden unter

ihnen seine Merkmale genannt, wobei Märchenerzähler behaupten, er sei

schändlich. Man sagt, durch ihn käme Müdigkeit in die Körper und in den
Verstand mit Macht und Zerstörung. Aber in Wahrheit sind sie's, die seine

[apodiktisch] Eigenschaft bestimmt und ihn verboten hatten, doch in ihr ist nur
der Betrug eines dummen Geschwätz."21

Bisweilen aber kam auch ein Gartengenosse mit dem Kaffeehaus in Berührung.

Um 1740 erblindete Ahmad b. cUmar as-Säkir, ein Mitglied der

naqsbandiya aus Hamâ auf Grund einer nicht genannten Krankheit. Bislang

19 Dieser wohl aus Syrien stammende Begriff verbreitete sich schnell bis nach Nord¬
afrika. So wurde der berühmte 1780 verstorbene Mystiker der Halwatiya,
Mahmud al-Kurdï, in einem maghrebinischen Text bald als der "edelste der
Intellektuellen" bezeichnet, vgl. 'Ali Haräzim b. al-'Arabi Baräda, gawähir al-ma'äni ft
bulüg al-amäni, I-II, Kairo 1397/1977, I, S. 29.

20 an-Nâbulusï, bürg Bäbil, S. 334.

21 an-Nâbulusï, bure Bäbil, S. 264. Zum Kontext vgl. Schulze, "Aufklärung", S.
308.



772 REINHARD SCHULZE

hatte er als Schüler von an-Nâbulusï an dessen Gartensitzungen teilgenommen

und war berühmt für seine Freude am naturwissenschaftlichen
Experimentieren; zur Sicherung seines Lebensunterhalts trat er nun als professioneller

Märchenerzähler in den damaszener Kaffeehäusern auf, wurde
schnell berühmt und erhielt den Beinamen al-Hakawäti, der Geschichtenerzähler.

Wenig später wurde er in die Privathäuser der Damaszener Elite
eingeladen und durfte auch an dem berühmten Salons von al-Murâdïs Vater
teilnehmen. Später wurden all seine Geschichten, Anekdoten, Gedichte und

auch Dialektstücke in einem dreibändigen Werk gesammelt, das eine

vorzügliche Quelle zu syrischen Kulturgeschichte im 18. Jahrhundert
darstellt.22

Der Salon

Manche Kaffeehäuser waren, wie al-Wartïlânï bemerkt hat, privat. Zutritt
war nur unter bestimmten Voraussetzungen gewährt: entweder handelte es

sich um in Kairo oder Damaskus befindliche Heimatclubs, in denen sich

beispielsweise die Maghrebiner oder die Iraker trafen; oder es waren
Soldatenclubs, speziell reserviert für Mitglieder der ständigen osmanischen

Corps in den Städten. Bisweilen wurden solche Clubs auch zum Ort
literarischer oder wissenschaftlich-theologischer Debatten, dann nämlich, wenn
der Patron des Clubs als Mäzen eines Schriftstellers oder eines freien
Gelehrten wirkte. Diese ethnischen Clubs boten den Hintergrund für eine

weitere Veränderung in den Raumbeziehungen der intellektuellen Eliten
an: nach 1740 schienen sie ihr Gartenidyll verlassen und ihre Sitzungen in

die städtischen Häuser verlegt zu haben. Ausschlaggebend dürften politische

und kulturelle Umwälzungen gewesen sein, von denen wir bislang nur
wenig wissen. In Ägypten hören wir früher als in Damaskus von den neuen

Salons, die nun nicht mehr unter der Schirmherrschaft eines berühmten
Gelehrten standen wie noch im späten 17. Jahrhundert, als an-Nâbulusï
immer wieder den Salon des Mystikers Kamäl ad-Dïn al-Bakrï besuchen

musste. Diesmal waren es reiche Kaufleute, Privatgelehrte und selbst arme
Poeten, die sich in ihren prächtigen oder ärmlichen Häusern besondere
Räume für literarische Sitzungen einrichten Hessen. In Kairo wurde es bald

22 al-Murâdï, silk ad-durar, 1, S. 155-6.



GRÄBER, KAFFEEHÄUSER UND SALONS 773

zur Mode, solche Räume in den Mittelpunkt der Hausarchitektur zu stellen;

man nannte sie macfad, Sitzungsort; später sollte dieser Begriff für die

Bezeichnung einer Theaterbühne übernommen werden. In den wenigen bis
heute noch erhaltenen Privathäusern aus dem 18. Jahrhundert lassen sich
noch Spuren dieser Räume finden; in der Mehrzahl allerdings wurden sie

im Laufe der Zeit zweckentfremdet und zu Privaträumen umgebaut, so

dass der Salon praktisch nur noch als ideeller Raum existiert, den wir aus

den literarischen Texten des 18. Jahrhunderts rekonstruieren müssen.

Die Privathäuser verfügten nun tatsächlich über eine Art Bühne: hier
konnten die Hausherren intellektuelles Leben spielen oder spielen lassen.

Im Salon trafen sich die abnä' al-balad, die «Landeskinder». Hinter dieser

Bezeichnung verbarg sich ein politischer Begriff: die «Landeskinder»
verstanden sich als unabhängige soziale Gruppe, die sich deutlich mit der
lokalen oder regionalen Kultur identifizierte und in der Kaufleute, Handwerker

und Gelehrte vereint waren.23

Im Unterschied zu den traditionellen ma&älis, den Sitzungen,
diskutierten die «Landeskinder» - oder sollten wir nicht einfach Bürger sagen? -

nicht frontal mit einem renommierten Gelehrten, sondern im Kreis und

untereinander. Frauen waren durchweg zugelassen, ja für Syrien ist
zumindest ein Salon einer berühmten Mäzenin belegt. Frauen waren auch

Partnerinnen in den fiktiven wissenschaftlichen Disputen, die gern in Form
einer maqäma, eines formalisierten Prosatextes, vorgetragen wurde. In
einer solchen maqäma erörterte beispielsweise der Bagdader Autor as-Su-

waidï (1692-1761) philosophische und theologische Fragen in Form eines

Dialogs zwischen einem Mann (er selbst) und einer Frau (die Kritikerin).24

Er zitierte darin sehr ablehnend Äusserungen von Zeitgenossen, die sich

für eine Naturphilosophie aussprachen und Religion nur als Mittel der

Verdummung ansahen.

23 Erstmals 1722 erwähnt bei Muhammad al-Makkï b. as-Sayyid b. al-Hägg Makkï b.

al-Hänqäh, tärih Hirns - yaumiyät min sana 1100/1677 ila sana 1135/1722 ed.

Muhammad Nagib al-'Umar, Damaskus 1987, S. 258.

24 Abu 1-Barakät Gamäl ad-DIn 'Abdallah b. Husain as-Suwaidi, kitäb maqämät al-
amtäl as-sä'ira, [im Anhang eine Lobmaqama auf Suwaidï von 'Abdarrahmän
al-Ansäri, abgeschlossen am 29.8.1324/18.10.1906] Kairo: matba'at an-Nïl o.J. 90
S. [Druck wohl vor 1914].



774 REINHARD SCHULZE

Solche Maqämen wurden im Salon bei Kaffee und Tabak vorgetragen
und diskutiert. Es kam hierbei wohl nicht drauf an, zu einem Thema einen
Konsens zu finden, sondern lediglich darum, Ideen vorzutragen und
Originalität und Kreativität zu beweisen. Diese Salonkultur war keinesfalls
einheitlich: manche Salons fühlten sich dem neu aufkommenden islamischen
Pietismus der Städter verpflichtet; symbolisch wurde der Kaffee oft aus
solchen Versammlungen verbannt. Andere Salonbesitzer betonten ihre
Volkstümlichkeit und propagierten den Gebrauch des arabischen Dialekts
sowohl in der Literatur wie in den theologischen Wissenschaften. In manchen

Salons wie in dem von Hasan al-Gabartï, dem Vater des später sehr
berühmten ägyptischen Historikers "Abdarrahmän al-Gabartï, fanden
naturwissenschaftliche Vorträge und Diskussionen statt.2^ In anderen wieder
lag die Betonung auf gehobene Literatur; der ägyptische Gelehrte und Mäzen

Sihäb ad-Dïn al-Hifnâwï pflegte für seine Sitzungen besondere Anekdoten

und Kurzgeschichten zu verfassen.26 Schliesslich blieb auch der

mystische Salon ein Treffpunkt der Eliten. Von dem Salon der WafäTya in
Kairo hören wir, dass er immer wieder auch von den «Landeskindern»
besucht wurde, um dort in einem sehr gehobenen Rahmen einer Salonsitzung
traditioneller Art beizuwohnen.

Durch die Rückkehr in die Städte hatte die neue bürgerliche Kultur einen

wichtigen öffentlichen Raum gefunden. Die Bürger waren nicht mehr auf
die Fürstenhöfe oder Hochschulen angewiesen, um Wissenschaften, Literatur

und Theologie zu diskutieren. Entsprechend wuchs das Selbstbewusstsein

der muslimischen Bürger, die sich nun auch politisch, also öffentlich
äusserten. Kritik an der Herrschaft war kein Tabu; jedoch erschien es oft
ratsam diese in poetische Bilder und Formen zu verkleiden. In bestimmten
Zeiten wares üblich, kryptische Verse zu schreiben, die, wenn rückwärts

25 al-Gabartï, "agä'ib al-ätär, II, S. 25/7; 'Abdalhayy b. 'Abdalkabïr al-Kattäni,
fahras al-fahäris wa-l-atbät wa-ma"gam al-ma'afcim wa-l-mafyahät wa-s-silsilät, 1-

II, Beirut: dar al-garb al-islämi 1402/1982, I, S. 312-3; al-Murâdï, silk ad-durar,
1, S. 117; Gilbert Delanoue, Moralistes et politiques musulmans dans l'Egypte du
XLXe siècle, Kairo: IFAO 1982, S. 472, 472 n. 250.

26 MS Gotha 2716, Paris 3448751.



GRÄBER, KAFFEEHÄUSER UND SALONS 775

gelesen, aus dem Herrscherlob ein Aufruf zum Sturz des Herrschers
machten.27

'adalüfa-ma zulimat bi-him duwalü II sdidüfa-ma zallat bi-him qadamü
"Sie handelten gerecht. Durch sie nahm kein Staat Schaden.
Sie waren erfolgreich. Kein Fuss glitt ihretwegen aus."

Rückwärts gelesen ergab dieser Vers folgenden Sinn:

qadamun bi-him zallat fa-mä scfidü II duwalun bi-him zulimat fa-mä "adalü
"Ein Fuss glitt mit ihnen aus, denn sie waren glücklos.
Staaten nahmen ihretwegen Schaden, denn sie handelten ungerecht."

Fabeln waren ein ebenfalls ein beliebtes Mittel der politischen Kritik.

Der muslimische Bürger wurde zum Kritiker, der Salon zum Ort der Kritik.

Da der Salon privat war, wirkte die Kritik nur bedingt öffentlich. Die
Kritik konnte auch deutlich unpolitisch sein: so errichtete sich der Mekkaner

cAlï al-Qulacï (gest. 1758/9?) in Kairo ein prächtiges Wohnhaus mit
einem entsprechenden Salon, der dem eines amïr, also eines Fürsten geglichen

haben soll. Von den strengen marokkanischen Gelehrten an der
Azhar-Hochschule wurde er bald als Heretiker angesehen, denn aus ihrer
Sicht es ziemte sich wohl für einen Gelehrten nicht, wie ein Fürst zu
leben.28

Die Salon-Kultur wurde auch in höfischen Kreisen gepflegt. Der os-
manische Gouverneur in Kairo und spätere osmanische Grosswezir Mehmed

Rägib Päsä (1699-1763), der sich auch als Poet versuchte, lud
wöchentlich eine kleine Gruppe von Dichtern in seine Residenz ein und
liess sich von ihnen vielerlei literarische Probleme erörtern. Kostproben
sammelte er in einem später sehr geschätzten Anthologie.2^ Die Bürger
aber verhielten sich gegenüber den Höfen sehr zurückhaltend. Sie wussten

natürlich, dass sich die Emire oft lieber einen Spass mit den Bürgern und

27 Zit. nach Usäma 'Änüti, al-haraka al-adabiya fi biläd as-Säm Mal al-qarn at-tß-
min'aJar, Beirut: Pubi. d. l'Univ. liban. 1971, S. 74.

28 al-Gabartï, <a£ä'ib al-ätär, II, S. 167.

29 Mehmed Rägib, saftnat ar-rägib wa-dqfinat at-tälib, ed. Bulaq 1252, 1253, 1255

[1836-1840].



776 REINHARD SCHULZE

Gelehrten erlaubten als mit ihnen ernsthafte Fragen zu erörtern. Einige
Dichter aber versuchten dennoch, an den Höfen ihr Glück zu machen. So

pflegte Hasan b. cAlï al-Kafrâwï (gest. 1788), ein stadtbekannter Charlatan

von der Azhar-Hochschule, im Salon des Beis Yüsuf al-Kabïr (gest. 1777)
mit seiner Plüschpuppe zu erscheinen und mit ihr fiktive literarische
Selbstgespräche zu führen. Die Emire quittierten diese Unterhaltung mit
der Bemerkung: "Das also ist die wahre Beschäftigung der Gelehrten!"30

Die höfische Kultur hatte vor allem bis in die sechziger Jahre des 18.

Jahrhunderts hinein auch innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft noch viele

Anhänger. Im über Kairo hinaus berühmten Salon des Dichters 'Abdallah
b. 'Abdallah al-Idkâwï (1692-1770) trafen sich die Liebhaber der arabischen

Rokoko-Dichtung. Al-Idkâwï selbst unterhielt enge Kontakte zu den

Militärcorps in Kairo, deren Offiziere vielfach an den Sitzungen im Salon
teilnahmen.31 Zu diesem Kreis gehörte auch der damalige Rektor der
Azhar-Hochschule, 'Abdallah b. Muhammad as-Subrâwï (1680-1757)32,
dessen Rokoko-Dichtung auch den literarischen Stil mancher syrischer
Dichter prägte.

Im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts setzte sich in Syrien wie in Ägypten
der bürgerliche Salon endgültig durch. Auch an den Fürstenhöfen wurden
bestimmte Aspekte der bürgerlichen Kultur akzeptiert. Am Hof der Fürsten

des Mont Liban war das Kartenspiel in Mode gekommen, das auch

gewisse Kreise in Kairo pflegten. Das wissenschaftliche und literarische
Leben fand nun aber vorrangig in den Räumen der Bürger selbst statt; die
traditionellen Hochschulen schienen kaum von den Gedankenfrüchten der

30 al-Gabartï, "agä'ib al-ätär, II, S. 167, 176 f.; J. Heyworth-Dunne, An Intro¬
duction to the History of Education in Modern Egypt, London: Luzac o.J. [1938],
S. 71.

31 al-Gabartï, "aga'ib al-ätär, I, S. 352/63; J. Heyworth-Dunne, "Arabic Literature
in Egypt in the Eighteenth Century with some Reference to the Poetry and the

Poets", BSOS, IX (1937-39), S. 675-689, hier S. 683.

32 al-Murâdï, silk ad-durar, III, S. 107; 'Abdalhayy b. 'Abdalkabïr al-Kattanï,
fahras al-fahäris wa-l-atbät wa-ma"gam al-mcfägim wa-l-masyahät wa-s-silsilât, I-
II, Beirut: dar al-garb al-islämi 1402/1982, II, S. 394; al-Gabartï, 'agä'ib al-ätär,
I, S. 208; Martin Hartmann, Das arabische Strophengedicht 1. Das MuwaSsah,
Weimar 1897, S. 83; Heyworth-Dunne, "Literature", S. 681.



GRÄBER, KAFFEEHÄUSER UND SALONS 777

Intellektuellen profitiert zu haben. Kaum einer der bekannten Autoren des

späten 18. Jahrhunderts lehrte noch an den Hochschulen: Die Folge war,
dass der Qualitätsunterschied zwischen den freien Intellektuellen und den

Gelehrten offensichtlich wurde. Die Arbeiten des ägyptischen Historikers
c Abdarrahmän al-!Gabartî, der nie an einer Hochschule lehrte, und des als

Historiker dilletierenden Rektor der Azhar as-àarqâwï unterschieden sich

substantiell. Erst nach 1820 sollte sich die Azhar-Hochschule den Bürgern
öffnen, nachdem mit Hasan al-'Aüär ein «Landeskind» zum Rektor gewählt
worden war.

Als die Teilnehmer der französischen Expedition unter Napoléon
Bonaparte 1798 in Kairo einrückten, trafen sie auf eine relativ intakte bürgerliche

Kultur, deren Vertreter in den Franzosen zwar ausländische Eroberer
sahen, sie aber gleichzeitig hofierten, weil sie sich mit ihnen verbunden
fühlten. Hasan al-cAttär, der schnell Kontakt zu französischen Gelehrten

gefunden hatte, beschrieb diese als «Seinesgleichen», auch wenn sie natürlich

einige Verhaltensweisen besassen, die nicht dem Comme il faut der

Kairiner Bürger entsprachen. Aber man konnte sich verstehen, da man
über ähnliche Erfahrungen verfügte. Die französische Moderne wurde so

keineswegs als fremd empfunden, sondern als aufregend zeitgemäss. Erst
Jahre später wurde den Kairiner Bürgern erklärt, dass die europäische

Moderne, die sie so hautnah unter der französischen Besatzung erlebt hatten,

keinesfalls ihnen gehörte, sondern auf immer ein europäisches Privileg
bleiben sollte.

Zusammenfassende Bemerkungen

Soweit zur Zeit überschaubar gab es im 18. Jahrhundert einschneidende

Veränderungen in der räumlichen Kultur islamischer Eliten. Auf der Suche

nach einem Ausweg aus der Begrenztheit der städtischen Kultur und der

Hochschulen öffneten islamische Eliten im späten 17. Jahrhundert die

mystischen Grabräume für eine intensive literarische Debatte. Die Räume

bildeten einen scharfen Kontrast zur klassischen Gelehrtenkultur; um 1710

aber verlor die Grabkultur an Popularität. Zwar blieb der mystische kultische

Gebrauch der Grabstätten erhalten, doch als Ort literarischer Tätigkeit
wurde nun der Garten bevorzugt. Der Garten wiederum vertrat das neue

optimistische Lebensgefühl, das besonders die syrische Dichtung der Zeit
charakterisiert. Zeitgleich mit dem Aufkommen der gehobenen Kaffee-



778 REINHARD SCHULZE

hauskultur in den 40er Jahren allerdings setzte eine Rückorientierung der
Dichter in die Stadt ein. Die Stadt wurde wieder zu einem literarischen
Ort. Das neue islamische Bürgertum verband die Kaffeehauskultur mit
einer Neubelebung der Salon-Kultur. Sie transformierten die klassischen

magälis, die Sitzungen, zu Orten freier literarischer und wissenschaftlicher
Betätigung.

Die Betrachtung der Räume islamischer Kultur im 18. Jahrhundert

gibt uns noch keinen Aufschluss darüber, was in ihnen kulturell wirklich
geschah. Noch wissen wir viel zu wenig über die literarische und
wissenschaftliche Produktion der Zeit. Eines aber scheint mir schon deutlich
geworden zu sein: die Veränderungen der Raumvorstellungen waren keine

Einzelerscheinungen, sondern standen im Kontext eines sehr weitreichenden

Prozesses der Neubestimmung der intellektuellen Kultur. Dabei lassen

sich erstaunliche viele Gemeinsamkeiten mit entsprechenden Prozessen in
der europäischen Kulturgeschichte ausmachen: mit einiger Berechtigung
können daher die islamischen und die europäischen Kulturen in einen

aussagekräftigen Vergleich gesetzt werden. Es läge nahe, die erwähnten

Raumänderungen in einen Zusammenhang zu aufklärerischen Prozessen zu

bringen, wäre da nicht das Islamische an dieser Kultur, das eine solche

Zuordnung bislang zu verhindern scheint. Die Wiederentdeckung der
Räume islamischer Kultur im 18. Jahrhundert könnte ein Beitrag zu einer
weitgehenden Revision der neuzeitlichen islamischen Kulturgeschichte
darstellen, an dessen Ende vielleicht die Wiederentdeckung einer weitergehenden

grenzüberschreitenden Aufklärungsprozess steht.


	Gräber, Kaffeehäuser und Salons : Räume und Orte islamischer Kultur im 18. Jahrhundert

