Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =

Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 50 (1996)
Heft: 4: Jubilaumsausgabe zum flinfzigjahrigen Bestehen der Asiatischen

Studien = En I'nonneur du cinquantenaire des Etudes Asiatiques

Artikel: Ein Weingedicht des arabischen Dichters Ab Nuws (ca. 757-815 n.
Chr.)

Autor: Schoeler, Gregor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147277

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EIN WEINGEDICHT DES ARABISCHEN DICHTERS ABU NUWAS
(CA. 757- 815 N.CHR.)

Gregor Schoeler, Universitidt Basel

I.1

“Wer den Dichter will verstehen, muss in Dichters Lande gehen”, sagt
Goethe mit Bezug auf die orientalische Dichtung in den “Noten und
Abhandlungen zum West-dstlichen Divan”2. Fiir keine nah-ostliche dich-
terische Tradition gilt dies Wort in dem Masse wie fiir die klassisch-arabi-
sche. Sie ist, wie der franzisische Arabist Régis Blachere sie einmal
genannt hat, “un jardin secret”3, ein geheimer Garten, zu dem der Zugang
nicht leicht ist und der vielen verborgen bleibt. Um einen Blick in diesen
geheimen Garten werfen zu konnen und vielleicht von seinen Schonheiten
einen Eindruck zu bekommen, miissen wir uns im Folgenden zunichst auf
die arabische Halbinsel des 6. Jh.n.Chr. begeben, wo die klassische arabi-
sche Dichtung entstanden ist, und dann ins Bagdad des 8. und 9. Jh., wo
jener Dichter gelebt hat, mit dessen Gedicht wir uns dann eingehend be-
schiftigen wollen.

Um 500 n.Chr. tritt bei den damals noch heidnischen Beduinenstim-
men der arabischen Halbinsel - scheinbar ganz unvermittelt und aus dem
Nichts - eine hochentwickelte Poesie auf. Ohne die Hilfe der Schrift schaf-
fen Dichter eine Dichtung, die in einer allen Stimmen Arabiens verstind-

1 Eine erste Fassung dieses Aufsatzes wurde im Rahmen der interdisziplindren
Ringvorlesung «Lyrik der Welt» am 5. Dezember 1995 an der Universitdt Basel
vorgetragen. Von dieser Fassung habe ich den ersten Teil, der eine fiir ein
breiteres Publikum bestimmte Einfilhrung in die klassisch-arabische Dichtung
enthélt, in die vorliegende Fassung in gekiirzter, aber sonst fast unverinderter
Form ibernommen. Er soll nicht-fachkundigen Lesern dieser Jubiliumsnummer
das Verstindnis des vorgestellten Gedichts erleichtern. Dem Fachmann wird er
nicht viel Neues bringen; Kenner der arabischen Dichtung mogen deshalb diese
Partie einfach iiberschlagen. - Dagegen erhebt der zweite Teil der Arbeit, der die
Gedichtinterpretation enthdlt, Anspruch auf Originalitat. Er ist fiir den Druck stark
tiberarbeitet worden.

2 Es sind die zwei letzten Verse des Mottos, das Goethe den «Noten und
Abhandlungen» vorangestellt hat.

3 Blachere (1975).



734 GREGOR SCHOELER

lichen, dusserst reichen und ausdrucksfihigen Hochsprache (Koin€) abge-
fasst ist.4 Die Gedichte haben - wie die griechischen und rémischen - eine
streng quantitierende Metrik und weisen einen durch das ganze Gedicht
sich ziehenden Endreim auf. Die Themen, die behandelt werden, sind sol-
che, die die Stammesgesellschaft bewegen: In der Liebespoesie z.B. klagen
die Dichter tiber den Abschied von der Geliebten, die fortgezogen ist, weil
ithr Stamm das gemeinsame Friihlingslager verlassen hat.

Mit einer Liebesklage beginnen in stereotyper Weise zahlreiche
lange, mehrteilige Gedichte, sog. Qasiden. Im Anschluss an dieses «Vor-
spiel» beschreiben die Dichter in der Qaside oft ihr Reittier, fast immer
eine Kamelin, und vergleichen sie wegen ihrer Schnelligkeit mit Wiisten-
tieren, Onagern (Wildeseln), Antilopen oder Straussen, die dann ebenso
eingehend beschrieben werden. Den Schluss der Qasiden bildet meist ein
zweckgerichtetes Thema: z.B. eine - freundschaftliche oder feindliche -
Botschaft an einen anderen Stamm (in diesem Fall spricht man von Bot-
schaftsqasiden). Oft mit der Botschaft an den fremden Stamm Hand in
Hand geht der Preis des eigenen Stammes. Selbstpreis - Stammeslob und
personlicher Selbstpreis - kann aber auch Hauptthema einer Qaside sein.
Ist das Schlussthema des Gedichts ein Preislied auf den Stammesfiithrer, so
haben wir es mit einer Lob- oder Preisqaside zu tun. Der Ruhm, der be-
sungen und durch die Dichtung im Gedichtnis spéterer Generationen blei-
ben soll, kann sich auf erfolgreiche Feldziige gegen feindliche Stimme
beziehen, aber auch auf Werke des Friedens und der Vers6hnung, auf
Armenspeisungen und auf Einladungen grossen Stils zu Festen und Wein-
gelagen. Es gibt auch Qasiden, die keinen zweckgerichteten Schluss haben;
das Gedicht reiht in diesem Fall - nach der fast nie fehlenden Liebesklage
als Vorspiel - meist mehrere Erinnerungsbilder aneinander (sog. Erinne-
rungsqaside). - Die Qaside ist die wichtigste und am meisten entwickelte
Form der altarabischen Dichtung; neben ihr gibt es auch kurze, einteilige
Gedichte mit den verschiedensten Themen.

Diese Dichtung, die von den Stimmen der arabischen Halbinsel mit
gewissen Modifikationen bis in unser Jahrhundert hinein gepflegt worden
ist, wurde zur «Klassik» der arabischen Literatur; Klassik in dem Sinne,

4 Hierzu und zum Folgenden konnen mehrere neuere einleitende Werke in die

klassische arabische Dichtung zu Rate gezogen werden; etwa Wagner (1987) oder
Jacobi (1987) und Jacobi (1990).



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWAS 735

dass sie lange Zeit allen Dichtern als unerreichbares Vorbild galt und dass
Topoi aus ihr - wie die Klage iiber die entschwundene Geliebte - noch
verwendet wurden, als sich die gesellschaftlichen, politischen und religié-
sen Verhiltnisse gedndert hatten.

Diese Anderungen traten in der ersten Hilfte des 7. Jh. auf, u. zw.
als Folge der Entstehung des Islams und der anschliessenden grossen Er-
oberungen. Angehorige arabischer Stimme, die den Hauptteil der islami-
schen Armeen bildeten, verliessen nun Wiisten und Steppen und liessen
sich im angrenzenden Kulturland nieder. Zwei Provinzen des ostromischen
Reiches, Syrien und Agypten, und ganz Iran, waren unter ihre Herrschaft
gefallen. Aus Beduinen wurden Sesshafte, die sich bald an das Leben in
den Stidten gewohnten und die von den alten Kulturvélkern, mit denen sie
sich jetzt vermischten, eine verfeinerte Lebensart ibernahmen?.

Eine andere wichtige Verdnderung war, dass die reinen Araber, die
Nachkommen der Beduinen, nun — wir sind inzwischen im 8. Jh. - in ihrer
ureigensten Domane, der Dichtung, Konkurrenz von nicht-arabischen Neu-
Muslimen, besonders von Persern, bekamen. Diese beherrschten die
arabische Sprache bald ebenso gut und wussten sie eben so virtuos zu ge-
stalten wie die Araber.

Dass Nicht-Araber in diesem Masse in die arabischsprachige Kultur
eindringen konnten, wire ohne eine einschneidende politische Verdnderung
unmoglich gewesen. Bei dieser Verdnderung handelt es sich um die
Revolution der von den Persern unterstiitzten Abbasidendynastie, die ihre
Vorginger, die rein-arabischen Umaiyaden, im Jahre 750 in einem bluti-
gen Umsturz beseitigten. Die Folge dieser von Persern mitgetragenen Re-
volution war, dass es mit der beherrschenden Stellung des Arabertums als
des Trédgers des islamischen Reiches und der islamischen Kultur nun
schlagartig vorbei war. Die Abbasidenherrscher - der bekannteste ist der
durch die Mairchen von 1001 Nacht in aller Welt beriihmt gewordene
Harun ar-RaSid (reg. 786-809) - verlegten ihre Hauptstadt nach Bagdad,
also ganz in die Nihe der einstigen Metropole des persischen Sasaniden-
reiches, Ktesiphon. Dies hatte nicht nur symbolische Bedeutung: Von nun
an drang iranischer Geist in die islamische Kultur ein, und der ganze

5 Dagegen blieb in den Wiisten und Steppen die alte Stammesdichtung bis in unser
Jahrhundert hinein lebendig.



736 GREGOR SCHOELER

Lebenszuschnitt gestaltete sich mehr und mehr nach altorientalisch-persi-
schem Vorbild.

Die Dichter, die nun hervortraten und iiberwiegend nicht-arabischer,
meist persischer Abstammung waren, machten mit der Zugehorigkeit zur
neuen Zeit ernst. Sie nannten sich selbst «Moderne» (muhdatiin) und
grenzten sich damit bewusst von den «Alten», den Grossen der vorislami-
schen Stammesdichtung und ihren Nachahmern, ab. Sie revolutionierten
die arabische Dichtung: Diesen Nachkommen alter Kulturvolker und
Stadtmenschen kamen die beduinischen Topoi, die sie in der Nachfolge der
Klassiker zundchst selbst noch behandelten, sehr bald obsolet und lacher-
lich vor. Sie suchten nach neuen Themen, die dem stadtischen Milieu ent-
sprachen; sie beschrieben nicht mehr Wisten, sondern prichtige Gérten
und Schl6sser, nicht mehr fortziehende Beduinenméadchen, sondern Skla-
vinnen, die ausgebildet waren in Gesang und im Spielen von Lauten und
anderen Instrumenten. Sie schufen eine neue, oft extrem bilder- und figu-
renreiche poetische Sprache. Diese wurde spiter insbesondere auch von
den persischen Dichtern iibernommen und weitergebildet. Um hier nur
zwel Beispiele zu bringen: Abu Nuwas, also der Dichter, mit dem wir uns
im Folgenden eingehender beschiftigen werden, besang ein die Totenklage
haltendes Miadchen wie folgté: “Sie weinte und liess dabei Perlen aus
Narzissen fliessen und schlug die Rosen mit Jujuben”. Die Perlen sind die
Trédnen, die Narzissen die Augen, die Rosen die Wangen, die Jujuben
(indischen Brustbeeren) die mit Henna rot gefirbten Fingerspitzen’. - Und
Ibn ar-Rumi, ein grosser Dichter der zweiten Hilfte des 9. Jh. sagt iiber
die rote Rose8: “Vor Scham ergliihten die Wangen der Rose; als ihr der
Vorrang [vor der Narzisse] zugeschrieben wurde; ihre rosenrote Farbe be-
zeugt ihre Scham.” Die (tatsdchliche) rote Farbe der Rose wird hier durch

Diwan 1V: 15, Nr. 19.

Das Stilmittel, das hier vorliegt (Umdeutung von Elementen des Thema-Bereichs
in Metaphern, die derselben Bildsphire angehoren), bezeichnet man in Anlehnung
an die einheimische Rhetorik als «harmonische Bildwahl». - Weitere typisch
«orientalische» Stilmittel sind die «phantastische Atiologie» (s. iibernachste Anm.)
und die «naturalisierte Metapher» (s. Anm. 44).

8 Diwan 11: 643f., Nr. 470.



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWAS 127

eine vom Dichter erfundene Scheinursache begriindet.® — An diese Bilder-
sprache, durch die “eine phantastische Sphire iiber der Wirklichkeit auf-
gebaut wird”10, denkt der literarisch Gebildete in besonderem Masse,
wenn von «orientalischer Lyrik» die Rede ist. 11

Mit der Verlagerung des schopferischen Schwerpunktes von den
Steppen in die Stadte ging eine Wandlung auch der Funktion des Dichters
einher: Der «moderne Dichter» des 8. und 9. Jh. war nicht mehr, wie sein
Vorgénger, Exponent seines Stammes; er wurde zu einem Funktiondr des
Hofes!2. Bei den grossen Empfingen, die die Kalifen und Wesire in Bag-
dad in altpersisch-orientalischer Tradition abhielten, bei denen sie Bitt-
steller offentlich anhorten, Angelegenheiten allgemeinen Interesses zur
Sprache brachten, Recht sprachen, belohnten und straften: Bei diesen
Empfingen gehorte es zum Zeremoniell, dass auch Dichter vortraten und
Preisgedichte auf die Kalifen, Wesire oder andere Grosse vortrugen. Fir
ein gelungenes Gedicht war eine reiche Belohnung zu gewdrtigen.

Aber der grosse Empfang war nicht die einzige Bithne, wo die Pro-
duktion der modernen Dichter in Szene ging; mindestens ebenso wichtig
waren die kleineren Zirkel. Dort pflegten nicht nur die Grossen, sondern
auch andere bemittelte oder einflussreiche Miénner je nach Gelegenheit
Intellektuelle und Gelehrte, Musiker, Spassmacher und Akrobaten, und
eben auch Dichter zu versammeln. Diese magalis, «Sitzungen», wie man

9 Dieses Stilmittel wird in den rhetorischen Handbiichern als «schéne Begriindung»
(husn ar-ta*lil) bezeichnet. Im Deutschen hat sich die von H. Ritter geprigte
Bezeichnung  «phantastische ~ Atiologie» oder «phantastische ~Umdeutung»
durchgesetzt. Das Stilmittel gehort — wie die «<harmonische Bildwahl» (s. Anm. 7)
und die «naturalisierte Metapher» (s. Anm. 44) - zu den fiir die «orientalische»
Dichtersprache typischen bildhaften Mitteln.

10 So von Grunebaum 1955: 49.

11 Goethe hat sich im West-dstlichen Divan dem Zauber der «orientalischen»
Bildersprache nicht entziehen konnen und sich ihrer bedient. So, wenn er in den
Gedichten Die Sonne kommt, ein Prachterscheinen bzw. Sag du hast wohl viel
gedichtet die Geliebte, die den Liebenden umarmt, einen Sichelmond sein ldsst, der
die Sonne umklammert, oder wenn er ihre Locken Schlangen, ihre Wimpern Pfeile
nennt. — Unmittelbare Quelle Goethes fiir diese Metaphern war natiirlich nicht ein
arabischer Dichter, sondern der Perser Hafiz, der ja (iberhaupt Goethes
Hauptinspirationsquelle fiir den Divan war.

12 Hierzu und zum Folgenden vgl. G. E. von Grunebaum (1955): bes. 65ff.



738 GREGOR SCHOELER

sie nannte, konnten in einem Salon im Privathaus des Gastgebers stattfin-
den. Ebenso beliebt waren Girten in der Stadt und am Stadtrand. Die Dis-
kussionen in diesen Versammlungen - einige sind erhalten geblieben, weil
sie regelrecht protokolliert wurden - konnten sich auf die verschiedensten
Gebiete beziehen; sie mochten die arabische Grammatik oder das Wesen
der Liebe betreffen; sie konnten von philosophischen und literarischen
Themen bis zum Stadtklatsch gehen. “Worauf der Erfolg in einer Ver-
sammlung dieses Typus in erster Linie beruhte, war selbstverstindlich
esprit. Ein gewisses Funkeln des Geistes, die Gabe, einen Gedanken rasch
und in wirksamer Form vorzubringen, ... waren kaum zu entbehren, wollte
der Besucher einen wirksamen Beitrag zum Gelingen des maglis
leisten”13. Dies gilt auch fiir die Gedichte, die dort vorgetragen wurden;
oft waren sie improvisiert, und die Dichter mussten in der Lage sein, in
kurzer Zeit einen beliebigen Gegenstand zu bedichten: den Federhalter, der
vor ihnen lag ebenso wie den Palast oder Garten, in dem man sich befand,
die schone Siangerin, die die Laute spielte ebenso wie die untergehende
Sonne.

Bei diesen Sitzungen wurde oft auch Wein getrunken; literarische
maglis und Weingelage waren nicht immer scharf geschieden. Umgekehrt
wurde bei sonstigen Weingelagen, die natiirlich nicht nur in vornehmen
Salons, sondern z.B. auch in Werkstatten von Kiinstlern, Kopisten und
Buchhindlern, in o6ffentlichen und privaten Garten und selbstverstindlich
auch in Weinkneipen stattfinden konnten, haufig geeignete Dichtung, also
vor allem Gelagepoesie, vorgetragen. Bekanntermassen verbietet der Islam
den Weingenuss, und strenggldubige Muslime haben sich auch stets an das
Weinverbot gehalten!4. In der Geschichte hat es auch immer wieder «fun-
damentalistische» Herrscher gegeben, die den Weingenuss streng verboten
und Fehlbare die Harte des islamischen Gesetzes spiiren liessen, das Alko-
holgenuss mit Auspeitschung ahndet. Auch Harun ar-RaSid war dem
Weintrinken abhold. Aber es gab auch liberale Herrscher und Zeiten, wo
man es nicht so genau mit dem Weinverbot nahm. Jedenfalls ist das Abhal-
ten von Weingelagen im gesamten Mittelalter bei allen Schichten der Be-
volkerung durch literarische und ikonographische Quellen reichlich

13 Ebd.: 66.

14 Zum Wein in der islamischen Kultur des Mittelalters s. die Monographie von P.
Heine (1982).



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWAS 739

bezeugt. Und in zahlreichen Werken der islamischen Fiirstenspiegellitera-
tur finden sich Kapitel iiber die Etikette der Gastmihler. Bei ihnen war der
Genuss von Wein eine Selbstverstindlichkeit.

Freilich war die Weinproduktion den Muslimen untersagt. Aber es
gab im islamischen Staat ja die geschitzten Minderheiten, Christen, Juden
und Zoroastrier, die Wein fiir den eigenen Gebrauch herstellen durften und
bei denen nicht-fromme Muslime - in guten Zeiten in aller Offentlichkeit,
wenn es notig war eben heimlich - das ihnen eigentlich verbotene Getrank
konsumieren oder sich beschaffen konnten. Namentlich die Kloster
christlicher Monche und die Kneipen jiidischer und zoroastrischer
Weinwirte in der Nihe Bagdads waren im 8.-10. Jh. und dariiber hinaus
beliebte Ausflugsorte muslimischer Zecher und Freigeister.

Der Dichter, der in dem sogleich zu behandelnden Gedicht einen sol-
chen Ausflug zu einer Weinkneipe beschreibt, ist al-Hasan ibn Hani’, mit
dem Beinamen Abu Nuwas («Vater der Haarlocke»)!3. Er ist zweifellos
der bedeutendste und vielseitigste jener Gruppe von Dichtern, die sich
selbst als «Moderne» bezeichneten. Geboren wurde er um 757 n.Chr. in
Stidwestiran, seine Mutter war Perserin. Nach dem frihen Tod des Vaters
zog seine Mutter mit ihm in den Irak, zunidchst nach Basra, wo er die
traditionelle Ausbildung in Koran und religiosen Wissenschaften sowie in
arabischer Grammatik erhielt. Sein wichtigster poetischer Lehrer war ein
Bohemien und Freigeist namens Waliba ibn al-Hubab. Dieser trug ent-
scheidend dazu bei, dass Abu Nuwas sich schon in seiner Jugend dem
Wein und der Liebe zum eigenen Geschlecht zuwandte, also jenen Dingen,
die dann im Mittelpunkt seines poetischen Werkes stehen sollten. Im Jahre
786 siedelte unser Dichter nach Bagdad iiber, die neugegriindete Haupt-
stadt des Abbasidenreiches, wo gerade Harun ar-Rasid auf den Thron ge-
kommen war. Bei ihm oder wenigstens bei seinen Wesiren, den Barmaki-
den, wollte er sich eine Position als Hofdichter erobern. Eine Audienz
beim Kalifen brachte aber keinen Durchbruch. Der Durchbruch bei Hofe
kam erst unter Haruns Sohn und Nachfolger al-Amin, der seinem Vater
809 auf dem Thron folgte und der im Gegensatz zu seinem Vater dem
Wein und den Freuden des Lebens sehr zugetan war. Abu Nuwas wurde
nun dauerhaft Hofdichter, vor allem aber Zechgenosse und, man kann ge-

15 Thm hat E. Wagner (1964) eine umfangreiche Monographie gewidmet. - Siehe
auch Schoeler (1990): 290ff.



740 GREGOR SCHOELER

radezu sagen, personlicher Freund, des Kalifen. Kurz nach dessen Tod
starb auch Abu Nuwas um 815 n.Chr.

Die arabische Literaturkritik des Mittelalters betrachtet Abu Nuwas
als den fithrenden Reprisentanten der «modernen» Dichterschule der frii-
hen Abbasidenzeit, und die arabistische Literaturwissenschaft ist ihr darin
gefolgt. Schon die mittelalterlichen Gelehrten haben bemerkt, dass unser
Dichter zwar alle damals bekannten lyrischen Gattungen gepflegt hat: also
die zeremoniale hofische Lob- und Trauerdichtung (Totenklage), die poli-
tische und personliche Satire, die religiose Weltentsagungsdichtung usw.,
dass in seinem Schaffen aber jene Gattungen im Mittelpunkt stehen, die
den Freuden des Lebens und zumal des Hoflebens gewidmet sind: also
Jagd-, Liebes- und insbesondere Wein- und Gelagedichtung. Abu Nuwas
ist fiir die Araber der Weindichter schlechthin; und das Kapitel «Weinge-
dichte» (arabisch hamriyat) macht einen besonders umfangreichen Band
seines Gesamtwerks aus. Freilich ist Abu Nuwas nicht der erste Wein-
dichter der arabischen Literatur; und in den meisten Themen und Motiven,
die er gestaltet, folgt er Vorgingern. Im vor-Abu Nuwas’schen Weinge-
dicht steht die Beschreibung des Getrinks ganz im Mittelpunkt, es ist also
iberwiegend deskriptiv. Geschildert werden das Aussehen des Weines,
sein Duft, sein Verhalten bei der Mischung mit Wasser, seine Wirkung auf
die Zecher, aber auch das Gefiss, in denen er kredenzt wird, der Schenke,
der ihn anbietet und die Sangerin, die zum Gelage singt. Abi Nuwas hat
all das auch besungen, und zwar meist noch virtuoser als seine Vorgénger.
Gerade die eigentiimliche Mischung von Tradition und Innovation ist es,
die das Abu Nuwas’sche Weingedicht auszeichnet.

Originell ist Abu Nuwas in einer Gruppe von Gedichten, in denen er
weniger beschreibt als erzdhlt; erzdhlt, wie er mit Kumpanen nidchtens
aufbricht, um eine der von einem Juden, Christen oder Zoroastrier gefiihr-
ten Weinschenken in der Nahe Bagdads aufzusuchen. Eines dieser «narra-
tiven» Weingedichtel® soll im Mittelpunkt der folgenden Betrachtung
stehen.

16 Das Gedicht wird in zwei (von insgesamt drei) Rezensionen des Diwans iiberliefert
(Hamza al-Isfahani und Tuzun); Bedenken gegen seine Echtheit bestehen nicht. -
Wortliche Ubersetzungen finden sich bei Wagner (1964): 299f. und Mattock
(1987-88): 528f.; eine poetische Ubersetzung ins Franzosische bietet Monteil
(1979): 66ff.— Mattock gibt auch eine kurze Interpretation des Gedichts, der die
vorliegende in manchen Punkten verpflichtet ist.



11,

EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWAS 741

Diwan 111, S. 46ff. Nr. 26

1.

2

10.

11.

17

18
19

20

21

22
23

Lass das Friihlingslager! Mit dem Friihlingslager habe ich nichts zu tun. Zainab
und La‘ub haben mich nicht gefangen genommen.

Aber [der Wein:] die babylonischel7 hat mich gefangen genommen. Sie ist fir
einen wie mich das ganze Leben lang ein grosser Rduber.

Beim Mischen meidet das Wasser sie, weil sie (nur noch) ein Phantom ist. Sie
kriecht zwischen den Knochen.

Wenn jemand sie kostet, so ldsst sie ihn in den Liiften schweben. Er hat dann
keinen klugenVerstand mehr, auf den man zihlen kannl8, -

(Ich denke an) eine finstere Nacht!®, in der ich auszog mit Jiinglingen, wéihrend
die Herzen uns [zum Wein:] zum alten20 hinzogen,

zum Hause eines Weinwirtes. Zwischen dessen Schenke und uns lagen hochra-
gende Schlosser und Strassen.

Durch unsere néchtliche Reise wurde der Weinwirt nach einem kurzen Schlum-
mer aufgeschreckt (oder erschreckt)?!, obwohl kein Beobachter da war ausser
dem Erhabenen.

Er stellte sich schlafend aus Furcht vor einer Verleumdung?2, und es iiberkam ihn
nach dem Schlaf Herzklopfen.

Doch als wir ihn beim Namen riefen, verflog sein Schreck, und er war sicher,
dass seine Herberge «fruchtbar» sein wiirde.

Er eilte rasch und dienstbeflissen zur Tiir. Uber die Besucher war er freudig
iiberrascht.

Er lichelte?3 und machte eine tiefe Verbeugung vor uns. Er hatte bei dem, was er
wohl dachte, das richtige getroffen.

Der Wein bleibt ungenannt; s. die folgende Interpretation. - Die verschiedenen
Worter fiir Wein werden im Arabischen oft feminini generis konstruiert.

‘aqlun ywaddu ariba. - Var.: adibii, “wohlerzogen, feingebildet”.

wa-lailati dagnin. - Das sog. «waw rubba» ist hier, wie sich aus dem Sinn des
Folgenden ergibt, singularisch aufzufassen; vgl. Wright II: 217f., Para. 85 Rem.

mudam,; wortlich “einen, den man dauernd gemacht hat/hat dauern lassen” (etwa
wegen seines Alters; es gibt aber auch andere Deutungen; s. Lane, Arabic-English
Lexicon 111, S. 938; s. v, dwm bzw. mudam.). - Die Bedeutung “Wein” ist freilich
schon lexikalisiert.

Var.: fa-lamma qara*na babahii ba*da had’atin, “Als wir an seine Tiire nach
[einer Zeit] der Ruhe klopften™.

Gemeint ist: einer Denunziation.

Ja-atlaga “an nabaihi; wortlich: “er zeigte seine Eckzihne”.



742 GREGOR SCHOELER

12,

13

14.

15.

16.

17.

18.

19,

20.

p.

=

25

26

27
28

29
30

Er sprach: Tretet ein! Seid gegriisst, ihr Leute! Ihr seid mir willkommene
Giste!24

Er holte eine seiner Lampen und ziindete sie an. Alles, was man bei ihm gern
mag, war zur Hand.

Wir sagten: Mach es uns gemiitlich! Her damit, wenn du [eine gewisse Sache]
verkaufst, denn die Finsternis wird bald aus ihrem Reich entschwinden.

Da zeigte er uns [einen Wein:] eine rotliche (oder blonde)?3, deren Jugend dahin
war, die eine preiswiirdige, Bewunderung erregende Schoénheit besass und
hiipfte26.

Als er sie (wie eine Braut) zur Hochzeit?” enthiillte, verbreitete sich von ihr der
Duft einer Zephyrbrise und ein heller Schein.

Er brachte sie (uns), wihrend eine wohl erzogene (oder: gut ausgebildete) Lau-
tenspielerin, nach der sich die Betrachter sehnen, sie (den Wein, bzw. dessen
Herannahen) (mit ihrem Spiel) «antrieb»28,

(ihr Korper war) ein Sandberg, iiber den sich der Zweig eines Moringa-Baumes
erhebt; wenn er schreitet, dann erniedrigen sich?? seinetwegen beinahe sogar die
harten30 Berge.

Dann ndherte sich [ein Jiingling:] ein beneidenswert schoner, mit einer Tunika
bekleideter, ungewdhnlich kluger, makelloser, gewandter.

Die Zecher rochen die Rosen aus seinen Wangen. Ausser der Schonheit war kein
Parfum an ihnen.

Sa-manzilukum sahlun ladaiya rahibu,; wortlich.: “eure Wohnung ist bequem und
gerdumig bei mir!”

sahba@’. - Der - auch hier nicht genannte - Wein (s. Interpretation) wird wieder fe-
minini generis konstruiert. Auf den Wein bezogen bedeutet sahba® “aus weissen [!]
Trauben gepresst”, auf das Haar bezogen “rotlich, blond”; vgl. Lane, Arabic-
English Lexicon IV, S. 1736f., s. v. shh.

laha raw atun mahmudatun wa-wutiibii. - Variante: laha farahun fi ka’siha wa-
wutiibii; “die in ihrem Becher frohlich war und hiipfte”.

Variante: lin-nadama, “fir die Zechgenossen”.

fa-ga’a biha tahdu biha datu mizharin ... rabibi. - Ich beziehe fa-ga’a biha, “er
brachte” auf den (in den vorausgehenden Versen bereits genannten) Wirt; rabibu,
“wohl erzogen” auf die Lautenspielerin. (Verbaladjektive der Form fa°il mit
passivischer Bedeutung nehmen keine Femininendung an; vgl. Wright I: 186,
Para. 297 [b]). - Mattock (1987-88: 529 und 536) will fa-ga’a ... rabibu sowie die
gesamte Aussage des folgenden Verses 18 auf den (doch wohl erst in Vers 18
eingefiilhrten)  Jiingling beziehen. Ich halte diese Interpretation fiir
unwahrscheinlich.

tunibu [mit Ellipse von ila [-lahi], wortlich: “bekehren sich reuig zu Gott”.

oder: “tauben Berge”; summu [-gibali.



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWAS 743

21. Er gab uns immerfort einen fleissigen Becher zu trinken, der wegging, wihrend
nach ihm schon wieder ein anderer kam.

22. Er sang uns eine Melodie mit schénem Kehrreim31: “Der Blitz zuckte nachts im
Westen (garbiyan), da sehnte sich ein Fremder (garibii) (nach seiner Heimat)”.

23.  Wer von uns verliebt war, dessen Trinen stromten, und nach der Freude iiberkam
ihn Klagen.

24. So gab es da Erfreute und Weinende vor Liebe, als aus dem Gewand der Dun-
kelheit heraus verborgene Dinge sichtbar geworden waren.

25. Da war der Sirius verschwunden, und das Gestirn der Plejaden hatte den Morgen
zuruckgebracht.

Zundchst ein Wort zum Versmass, das Abu Nuwas hier verwendet. Es
heisst Tawil (at-fawil, «das lange») und zerfillt, wie fast alle arabischen
Metren, in zwei (fast) gleiche Halbverse. Sein Grundmuster ist:

0-—0—-———0--0-0-/0—-——-0—-———0——0—-0—
(kurz - lang - lang - kurz - lang - lang, - lang, kurz - lang - lang - kurz - lang
- kurz - lang; 2 x).

Das Tawil mit seinem schweren, feierlichen Rhythmus ist jenes Versmass,
in welchem gerade die beriihmtesten klassischen Gedichte abgefasst sind.
Abu Nuwas benutzt es vor allem fiir die ernsten zeremonialen Gattungen,
Lob- und Trauerdichtung; dagegen tritt es in den «leichten» Gattungen,
Wein- und Liebesdichtung, zuriick32. Wenn er es hier dennoch in einem
Weingedicht verwendet, so kann das bedeuten, dass er mit dem Gedicht
vielleicht den Werken der «Klassiker» etwas Ebenbiirtiges zur Seite stellen
wollte.

Der Reim, der sich hier wie in den meisten klassisch-arabischen Ge-
dichten durch das ganze Gedicht zieht, geht auf -i/ibit aus. Er weist keine
Besonderheiten auf.

Hauptthema des Gedichts ist die ndchtliche Reise des Dichters und
seiner Kumpanen zu einer Weinschenke ausserhalb Bagdads. Damit be-
ginnt das Gedicht aber nicht gleich. Es beginnt vielmehr mit einer Absage
an die Lebensweise der Beduinen und — was fast gleichbedeutend damit ist
- mit einer Ablehnung ihrer poetischen Tradition, also der altarabischen

31 Variante: wa-tilka tugannina bi-husni raraggu’in, “Dabei sang jene mit schonem
Kehrreim”. Nach dieser Variante singt alsc nicht der Jiingling, sondern die zuvor
erwihnte Lautenspielerin,

32 Siehe Wagner (1964): 218.



744 GREGOR SCHOELER

«Klassik». Denn die Klassiker begannen ja unzihlige ihrer Qasiden mit ei-
nem Liebeslied, in dem sie der vergangenen Zeiten gedachten, wo ihr ei-
gener Stamm mit dem der Geliebten das gemeinsame Friihlingslager hielt.
Zainab und La‘tub sind typische Namen von Beduinenmadchen, die die
Stammesdichter in diesem Zusammenhang besangen. Indem Abu Nuwas
all das erwidhnt, sich aber sofort davon lossagt, erweist er sich zum einen
entschieden als Stiddter, der mit den unzivilisierten Beduinen nichts mehr
zu tun haben will. Zum anderen verwendet er aber einen der haufigsten
und beliebtesten Erdffnungstopoi der klassischen Stammespoesie — Schil-
derung des Friihlingslagers —, aber nur, um ihn im gleichen Atemzug von
sich zu weisen. In anderen Gedichten, wo er dhnlich vorgeht, bleibt er
noch fiir einige Verse bei dem Thema und giesst seinen dtzenden Spott auf
die primitive Lebensweise der Beduinen33.

Dieser erste Vers zeigt auch eine klangliche Auffilligkeit, die die
vorgetragene Interpretation vielleicht noch bestitigen kann: Er enthilt in
ungewohnlicher Haufung - viermal! - den pharyngalen Laut ‘Ain; zweimal
in dem wiederholten Wort rab®, «Friihlingslager» (rhetorische Figur der
Anapher, arabisch rakrir), einmal in dem dazu eine unvollstindige
Paronomasie bildenden (Beduininnen-)Namen La‘ub, und einmal in dem
dies alles abweisenden Imperativ da’, «lass!» Moglicherweise assoziiert der
Dichter hier den harten Laut “Ain mit der rauhen Redeweise der Beduinen,
die er wie deren Lebensweise verachtet und ablehnt.

Bereits im zweiten Vers sagt Abu Nuwas, was er an die Stelle der
Beduinenmidchen und all dessen setzen will, was die Klassiker fasziniert
hat: Es ist die «babylonische». Man beachte, dass der Dichter nicht das
Wort «Wein» hinzufiigt. Die Metonymie, oder genauer gesagt: das stell-
vertretende Beiwort (Epitheton), das er stattdessen benutzt, ist ein hervor-
ragendes Stilmittel der altarabischen Poesie und in der Dichtung der
«Modernen» seltener. Wenn Abu Nuwas hier (und durchweg in diesem
Gedicht) fiir den Wein ein stellvertretendes Epitheton verwendet, so
«zitiert» er wiederum - hier auf der stilistischen Ebene - die Dichtung der
alten Klassiker, so wie er sie auch durch die Wahl des Versmasses «zitiert»
hatte.

Das stellvertretende Beiwort hat hier aber noch eine andere Funktion.
Dadurch, dass das Gemeinte, der Wein, nicht unmittelbar genannt ist,

33 Zahlreiche Beispiele ebd. : 246ff., bes. 295f.



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWAS 745

konnen die Horer einen Augenblick im Zweifel dariiber belassen werden,
worum es sich eigentlich handelt. Da «babylonisch» und «Gefangenneh-
men» zusammenkommt, mag der Horer ganz kurz an die babylonische
Gefangenschaft (as-saby al-babili) der Juden denken (von der ein gebilde-
ter Muslim im Bagdad des 8. und 9. Jh. selbstverstindlich Kenntnis hatte).
Oder er mag auch an eine babylonische Zauberin denken, denn «babylo-
nisch» ist oft ein Synonym fiir «zauberisch» (weil Babylon als der Sitz der
Magie gilt34). Hat also eine «Babylonierin» (babiliya) Abu Nuwas gefan-
gen genommen? - Jawohl, und zwar eine solche, die selbst eine «Gefan-
gene» ist. Es ist nimlich der im Krug eingeschlossene, von Land zu Land
transportierte35 Wein aus Babylon.36 Dass es sich so verhilt, kann man
fast schon aus dem folgenden Halbvers erschliessen. Denn dort wird die
(verbale) Metapher «gefangennehmen» aufgenommen, interpretiert und
zugleich hyperbolisch gesteigert durch die (substantivische) Metapher
«(lebenslanger) grosser Rauber», die in diesem Zusammenhang eigentlich
auf nichts anderes passen kann als auf den Wein, der ja den Verstand der
Zecher raubt. Indessen wird dies explizit erst zu Abschluss der einlei-
tenden Weinbeschreibung in Vers 4 gesagt.

Spétestens im dritten Vers wird aber ganz klar, dass die «Baby-
lonierin» der Wein aus Babylon ist. Babylonischer Wein ist iibrigens fir
den Muslim eng mit einer bestimmten alttestamentlichen Figur verkniipft:
mit Noah. Denn Noah gilt als Erfinder des Weines, und in Babylon hat er
zuerst Wein angebaut. Da guter Wein nicht alt genug sein kann, stellen die
Dichter, um einen Wein zu loben, hédufig hyperbolisch fest, bereits Noah
habe ihn gekeltert37.

34 Vgl. Lane: Arabic-English Lexicon 1, S. 145, s. v. babiltyun. - Nach Sure 2, 102
unterwiesen die beiden gefallenen Engel Harut und Marut in Babel die Menschen
in der Magie.

35 saba I-hamra heisst “he conveyed wine from one town, or country, to another”;
cf. Lane: Arabic-English Lexicon, s. v. saba.

36 Bisweilen nennt Abu Nuwas ihn explizit «babylonische Gefangene»; vgl. Diwan
III, Nr. 214, S. 246, Vers 4: zalilru watihi sulafata qarqafin muhaddiratin “adré’a
min sabyi babili “ich gab ihm andauernd die Auslese [eines Weines:] einer
zitternerregenden, betdubenden, jungfraulichen von den Gefangenen Babylons”.

37 Beispiele bei Bencheikh (1963-64): 17. - Sogar mit Adam wird der Wein in
Verbindung gebracht.



746 GREGOR SCHOELER

Um die behauptete Faszination und Wirkung des Getranks zu erlau-
tern, halt sich der Dichter nun tber zwei Verse (3-4) bei der Beschreibung
des Weines auf. Die beiden Verse haben aber auch eine Funktion im Ge-
samtzusammenhang des Gedichts: Sie sollen den Beginn der Erzédhlung
noch herauszogern, um den Ubergang vom Erdffnungstopos, der Absage
an die beduinische Lebensweise, und seinem eigentlichen Thema, dem
nichtlichen Abenteuer in der Weinkneipe, weniger abrupt zu machen38.

Es sind zwei durchaus konventionelle Motive, die Abu Nuwas hier
gestaltet: das Verhalten des Weins beim Mischen mit Wasser und seine
Wirkung auf den Zecher. Dass der Wein sich (angeblich) nicht sofort mit
dem Wasser mischt, wird mit einer Pseudo-Ursache erklart39, die auf zwei
Hyperbeln beruht: Das Wasser ist — verglichen mit dem Wein - eine
grobe, dichte Substanz (das ist die eine, unausgesprochene Hyperbel); der
Wein andererseits hat wegen seines Alters seinen materiellen Korper ver-
loren; er ist nur noch «Geist» oder «Phantom» (das ist die andere, ausge-
driickte Hyperbel, die gleichzeitig eine Metapher ist). Wenn wir diese hy-
perbolische Metapher — der Wein ein Phantom - wortlich nehmen, wird
die Pseudo-Ursache zu einer einleuchtenden Begriindung; denn wenn der
Wein wirklich keine Materie mehr hat, miissen wir auch einsehen, dass er
sich nicht mit dem viel zu materiellen Wasser mischt, weiterhin auch, dass
er «zwischen den Knochen kriechen», d. h. den ganzen Korper durchdrin-
gen kann,

Die Wirkung des Weingenusses wird in Vers 4 durch eine (auch uns
verstidndliche) hyperbolische Metapher veranschaulicht: Der Wein ldsst
den, der ihn nur kostet, «in den Liiften schweben». Die damit in Zusam-
menhang gebrachte Feststellung, dass der Zecher dann keinen rechten
Verstand mehr hat, erklart — zum Abschluss dieser einleitenden Weinbe-
schreibung - die zu Anfang (Vers 2) getroffene Behauptung, dass der Wein
ein «Rauber» ist. — Wortlich-Nehmen von Metaphern, Anfiihrung von
Pseudo-Ursachen und Steigerung durch hyperbolische Schilderungen der

38 So auch Mattock (1987-88): 536.

39 Das hier verwendete Stilmittel kommt jenem Stilmittel nahe, das in den
rhetorischen Handbiichern als, «schone Begriindung» (husn at-ta’lil), in der
deutschsprachigen Arabistik als «phantastische Atiologie» bezeichnet wird (s. Anm.
9).



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWAS 747

Wirkung sind also die wichtigsten Mittel, die Abu Nuwas hier zur Be-
schreibung des Weines und seiner Wirkung verwendet.

Mit Vers 4 ist die kurze Weinbeschreibung und damit der einleitende
(deskriptive) Teil des Gedichts abgeschlossen, und der Dichter kann zum
(narrativen) Hauptteil iibergehen. In diesem wird er allerdings das Thema
der Weinbeschreibung am geeigneten Ort noch einmal aufnehmen und so
eine sinngemisse Verbindung zwischen den beiden Teilen herstellen.

Die Wendung «(ich denke an) ein X» (bzw. «gar manche X»)40 mit
dem der Hauptteil (Vers 5ff.) beginnt, ist genau jene Formel, mit der die
altarabischen Stammesdichter die Schilderung ihrer eigenen Heldentaten
einleiten. Durch den intertextuellen Bezug ist klar, dass das Folgende als
eine Ruhmesrede aufgefasst werden soll. Aber wihrend in einem altarabi-
schen Gedicht auf die Formel «Ich denke an eine finstere Nacht/Gar man-
che finstere Nacht» vielleicht die Schilderung eines gefahrlichen Wiistenrit-
tes oder die Beschreibung einer Razzia folgen wiirde#4!, ldsst uns Abl
Nuwas noch im selben Vers wissen, welcher «Heldentat» er sich im Fol-
genden rithmen will: ndmlich seiner nichtlichen, in Begleitung von Zech-
kumpanen unternommenen Reise zu einer Weinschenke ausserhalb der
Hauptstadt. Als Beweggrund fiir die Reise erscheint ein irrationaler Drang,
den die Kumpanen in ihren Herzen verspiren und der sie zum Wein
regelrecht hinzieht. So wird dem Wein - der auch hier nicht direkt genannt
wird - geradezu eine magische Anziehungskraft zugeschrieben. Dieses
Motiv ist mit dem in Vers 2 auftretenden Motiv vom «gefangenneh-
menden» Wein eng verwandt und nimmt jenes hier - im Hauptteil des
Gedichts — noch einmal auf. (Dies ist ein weiteres Mittel, wodurch der
Dichter die Einleitung und den Hauptteil mit einander verkniipft hat; eines
ist, wie schon angedeutet die Wiederaufnahme der Weinbeschreibung in
Vers 15-16.)

Im folgenden Vers 6 wird die Distanz zwischen Ausgangspunkt und
Ziel der Reise durch die Erwdhnung markanter Gebaude (der Schlosser, an
denen man vorbeikommt und die wohl noch in der Stadt oder deren Néhe
liegen) und der Strassen oder Wege (die danach bis hin zur Weinschenke
zu beschreiten sind) hochst anschaulich ausgedriickt.

40 Siehe Anm. 19.
41 Vgl. Mattock (1987-88): 531f., bes. 533; auch Hamori (1974): 67, Am. 70.



748 GREGOR SCHOELER

Wihrend die deskriptiven Partien des Gedichtes, wie wir schon an der
einleitenden Weinbeschreibung sahen, bildhaft und hyperbolisch sind, ist
die Sprache der narrativen Partie (Vers 7ff.) bildarm, der Stil ist fast
durchweg geradezu niichtern-realistisch. Erzdhlt wird, wie der Weinwirt
durch Klopfen an seine Tiir aufgeweckt und aus dem Bett aufgeschreckt
wird, wie er Angst bekommt und zunichst nicht reagiert, weil er eine De-
nunziation fiirchtet (Vers 7-8). Er darf namlich eigentlich nur Nicht-Mus-
limen Wein verkaufen; und wenn die Wache eine Razzia durchfiihrt und
ihn dabei erwischt, dass er Muslime mit dem verbotenen Getrank versorgt,
hat er eine empfindliche Strafe zu gewartigen. Erst sein Name, von den
Besuchern ausgesprochen, ist das Schibboleth, das ihm zeigt, mit wem er
es in den folgenden Stunden zu tun haben wird. Sein erster Schreck ver-
wandelt sich alsbald in Freude, denn er weiss jetzt, dass seine «Herberge
fruchtbar sein wird», d.h., dass er ein gutes Geschift machen wird - diese
Redensart ist librigens eine der seltenen ilibertragenen Wendungen in der
erzahlenden Partie des Gedichts (von der im selben Vers verwendeten ver-
blassten Metapher «verfliegen» [vom Schreck] konnen wir hier absehen).

Ganz wirklichkeitsnah wird im Folgenden das Verhalten des Wirtes
seinen Gisten gegeniiber geschildert: sein Eilen zur Tiir, die freudige Be-
grissung mit einer tiefen Verbeugung, die Aufforderung einzutreten, das
Anzinden der Lampe, deren Licht die folgende Szene beleuchtet und das
Ganze in eine fast romantische Stimmung taucht (Vers 10-13). In einem
Halbvers (11b) wird der Fluss der Erzidhlung durch eine Reflexion unter-
brochen. Bildhafte Sprache enthilt auch diese Partie nicht; dafiir wird die
Erzahlung durch den periphrastischen (oder metonymischen) Ausdruck des
Lichelns (“zeigte seine Eckzdhne”) farbiger gemacht (Vers 11a); vor al-
lem aber durch einen Dialog belebt (Vers 12 und 14).

Je ein Vers ist durch Rede und Gegenrede ausgefiillt: die Grussworte
des Wirtes und die «Bestellung», die die Giste bei ihm aufgeben. Diese
nennen das, was sie wollen, lbrigens nicht beim Namen, und der Wein
wird auch noch im nédchsten Vers (15) nicht direkt genannt - der Vorsicht,
die der Wirt zu Anfang walten liess, entspricht hier die Zuriickhaltung der
Giéste bei der Nennung jener Sache, um derentwillen sie eigentlich ge-
kommen sind. Die ndchtlichen Besucher mahnen den Wirt zur Eile, denn
«die Finsternis», also die Nacht, - die personifiziert erscheint und dadurch
gleichsam als ein mythisches Wesen aufgefasst wird — wird bald «aus ih-
rem Reich verschwinden», d. h. zu Ende sein (Vers 14).



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWAS 749

Mit der Einfiihrung des (nur metonymisch bezeichneten) Weines in
Vers 15 ist die erzihlende Partie dann im wesentlichen beendet, und es
schliesst sich wieder eine deskriptive Partie an. Die dusserst bilderreichen
Beschreibungen, die nun folgen, betreffen den Wein, eine Lautenspielerin
und einen Jiingling, den eigentlichen Weinschenken, der aber auch als
Sanger auftritt.

In der Weinbeschreibung, die das Thema der Verse 3 und 4 des Ge-
dichts wiederaufnimmt, ist die tber die beiden Verse sich erstreckende
Personifizierung des Getrinks am bemerkenswertesten. Eingefiihrt wird
der Wein wieder durch ein stellvertretendes Beiwort; hier als «eine rétli-
che» bzw. «blonde» (Vers 15). Schon diese erste Bezeichnung passt ausser
auf den Wein auch auf ein menschliches Wesen und bereitet die folgende
Personifizierung vor, durch die der Wein - wie bei Abi Nuwas hiufig42 -
als eine Braut erscheint. Obwohl der Dichter diese «Braut» nicht mehr die
jungste sein lassen kann (nur alter Wein ist gut!), ist sie von erstaunener-
regender Schonheit und hiipft wie ein junges Midchen (so wird die Bewe-
gung im Becher metaphorisch gedeutet). In Vers 16 wird das Ausgiessen
(aus einem Krug) und Mischen des Weines mit Wasser als Entschleierung
der Braut und Hochzeit metaphoriert. Das Bouquet des Getrdnks - oder,
um im Bild zu bleiben, das Parfum der «Braut» — wird in eine sich verbrei-
tende duftende Brise umgedeutet; weiterhin wird der Glanz des Weines,
der (angeblich) ganz besonders beim Mischen wahrnehmbar ist - im Bild:
das Leuchten des Gesichtes der «Braut» - zu einem Lichtschein metapho-
riert und zugleich hyperbolisch gesteigert (das arabische Wort, lahib, kann
sogar Flamme, Lohe bedeuten). Wenn wir uns die Szene vorstellen, so er-
scheint die Schenke nun geradezu in bengalische Beleuchtung getaucht:
durch den (realen) hellen Schein der Lampe und durch den (durch meta-
phorische Umdeutung entstandenen) rétlichen «Lichtschein», der vom
Wein ausgeht.

In anderen Weinbeschreibungen geht Abl Nuwas in der hyperboli-
schen Steigerung der Lichtmetapher noch weiter43. Einmal sagt er z.B. -
die Metapher wortlich nehmend («naturalisierend»)44, dass der Licht-

42 Beispiele bei Bencheikh: 38ff.
43 Zahlreiche Beispiele bei Bencheikh (1963-64): 28, 46f.

44 Es handelt sich um ein Stilmittel, das die einheimische Theorie als
«Vergessenlassen des [der Entwicklung zugrunde liegenden] Vergleichs» auffasst



750 GREGOR SCHOELER

schein, der vom Wein ausgeht, die Finsternis taghell werden ldsst (III,
Nr.87, S. 114, Vers 9); oder er gibt gar vor zu glauben, der Morgen sei
angebrochen, wo es doch in Wirklichkeit «nur» das Licht des Weines ist,
das die Umgebung erhellt (III, Nr. 105, S. 137, Vers 4-5). Eine besonders
originelle Ausgestaltung erhdlt die «Naturalisierung» der Metapher im fol-
genden Vierzeiler (III, Nr. 264, S. 301), in dem der Dichter beschreibt,
wie eine verirrte Karawane durch das Leuchten des Weines ihren Weg
wiederfindet:

1. (Ich weiss von) eine(r) Karawane, die vom richtigen Weg abgeirrt war, nachdem
der finstere Horizont der Nacht sie eingeholt hatte.

2. Da horten sie (die Reisenden) eine Stimme; wir waren namlich eine Schar mit ei-
nem Jingling unter uns, der in Trunkenheit sang.

3. Da leuchtete ihnen aus der Ferne von uns her ein Wein, als ob sein Glanz das
Licht eines brennenden Feuers wire.

4. Wenn immer wir ihn tranken, verweilten sie an ihrem Platz; wenn er aber ge-
mischt wurde [wobei er besonders leuchtet], spornten sie ihre Reittiere an und
ritten weiter.

Man hat zurecht festgestellt, dass der Wein in deratigen Entwicklungen
schon dem mystischen Wein der spiteren Stfi-Dichtung nahe kommt43,

Aber zuriick zu unserem Gedicht! In der (riithmenden) Beschreibung
der beiden Personen, denen der Dichter nun je zwei Zeilen (Vers 17-20)
widmet, geht er so vor, dass er im jeweils ersten Vers mehrere, meist
bildlose Feststellungen (in der Form von Attributen und Appositionen)
uber die (in beiden Fillen nicht direkt genannte) Person aneinander reiht
(in dem «Preis» des Jiinglings fallt die zweimalige Verwendung von un-
eigentlicher Genitivverbindung auf). Tropisch ist hier nur, dass es von dem
Maidchen heisst, sie «treibe» durch ihr Spiel das Herannahen des Weines
«an» (gemeint ist natiirlich: sie begleitet es); das verwendete Verb, hada,
bedeutet eigentlich «Kamele mit Gesang antreiben». Durch die Ver-
balmetapher wird das tatsdchliche «Nebeneinander» der beiden Aktionen -
Kredenzt-Werden des Weines und das dieses begleitende Lautenspiel - in
ein «Wegeneinander» umgedeutet.

(und so nennt) und das europidische Untersuchungen als «naturalisierte Metapher»
bezeichnen.

45 A. Hamori (1974): 67, im Gefolge Hawis (1970): 258.



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWAS 751

Im jeweils folgenden Vers schliesst beidemal eine extrem bildhafte
Beschreibung an. Beim Midchen erscheint der Korper, die Figur, in me-
taphorischer Umdeutung (Vers 18). Der «Sandberg» ist gangige Metapher
fiir dass Gesidss, das nach dem orientalischen Schonheitsideal nicht gross
und schwer genug sein kann. (Man denke an entsprechende Schonheits-
schilderungen in 1001 Nacht!) Der auf dem Sandberg sich erhebende
Zweig eines Moringa-Baumes ist Metapher fiir die Taille, die nach diesem
Schonheitsideal schlank wie eine Wespentaille sein muss. Da die den Me-
taphern zugrunde liegenden realen Dinge (also die Korperteile: Gesédss und
Taille) gar nicht genannt sind, da vielmehr nur von dem «Sandberg», auf
dem sich ein «Moringa-Baum-Zweig» erhebt, die Rede ist, erscheint der
Korper des Midchens in eine Landschaft verwandelt. Es stellt sich aber
alsbald heraus, dass es sich bei jenem Sandberg um einen ganz besonde-
ren, in der Wirklichkeit nicht existierenden Sandberg handelt, nimlich ei-
nen solchen, der schreiten kann. Der Dichter hat also durch sein Meta-
phernspiel die reale Wirklichkeit in eine phantastische Wirklichkeit
verwandelt. Der irreale Charakter, den dieses Phinomen nachtriglich noch
zugeschrieben bekommt (Moringa-Baum-Zweig iiber Sandhiigel, aber ein
solcher, der schreiter), erhoht den poetischen Zauber des Bildes noch.
Diese Irrealitit wird noch durch die folgende Hyperbel gesteigert: Die
wirklichen Berge erniedrigen sich (wortlich: «wenden sich reuig zu Gott»)
«fast» angesichts jenes schreitenden Hiigels; wohl deshalb, weil sie selbst
sich nicht vom Fleck bewegen konnen, oder ganz allgemein, weil sie es
mit jenem Sandhiigel in keiner Hinsicht aufnehmen konnen.

Beim Jiingling sind es zundchst die Wangen, die der metaphorischen
Umdeutung unterworfen werden (Vers 20). Wegen zweier Eigenschaften:
ihrer Farbe und ihres Duftes, wird die Wange in der Dichtung der
«Modernen» iblicherweise mit roten Rosen verglichen. In Abu Nuwas’
Fassung wird die Metapher von den Rosen der Wangen wortlich genom-
men, «naturalisiert>: Die Wangen (oder das Rot, das diese tberzieht) sind
so sehr zu Rosen geworden, dass der Dichter die Zecher an ihnen riechen
lassen kann. Diese komplizierte bildhafte Entwicklung ist natiirlich zu-
gleich Periphrase (oder metonymische Umdeutung) des einfachen Sach-
verhalts, dass die Zecher die Wangen des Jiinglings kiissen. — Eine Art
Synésthesie entsteht schliesslich noch dadurch, dass festgestellt wird, die
(natiirliche) Schonheit der Wangen sei ihr einziges Parfum. In Alltagsspra-



752 GREGOR SCHOELER

che ibersetzt, bedeutet das: Die Wangen sind schon und haben einen na-
tirlichen (Rosen-)Duft; sie bediirfen keines Parfums.

Die Tatigkeit des Jinglings als eines fleissigen Weinschenken wird in
Vers 21 kurz erwidhnt, aber alsbald so umgedeutet, dass die — personifi-
ziert vorgestellten — Becher die eigentlich fleissigen sind, weil sie so oft
gehen und kommen.

In den letzten 4 Versen des Gedichts dndert der Dichter seine
«Schreibweise» noch einmal. Nach den deskriptiven und narrativen Partien
schliesst eine iiberwiegend lyrische das Gedicht ab. Was ihn nun fasziniert,
sind nicht mehr so sehr optisch auffillige Dinge, die aufgrund ihrer
Eigenschaften oder Tatigkeiten in etwas anderes umgedeutet, «verwandelt»
werden, sondern der gefiihlsgeladene Gesang des Jiinglings und dessen
Wirkung auf die Zecherrunde. Der sentimentale, dabei aber sprachlich
kunstvolle Kehrreim, den der Jingling singt (man beachte das schone
Wortspiel garbiyan - garibii!) (Vers 22), kénnte ein Liedzitat46 sein und
aus einer altarabischen Qaside stammen.

Die Verliebten unter den Zechgenossen beginnen nun zu weinen. Der
plotzliche Stimmungsumschwung wird durch die Vers 23 abschliessende
und sofort danach im ersten Halbvers von Vers 24 noch einmal aufge-
nommene Antithese «[nach der] Freude - Klagen» bzw. «Erfreute - Wei-
nende vor Liebe» wirkungsvoll akzentuiert. Der Stimmungswechsel erklért
sich dadurch, dass die Verliebten, in innerer Erregung durch den Gesang
des Jinglings (und sicher auch durch die Wirkung des Weines), nun die
Geheimnisse ihres Herzens offenbaren. Der Dichter sieht dies - in einer
Umdeutung - so, dass die sonst vom «Gewand» der Finsternis bedeckten
Dinge nun aus diesem heraus zum Vorschein kommen. Mit der «Finster-
nis», die durch die Gewandmetapher als ein lebendes Wesen erscheint
(Wiederaufnahme der Personizierung in Vers 14!), kann hier ebensowohl
die reale kosmische Finsternis gemeint sein wie jene «Dunkelheit» (im
ubertragenen Sinn), die gemiss Sprachgebrauch die im Inneren der
Menschen verborgenen Dinge umgibt.

Das Ende des Gelages ist gekommen, als der Sirius, der Stern, der
die Nacht beherrscht, verschwindet, und die Plejaden, die erst kurz vor
Sonnenaufgang aufgehen, den Morgen - wie der Dichter es in einer letzten
Umdeutung ausdriickt - «zuriickbringen». - Durch die Einfiihrung der

46 Rhetorische Figur radmin («Einfiigung»).



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWAS 753

Gestirne, die mythisch belebt erscheinen, im letzten Vers wird in dem
Gedicht ganz zum Schluss noch eine vertikale Bewegung vollzogen; die
Beschreibung verldsst unerwartet den Mikrokosmos — die Welt der Zecher
in der Weinschenke - und wendet sich dem Makrokosmos zu. Die Verin-
derungen, die sich dort abspielen, wirken sich auf die Menschen in der
Weise aus, dass sie ihr nidchtliches Tun beenden. Damit ist auch das Ge-
dicht zu Ende.

Ein - nach den einheimischen Kriterien - sehr gelungenes Gedicht! Fiir
den zeitgendssischen Rezipienten miissen die zahlreichen intertextuellen
Beziige eine sehr starke Wirkung gehabt haben. Dadurch, dass Abu Nuwas
fiir das Gedicht das Versmass der beriihmtesten klassischen Gedichte, das
Tawil, wahlt, dass er es «fast» so wie eine Stammesqaside eroffnet, nim-
lich mit der Erwédhnung des Friihlingslagers, sich aber sofort von dem To-
pos und dessen «Sitz im Leben», der beduinischen Lebensweise, ironisch
lossagt; dadurch, dass er den Hauptteil ebenso beginnt wie die alten Dich-
ter den Selbstpreis-Teil ihrer Qasiden, namlich mit der Formel «Ich kenne
einen.../gar manche...», einer Formel, die die Schilderung einer Heldentat
erwarten lasst, dann aber eine Heldentat 2 la Abu Nuwas, namlich eine
néchtliche Reise zu einer Weinschenke schildert — durch all das schafft er
so etwas wie eine Kontrafaktur, ein Gegenstiick (mu‘drada) zu den grossen
klassischen Mustergedichten. Unserem Gedicht liegt die Qasidenstruktur
(Liebesverse als Einleitung - zweckgerichteter Schlussteil) uniibersehbar
zugrunde; es handelt sich bei ihm in gewisser Hinsicht sogar um eine
«Selbstruhm-Qaside», nur eben nicht eine solche, wie sie die alten Dichter
verfassten und wie sie der Horer oder Leser erwarten mag. Als «mock-he-
roic», etwa: «burlesk-komisch», hat Mattock dieses Vorgehen bezeich-
net47.

Fir uns - und sicher auch schon fiir den zeitgendssischen Rezipienten
- ist die Sequenz von deskriptiven, narrativen und einer lyrischen Partie
ausserst reizvoll, zumal da der Dichter die in diesen «Schreibweisen» ge-
gebenen poetischen Méglichkeiten voll ausschopft: In den Beschreibungen
wendet er reich die «orientalische» Bildersprache an, die es ermoglicht,
uber der realen Wirklichkeit eine phantastische Sphire aufzubauen; in den

47 Mattock (1987-88): 535.



754 GREGOR SCHOELER

erzdhlenden Partien schreibt er einen ganz wirklichkeitsnahen, niuchternen
Stil, obwohl die bengalisch beleuchtete nichtliche Szene in der Kneipe ei-
nem wiederum fast unwirklich vorkommen kann; in der lyrischen Schluss-
partie schliesslich schwingt er sich zum Ausdruck tieferer Emotionen und
Gefiihle auf. Diese Schlusspartie, die mit der Schilderung einer Erschei-
nung des Makrokosmos, des mythisch belebt vorgestellten morgendlichen
Sternhimmels, beendet wird, mag dem europdischen Rezipienten besonders
zusagen. — Aber ist mit dieser kiinstlerischen Vielseitigkeit und Qualitit,
dieser «Artistik», der Gehalt des Gedichts erschopft? Oder gibt es etwa
noch eine weitere Schicht der Bedeutung?

Bevor wir eine abschliessende Deutung versuchen, soll hier auf die
Frage des Realititsgehalts des in ihm geschilderten «Abenteuers» einge-
gangen werden. Im Vorangegangenen wurde die Schilderung der nachtli-
chen Reise mehrfach als «wirklichkeitsnah» bezeichnet; und auch der gros-
se Kenner des Dichters, Ewald Wagner48, spricht in seiner abschliessen-
den Beurteilung einem erheblichen Teil der Abu Nuwas’schen Poesie
«Wirklichkeitsndhe» zu. Diese trete besonders stark in den «epischen»
Entwicklungen zutage, namentlich in den néchtlichen Schenkenbesuchen
und erotischen Szenen, die teilweise mit «drastischem Realismus» geschil-
dert seien. — Dieser Sichtweise ist nun von J. Mattock in seiner Interpreta-
tion49 widersprochen worden. Unter Hinweis auf den stereotypen Charak-
ter dieser erzdhlenden Entwicklungen (samt der sie begleitenen Dialoge) -
sie sind von Abu Nuwas in der Tat ja nicht nur einmal gestaltet worden -
sowie auf einige Unwahrscheinlichkeiten in den Beschreibungen (nament-
lich auch des Weines) bezweifelt Mattock deren Realitdtsgehalt. Sie ent-
hielten vielmehr eine Menge Phantasie und Wunschdenken. - Auch die
Deutung A. Hamoris geht in diese Richtung; so wenn er die nachtliche
Reise als den «zentralen Mythos (oder Mimus) der hamriya» bezeichnet
oder wenn er sie (sowie die Weinszene im engeren Sinne) «ritualisierte
Handlung» nennt50,

Der Widerspruch zwischen diesen Auffassungen ldsst sich aber m. E.
weitgehend auflosen. Hilfreich kann hierfiir die Einfiilhrung eines Begriffes

48 Wagner (1964): 468.
49 Siehe Anm. 16.
50 Hamori (1974): 67 und 76.



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWAS 755

sein, den die einheimische arabische Kritik entwickelt und in diesem Zu-
sammenhang auch schon verwendet hat: Es ist der von dem bedeutenden
Dichtungstheoretiker Hazim al-Qartaganni (1211-1285) gepriagte Begriff
der «Moglichkeits-Erfindung» (d. h. Erfindung im Rahmen des Mdglichen;
ihtilaq imkani)>!. Denn Hazim wendet ihn gerade auf stereotyp auftretende
Themen wie die Liebesklage im Vorspiel der Qaside an. Er definiert: “Ich
meine mit [Moglichkeits-]Erfindung, dass jemand behauptet, er sei ein
Liebender und ein geliebtes Wesen nennt, das ihn versklavt habe, und eine
(verlassene) Wohnstitte, die ihn bekiimmert gemacht habe, obwohl dem
nicht so ist.” - Entsprechend ist es auch im vorliegenden Fall keineswegs
zwingend anzunehmen, dass Abi Nuwas bei den zahlreichen von ihm be-
schriebenen nichtlichen Reisen jedesmal ein wahres Erlebnis gestaltet hat;
dies ist vielmehr eher unwahrscheinlich und auch von niemand je behauptet
worden. Dennoch ist es unbestreitbar, dass Abu Nuwas etwas Mogliches
schildert; dass es Kneipen dieser Art gab, dass man - aus Vorsicht oder
aus Neigung - gelegentlich in der Nacht kam und deshalb den Wirt zuerst
aus dem Schlaf klopfen musste usw.; und héchstwahrscheinlich ist auch,
dass er selbst - Abu Nuwas - solche Kneipen aufzusuchen pflegte.
Schliesslich hat er seine Liebe zum Wein ja einmal mit einem Gefiangnis-
aufenthalt biissen miissen32. — Unbestritten ist freilich, dass die entspre-
chenden Szenen stark stilisiert sind und auch z. T. - besonders in den
Weinschilderungen - konventionellen Motiven verpflichtet sind und sich
mit diesen auseinandersetzen. Aber gerade das ist ja auch bei den von Ha-
zim als Musterbeispiel fiir Moglichkeitserfindung angefiihrten Liebessze-
nen in Qasiden der Fall. - Zusammenfassend: Wenn die «ndchtliche
Reise», die Abu Nuwas in diesen Weingedichten gestaltet, ein Topos ist, so
hat dieser Topos einen «Sitz im Leben» gehabt.

Versuchen wir zum Schluss eine Deutung des Gedichts. Wir konnen
dabei ausgehen von bereits vorliegenden Deutungen der Weindichtung des
Abu Nuwas,

Es ist nicht zu libersehen, dass die gesamte Abu Nuwas’sche Wein-
dichtung mit ihrer unfrommen Thematik und ihren hiufigen Angriffen ge-
gen die Dichtung der Klassiker Ausdruck eines «Protestes gegen die iiber-

51 Minhag al-bulaga®, 76f.; Ubersetzung bei Heinrichs (1969): 192f.
52 Zu den Geféngnisaufenthalten des Aba Nuwas s. Wagner (1964): 80-92.



756 GREGOR SCHOELER

kommenen Normen in Asthetik und Moral» ist und dass das dabei sich
zeigende Streben nach Verdnderung dieser Normen eine «aggressive Note»
hat3. Bei mehreren Forschern fillt in diesem Zusammenhang der Begriff
der «Rebellion»>4, - Die aufgezihlten Charakteristika treffen alle auch auf
unser Gedicht zu.

Doch erschopft sich darin seine Faszination keineswegs. “The com-
bination of rebellion with the movement from melancholy to utter absorp-
tion of pleasure sets the Nuwasian khamriya apart [from usual ergo biba-
mus poetry]. It is a peculiar combination of the heart’s folly, the heart’s
boldness and the heart’s ambivalent knowledge of itself as flesh”, sagt A.
Hamori treffend in einer Charakterisierung der Abu Nuwas’schen Wein-
dichtung insgesamt33. Das besondere an unserem Gedicht liegt darin, dass
sich in ithm sdmtliche von Hamori genannten Komponenten beisammen
finden und dass in ihm selbst eine «Bewegung» beschrieben wird: Sie fiihrt
von der «Rebellion» in den Erdoffnungsversen zur Beschreibung erlebter
sinnlicher, aber auch dsthetischer Geniisse in der Gelageszene und endet in
der melancholischen Stimmung der Schlussverse. So gilt fiir dieses Gedicht
im besonderen, was Hamori fiir die Abu Nuwas’sche Weindichtung ganz
allgemein festgestellt hat: “There result from it [sc. this peculiar
combination] a seriousness and an esthetic dignity that none of the compo-
nents [rebellion, utter absorption in pleasure, melancholy] would attain by
itself.”

BIBLIOGRAPHIE

Abu Nuwas, al-Hasan b. Hani*: Diwan. Teil I-1Il. Hg. von Ewald Wagner. Kairo und
Wiesbaden 1958-1972. Stuttgart 1988. - Teil IV. Hg. von Gregor Schoeler. Wiesbaden
1982. (Bibliotheca Islamica Bd. 20a-d.)

BENCHEIKH, Jamel (1978): “Khamriyya”. In: The Encyclopaedia of Islam. New
Ed.Vol IV. Leiden 1978. s.v.

— (1963-64): “Poésies bachiques d’Abu Nuwas. Themes et personnages.” In: Bulletin
d’Etudes Orientales de Damas 18 (1963-64): 7-83.

53 Jacobi (1990): 228 und Jacobi (1987): 47.
54 Bencheikh (1978): 1003b und Hamori (1974): 60, 71 u. o.
55 Hamori (1974): 60f.



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWAS 757

BLACHERE, Régis (1975): “Un jardin secret: La poésie arabe”. In: ders.: Analecta.
Damaskus 1975. S. 223-230.

VON GRUNEBAUM, Gustave E (1955): Kritik und Dichtkunst. Studien zur arabischen
Literaturgeschichte. Wiesbaden 1955. S.52-69.

HAMORI, Andras (1974): On the Art of Medieval Arabic Literature. Princeton 1974.
HAWI, Iliya (1970): Fann as-$i‘r al-hamri wa-tatauwuruhii “inda 1-arab. Beirut 1970.
Hazim al-Qartaganni: Minhag¢ al-bulaga® wa-sirag al-udaba®. [Hg.:] M. al-Habib Ibn
al-Hoga. Tunis 1966.

HEINE, Peter (1982): Weinstudien. Untersuchungen zu Anbau, Produktion und Konsum
des Weins im arabisch-islamischen Mittelalter. Wiesbaden 1982.

Heinrichs, Wolfhart (1969): Arabische Dichtung und griechische Poetik. Hazim al-
Qartagannis Grundlegung der Poetik mit Hilfe aristotelischer Begriffe. Beirut 1969
(Beiruter Texte und Studien. Bd. 8.)

Ibn ar-Rumi, Abu I-Hasan “Ali b. al-°‘Abbas, Diwan. Teil 1-VI. Ed. Husain Nassar.
Kairo 1973-81.

JAcOBI, Renate (1987): “Allgemeine Charakteristik der arabischen Dichtung”,
“Omaijadische Dichtung” und “Abbasidische Dichtung”. In: Grundriss der Arabischen
Philologie. Bd. II: Literaturwissenschaft. Hg. von Helmut Gétje. Wiesbaden 1987. S.
7-T7.

— (1990): “Die arabische Qaside”. In: Neues Handbuch der Literaturwissenschaft.
Orientalisches Mitelalter. Hg. von Wolfhart Heinrichs. Wiesbaden 1990. S. 216-241.

LANE, Edward W.: Arabic-English Lexicon. Book I. Part 1-8. London 1863-93.

MATTOCK, John N. (1987-88): “Description and Genre in Abu Nuwas”. In: Quaderni
di Studi Arabi 5-6 (1987-88): 528-540.

MONTEIL, Vincent M. (1979): Abii-Nuwds. Le vin, le vent, la vie. Poémes traduits de
I’arabe et présentés. 3me éd. Paris 1979.

SCHOELER, Gregor (1990): “Bashshar b. Burd, Abu ‘I- “Atahiya, Aba Nuwas”. In: The
Cambridge History of Arabic Literature. “Abbasid Belles-Lettres. Ed. by Julia Ashtiany
et al. Cambridge, New York etc. 1990. P. 275-299.

WAGNER, Ewald (1987-88): Grundziige der klassischen arabischen Dichtung. Bd. I-1I.
Darmstadt 1987-88. (Grundziige Bd. 68, 70.)

— (1964): Abit Nuwas. Eine Studie zur arabischen Literatur der friihen “Abbdsidenzeit.
Wiesbaden 1964.

Wright, William: A Grammar of the Arabic Language. Third Edition. Vol. I-II. Cam-
bridge UP 1964.



Anhang

Abu Nuwas: Diwan III, S. 46ff., Nr. 26

-

o /OT

*-’fjj w)@:'-v' ol Ly
Lol s db gk
s pladl p B UL
s E az} LL:!; 4 u»--l'
u_,l’ r\w gee u)u
sy Wl

S BLS )ra-’
A ] -

5 el S 65 S s
2 e .

ey 56 034le

Lo aw 1 OF i,
e oA Sy
o Gl 3 S oy U
sl e S
Lo e g ISy
Il sl e 20 0P
P g>r—¢ ) U
s ogbUl L)
= Jdi r,a NN

R L}J_,U‘ o] JG,

LS B

Y Al G e W
4,‘_-.;1,\4;\5&;@\5 15)
s RSV U;B -tU;
41» up} )L«:» g_,....: d\

:p_-.» NPY L>-Y.s\ J Cfu
B 0% of U el
202 P o .

o3 b acl Lges WL
\:lx l;:t:.ﬂ ULH _)4 _)_sl_,_,

222

!auﬁwrﬁoﬂjl};\ JG,

OJLL’ 4.5 C\.«é»-' rl’_,/
wbg_—.{d‘u\.h\.o-) L.LO_,

& -

el S el W b
Ul A5Gl et Gl

}}. O3 L gaf L elod

A0 &

w\)l?b&&a»d



. - -7 P A

UJ‘MWYd&J‘uf
“-“J’ “"M|ﬁ" 4 et

. 3 8
Sy O3 aa e Jj

04 Su o~

Cof e UE G e
L.—-«-"v-; )}J“J\ .A.au o.);‘&_,

2

Abu Nuwas: Diwan I1I, S. 301, Nr. 264

/(‘,.pé.}a J,':IH o ’:}‘;f r.‘j.ﬂj
;,JJD ojgia e é LJ}
25 4o -

ff'm _)b ‘)‘” LQLw. QK

s P L 0y

U’J‘* Jadl 5y J"\J

Gly o 351 el ri.d
si»_:f- uf&, i JIj u

y Iz w’” Gyo W (225
x> o Gile e B
ot o Bl pan O od
I A PP IR

DL s Rl e JUy
Lk, ﬂ‘o‘d"’}ﬁ—v
Glar o 230 ) RS
B G e e o o
5 Lyals] U L 13)






	Ein Weingedicht des arabischen Dichters Abū Nuwās (ca. 757-815 n. Chr.)

