
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 4: Jubiläumsausgabe zum fünfzigjährigen Bestehen der Asiatischen
Studien = En l'honneur du cinquantenaire des Études Asiatiques

Artikel: Ein Weingedicht des arabischen Dichters Ab Nuws (ca. 757-815 n.
Chr.)

Autor: Schoeler, Gregor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147277

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EIN WEINGEDICHT DES ARABISCHEN DICHTERS ABU NUWÄS
(CA. 757- 815 N.CHR.)

Gregor Schoeler, Universität Basel

1.1

"Wer den Dichter will verstehen, muss in Dichters Lande gehen", sagt
Goethe mit Bezug auf die orientalische Dichtung in den "Noten und

Abhandlungen zum West-östlichen Divan"2. Für keine nah-östliche
dichterische Tradition gilt dies Wort in dem Masse wie für die klassisch-arabische.

Sie ist, wie der französische Arabist Régis Blachère sie einmal

genannt hat, "un jardin secret"3, ein geheimer Garten, zu dem der Zugang
nicht leicht ist und der vielen verborgen bleibt. Um einen Blick in diesen

geheimen Garten werfen zu können und vielleicht von seinen Schönheiten
einen Eindruck zu bekommen, müssen wir uns im Folgenden zunächst auf
die arabische Halbinsel des 6. Jh.n.Chr. begeben, wo die klassische arabische

Dichtung entstanden ist, und dann ins Bagdad des 8. und 9. Jh., wo
jener Dichter gelebt hat, mit dessen Gedicht wir uns dann eingehend
beschäftigen wollen.

Um 500 n.Chr. tritt bei den damals noch heidnischen Beduinenstämmen

der arabischen Halbinsel - scheinbar ganz unvermittelt und aus dem
Nichts - eine hochentwickelte Poesie auf. Ohne die Hilfe der Schrift schaffen

Dichter eine Dichtung, die in einer allen Stämmen Arabiens verständ-

1 Eine erste Fassung dieses Aufsatzes wurde im Rahmen der interdisziplinären
Ringvorlesung «Lyrik der Welt» am 5. Dezember 1995 an der Universität Basel

vorgetragen. Von dieser Fassung habe ich den ersten Teil, der eine für ein
breiteres Publikum bestimmte Einführung in die klassisch-arabische Dichtung
enthält, in die vorliegende Fassung in gekürzter, aber sonst fast unveränderter
Form übernommen. Er soll nicht-fachkundigen Lesern dieser Jubiläumsnummer
das Verständnis des vorgestellten Gedichts erleichtern. Dem Fachmann wird er
nicht viel Neues bringen; Kenner der arabischen Dichtung mögen deshalb diese
Partie einfach überschlagen. - Dagegen erhebt der zweite Teil der Arbeit, der die
Gedichtinterpretation enthält, Anspruch auf Originalität. Er ist für den Druck stark
überarbeitet worden.

2 Es sind die zwei letzten Verse des Mottos, das Goethe den «Noten und

Abhandlungen» vorangestellt hat.

3 Blachère (1975).



734 GREGOR SCHOELER

liehen, äusserst reichen und ausdrucksfähigen Hochsprache (Koiné) abge-
fasst ist.4 Die Gedichte haben - wie die griechischen und römischen - eine

streng quantitierende Metrik und weisen einen durch das ganze Gedicht
sich ziehenden Endreim auf. Die Themen, die behandelt werden, sind
solche, die die Stammesgesellschaft bewegen: In der Liebespoesie z.B. klagen
die Dichter über den Abschied von der Geliebten, die fortgezogen ist, weil
ihr Stamm das gemeinsame Frühlingslager verlassen hat.

Mit einer Liebesklage beginnen in stereotyper Weise zahlreiche

lange, mehrteilige Gedichte, sog. Qasïden. Im Anschluss an dieses «Vorspiel»

beschreiben die Dichter in der Qasïde oft ihr Reittier, fast immer
eine Kamelin, und vergleichen sie wegen ihrer Schnelligkeit mit Wüstentieren,

Onagern (Wildeseln), Antilopen oder Straussen, die dann ebenso

eingehend beschrieben werden. Den Schluss der Qasïden bildet meist ein

zweckgerichtetes Thema: z.B. eine - freundschaftliche oder feindliche -
Botschaft an einen anderen Stamm (in diesem Fall spricht man von Bot-
schaftsqasïden). Oft mit der Botschaft an den fremden Stamm Hand in
Hand geht der Preis des eigenen Stammes. Selbstpreis - Stammeslob und

persönlicher Selbstpreis - kann aber auch Hauptthema einer Qasïde sein.

Ist das Schlussthema des Gedichts ein Preislied auf den Stammesführer, so

haben wir es mit einer Lob- oder Preisqasïde zu tun. Der Ruhm, der

besungen und durch die Dichtung im Gedächtnis späterer Generationen bleiben

soll, kann sich auf erfolgreiche Feldzüge gegen feindliche Stämme
beziehen, aber auch auf Werke des Friedens und der Versöhnung, auf
Armenspeisungen und auf Einladungen grossen Stils zu Festen und
Weingelagen. Es gibt auch Qasïden, die keinen zweckgerichteten Schluss haben;
das Gedicht reiht in diesem Fall - nach der fast nie fehlenden Liebesklage
als Vorspiel - meist mehrere Erinnerungsbilder aneinander (sog. Erinne-
rungsqasïde). - Die Qasïde ist die wichtigste und am meisten entwickelte
Form der altarabischen Dichtung; neben ihr gibt es auch kurze, einteilige
Gedichte mit den verschiedensten Themen.

Diese Dichtung, die von den Stämmen der arabischen Halbinsel mit
gewissen Modifikationen bis in unser Jahrhundert hinein gepflegt worden
ist, wurde zur «Klassik» der arabischen Literatur; Klassik in dem Sinne,

Hierzu und zum Folgenden können mehrere neuere einleitende Werke in die
klassische arabische Dichtung zu Rate gezogen werden; etwa Wagner (1987) oder
Jacobi (1987) und Jacobi (1990).



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWÄS 735

dass sie lange Zeit allen Dichtern als unerreichbares Vorbild galt und dass

Topoi aus ihr - wie die Klage über die entschwundene Geliebte - noch

verwendet wurden, als sich die gesellschaftlichen, politischen und religiösen

Verhältnisse geändert hatten.
Diese Änderungen traten in der ersten Hälfte des 7. Jh. auf, u. zw.

als Folge der Entstehung des Islams und der anschliessenden grossen
Eroberungen. Angehörige arabischer Stämme, die den Hauptteil der islamischen

Armeen bildeten, verliessen nun Wüsten und Steppen und Hessen

sich im angrenzenden Kulturland nieder. Zwei Provinzen des oströmischen
Reiches, Syrien und Ägypten, und ganz Iran, waren unter ihre Herrschaft
gefallen. Aus Beduinen wurden Sesshafte, die sich bald an das Leben in
den Städten gewöhnten und die von den alten Kulturvölkern, mit denen sie

sich jetzt vermischten, eine verfeinerte Lebensart übernahmen5.

Eine andere wichtige Veränderung war, dass die reinen Araber, die
Nachkommen der Beduinen, nun - wir sind inzwischen im 8. Jh. - in ihrer
ureigensten Domäne, der Dichtung, Konkurrenz von nicht-arabischen Neu-

Muslimen, besonders von Persern, bekamen. Diese beherrschten die
arabische Sprache bald ebenso gut und wussten sie eben so virtuos zu
gestalten wie die Araber.

Dass Nicht-Araber in diesem Masse in die arabischsprachige Kultur
eindringen konnten, wäre ohne eine einschneidende politische Veränderung
unmöglich gewesen. Bei dieser Veränderung handelt es sich um die
Revolution der von den Persern unterstützten Abbasidendynastie, die ihre

Vorgänger, die rein-arabischen Umaiyaden, im Jahre 750 in einem blutigen

Umsturz beseitigten. Die Folge dieser von Persern mitgetragenen
Revolution war, dass es mit der beherrschenden Stellung des Arabertums als

des Trägers des islamischen Reiches und der islamischen Kultur nun

schlagartig vorbei war. Die Abbasidenherrscher - der bekannteste ist der
durch die Märchen von 1001 Nacht in aller Welt berühmt gewordene
Härün ar-Rasïd (reg. 786-809) - verlegten ihre Hauptstadt nach Bagdad,
also ganz in die Nähe der einstigen Metropole des persischen Sasaniden-

reiches, Ktesiphon. Dies hatte nicht nur symbolische Bedeutung: Von nun
an drang iranischer Geist in die islamische Kultur ein, und der ganze

5 Dagegen blieb in den Wüsten und Steppen die alte Stammesdichtung bis in unser
Jahrhundert hinein lebendig.



736 GREGOR SCHOELER

Lebenszuschnitt gestaltete sich mehr und mehr nach altorientalisch-persischem

Vorbild.
Die Dichter, die nun hervortraten und überwiegend nicht-arabischer,

meist persischer Abstammung waren, machten mit der Zugehörigkeit zur
neuen Zeit ernst. Sie nannten sich selbst «Moderne» (muhdatün) und

grenzten sich damit bewusst von den «Alten», den Grossen der vorislamischen

Stammesdichtung und ihren Nachahmern, ab. Sie revolutionierten
die arabische Dichtung: Diesen Nachkommen alter Kulturvölker und
Stadtmenschen kamen die beduinischen Topoi, die sie in der Nachfolge der
Klassiker zunächst selbst noch behandelten, sehr bald obsolet und lächerlich

vor. Sie suchten nach neuen Themen, die dem städtischen Milieu
entsprachen; sie beschrieben nicht mehr Wüsten, sondern prächtige Gärten
und Schlösser, nicht mehr fortziehende Beduinenmädchen, sondern
Sklavinnen, die ausgebildet waren in Gesang und im Spielen von Lauten und
anderen Instrumenten. Sie schufen eine neue, oft extrem bilder- und
figurenreiche poetische Sprache. Diese wurde später insbesondere auch von
den persischen Dichtern übernommen und weitergebildet. Um hier nur
zwei Beispiele zu bringen: Abu Nuwäs, also der Dichter, mit dem wir uns
im Folgenden eingehender beschäftigen werden, besang ein die Totenklage
haltendes Mädchen wie folgt6; "Sie weinte und liess dabei Perlen aus
Narzissen fliessen und schlug die Rosen mit Jujuben". Die Perlen sind die
Tränen, die Narzissen die Augen, die Rosen die Wangen, die Jujuben
(indischen Brustbeeren) die mit Henna rot gefärbten Fingerspitzen7. - Und
Ibn ar-Rümi, ein grosser Dichter der zweiten Hälfte des 9. Jh. sagt über
die rote Rose8: "Vor Scham erglühten die Wangen der Rose; als ihr der
Vorrang [vor der Narzisse] zugeschrieben wurde; ihre rosenrote Farbe
bezeugt ihre Scham." Die (tatsächliche) rote Farbe der Rose wird hier durch

6 Diwän IV: 15, Nr. 19.

7 Das Stilmittel, das hier vorliegt (Umdeutung von Elementen des Thema-Bereichs
in Metaphern, die derselben Bildsphäre angehören), bezeichnet man in Anlehnung
an die einheimische Rhetorik als «harmonische Bildwahl». - Weitere typisch
«orientalische» Stilmittel sind die «phantastische Ätiologie» (s. übernächste Anm.)
und die «naturalisierte Metapher» (s. Anm. 44).

8 Diwän II: 643f, Nr. 470.



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWÄS 737

eine vom Dichter erfundene Scheinursache begründet.9 - An diese
Bildersprache, durch die "eine phantastische Sphäre über der Wirklichkeit
aufgebaut wird"10, denkt der literarisch Gebildete in besonderem Masse,

wenn von «orientalischer Lyrik» die Rede ist. 11

Mit der Verlagerung des schöpferischen Schwerpunktes von den

Steppen in die Städte ging eine Wandlung auch der Funktion des Dichters
einher: Der «moderne Dichter» des 8. und 9. Jh. war nicht mehr, wie sein

Vorgänger, Exponent seines Stammes; er wurde zu einem Funktionär des

Hofes 12. Bei den grossen Empfängen, die die Kalifen und Wesire in Bagdad

in altpersisch-orientalischer Tradition abhielten, bei denen sie
Bittsteller öffentlich anhörten, Angelegenheiten allgemeinen Interesses zur
Sprache brachten, Recht sprachen, belohnten und straften: Bei diesen

Empfängen gehörte es zum Zeremoniell, dass auch Dichter vortraten und

Preisgedichte auf die Kalifen, Wesire oder andere Grosse vortrugen. Für
ein gelungenes Gedicht war eine reiche Belohnung zu gewärtigen.

Aber der grosse Empfang war nicht die einzige Bühne, wo die
Produktion der modernen Dichter in Szene ging; mindestens ebenso wichtig
waren die kleineren Zirkel. Dort pflegten nicht nur die Grossen, sondern
auch andere bemittelte oder einflussreiche Männer je nach Gelegenheit
Intellektuelle und Gelehrte, Musiker, Spassmacher und Akrobaten, und
eben auch Dichter zu versammeln. Diese magälis, «Sitzungen», wie man

9 Dieses Stilmittel wird in den rhetorischen Handbüchern als «schöne Begründung»
(husn at-ta"lil) bezeichnet. Im Deutschen hat sich die von H. Ritter geprägte
Bezeichnung «phantastische Ätiologie» oder «phantastische Umdeutung»
durchgesetzt. Das Stilmittel gehört - wie die «harmonische Bildwahl» (s. Anm. 7)
und die «naturalisierte Metapher» (s. Anm. 44) - zu den für die «orientalische»

Dichtersprache typischen bildhaften Mitteln.

10 So von Grunebaum 1955: 49.

11 Goethe hat sich im West-östlichen Divan dem Zauber der «orientalischen»

Bildersprache nicht entziehen können und sich ihrer bedient. So, wenn er in den

Gedichten Die Sonne kommt, ein Prachterscheinen bzw. Sag du hast wohl viel
gedichtet die Geliebte, die den Liebenden umarmt, einen Sichelmond sein lässt, der
die Sonne umklammert, oder wenn er ihre Locken Schlangen, ihre Wimpern Pfeile
nennt. - Unmittelbare Quelle Goethes für diese Metaphern war natürlich nicht ein
arabischer Dichter, sondern der Perser Häfiz, der ja überhaupt Goethes

Hauptinspirationsquelle für den Divan war.

12 Hierzu und zum Folgenden vgl. G. E. von Grunebaum (1955): bes. 65ff.



738 GREGOR SCHOELER

sie nannte, konnten in einem Salon im Privathaus des Gastgebers stattfinden.

Ebenso beliebt waren Gärten in der Stadt und am Stadtrand. Die
Diskussionen in diesen Versammlungen - einige sind erhalten geblieben, weil
sie regelrecht protokolliert wurden - konnten sich auf die verschiedensten

Gebiete beziehen; sie mochten die arabische Grammatik oder das Wesen

der Liebe betreffen; sie konnten von philosophischen und literarischen
Themen bis zum Stadtklatsch gehen. "Worauf der Erfolg in einer
Versammlung dieses Typus in erster Linie beruhte, war selbstverständlich

esprit. Ein gewisses Funkeln des Geistes, die Gabe, einen Gedanken rasch

und in wirksamer Form vorzubringen, waren kaum zu entbehren, wollte
der Besucher einen wirksamen Beitrag zum Gelingen des maglis
leisten"13. Dies gilt auch für die Gedichte, die dort vorgetragen wurden;
oft waren sie improvisiert, und die Dichter müssten in der Lage sein, in

kurzer Zeit einen beliebigen Gegenstand zu bedichten: den Federhalter, der

vor ihnen lag ebenso wie den Palast oder Garten, in dem man sich befand,
die schöne Sängerin, die die Laute spielte ebenso wie die untergehende
Sonne.

Bei diesen Sitzungen wurde oft auch Wein getrunken; literarische

maglis und Weingelage waren nicht immer scharf geschieden. Umgekehrt
wurde bei sonstigen Weingelagen, die natürlich nicht nur in vornehmen

Salons, sondern z.B. auch in Werkstätten von Künstlern, Kopisten und

Buchhändlern, in öffentlichen und privaten Gärten und selbstverständlich
auch in Weinkneipen stattfinden konnten, häufig geeignete Dichtung, also

vor allem Gelagepoesie, vorgetragen. Bekanntermassen verbietet der Islam
den Weingenuss, und strenggläubige Muslime haben sich auch stets an das

Weinverbot gehalten14. In der Geschichte hat es auch immer wieder
«fundamentalistische» Herrscher gegeben, die den Weingenuss streng verboten
und Fehlbare die Härte des islamischen Gesetzes spüren Hessen, das Alko-
holgenuss mit Auspeitschung ahndet. Auch Härün ar-Rasïd war dem
Weintrinken abhold. Aber es gab auch liberale Herrscher und Zeiten, wo
man es nicht so genau mit dem Weinverbot nahm. Jedenfalls ist das Abhalten

von Weingelagen im gesamten Mittelalter bei allen Schichten der
Bevölkerung durch literarische und ikonographische Quellen reichlich

13 Ebd.: 66.

14 Zum Wein in der islamischen Kultur des Mittelalters s. die Monographie von P.

Heine (1982).



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWÄS 739

bezeugt. Und in zahlreichen Werken der islamischen Fürstenspiegelliteratur
finden sich Kapitel über die Etikette der Gastmähler. Bei ihnen war der

Genuss von Wein eine Selbstverständlichkeit.
Freilich war die Weinproduktion den Muslimen untersagt. Aber es

gab im islamischen Staat ja die geschützten Minderheiten, Christen, Juden

und Zoroastrier, die Wein für den eigenen Gebrauch herstellen durften und
bei denen nicht-fromme Muslime - in guten Zeiten in aller Öffentlichkeit,
wenn es nötig war eben heimlich - das ihnen eigentlich verbotene Getränk
konsumieren oder sich beschaffen konnten. Namentlich die Klöster
christlicher Mönche und die Kneipen jüdischer und zoroastrischer
Weinwirte in der Nähe Bagdads waren im 8.-10. Jh. und darüber hinaus

beliebte Ausflugsorte muslimischer Zecher und Freigeister.
Der Dichter, der in dem sogleich zu behandelnden Gedicht einen

solchen Ausflug zu einer Weinkneipe beschreibt, ist al-Hasan ibn Häni% mit
dem Beinamen Abu Nuwäs («Vater der Haarlocke»)15. Er ist zweifellos
der bedeutendste und vielseitigste jener Gruppe von Dichtern, die sich
selbst als «Moderne» bezeichneten. Geboren wurde er um 757 n.Chr. in

Südwestiran, seine Mutter war Perserin. Nach dem frühen Tod des Vaters

zog seine Mutter mit ihm in den Irak, zunächst nach Basra, wo er die
traditionelle Ausbildung in Koran und religiösen Wissenschaften sowie in
arabischer Grammatik erhielt. Sein wichtigster poetischer Lehrer war ein

Bohemien und Freigeist namens Wäliba ibn al-Hubäb. Dieser trug
entscheidend dazu bei, dass Abu Nuwäs sich schon in seiner Jugend dem

Wein und der Liebe zum eigenen Geschlecht zuwandte, also jenen Dingen,
die dann im Mittelpunkt seines poetischen Werkes stehen sollten. Im Jahre

786 siedelte unser Dichter nach Bagdad über, die neugegründete Hauptstadt

des Abbasidenreiches, wo gerade Härün ar-Rasïd auf den Thron
gekommen war. Bei ihm oder wenigstens bei seinen Wesiren, den Barmaki-
den, wollte er sich eine Position als Hofdichter erobern. Eine Audienz
beim Kalifen brachte aber keinen Durchbruch. Der Durchbruch bei Hofe
kam erst unter Härüns Sohn und Nachfolger al-Amïn, der seinem Vater
809 auf dem Thron folgte und der im Gegensatz zu seinem Vater dem

Wein und den Freuden des Lebens sehr zugetan war. Abu Nuwäs wurde

nun dauerhaft Hofdichter, vor allem aber Zechgenosse und, man kann ge-

15 Ihm hat E. Wagner (1964) eine umfangreiche Monographie gewidmet. - Siehe

auch Schoeler (1990): 290ff.



740 GREGOR SCHOELER

radezu sagen, persönlicher Freund, des Kalifen. Kurz nach dessen Tod
starb auch Abu Nuwäs um 815 n.Chr.

Die arabische Literaturkritik des Mittelalters betrachtet Abu Nuwäs
als den führenden Repräsentanten der «modernen» Dichterschule der frühen

Abbasidenzeit, und die arabistische Literaturwissenschaft ist ihr darin

gefolgt. Schon die mittelalterlichen Gelehrten haben bemerkt, dass unser
Dichter zwar alle damals bekannten lyrischen Gattungen gepflegt hat: also

die zeremoniale höfische Lob- und Trauerdichtung (Totenklage), die
politische und persönliche Satire, die religiöse Weltentsagungsdichtung usw.,
dass in seinem Schaffen aber jene Gattungen im Mittelpunkt stehen, die
den Freuden des Lebens und zumal des Hoflebens gewidmet sind: also

Jagd-, Liebes- und insbesondere Wein- und Gelagedichtung. Abu Nuwäs
ist für die Araber der Weindichter schlechthin; und das Kapitel «Weingedichte»

(arabisch hamriyät) macht einen besonders umfangreichen Band
seines Gesamtwerks aus. Freilich ist Abu Nuwäs nicht der erste
Weindichter der arabischen Literatur; und in den meisten Themen und Motiven,
die er gestaltet, folgt er Vorgängern. Im vor-Abü Nuwäs'schen Weingedicht

steht die Beschreibung des Getränks ganz im Mittelpunkt, es ist also

überwiegend deskriptiv. Geschildert werden das Aussehen des Weines,
sein Duft, sein Verhalten bei der Mischung mit Wasser, seine Wirkung auf
die Zecher, aber auch das Gefäss, in denen er kredenzt wird, der Schenke,
der ihn anbietet und die Sängerin, die zum Gelage singt. Abu Nuwäs hat

all das auch besungen, und zwar meist noch virtuoser als seine Vorgänger.
Gerade die eigentümliche Mischung von Tradition und Innovation ist es,
die das Abu Nuwäs'sche Weingedicht auszeichnet.

Originell ist Abu Nuwäs in einer Gruppe von Gedichten, in denen er
weniger beschreibt als erzählt; erzählt, wie er mit Kumpanen nächtens

aufbricht, um eine der von einem Juden, Christen oder Zoroastrier geführten

Weinschenken in der Nähe Bagdads aufzusuchen. Eines dieser «narrativen»

Weingedichte16 soll im Mittelpunkt der folgenden Betrachtung
stehen.

16 Das Gedicht wird in zwei (von insgesamt drei) Rezensionen des Diwans überliefert
(Hamza al-Isfahäni und Tüzün); Bedenken gegen seine Echtheit bestehen nicht. -
Wörtliche Übersetzungen finden sich bei Wagner (1964): 299f. und Mattock
(1987-88): 528f.; eine poetische Übersetzung ins Französische bietet Monteil
(1979): 66ff.- Mattock gibt auch eine kurze Interpretation des Gedichts, der die
vorliegende in manchen Punkten verpflichtet ist.



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWÄS 741

II.

Diwän III, S. 46ff. Nr. 26

1. Lass das Frühlingslager! Mit dem Frühlingslager habe ich nichts zu tun. Zainab
und Lacüb haben mich nicht gefangen genommen.

2. Aber [der Wein:] die babylonische17 hat mich gefangen genommen. Sie ist für
einen wie mich das ganze Ixben lang ein grosser Räuber.

3. Beim Mischen meidet das Wasser sie, weil sie (nur noch) ein Phantom ist. Sie
kriecht zwischen den Knochen.

4. Wenn jemand sie kostet, so lässt sie ihn in den Lüften schweben. Er hat dann
keinen klugenVerstand mehr, auf den man zählen kann18. -

5. (Ich denke an) eine finstere Nacht19, in der ich auszog mit Jünglingen, während
die Herzen uns [zum Wein:] zum alten20 hinzogen,

6. zum Hause eines Weinwirtes. Zwischen dessen Schenke und uns lagen hochra¬

gende Schlösser und Strassen.
7. Durch unsere nächtliche Reise wurde der Weinwirt nach einem kurzen Schlum¬

mer aufgeschreckt (oder erschreckt)21, obwohl kein Beobachter da war ausser
dem Erhabenen.

8. Er stellte sich schlafend aus Furcht vor einer Verleumdung22, und es überkam ihn
nach dem Schlaf Herzklopfen.

9. Doch als wir ihn beim Namen riefen, verflog sein Schreck, und er war sicher,
dass seine Herberge «fruchtbar» sein würde.

10. Er eilte rasch und dienstbeflissen zur Tür. Über die Besucher war er freudig
überrascht.

11. Er lächelte23 und machte eine tiefe Verbeugung vor uns. Er hatte bei dem, was er
wohl dachte, das richtige getroffen.

17 Der Wein bleibt ungenannt; s. die folgende Interpretation. - Die verschiedenen
Wörter für Wein werden im Arabischen oft feminini generis konstruiert.

18 "aqlunyrfaddu aribü. - Var.: adibii, "wohlerzogen, feingebildet".

19 wa-lailati dagnin. - Das sog. «wäw rubba» ist hier, wie sich aus dem Sinn des

Folgenden ergibt, singularisch aufzufassen; vgl. Wright H: 217f., Para. 85 Rem.

20 mudäm; wörtlich "einen, den man dauernd gemacht hat/hat dauern lassen" (etwa
wegen seines Alters; es gibt aber auch andere Deutungen; s. Lane, Arabic-English
Lexicon III, S. 938; s. v, dwm bzw. mudäm.). - Die Bedeutung "Wein" ist freilich
schon lexikalisiert.

21 Var.: fa-lammä qara°nä bäbahfi ba'da had'atin, "Als wir an seine Türe nach

[einer Zeit] der Ruhe klopften".

22 Gemeint ist: einer Denunziation.

23 fa-atlaqa "an näbaihi; wörtlich: "er zeigte seine Eckzähne".



742 GREGOR SCHOELER

12. Er sprach: Tretet ein! Seid gegrüsst, ihr Leute! Ihr seid mir willkommene
Gäste!24

13. Er holte eine seiner Lampen und zündete sie an. Alles, was man bei ihm gern
mag, war zur Hand.

14. Wir sagten: Mach es uns gemütlich! Her damit, wenn du [eine gewisse Sache]
verkaufst, denn die Finsternis wird bald aus ihrem Reich entschwinden.

15. Da zeigte er uns [einen Wein:] eine rötliche (oder blonde)25, deren Jugend dahin

war, die eine preiswürdige, Bewunderung erregende Schönheit besass und

hüpfte26.
16. Als er sie (wie eine Braut) zur Hochzeit27 enthüllte, verbreitete sich von ihr der

Duft einer Zephyrbrise und ein heller Schein.
17. Er brachte sie (uns), während eine wohl erzogene (oder: gut ausgebildete) Lau¬

tenspielerin, nach der sich die Betrachter sehnen, sie (den Wein, bzw. dessen

Herannahen) (mit ihrem Spiel) «antrieb»28,
18. (ihr Körper war) ein Sandberg, über den sich der Zweig eines Moringa-Baumes

erhebt; wenn er schreitet, dann erniedrigen sich29 seinetwegen beinahe sogar die
harten30 Berge.

19. Dann näherte sich [ein Jüngling:] ein beneidenswert schöner, mit einer Tunika
bekleideter, ungewöhnlich kluger, makelloser, gewandter.

20. Die Zecher rochen die Rosen aus seinen Wangen. Ausser der Schönheit war kein
Parfum an ihnen.

24 fa-manzilukum sahlun ladaiya rahibü; wörtlich.: "eure Wohnung ist bequem und

geräumig bei mir! "

25 sahbä". - Der - auch hier nicht genannte - Wein (s. Interpretation) wird wieder fe-
minini generis konstruiert. Auf den Wein bezogen bedeutet sahbä' "aus weissen [!]
Trauben gepresst", auf das Haar bezogen "rötlich, blond"; vgl. Lane, Arabic-
English Lexicon IV; S. 1736f., s. v. shb.

26 lahä rau'atun mahmüdatun wa-wutübü. - Variante: lahä farahun fi ka'sihâ wa-
wutflbû; "die in ihrem Becher fröhlich war und hüpfte".

27 Variante: lin-nadämä, "für die Zechgenossen".

28 fa-gä'a bihä tahdu bihä da tu mizharin rabibü. - Ich beziehe fa-gä'a bihä, "er
brachte" auf den (in den vorausgehenden Versen bereits genannten) Wirt; rabibü,
"wohl erzogen" auf die LautenSpielerin. (Verbaladjektive der Form ftfil mit
passivischer Bedeutung nehmen keine Femininendung an; vgl. Wright I: 186,
Para. 297 [b]). - Mattock (1987-88: 529 und 536) will fa-gä'a rabibü sowie die

gesamte Aussage des folgenden Verses 18 auf den (doch wohl erst in Vers 18

eingeführten) Jüngling beziehen. Ich halte diese Interpretation für
unwahrscheinlich.

29 tunibü [mit Ellipse von ilä i-lähi], wörtlich: "bekehren sich reuig zu Gott".

30 oder: "tauben Berge"; summu l-gibäli.



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWÄS 743

21. Er gab uns immerfort einen fleissigen Becher zu trinken, der wegging, während
nach ihm schon wieder ein anderer kam.

22. Er sang uns eine Melodie mit schönem Kehrreim31: "Der Blitz zuckte nachts im
Westen (garbiyan), da sehnte sich ein Fremder (garxbü) (nach seiner Heimat)".

23. Wer von uns verliebt war, dessen Tränen strömten, und nach der Freude überkam
ihn Klagen.

24. So gab es da Erfreute und Weinende vor Liebe, als aus dem Gewand der Dun¬
kelheit heraus verborgene Dinge sichtbar geworden waren.

25. Da war der Sirius verschwunden, und das Gestirn der Plejaden hatte den Morgen
zurückgebracht.

Zunächst ein Wort zum Versmass, das Abu Nuwäs hier verwendet. Es

heisst Tawïl (at-tawil, «das lange») und zerfällt, wie fast alle arabischen

Metren, in zwei (fast) gleiche Halbverse. Sein Grundmuster ist:

0 0 0 0-0-//0 0 0 0-0-
(kurz - lang - lang - kurz - lang - lang, - lang, kurz - lang - lang - kurz - lang

- kurz - lang; 2 x).

Das Tawïl mit seinem schweren, feierlichen Rhythmus ist jenes Versmass,
in welchem gerade die berühmtesten klassischen Gedichte abgefasst sind.

Abu Nuwäs benutzt es vor allem für die ernsten zeremonialen Gattungen,
Lob- und Trauerdichtung; dagegen tritt es in den «leichten» Gattungen,
Wein- und Liebesdichtung, zurück32. Wenn er es hier dennoch in einem

Weingedicht verwendet, so kann das bedeuten, dass er mit dem Gedicht
vielleicht den Werken der «Klassiker» etwas Ebenbürtiges zur Seite stellen
wollte.

Der Reim, der sich hier wie in den meisten klassisch-arabischen
Gedichten durch das ganze Gedicht zieht, geht auf -i/übü aus. Er weist keine
Besonderheiten auf.

Hauptthema des Gedichts ist die nächtliche Reise des Dichters und
seiner Kumpanen zu einer Weinschenke ausserhalb Bagdads. Damit
beginnt das Gedicht aber nicht gleich. Es beginnt vielmehr mit einer Absage
an die Lebensweise der Beduinen und - was fast gleichbedeutend damit ist

- mit einer Ablehnung ihrer poetischen Tradition, also der altarabischen

31 Variante: wa-tilka tuganninä bi-husni taraggtfin, "Dabei sang jene mit schönem
Kehrreim". Nach dieser Variante singt also nicht der Jüngling, sondern die zuvor
erwähnte Lautenspielerin.

32 Siehe Wagner (1964): 218.



744 GREGOR SCHOELER

«Klassik». Denn die Klassiker begannen ja unzählige ihrer Qasïden mit
einem Liebeslied, in dem sie der vergangenen Zeiten gedachten, wo ihr
eigener Stamm mit dem der Geliebten das gemeinsame Frühlingslager hielt.
Zainab und Lacüb sind typische Namen von Beduinenmädchen, die die
Stammesdichter in diesem Zusammenhang besangen. Indem Abu Nuwäs
all das erwähnt, sich aber sofort davon lossagt, erweist er sich zum einen
entschieden als Städter, der mit den unzivilisierten Beduinen nichts mehr

zu tun haben will. Zum anderen verwendet er aber einen der häufigsten
und beliebtesten Eröffnungstopoi der klassischen Stammespoesie -
Schilderung des Frühlingslagers -, aber nur, um ihn im gleichen Atemzug von
sich zu weisen. In anderen Gedichten, wo er ähnlich vorgeht, bleibt er
noch für einige Verse bei dem Thema und giesst seinen ätzenden Spott auf
die primitive Lebensweise der Beduinen33.

Dieser erste Vers zeigt auch eine klangliche Auffälligkeit, die die

vorgetragene Interpretation vielleicht noch bestätigen kann: Er enthält in

ungewöhnlicher Häufung - viermal! - den pharyngalen Laut cAin; zweimal
in dem wiederholten Wort rabc, «Frühlingslager» (rhetorische Figur der

Anapher, arabisch takrir), einmal in dem dazu eine unvollständige
Paronomasie bildenden (Beduininnen-)Namen Lacüb, und einmal in dem
dies alles abweisenden Imperativ dac, «lass!» Möglicherweise assoziiert der
Dichter hier den harten Laut cAin mit der rauhen Redeweise der Beduinen,
die er wie deren Lebensweise verachtet und ablehnt.

Bereits im zweiten Vers sagt Abu Nuwäs, was er an die Stelle der
Beduinenmädchen und all dessen setzen will, was die Klassiker fasziniert
hat: Es ist die «babylonische». Man beachte, dass der Dichter nicht das

Wort «Wein» hinzufügt. Die Metonymie, oder genauer gesagt: das

stellvertretende Beiwort (Epitheton), das er stattdessen benutzt, ist ein
hervorragendes Stilmittel der altarabischen Poesie und in der Dichtung der
«Modernen» seltener. Wenn Abu Nuwäs hier (und durchweg in diesem

Gedicht) für den Wein ein stellvertretendes Epitheton verwendet, so
«zitiert» er wiederum - hier auf der stilistischen Ebene - die Dichtung der
alten Klassiker, so wie er sie auch durch die Wahl des Versmasses «zitiert»
hatte.

Das stellvertretende Beiwort hat hier aber noch eine andere Funktion.
Dadurch, dass das Gemeinte, der Wein, nicht unmittelbar genannt ist,

33 Zahlreiche Beispiele ebd. : 246ff., bes. 295f.



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWÄS 745

können die Hörer einen Augenblick im Zweifel darüber belassen werden,

worum es sich eigentlich handelt. Da «babylonisch» und «Gefangennehmen»

zusammenkommt, mag der Hörer ganz kurz an die babylonische
Gefangenschaft (as-saby al-bäbili) der Juden denken (von der ein gebildeter

Muslim im Bagdad des 8. und 9. Jh. selbstverständlich Kenntnis hatte).
Oder er mag auch an eine babylonische Zauberin denken, denn «babylonisch»

ist oft ein Synonym für «zauberisch» (weil Babylon als der Sitz der

Magie gilt34). Hat also eine «Babylonierin» (bäbiliya) Abu Nuwäs gefangen

genommen? - Jawohl, und zwar eine solche, die selbst eine «Gefangene»

ist. Es ist nämlich der im Krug eingeschlossene, von Land zu Land

transportierte3^ Wein aus Babylon.^ Dass es sich so verhält, kann man
fast schon aus dem folgenden Halbvers erschliessen. Denn dort wird die

(verbale) Metapher «gefangennehmen» aufgenommen, interpretiert und

zugleich hyperbolisch gesteigert durch die (substantivische) Metapher
«(lebenslanger) grosser Räuber», die in diesem Zusammenhang eigentlich
auf nichts anderes passen kann als auf den Wein, der ja den Verstand der
Zecher raubt. Indessen wird dies explizit erst zu Abschluss der
einleitenden Weinbeschreibung in Vers 4 gesagt.

Spätestens im dritten Vers wird aber ganz klar, dass die
«Babylonierin» der Wein aus Babylon ist. Babylonischer Wein ist übrigens für
den Muslim eng mit einer bestimmten alttestamentlichen Figur verknüpft:
mit Noah. Denn Noah gilt als Erfinder des Weines, und in Babylon hat er

zuerst Wein angebaut. Da guter Wein nicht alt genug sein kann, stellen die

Dichter, um einen Wein zu loben, häufig hyperbolisch fest, bereits Noah
habe ihn gekeltert37.

34 Vgl. Lane: Arabic-English Lexicon I, S. 145, s. v. bâbilïyun. - Nach Sure 2, 102

unterwiesen die beiden gefallenen Engel Härüt und Märüt in Babel die Menschen
in der Magie.

35 sabä l-hamra heisst "he conveyed wine from one town, or country, to another";
cf. Lane: Arabic-English Lexicon, s. v. sabä.

36 Bisweilen nennt Abu Nuwäs ihn explizit «babylonische Gefangene»; vgl. Diwän
III, Nr. 214, S. 246, Vers 4: zaliltu u'ätihi suläfata qarqafin muhaddiratin "adrä'a
min sabyi bäbili "ich gab ihm andauernd die Auslese [eines Weines:] einer
zitternerregenden, betäubenden, jungfräulichen von den Gefangenen Babylons".

37 Beispiele bei Bencheikh (1963-64): 17. - Sogar mit Adam wird der Wein in

Verbindung gebracht.



746 GREGOR SCHOELER

Um die behauptete Faszination und Wirkung des Getränks zu erläutern,

hält sich der Dichter nun über zwei Verse (3-4) bei der Beschreibung
des Weines auf. Die beiden Verse haben aber auch eine Funktion im
Gesamtzusammenhang des Gedichts: Sie sollen den Beginn der Erzählung
noch herauszögern, um den Übergang vom Eröffnungstopos, der Absage
an die beduinische Lebensweise, und seinem eigentlichen Thema, dem
nächtlichen Abenteuer in der Weinkneipe, weniger abrupt zu machen3**.

Es sind zwei durchaus konventionelle Motive, die Abu Nuwäs hier
gestaltet: das Verhalten des Weins beim Mischen mit Wasser und seine

Wirkung auf den Zecher. Dass der Wein sich (angeblich) nicht sofort mit
dem Wasser mischt, wird mit einer Pseudo-Ursache erklärt3^, die auf zwei

Hyperbeln beruht: Das Wasser ist - verglichen mit dem Wein - eine

grobe, dichte Substanz (das ist die eine, unausgesprochene Hyperbel); der
Wein andererseits hat wegen seines Alters seinen materiellen Körper
verloren; er ist nur noch «Geist» oder «Phantom» (das ist die andere,
ausgedrückte Hyperbel, die gleichzeitig eine Metapher ist). Wenn wir diese

hyperbolische Metapher - der Wein ein Phantom - wörtlich nehmen, wird
die Pseudo-Ursache zu einer einleuchtenden Begründung; denn wenn der
Wein wirklich keine Materie mehr hat, müssen wir auch einsehen, dass er
sich nicht mit dem viel zu materiellen Wasser mischt, weiterhin auch, dass

er «zwischen den Knochen kriechen», d. h. den ganzen Körper durchdringen

kann.
Die Wirkung des Weingenusses wird in Vers 4 durch eine (auch uns

verständliche) hyperbolische Metapher veranschaulicht: Der Wein lässt

den, der ihn nur kostet, «in den Lüften schweben». Die damit in
Zusammenhang gebrachte Feststellung, dass der Zecher dann keinen rechten
Verstand mehr hat, erklärt - zum Abschluss dieser einleitenden
Weinbeschreibung - die zu Anfang (Vers 2) getroffene Behauptung, dass der Wein
ein «Räuber» ist. - Wörtlich-Nehmen von Metaphern, Anführung von
Pseudo-Ursachen und Steigerung durch hyperbolische Schilderungen der

38 So auch Mattock (1987-88): 536.

39 Das hier verwendete Stilmittel kommt jenem Stilmittel nahe, das in den
rhetorischen Handbüchern als, «schöne Begründung» (husn at-ta*M), in der
deutschsprachigen Arabistik als «phantastische Ätiologie» bezeichnet wird (s. Anm.
9).



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWÄS 747

Wirkung sind also die wichtigsten Mittel, die Abu Nuwäs hier zur
Beschreibung des Weines und seiner Wirkung verwendet.

Mit Vers 4 ist die kurze Weinbeschreibung und damit der einleitende

(deskriptive) Teil des Gedichts abgeschlossen, und der Dichter kann zum
(narrativen) Hauptteil übergehen. In diesem wird er allerdings das Thema
der Weinbeschreibung am geeigneten Ort noch einmal aufnehmen und so

eine sinngemässe Verbindung zwischen den beiden Teilen herstellen.
Die Wendung «(ich denke an) ein X» (bzw. «gar manche X»)40, mit

dem der Hauptteil (Vers 5ff.) beginnt, ist genau jene Formel, mit der die

altarabischen Stammesdichter die Schilderung ihrer eigenen Heldentaten
einleiten. Durch den intertextuellen Bezug ist klar, dass das Folgende als

eine Ruhmesrede aufgefasst werden soll. Aber während in einem altarabischen

Gedicht auf die Formel «Ich denke an eine finstere Nacht/Gar manche

finstere Nacht» vielleicht die Schilderung eines gefährlichen Wüstenrittes

oder die Beschreibung einer Razzia folgen würde41, lässt uns Abu
Nuwäs noch im selben Vers wissen, welcher «Heldentat» er sich im
Folgenden rühmen will: nämlich seiner nächtlichen, in Begleitung von
Zechkumpanen unternommenen Reise zu einer Weinschenke ausserhalb der

Hauptstadt. Als Beweggrund für die Reise erscheint ein irrationaler Drang,
den die Kumpanen in ihren Herzen verspüren und der sie zum Wein

regelrecht hinzieht. So wird dem Wein - der auch hier nicht direkt genannt
wird - geradezu eine magische Anziehungskraft zugeschrieben. Dieses

Motiv ist mit dem in Vers 2 auftretenden Motiv vom «gefangennehmenden»

Wein eng verwandt und nimmt jenes hier - im Hauptteil des

Gedichts - noch einmal auf. (Dies ist ein weiteres Mittel, wodurch der

Dichter die Einleitung und den Hauptteil mit einander verknüpft hat; eines

ist, wie schon angedeutet die Wiederaufnahme der Weinbeschreibung in

Vers 15-16.)
Im folgenden Vers 6 wird die Distanz zwischen Ausgangspunkt und

Ziel der Reise durch die Erwähnung markanter Gebäude (der Schlösser, an

denen man vorbeikommt und die wohl noch in der Stadt oder deren Nähe

liegen) und der Strassen oder Wege (die danach bis hin zur Weinschenke

zu beschreiten sind) höchst anschaulich ausgedrückt.

40 Siehe Anm. 19.

41 Vgl. Mattock (1987-88): 531f., bes. 533; auch Hamori (1974): 67, Am. 70.



748 GREGOR SCHOELER

Während die deskriptiven Partien des Gedichtes, wie wir schon an der
einleitenden Weinbeschreibung sahen, bildhaft und hyperbolisch sind, ist
die Sprache der narrativen Partie (Vers 7ff.) bildarm, der Stil ist fast

durchweg geradezu nüchtern-realistisch. Erzählt wird, wie der Weinwirt
durch Klopfen an seine Tür aufgeweckt und aus dem Bett aufgeschreckt
wird, wie er Angst bekommt und zunächst nicht reagiert, weil er eine
Denunziation fürchtet (Vers 7-8). Er darf nämlich eigentlich nur Nicht-Muslimen

Wein verkaufen; und wenn die Wache eine Razzia durchführt und
ihn dabei erwischt, dass er Muslime mit dem verbotenen Getränk versorgt,
hat er eine empfindliche Strafe zu gewärtigen. Erst sein Name, von den

Besuchern ausgesprochen, ist das Schibboleth, das ihm zeigt, mit wem er
es in den folgenden Stunden zu tun haben wird. Sein erster Schreck
verwandelt sich alsbald in Freude, denn er weiss jetzt, dass seine «Herberge
fruchtbar sein wird», d.h., dass er ein gutes Geschäft machen wird - diese

Redensart ist übrigens eine der seltenen übertragenen Wendungen in der
erzählenden Partie des Gedichts (von der im selben Vers verwendeten ver-
blassten Metapher «verfliegen» [vom Schreck] können wir hier absehen).

Ganz wirklichkeitsnah wird im Folgenden das Verhalten des Wirtes
seinen Gästen gegenüber geschildert: sein Eilen zur Tür, die freudige Be-

grüssung mit einer tiefen Verbeugung, die Aufforderung einzutreten, das

Anzünden der Lampe, deren Licht die folgende Szene beleuchtet und das

Ganze in eine fast romantische Stimmung taucht (Vers 10-13). In einem
Halbvers (Hb) wird der Fluss der Erzählung durch eine Reflexion
unterbrochen. Bildhafte Sprache enthält auch diese Partie nicht; dafür wird die

Erzählung durch den periphrastischen (oder metonymischen) Ausdruck des

Lächelns ("zeigte seine Eckzähne") farbiger gemacht (Vers IIa); vor
allem aber durch einen Dialog belebt (Vers 12 und 14).

Je ein Vers ist durch Rede und Gegenrede ausgefüllt: die Grussworte
des Wirtes und die «Bestellung», die die Gäste bei ihm aufgeben. Diese
nennen das, was sie wollen, übrigens nicht beim Namen, und der Wein
wird auch noch im nächsten Vers (15) nicht direkt genannt - der Vorsicht,
die der Wirt zu Anfang walten liess, entspricht hier die Zurückhaltung der
Gäste bei der Nennung jener Sache, um derentwillen sie eigentlich
gekommen sind. Die nächtlichen Besucher mahnen den Wirt zur Eile, denn
«die Finsternis», also die Nacht, - die personifiziert erscheint und dadurch
gleichsam als ein mythisches Wesen aufgefasst wird - wird bald «aus
ihrem Reich verschwinden», d. h. zu Ende sein (Vers 14).



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWÄS 749

Mit der Einführung des (nur metonymisch bezeichneten) Weines in
Vers 15 ist die erzählende Partie dann im wesentlichen beendet, und es

schliesst sich wieder eine deskriptive Partie an. Die äusserst bilderreichen
Beschreibungen, die nun folgen, betreffen den Wein, eine Lautenspielerin
und einen Jüngling, den eigentlichen Weinschenken, der aber auch als

Sänger auftritt.
In der Weinbeschreibung, die das Thema der Verse 3 und 4 des

Gedichts wiederaufnimmt, ist die über die beiden Verse sich erstreckende

Personifizierung des Getränks am bemerkenswertesten. Eingeführt wird
der Wein wieder durch ein stellvertretendes Beiwort; hier als «eine rötliche»

bzw. «blonde» (Vers 15). Schon diese erste Bezeichnung passt ausser
auf den Wein auch auf ein menschliches Wesen und bereitet die folgende
Personifizierung vor, durch die der Wein - wie bei Abu Nuwäs häufige -
als eine Braut erscheint. Obwohl der Dichter diese «Braut» nicht mehr die

jüngste sein lassen kann (nur alter Wein ist gut!), ist sie von erstaunenerregender

Schönheit und hüpft wie ein junges Mädchen (so wird die Bewegung

im Becher metaphorisch gedeutet). In Vers 16 wird das Ausgiessen
(aus einem Krug) und Mischen des Weines mit Wasser als Entschleierung
der Braut und Hochzeit metaphoriert. Das Bouquet des Getränks - oder,

um im Bild zu bleiben, das Parfüm der «Braut» - wird in eine sich verbreitende

duftende Brise umgedeutet; weiterhin wird der Glanz des Weines,
der (angeblich) ganz besonders beim Mischen wahrnehmbar ist - im Bild:
das Leuchten des Gesichtes der «Braut» - zu einem Lichtschein metaphoriert

und zugleich hyperbolisch gesteigert (das arabische Wort, lahib, kann

sogar Flamme, Lohe bedeuten). Wenn wir uns die Szene vorstellen, so

erscheint die Schenke nun geradezu in bengalische Beleuchtung getaucht:
durch den (realen) hellen Schein der Lampe und durch den (durch
metaphorische Umdeutung entstandenen) rötlichen «Lichtschein», der vom
Wein ausgeht.

In anderen Weinbeschreibungen geht Abu Nuwäs in der hyperbolischen

Steigerung der Lichtmetapher noch weiter43. Einmal sagt er z.B. -
die Metapher wörtlich nehmend («naturalisierend»)44, dass der Licht-

42 Beispiele bei Bencheikh: 38ff.

43 Zahlreiche Beispiele bei Bencheikh (1963-64): 28, 46f.

44 Es handelt sich um ein Stilmittel, das die einheimische Theorie als

«Vergessenlassen des [der Entwicklung zugrunde liegenden] Vergleichs» auffasst



750 GREGOR SCHOELER

schein, der vom Wein ausgeht, die Finsternis taghell werden lässt (III,
Nr.87, S. 114, Vers 9); oder er gibt gar vor zu glauben, der Morgen sei

angebrochen, wo es doch in Wirklichkeit «nur» das Licht des Weines ist,
das die Umgebung erhellt (III, Nr. 105, S. 137, Vers 4-5). Eine besonders

originelle Ausgestaltung erhält die «Naturalisierung» der Metapher im
folgenden Vierzeiler (III, Nr. 264, S. 301), in dem der Dichter beschreibt,
wie eine verirrte Karawane durch das Leuchten des Weines ihren Weg
wiederfindet:

1. (Ich weiss von) eine(r) Karawane, die vom richtigen Weg abgeirrt war, nachdem
der finstere Horizont der Nacht sie eingeholt hatte.

2. Da hörten sie (die Reisenden) eine Stimme; wir waren nämlich eine Schar mit ei¬

nem Jüngling unter uns, der in Trunkenheit sang.
3. Da leuchtete ihnen aus der Ferne von uns her ein Wein, als ob sein Glanz das

Licht eines brennenden Feuers wäre.
4. Wenn immer wir ihn tranken, verweilten sie an ihrem Platz; wenn er aber ge¬

mischt wurde [wobei er besonders leuchtet], spornten sie ihre Reittiere an und
ritten weiter.

Man hat zurecht festgestellt, dass der Wein in deratigen Entwicklungen
schon dem mystischen Wein der späteren Süfi-Dichtung nahe kommt45.

Aber zurück zu unserem Gedicht! In der (rühmenden) Beschreibung
der beiden Personen, denen der Dichter nun je zwei Zeilen (Vers 17-20)
widmet, geht er so vor, dass er im jeweils ersten Vers mehrere, meist
bildlose Feststellungen (in der Form von Attributen und Appositionen)
über die (in beiden Fällen nicht direkt genannte) Person aneinander reiht
(in dem «Preis» des Jünglings fällt die zweimalige Verwendung von
uneigentlicher Genitivverbindung auf). Tropisch ist hier nur, dass es von dem
Mädchen heisst, sie «treibe» durch ihr Spiel das Herannahen des Weines
«an» (gemeint ist natürlich: sie begleitet es); das verwendete Verb, hadd,
bedeutet eigentlich «Kamele mit Gesang antreiben». Durch die
Verbalmetapher wird das tatsächliche «Nebeneinander» der beiden Aktionen -
Kredenzt-Werden des Weines und das dieses begleitende Lautenspiel - in
ein «Wegeneinander» umgedeutet.

(und so nennt) und das europäische Untersuchungen als «naturalisierte Metapher»
bezeichnen.

45 A. Hamori (1974): 67, im Gefolge Häwls (1970): 258.



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWÄS 751

Im jeweils folgenden Vers schliesst beidemal eine extrem bildhafte

Beschreibung an. Beim Mädchen erscheint der Körper, die Figur, in
metaphorischer Umdeutung (Vers 18). Der «Sandberg» ist gängige Metapher
für dass Gesäss, das nach dem orientalischen Schönheitsideal nicht gross
und schwer genug sein kann. (Man denke an entsprechende
Schönheitsschilderungen in 1001 Nacht!) Der auf dem Sandberg sich erhebende

Zweig eines Moringa-Baumes ist Metapher für die Taille, die nach diesem

Schönheitsideal schlank wie eine Wespentaille sein muss. Da die den

Metaphern zugrunde liegenden realen Dinge (also die Körperteile: Gesäss und

Taille) gar nicht genannt sind, da vielmehr nur von dem «Sandberg», auf
dem sich ein «Moringa-Baum-Zweig» erhebt, die Rede ist, erscheint der

Körper des Mädchens in eine Landschaft verwandelt. Es stellt sich aber

alsbald heraus, dass es sich bei jenem Sandberg um einen ganz besonderen,

in der Wirklichkeit nicht existierenden Sandberg handelt, nämlich
einen solchen, der schreiten kann. Der Dichter hat also durch sein

Metaphernspiel die reale Wirklichkeit in eine phantastische Wirklichkeit
verwandelt. Der irreale Charakter, den dieses Phänomen nachträglich noch

zugeschrieben bekommt (Moringa-Baum-Zweig über Sandhügel, aber ein

solcher, der schreitet), erhöht den poetischen Zauber des Bildes noch.

Diese Irrealität wird noch durch die folgende Hyperbel gesteigert: Die
wirklichen Berge erniedrigen sich (wörtlich: «wenden sich reuig zu Gott»)
«fast» angesichts jenes schreitenden Hügels; wohl deshalb, weil sie selbst
sich nicht vom Fleck bewegen können, oder ganz allgemein, weil sie es

mit jenem Sandhügel in keiner Hinsicht aufnehmen können.
Beim Jüngling sind es zunächst die Wangen, die der metaphorischen

Umdeutung unterworfen werden (Vers 20). Wegen zweier Eigenschaften:
ihrer Farbe und ihres Duftes, wird die Wange in der Dichtung der
«Modernen» üblicherweise mit roten Rosen verglichen. In Abu Nuwäs'

Fassung wird die Metapher von den Rosen der Wangen wörtlich genommen,

«naturalisiert»: Die Wangen (oder das Rot, das diese überzieht) sind

so sehr zu Rosen geworden, dass der Dichter die Zecher an ihnen riechen
lassen kann. Diese komplizierte bildhafte Entwicklung ist natürlich
zugleich Periphrase (oder metonymische Umdeutung) des einfachen
Sachverhalts, dass die Zecher die Wangen des Jünglings küssen. - Eine Art
Synästhesie entsteht schliesslich noch dadurch, dass festgestellt wird, die

(natürliche) Schönheit der Wangen sei ihr einziges Parfüm. In Alltagsspra-



752 GREGOR SCHOELER

che übersetzt, bedeutet das: Die Wangen sind schön und haben einen
natürlichen (Rosen-)Duft; sie bedürfen keines Parfüms.

Die Tätigkeit des Jünglings als eines fleissigen Weinschenken wird in
Vers 21 kurz erwähnt, aber alsbald so umgedeutet, dass die - personifiziert

vorgestellten - Becher die eigentlich fleissigen sind, weil sie so oft
gehen und kommen.

In den letzten 4 Versen des Gedichts ändert der Dichter seine

«Schreibweise» noch einmal. Nach den deskriptiven und narrativen Partien
schliesst eine überwiegend lyrische das Gedicht ab. Was ihn nun fasziniert,
sind nicht mehr so sehr optisch auffällige Dinge, die aufgrund ihrer
Eigenschaften oder Tätigkeiten in etwas anderes umgedeutet, «verwandelt»

werden, sondern der gefühlsgeladene Gesang des Jünglings und dessen

Wirkung auf die Zecherrunde. Der sentimentale, dabei aber sprachlich
kunstvolle Kehrreim, den der Jüngling singt (man beachte das schöne

Wortspiel garbiyan - garïbul) (Vers 22), könnte ein Liedzitat4^ sein und

aus einer altarabischen Qasïde stammen.
Die Verliebten unter den Zechgenossen beginnen nun zu weinen. Der

plötzliche Stimmungsumschwung wird durch die Vers 23 abschliessende
und sofort danach im ersten Halbvers von Vers 24 noch einmal
aufgenommene Antithese «[nach der] Freude - Klagen» bzw. «Erfreute -
Weinende vor Liebe» wirkungsvoll akzentuiert. Der Stimmungswechsel erklärt
sich dadurch, dass die Verliebten, in innerer Erregung durch den Gesang
des Jünglings (und sicher auch durch die Wirkung des Weines), nun die
Geheimnisse ihres Herzens offenbaren. Der Dichter sieht dies - in einer
Umdeutung - so, dass die sonst vom «Gewand» der Finsternis bedeckten

Dinge nun aus diesem heraus zum Vorschein kommen. Mit der «Finsternis»,

die durch die Gewandmetapher als ein lebendes Wesen erscheint
(Wiederaufnahme der Personizierung in Vers 14!), kann hier ebensowohl
die reale kosmische Finsternis gemeint sein wie jene «Dunkelheit» (im
übertragenen Sinn), die gemäss Sprachgebrauch die im Inneren der
Menschen verborgenen Dinge umgibt.

Das Ende des Gelages ist gekommen, als der Sirius, der Stern, der
die Nacht beherrscht, verschwindet, und die Plejaden, die erst kurz vor
Sonnenaufgang aufgehen, den Morgen - wie der Dichter es in einer letzten
Umdeutung ausdrückt - «zurückbringen». - Durch die Einführung der

46 Rhetorische Figur tadmin («Einfügung»).



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWÄS 753

Gestirne, die mythisch belebt erscheinen, im letzten Vers wird in dem
Gedicht ganz zum Schluss noch eine vertikale Bewegung vollzogen; die

Beschreibung verlässt unerwartet den Mikrokosmos - die Welt der Zecher
in der Weinschenke - und wendet sich dem Makrokosmos zu. Die
Veränderungen, die sich dort abspielen, wirken sich auf die Menschen in der
Weise aus, dass sie ihr nächtliches Tun beenden. Damit ist auch das
Gedicht zu Ende.

Ein - nach den einheimischen Kriterien - sehr gelungenes Gedicht! Für
den zeitgenössischen Rezipienten müssen die zahlreichen intertextuellen
Bezüge eine sehr starke Wirkung gehabt haben. Dadurch, dass Abu Nuwäs
für das Gedicht das Versmass der berühmtesten klassischen Gedichte, das

Tawïl, wählt, dass er es «fast» so wie eine Stammesqasïde eröffnet, nämlich

mit der Erwähnung des Frühlingslagers, sich aber sofort von dem Topos

und dessen «Sitz im Leben», der beduinischen Lebensweise, ironisch
lossagt; dadurch, dass er den Hauptteil ebenso beginnt wie die alten Dichter

den Selbstpreis-Teil ihrer Qasïden, nämlich mit der Formel «Ich kenne

einen.../gar manche...», einer Formel, die die Schilderung einer Heldentat
erwarten lässt, dann aber eine Heldentat à la Abu Nuwäs, nämlich eine
nächtliche Reise zu einer Weinschenke schildert - durch all das schafft er
so etwas wie eine Kontrafaktur, ein Gegenstück (mu'ärada) zu den grossen
klassischen Mustergedichten. Unserem Gedicht liegt die Qasïdenstruktur
(Liebesverse als Einleitung - zweckgerichteter Schlussteil) unübersehbar

zugrunde; es handelt sich bei ihm in gewisser Hinsicht sogar um eine

«Selbstruhm-Qasïde», nur eben nicht eine solche, wie sie die alten Dichter
verfassten und wie sie der Hörer oder Leser erwarten mag. Als «mock-heroic»,

etwa: «burlesk-komisch», hat Mattock dieses Vorgehen bezeichnet47.

Für uns - und sicher auch schon für den zeitgenössischen Rezipienten

- ist die Sequenz von deskriptiven, narrativen und einer lyrischen Partie
äusserst reizvoll, zumal da der Dichter die in diesen «Schreibweisen»

gegebenen poetischen Möglichkeiten voll ausschöpft: In den Beschreibungen
wendet er reich die «orientalische» Bildersprache an, die es ermöglicht,
über der realen Wirklichkeit eine phantastische Sphäre aufzubauen; in den

47 Mattock (1987-88): 535.



754 GREGOR SCHOELER

erzählenden Partien schreibt er einen ganz wirklichkeitsnahen, nüchternen

Stil, obwohl die bengalisch beleuchtete nächtliche Szene in der Kneipe
einem wiederum fast unwirklich vorkommen kann; in der lyrischen Schlusspartie

schliesslich schwingt er sich zum Ausdruck tieferer Emotionen und

Gefühle auf. Diese Schlusspartie, die mit der Schilderung einer Erscheinung

des Makrokosmos, des mythisch belebt vorgestellten morgendlichen
Sternhimmels, beendet wird, mag dem europäischen Rezipienten besonders

zusagen. - Aber ist mit dieser künstlerischen Vielseitigkeit und Qualität,
dieser «Artistik», der Gehalt des Gedichts erschöpft? Oder gibt es etwa
noch eine weitere Schicht der Bedeutung?

Bevor wir eine abschliessende Deutung versuchen, soll hier auf die

Frage des Realitätsgehalts des in ihm geschilderten «Abenteuers»

eingegangen werden. Im Vorangegangenen wurde die Schilderung der nächtlichen

Reise mehrfach als «wirklichkeitsnah» bezeichnet; und auch der grosse

Kenner des Dichters, Ewald Wagner48, spricht in seiner abschliessenden

Beurteilung einem erheblichen Teil der Abu Nuwäs'schen Poesie

«Wirklichkeitsnähe» zu. Diese trete besonders stark in den «epischen»

Entwicklungen zutage, namentlich in den nächtlichen Schenkenbesuchen
und erotischen Szenen, die teilweise mit «drastischem Realismus» geschildert

seien. - Dieser Sichtweise ist nun von J. Mattock in seiner Interpreta-
tion49 widersprochen worden. Unter Hinweis auf den stereotypen Charakter

dieser erzählenden Entwicklungen (samt der sie begleitenen Dialoge) -
sie sind von Abu Nuwäs in der Tat ja nicht nur einmal gestaltet worden -
sowie auf einige Unwahrscheinlichkeiten in den Beschreibungen (namentlich

auch des Weines) bezweifelt Mattock deren Realitätsgehalt. Sie
enthielten vielmehr eine Menge Phantasie und Wunschdenken. - Auch die

Deutung A. Hamoris geht in diese Richtung; so wenn er die nächtliche
Reise als den «zentralen Mythos (oder Mimus) der hamriya» bezeichnet
oder wenn er sie (sowie die Weinszene im engeren Sinne) «ritualisierte
Handlung» nennt5^.

Der Widerspruch zwischen diesen Auffassungen lässt sich aber m. E.

weitgehend auflösen. Hilfreich kann hierfür die Einführung eines Begriffes

48 Wagner (1964): 468.

49 Siehe Anm. 16.

50 Hamori (1974): 67 und 76.



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWÄS 755

sein, den die einheimische arabische Kritik entwickelt und in diesem

Zusammenhang auch schon verwendet hat: Es ist der von dem bedeutenden

Dichtungstheoretiker Häzim al-Qartagannï (1211-1285) geprägte Begriff
der «Möglichkeits-Erfindung» (d. h. Erfindung im Rahmen des Möglichen;
ihtiläq imkäni)5l. Denn Häzim wendet ihn gerade auf stereotyp auftretende
Themen wie die Liebesklage im Vorspiel der Qaside an. Er definiert: "Ich
meine mit [Möglichkeits-]Erfindung, dass jemand behauptet, er sei ein
Liebender und ein geliebtes Wesen nennt, das ihn versklavt habe, und eine

(verlassene) Wohnstätte, die ihn bekümmert gemacht habe, obwohl dem
nicht so ist." - Entsprechend ist es auch im vorliegenden Fall keineswegs
zwingend anzunehmen, dass Abu Nuwäs bei den zahlreichen von ihm
beschriebenen nächtlichen Reisen jedesmal ein wahres Erlebnis gestaltet hat;
dies ist vielmehr eher unwahrscheinlich und auch von niemand je behauptet
worden. Dennoch ist es unbestreitbar, dass Abu Nuwäs etwas Mögliches
schildert; dass es Kneipen dieser Art gab, dass man - aus Vorsicht oder
aus Neigung - gelegentlich in der Nacht kam und deshalb den Wirt zuerst
aus dem Schlaf klopfen musste usw.; und höchstwahrscheinlich ist auch,
dass er selbst - Abu Nuwäs - solche Kneipen aufzusuchen pflegte.
Schliesslich hat er seine Liebe zum Wein ja einmal mit einem Gefängnisaufenthalt

büssen müssen52. - Unbestritten ist freilich, dass die
entsprechenden Szenen stark stilisiert sind und auch z. T. - besonders in den

Weinschilderungen - konventionellen Motiven verpflichtet sind und sich
mit diesen auseinandersetzen. Aber gerade das ist ja auch bei den von
Häzim als Musterbeispiel für Möglichkeitserfindung angeführten Liebesszenen

in Qasïden der Fall. - Zusammenfassend: Wenn die «nächtliche
Reise», die Abu Nuwäs in diesen Weingedichten gestaltet, ein Topos ist, so
hat dieser Topos einen «Sitz im Leben» gehabt.

Versuchen wir zum Schluss eine Deutung des Gedichts. Wir können
dabei ausgehen von bereits vorliegenden Deutungen der Weindichtung des

Abu Nuwäs.
Es ist nicht zu übersehen, dass die gesamte Abu Nuwäs'sche

Weindichtung mit ihrer unfrommen Thematik und ihren häufigen Angriffen
gegen die Dichtung der Klassiker Ausdruck eines «Protestes gegen die über-

51 Minhäg al-bulagä', 76f.; Übersetzung bei Heinrichs (1969): 192f.

52 Zu den Gefängnisaufenthalten des Abu Nuwäs s. Wagner (1964): 80-92.



756 GREGOR SCHOELER

kommenen Normen in Ästhetik und Moral» ist und dass das dabei sich

zeigende Streben nach Veränderung dieser Normen eine «aggressive Note»
hat53. Bei mehreren Forschern fällt in diesem Zusammenhang der Begriff
der «Rebellion»54. - Die aufgezählten Charakteristika treffen alle auch auf
unser Gedicht zu.

Doch erschöpft sich darin seine Faszination keineswegs. "The
combination of rebellion with the movement from melancholy to utter absorption

of pleasure sets the Nuwäsian khamrïya apart [from usual ergo biba-
mus poetry]. It is a peculiar combination of the heart's folly, the heart's
boldness and the heart's ambivalent knowledge of itself as flesh", sagt A.
Hamori treffend in einer Charakterisierung der Abu Nuwäs'schen
Weindichtung insgesamt55. Das besondere an unserem Gedicht liegt darin, dass

sich in ihm sämtliche von Hamori genannten Komponenten beisammen
finden und dass in ihm selbst eine «Bewegung» beschrieben wird: Sie führt
von der «Rebellion» in den Eröffnungsversen zur Beschreibung erlebter
sinnlicher, aber auch ästhetischer Genüsse in der Gelageszene und endet in
der melancholischen Stimmung der Schlussverse. So gilt für dieses Gedicht
im besonderen, was Hamori für die Abu Nuwäs'sche Weindichtung ganz
allgemein festgestellt hat: "There result from it [sc. this peculiar
combination] a seriousness and an esthetic dignity that none of the components

[rebellion, utter absorption in pleasure, melancholy] would attain by
itself."

BIBLIOGRAPHIE

Abu Nuwäs, al-Hasan b. Häni3: Diwän. Teil I-III. Hg. von Ewald Wagner. Kairo und
Wiesbaden 1958-1972. Stuttgart 1988. - Teil IV. Hg. von Gregor Schoeler. Wiesbaden
1982. (Bibliotheca Islamica Bd. 20a-d.)

Bencheikh, Jamel (1978): "Khamriyya". In: The Encyclopaedia of Islam. New
Ed.Vol IV. Leiden 1978. s.v.

— (1963-64): "Poésies bachiques d'Abü Nuwäs. Thèmes et personnages." In: Bulletin
d'Etudes Orientales de Damas 18 (1963-64): 7-83.

53 Jacobi (1990): 228 und Jacobi (1987): 47.

54 Bencheikh (1978): 1003b und Hamori (1974): 60, 71 u. ö.

55 Hamori (1974): 60f.



EIN WEINGEDICHT VON ABU NUWÄS 757

Blachère, Régis (1975): "Un jardin secret: La poésie arabe". In: ders.: Analecta.
Damaskus 1975. S. 223-230.

von Grunebaum, Gustave E (1955): Kritik und Dichtkunst. Studien zur arabischen

Literaturgeschichte. Wiesbaden 1955. S. 52-69.

Hamori, Andras (1974): On the Art ofMedieval Arabie Literature. Princeton 1974.

HÂwî, ïlïya (1970): Fann as-si'r al-hamrï wa-tatauwuruhû Hnda l-'arab. Beirut 1970.

Häzim al-Qartagannï: Minhäg al-bulagä' wa-siräg al-udabä'. [Hg.:] M. al-Habïb Ibn
al-Höga. Tunis 1966.

Heine, Peter (1982): Weinstudien. Untersuchungen zu Anbau, Produktion und Konsum
des Weins im arabisch-islamischen Mittelalter. Wiesbaden 1982.

Heinrichs, Wolfhart (1969): Arabische Dichtung und griechische Poetik. Häzim al-
Qartägannis Grundlegung der Poetik mit Hilfe aristotelischer Begriffe. Beirut 1969

(Beiruter Texte und Studien. Bd. 8.)

Ibn ar-Rümi, Abu 1-Hasan CA1I b. al-cAbbäs, Diwän. Teil I-VI. Ed. Husain Nassär.
Kairo 1973-81.

Jacobi, Renate (1987): "Allgemeine Charakteristik der arabischen Dichtung",
"Omaijadische Dichtung" und "Abbasidische Dichtung". In: Grundriss der Arabischen
Philologie. Bd. II: Literaturwissenschaft. Hg. von Helmut Gätje. Wiesbaden 1987. S.

7-77.

— (1990): "Die arabische Qaside". In: Neues Handbuch der Literaturwissenschaft.
Orientalisches Mitelalter. Hg. von Wolfhart Heinrichs. Wiesbaden 1990. S. 216-241.

Lane, Edward W.: Arabic-English Lexicon. Book I. Part 1-8. London 1863-93.

Mattock, John N. (1987-88): "Description and Genre in Abu Nuwäs". In: Quaderni
di Studi Arabi 5-6 (1987-88): 528-540.

MONTEIL, Vincent M. (1979): Abû-Nuwâs. Le vin, le vent, la vie. Poèmes traduits de

l'arabe et présentés. 3meéd. Paris 1979.

Schoeler, Gregor (1990): "Bashshärb. Burd, Abu i- 'Atähiya, Abu Nuwäs". In: The

Cambridge History ofArabic Literature. 'Abbäsid Belles-Lettres. Ed. by Julia Ashtiany
et al. Cambridge, New York etc. 1990. P. 275-299.

Wagner, Ewald (1987-88): Grundzüge der klassischen arabischen Dichtung. Bd. I-II.
Darmstadt 1987-88. (Grundzüge Bd. 68, 70.)

— (1964): Abu Nuwäs. Eine Studie zur arabischen Literatur der frühen "Abbäsidenzeit.
Wiesbaden 1964.

Wright, William: A Grammar ofthe Arabic Language. Third Edition. Vol. I-II.
Cambridge UP 1964.



Anhang

Abu Nuwäs: Diwan III, S. 46ff., Nr. 26

: [ ^ « ¦»" ü*] Ju'^

L,JL l\^\ J> J 'JLj I4J1 ÌlUI
y~r- 0^->

L-jjI JUj^ J«p aJ (_rJi <o llJsJU- l^îli j^ l^ili lil
-* I- i-*!! "

I 1 - *• ¦*. *' - ' " "1*1

/ " ' '•"'/.

S-r^ ùi/li^ "to'* ^ W^* ^*~" "—"M' j^- j^j
<~-y^> jL ai \ç» y,j U la>-L. L-&ïj «ul; jp jU»U

Vc^j ts-d Jf- rt^J^ ÄjLsäP^jJ^-II^Uil; Jlîj

l-jj» 4jjJ i£j$j t^JÜI Jj5j ajlJli <J r^AT'- r^J I
Ii^jÇma^Ia je- ^jüI oli &îl> 'cjS"o\ ûU Li-jl : biij

v_-~fij *L»L» j^^vwj ^p U Ijj 7-lxüJ IaMx>-I llli

V^J üj_^UI l^JI Jjj y^ oli I,- j-WÏ L^ frL>*J

iw^J JL>JI "L^s <d il>J 11* lil JL O^aP «^ i—-J^



i_jjl <ui L4^ ^ (_^l ^rij^ o^j** Jl^l ^—^ J^L>

k—-J^ ö-t>CJI ^p aj u~~^ ^l^"J /r4 ^JLr' cs4 (**~^

i-JjJj iMi -Uj L$y*-lj (jy »JL?^* (r-'l^-| l''-~^--1 Jlj La

-• t - ..S»-: -»-»'ii i • -* |S° ' I.I !"•

VO* 0*° ^./ «-^r11 ^x- : £V ó*-"^ b-^ u lTp-'

^—r^ JJ^1 -^ °-5J^p-> **^ l/^ ^^ ^4 J^ór*^

Çjji- ^^1 ^jî j* ^N Oij tfJ4JI ^y illj jjj,— O^ ò^*

L-jS cUJu. ÇJiSI 'pJ cJLiljj^Jl^jutJIolpoij

Abu Nuwas: Diu;«« III, S. 301, Nr. 264

: [ o Ç JyUl J, ] Jlîj

¦* • - cr'-' < \ ¦ *•
1

• • - 11 1 •< f •

*jj£ jlj *^> ULw OIS" 3_j4» tfÛI Jp 11« j»jJ) *0>-!>li

Ij^jOlS^JIIj^C^ji o]j ~4&a Ij^lil Ut£->- U lil




	Ein Weingedicht des arabischen Dichters Abū Nuwās (ca. 757-815 n. Chr.)

