
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 4: Jubiläumsausgabe zum fünfzigjährigen Bestehen der Asiatischen
Studien = En l'honneur du cinquantenaire des Études Asiatiques

Artikel: "Die Wunder der Schöpfung" von Al-Qazwn : ein Manuskript der
Burgerbibliothek Bern

Autor: Bürgel, Johann Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147275

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"DIE WUNDER DER SCHÖPFUNG" VON AL-QAZWÏNÎ
EIN MANUSKRIPT DER BURGERBIBLIOTHEK BERN

Johann Christoph Bürgel, Bern

Zu Beginn des Werkes, über das ich heute zu Ihnen sprechen wilU, nach

dem Gotteslob, mit dem jedes islamische Buch beginnt, macht der Autor,
ein Gelehrter des 13. Jahrhunderts aus der persischen Stadt Qazwîn,
folgende Selbstaussage:

"Der geringste der Knechte Gottes, Zakariyä' b. M. b. Mahmud al-Qazwïnï,
möge Gott ihn mit seiner Huld beschenken, sagt: Als ich durch göttlichen Rat-
schluss von meiner Heimat und den Meinen getrennt wurde, wählte ich die
Gesellschaft der Bücher, so wie der Dichter sagt: 'Der beste Freund für dieses

Dasein ist ein Buch,' und immer war mein Augenmerk auf die Wunderwerke
des Schöpfers - gelobt sei Er! - gerichtet und ich dachte nach über den Vers des

Heiligen Buches: 'Haben sie denn nicht den Himmel betrachtet?' (Sure 50,6)"

Ich muss gestehen, ich fühlte mich nachbarlich berührt. - Freilich, nicht

wegen dieser Formel interessierte mich anfangs die Handschrift in der
Berner Burgerbibliothek^, auf deren Existenz ich erst vor kurzem gestos-
sen bin, sondern wegen ihrer 141 hübschen Miniaturen, sehr bald aber
auch wegen des Inhalts, der alle meine wissenschaftsgeschichtlichen Interessen

wach werden liess, und zudem meine Neugier, wie dieser berühmte

Text, den zu studieren ich bisher nie die Zeit gefunden hatte, sich in den

Ablauf der islamischen Geistesgeschichte, über den ich mir seit Jahren
Gedanken gemacht hatte, einordnen lässt. So verbrachte ich denn während
der letzten Wochen wiederholt einige Stunden, soweit es das arg besetzte

letzte Semester erlaubte, im hübschen Lesesaal der Burgerbibliothek, und

Erinnerungen an Handschriftenstudien in Istanbuler Bibliotheken, eine

davon damals noch in der Hagia Sophia, erwachten. Gehört es doch zum
Faszinierendsten unsers Berufs, in jahrhundertealten Manuskripten zu
blättern und mit den toten Autoren und Lesern gleichsam mystisch zu

kommunizieren, um bei der Lektüre plötzlich irgendwelche aufregenden
Funde zu machen. Kaum hatte ich das Manuskript entdeckt, keimte in mir

1 Abschiedsvorlesung am 5. Juli 1995; der Vortragscharakter ist belassen, die An¬

merkungen sind auf Quellenangaben und Querverweise beschränkt.

2 Cod. 733.



702 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

die Idee, es zum Gegenstand meiner Abschiedsvorlesung zu machen, ein

wenig auch als Huldigung an diese Stadt Bern, in der ich genau ein

Vierteljahrhundert wirken durfte, als Brückenschlag zu meiner Probevorlesung

vor 25 Jahren in Bern und Fribourg, die mir den Ruf auf diesen

Koordinationslehrstuhl einbrachte, und die den Titel trug "Dogmatismus
und Autonomie im wissenschaftlichen Denken des islamischen
Mittelalters". 3 Schliesslich aus Freude über die hübschen Miniaturen und wegen
meiner in den letzten Jahren, soweit es die stets knapp bemessene Zeit
erlaubte, immer intensiver gewordenen Beschäftigung mit islamischer Kunst,
wenn ich auch heute die Kunstgeschichte leider auf das Vorzeigen einiger
Dias am Schluss, als Nachtisch, beschränken muss, um in der Kürze der
Zeit wenigstens einige der inhaltlichen Aspekte des Werkes "Wunder der

Schöpfung" von Qazwînî zur Sprache zu bringen.

Bevor ich auf das Werk selber eingehe, möchte ich in aller Kürze einige

grosse Linien der geistes- und wissenschaftsgeschichlichen Entwickung
skizzieren und damit den historischen Rahmen entwerfen, in welchem
Qazwînïs "Wunder der Schöpfung" ihren spezifischen Platz haben.

Als Muhammad zu Anfang des 7. Jh. auftrat und den Islam verkündete,

geschah das in einem weltabgelegenen Winkel, an dem der grosse
Atem der Geschichte bislang nur von ferne vorbeigeweht war. Damals
ahnte wohl keiner, vermutlich nicht einmal Muhammad selber, was seine

Sendung zeitigen würde, nämlich eine der grossen Weltreligionen, die
heute wenn nicht zahlenmässig die stärkste, so jedenfalls die virulenteste,
am schnellsten sich ausbreitende Religion ist. Muhammad verkündete
nichts grundlegend Neues, sein Monotheismus war im Prinzip jener der
Juden und der Christen, nach seiner eigenen im Koran niedergelegten
Überzeugung sogar die Religion, die Gott schon Adam offenbart hatte.
Neu war allenfalls, dass er mit Waffengewalt der Wahrheit zum Siege
verhalf. Das sieht nach Ungeduld aus, als habe er die Geschichte beschleunigen

wollen. Jedenfalls beginnt mit der Hidschra Muhammads das, was in
der Geschichte des Christentums erst mit Konstantin begann, die Religion
wird mit weltlicher Macht gepaart, eine Theokratie wird gegründet.

3 Saeculum 23/1972, 30-46.



EIN MANUSKRIPT VON AL-QAZWÎNÎ 703

Muhammad forderte die absolute Unterwerfung unter den Willen
Gottes, das bedeutet ja Islam, aber er verhiess dafür Belohnung nicht nur
im Jenseits sondern auch im Diesseits, nämlich Teilhabe an der göttlichen
Allmacht, die ihm nur glaubhaft schien, wenn sie sich auch irdisch
verwirklichte, in der Welt manifestierte. Ganz konkret hiess das, und der Koran

redet in Sure 8 sehr klar davon, Teilhabe an der Beute im Heiligen
Krieg. Doch es ging immer auch um Teilhabe an geistiger Macht. Das hat

vor allem die islamische Mystik erkannt, die mit ihrem Vollkommenen
Menschen einen Menschentyp voller kosmischer Mächtigkeit schuf.
Geistige Macht also durch geistige Unterwerfung. Unterwerfung nicht nur des

Willens, der Triebe, sondern des Denkens, der Ideen, der Gedankensysteme.

Eigen«mächtigkeit» (tasarruf) war nicht mehr zulässig, gedacht
werden sollte nur noch in den Bahnen, die der Koran vorschreibt. Nun war
Muhammad aber weder ein Philosoph noch ein Wissenschaftler. Im Koran
gibt es wohl eine vage Ahnung des ptolemäischen Universums mit seinen

sieben Sphären, weit stärker ausgeprägt aber ist ein magisch-mythisches
Weltbild. Erst modernen Lesern ist es mithilfe kühner Exegese gelungen,
im Koran Voraussagen, Andeutungen moderner Erfindungen und Entdek-

kungen wie der Raumfahrt u.a. herauszulesen.
Ein Kampf der geistigen Mächte, der Mächtigkeiten musste früher

oder später entbrennen wie in andern Religionen auch. Und er entbrannte
in voller Intensität mit der sogenannten Rezeption des griechischen Erbes.
Hunderte von Texten wurden zu Anfang des 9. Jahrhunderts durch eine

gewaltige Übersetzungsleistung herübergeholt. Wie die arabischen Truppen

einst in wenigen Jahrzehnten riesige Weltreiche unterworfen hatten, so

bemächtigte man sich jetzt geistiger Domänen in der festen Überzeugung,
sie ebenso beherrschen zu können wie die eroberten Länder. Antikes Denken,

pagane Mächtigkeit, sollte sich den Gesetzen der Allmacht fügen, ein
Prozess der Filtrierung, Amalgamierung, Islamisierung begann, der sich
über Jahrhunderte hinzog und den Inhalt islamischer Geistesgeschichte
weitgehend ausmacht.4 Das Ziel dieser Bestrebungen war eine Synthese im
Geist des Islams. Das bedeutete Unterwerfung nicht nur unter das Ritualgesetz

und die ethischen Gebote, sondern auch unter ein Weltbild, das als

von göttlichem Willen erfüllt, von heiliger Ordnung durchwaltet und
gestaltet galt. Dazu gehörte der Verzicht auf ein von den Frommen als vor-

4 Allmacht und Mächtigkeit. Religion und Welt im Islam. München 1991.



704 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

witzig empfundenes Fragen nach den Ursachen der Naturvorgänge,also

genau das, was den Kern griechischen Naturverständnisses ausgemacht
hatte. Cazzali hat es in seinem Hauptwerk, der Wiederbelebung der
Religionswissenschaften, deutlich gesagt: Wer die Bewegung des Schiffes auf
die Wellen, und die der Wellen auf den Wind zurückführt, zeigt damit sein

mangelndes Gottvertrauen. Ist doch alles von Gott direkt bewirkt und mithin

die Annahme sogenannter sekundärer, also gewissermassen von Gott
unabhängiger Ursachen eine wenn auch subtile Form von Polytheismus,
weil man Gott, dem einzigen Bewirker alles Seins, andere Wirkkräfte
beigesellt.5

Die Frage nach dem «Wie» angesichts von Gottes im Koran mit
menschlichen Eigenschaften beschriebenem Wesen hatte die aschcaritische

Theologie bereits untersagt, koranische Aussagen über Gott, die anthropomorphe

Züge enthalten, sollten bi-lä kaif «ohne Wie» hingenommen
werden.6 Nun wurde von Cazzali auch die Frage nach dem «Warum»

angesichts von Naturphänomenen verketzert, wurde zum Ausdruck geistigen
Hochmuts, wie der persische Dichter Nizami es in der Montagsgeschichte
seines Epos "Die sieben Gestalten" eindrücklich thematisiert hat,7 während

der geistreiche Hafis sich beides als Argument für seine unbeschwerte
Lebensfreude zunutze macht, wenn er in einem Weingedicht ausruft:

So trink denn, Hafis, munter, ohn Wie und ohn Warum!
«Warum» und «Wie», - die Wörter hat Allah abgeschafft!8

5 al-Gazzâlï: Ihyä' 'uhim ad-dïn. Kairo 1387/1968, IV, 307.

6 Vgl. Montgomery Watt: "Ash'ariyya". In: EI2

7 Heft Peiker. Ein romantisches Epos des Nizâmï Genge'ï, hrs. von H. Ritter und
J. Rypka. Monografie Archivu Orientalnfho Vol. III. Prag 1934, 164-178. H.
Ritter: "Hat die religiöse Orthodoxie einen Einfluss auf die Dekadenz des Islams
ausgeübt?" In: G.E. von Grunebaum und W. Hartner (Hrsg.): Klassizismus und

Kulturverfall. Frankfurt a.M. 1960, 120-143.

8 In wörtlicher Übertragung lautet der Vers: Hafis, lass Wie und Warum hinter dir,
und trink eine Weile! Welche Geltung haben vor Seinem Urteil die Wörter Wie und
Warum? Vgl. Vf., Drei Hafis-Studien. Europäische Hochschulschriften I, 113.

S.55. In neuem Ausgaben (Afshar, Khalkhali, Khanlari, Qazwini-Ghani)
fehlt dieser Vers, der sich bei Rosenzweig-Schannau und Brockhaus findet. Da
das Ghasel ohne ihn jedoch keinen Schluss (tahallus) hat, ist zu vermuten, dass er
doch auf Hafis zurückgeht, aber wegen seines blasphemischen Tons irgendwann
aus der Hauptüberlieferung verschwand.



EIN MANUSKRIPT VON AL-QAZWÎNÎ 705

Trotz solcher Bevormundungen versuchten immer wieder Wissenschaftler,
die Vereinbarkeit von Vernunft und Glauben, Philosophie und Dogma,
koranischem und wissenschaftlichem Weltbild unter Beweis zu stellen. Die
Lauteren Brüder von Basra, eine Philosophengruppe des 10. Jh., von
denen Qazwînî manches übernommen hat, lehrten die Einordnung des
Menschen in den Kosmos im Zeichen einer alle Sphären des Daseins umfassenden

harmonischen Entsprechung von Makro- und Mikrokosmos.9 Es ist
daher kein Zufall, dass die Enzyklopädie dieses Gelehrten-Teams in einem

Kapitel über Astrologie und Magie gipfelt. Unterwerfung bringt Teilhabe,
ist also auch der Schlüssel zu übermenschlicher kosmischer Macht. Das

gilt für die Mystik ebenso wie für die Magie. Gottes Allmacht ist omni-
präsent, man kann und darf sich ihrer bemächtigen, es kommt nur darauf
an, die nötigen Riten zu kennen und peinlich genau zu befolgen. Und hier,
in dieser Ein- und Unterordnung des Menschen in die göttliche Ordnung,
liegt auch die Wurzel für die Eigenheit der islamischen Kunst mit ihren
Polen Ordnung und Ekstase.10 Islamische Kalligraphie und Ornamentik,
die wichtigsten Gattungen dieser Kunst, sind wie mit übersinnlicher Kraft
aufgeladen, der Vergleich mit Eisenspänen auf magnetischen Feldern
drängt sich auf. Das Wunderbare ist für den gläubigen Muslim ubiquitär,
in diesem Staunen vor der Grösse, Allmacht und Güte Gottes mündet und

gipfelt das wissenschaftliche Interesse der islamischen Gelehrten der
nachklassischen Zeit.11

Der Text der Berner Handschrift, über den ich reden will, repräsentiert

diese Verschmelzung von Wissenschaft und Folklore, Religion und

Magie, Belehrung und Unterhaltung.

9 Vgl. dazu Vf.: Allmacht und Mächtigkeit (wie Anm. 4), 152ff.

10 Vgl. Vf.: "Ekstase und Ordnung. Überlegungen zum Wesen islamischer Kunst."
In: Grenzgebiete der Wissenschaft 42 (1993): 57-76, abgedruckt in DU - Die
Zeitschriftfür Kultur 1994, Heft 7/8.

11 Vgl. das Kapitel "On some Religious, Cultural, and Social Implications of the Oc¬

cult Sciences in Medieval Islam", in Vf.: The Feather of Simurgh. The «Licit
Magic» of the Arts in Medieval Islam. New York University Press 1988, 27-52.



706 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

Ein kurzes Wort über den Autor12: Zakariyä' ibn Muhammad al-Qazwînî,
der von 1203 bis 1283 gelebt hat, entstammte, wie sein Name es dartut,
der persischen Stadt Qazwïn nordöstlich von Teheran zu Füssen des El-
bursgebirges, war aber arabischer Herkunft, ja er führte seinen Stammbaum

bis auf einen bekannten Prophetengenossen, Anas ibn Mälik, zurück.
Er verliess früh seine Vaterstadt, reiste viel und verbrachte den grösseren
Teil seines Lebens im Iraq, wo er als Richter tätig war, sich aber nach

dem Mongoleneinfall 1258, dessen Zeuge er wurde, ins Privatleben
zurückzog. Er verfasste die Kosmographie '¦Agä'ib al-mahlüqät wa-garä'ib
al-maugüdät "Wunder der erschaffenen und Merkwürdigkeiten der existierenden

Dinge" 13 und die Geographie Äär al-biläd, beide auf arabisch,

vom Göttinger Arabisten und Bibliothekar Ferdinand Wüstenfeld um die
Mitte des vorigen Jahrhunderts herausgegeben. Von der Kosmographie
gibt es vier verschiedene arabische Versionen, daneben persische und
türkische Bearbeitungen, die sich z.T. erheblich voneinander unterscheiden.
Bei unsererer Handschrift handelt es sich um eine persische Fassung. Das

Manuskript wurde 1938 von einem nicht namentlich genannten Perser
durch die Burgerbibliothek erstanden. Leider fehlen die letzten Seiten und

mithin die Datierung, dem Papier und der Schrift nach, auch dem Stil der
Miniaturen nach zu urteilen, dürfte es aber zwei bis drei Jahrhunderte alt
sein.

Die Kosmographie, wiederholt Gegenstand wissenschaftlicher
Studien, ist ganz verschieden beurteilt worden:

Die einen haben Qazwînî mit Herodot oder Plinius verglichen, andere
haben ihn als unkritischen Kompilator vielleicht allzu streng be- und
verurteilt. Für Grunebaum zeigt schon der Titel von Qazwïnïs Buch "die in

unserem, aber auch im griechischen Sinn durchaus unwissenschaftliche
Einstellung des Verfassers", die Grunebaum dann auch im Inhalt
wiederfindet.14 Ähnlich urteilt der französische Gelehrte Wiet: nach ihm ist
Qazwïnïs Werk "devoid of critical mind"; und Maria Kowalska, die polni-

12 Vgl. den ihm gewidmeten Artikel von T. LEWICKI in EI2.

13 Vgl. die aus dem Arabischen gemachte Auswahlübersetzung von A. GlESE, Die
Wunder des Himmels und der Erde. Bibliothek arabischer Klassiker Bd. 11. Stuttgart

1986. Auf die komplizierte Textgeschichte kann ich im übrigen nicht eingehen.

14 Vgl. G.E. von Grunebaum: Der Islam im Mittelalter, 578, Anm. 29.



EIN MANUSKRIPT VON AL-QAZWÎNÎ 707

sehe Spezialistin arabischer geographischer Literatur, bezeichnet unsern
Autor als einen "Amateur-Geographen".15 Allerdings gehen diese Kritiker
wohl von zu hohen Erwartungen aus. Mirabilien sind um diese Zeit auch

im Abendland gang und gäbe. Nur die Richtung der Entwicklung ist
langfristig hier und dort eine andere. Insofern bedeutet Qazwînî tatsächlich ein

Symptom beginnenden Niedergangs. Vermutlich hat Tadeusz Lewicki
recht, der ihn einen Kompilator ohne originelle Ideen nennt, gleichzeitig
aber als den grössten Kosmographen des islamischen Mittelalters bezeichnet.

16 Qazwînî nennt häufig seine Quellen, die von Hippokrates, Ptole-
mäus, Aristoteles und Apollonius, dem griechischen Altmeister der Magie,
bis zur dubiosen Nabatäischen Landwirtschaft, die er für seine Pflanzenkapitel,

und zum grossen Tierbuch des öähiz, das er für seine zoologischen

Informationen benutzt hat, reichen, vom Reisejournal des Andalu-
siers Abu Hamid al-Garnâtï über einige ähnliche namentlich genannte
Mirabilienwerke bis zu anonymen Seeleuten, die er in seinen Nachrichten
über Meere und Inseln zitiert. Aristoteles wird mehrfach in den Kapiteln
über Steine genannt, und so dürfte das ihm zugeschriebene, unechte,
magisch durchsetzte Steinbuch die Quelle sein, die Qazwînî hier benutzt
hat.17 Werktitel antiker Autoren pflegt er jedoch in der Regel nicht zu
nennen. Das ganze Werk ist durchsetzt mit Zitaten aus Koran und Hadith.
Seinen Zweifel an der Richtigkeit des Mitgeteilten bekundet Qazwînî übrigens

mitunter, dem Usus der Zeit folgend, durch ein achselzuckendes
"wallähu dlam" - "und Gott weiss es besser".

Verschaffen wir uns nun zunächst einen Überblick über das reich gegliederte,

durch seine Fülle fast verwirrende Werk und sodann einen näheren
Einblick in seinen Inhalt und Charakter.

Zunächst also der allgemeine Überblick. In einer Einführung erläutert
der Autor die im Titel verwendeten vier Begriffe "Wunderbarkeiten,
erschaffene Dinge, Merkwürdigkeiten und existierende Dinge" und bekundet

15 Lewicki, l.c.

16 l.c.

17 Zum Steinbuch des Pseudo-Aristoteles vgl. M. Ullmann: Die Natur- und Ge¬

heimwissenschaften im Islam. Handbuch der Orientalistik I,VI,2. Leiden 1972. Pp.
105ff.



708 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

hier bereits seine Grundhaltung ehrfürchtigen Erstaunens und seine Bereitschaft,

Ungewöhnliches, Unbewiesenes als real zu akzeptieren, so
insbesondere die Wunder der Heiligen, wie sie in der Tat ja zur vita islamischer

Mystiker in der Regel gehören.18
Das Werk zerfällt dann in zwei grosse Teile: Der erste Teil behandelt

die oberen Gefilde Culwiyyät) mit den Sphären, den Gestirnen und den

Engeln, und der zweite die unteren Gefilde (sußiyyät), eingeteilt in die vier
Elementarkreise des Feuers, des Wassers, der Luft und der Erde. Im
Abschnitt "Wasserkreis" werden die sieben grossen Meere mit ihren Inseln
und ihrem Getier, im Abschnitt "Luftkreis" meterologische Phänomene

wie Winde, Wolken, Gewitter, Regenbogen behandelt. Das längste und

vielfältigst unterteilte Kapitel stellt das letzte über den Erdkreis dar. Hier
werden zunächst damals bekannte Berge, Flüsse, Quellen und Brunnen in

alphabetischer Anordnung mit zahlreichen Informationen verschiedenster
Art aufgezählt. Es folgen die drei Naturreiche der Mineralien, Pflanzen
und tierischen Lebewesen, wo wiederum der Mensch voransteht und in

grösster Ausführlichkeit erörtert wird. Eine ganze Anthropologie, mit
Anatomie, Psychologie und Ethnologie wird hier geliefert. Auf Abschnitte
allgemeinen Inhalts über den Charakter des Menschen - der Autor zählt

allerdings nur Tugenden auf und nennt als einziges Laster den Geiz -
folgen die äusseren und inneren Organe, die geistigen und seelischen Kräfte,
die Entstehung des Embryo, folgen sodann Darlegungen über die
Besonderheiten der einzelnen Völker und die wichtigsten Berufe, die von
Landwirtschaft, Jagd und Weberei bis zu Astrologie und Magie reichen. Ein
Abschnitt über Dämonen und Geistwesen schliesst sich an und bildet den

Übergang zur Welt der Tiere, die nun nach den Sachgruppen "Huftiere,
Weidevieh, Vögel, Kriechtiere und Insekten" mit vielen Details und
zahlreichen Miniaturen vorgeführt werden. Den Abschluss bilden einige Monster

und missgebildete Kreaturen, Riesen, siamesische Zwillinge und dgl.
mehr, kurz, Abnormitäten, wie sie allerdings z.T. auch schon im
geographischen Teil zur Sprache kamen. Der Pflanzenteil fehlt in unserer
Handschrift.

18 Vgl. R. Grämlich: Die Wunder der Freunde Gottes. Theologien und Erschei¬

nungsformen des islamischen Heiligenwunders. Freiburger Islamstudien XI.
Wiesbaden 1987.



EIN MANUSKRIPT VON AL-QAZWÎNÎ 709

Nun aber einige nähere, freilich sehr selektive und punktuelle und
damit notwendig auch subjektive Einblicke in Qazwïnïs Werk. Das von
Qazwînî präsentierte Weltbild ist ein islamisierter ptolemäischer Kosmos:
im Mittelpunkt steht die Erde und sie ist, belehrt uns der Autor, schon
nach vorherrschender Meinung der alten Griechen eine Kugel, die sich, so
laut Pythagoras, sogar dreht. Allerdings gibt es auch andere Auffassungen,
und Qazwînî referiert sie, ohne selber zu urteilen, nun ebenfalls. So halten

einige die Erde für eine flache Scheibe, andere glauben, dass sie wie ein
Fisch im Wasser stehe. Dieses Nebeneinanderstellen verschiedener Lehren
ist ein typischer Zug seines Werkes und ähnlicher Werke aus jener Zeit.
Die Erde umschliessen die sieben Sphären der Planeten, die Fixsternsphäre
mit den 12 Zodiakalzeichen und andern Sternbildern, und die umgebende
Sphäre. Einige der reizvollsten Miniaturen der Handschrift sind Darstellungen

von Gestirnen. Der Verfasser weiss, dass die Sonne und die Planeten

jeweils erheblich grösser sind als die Erde, dass die Bewegung der
Sonne unvorstellbar schnell ist (wäre, wenn sie sich bewegte!) etc.
Andererseits gibt er törichte Vorstellungen von Nord- und Südpol zum besten,
die ins Reich des Aberglaubens gehören. Es geht um angebliche Heilwirkungen,

die man durch bestimmte Rituale und an die Pole zu richtende
Gebete erlangt.

Einen breiten Raum nimmt sodann die Beschreibung der das Universum

bewohnenden und verwaltenden Engel ein. Die vier Erzengel Gabriel,
Michael, der Todesengel cIzrä'il sowie der Posaunenegel des Jüngsten
Gerichts, Isräfil, werden, nicht zuletzt mit ehrfurchtgebietenden Angaben
über ihre Grösse, beschrieben. So ist die Mundöffnung der Posaune Isräfils
so breit wie die Himmelssphäre und die Erde zusammen. Ausser den vier
Erzengeln werden der im Koran erwähnte Geist (ruh), die vier Träger des

göttlichen Throns, die die Gestalten der vier Evangelisten, Stier, Adler,
Löwe, Mensch, haben, sodann die Cherubim, die sieben Planeten-Engel,
die bewahrenden Engel, die Engel des Tages und der Nacht, die wandernden

Engel, die mit den entstehenden Dingen betrauten Engel, sowie
schliessich die beiden gefallenen Engel Härüt und Märüt behandelt, die
laut Sure 2,102 die Menschen in der Magie unterrichteten, und dafür, wie
die bekannte, auch von Qazwînî mitgeteilte Legende besagt, in einer Höhle



710 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

mit dem Kopf nach unten aufgehängt wurden. ^ Aus der Darstellung der

Engel wird im übrigen deutlich, dass nicht die Sonne und die Sphären

irgendetwas bewirken, sondern dass alles letztlich das Werk der Engel ist,
so ist «der Geist» derjenige, der die Sphären bewegt, Michael derjenige,
der die Körper mit dem Lebensnotwendigen und die Seelen mit Weisheit

versorgt etc.
Im Kapitel über die Zeit finden sich Angaben über Segen und Unheil

der Wochentage und der Lebensalter, aber auch zu den grossen Perioden
der Erdgeschichte. Allerlei seltsame Vorstellungen werden da mitgeteilt,
die an unsere Vorstellungen vom Freitag als Unglückstag erinnern. Freilich

ist für den Muslim der Freitag natürlich kein Unglücks- sondern ein

Segenstag. Der Prophet soll gesagt haben: "Von dem, der sich am Freitag
seine Fingernägel schneidet, lässt Gott die Krankheit verschwinden und
ihm Heilung zukommen."

Ein weiteres Hadith teilt Qazwînî für den Donnerstag mit: "Wer sich

am Donnerstag schröpfen lässt und dann Fieber bekommt, der stirbt an
dieser Krankheit. " Qazwînî verbindet mit dem Hadith sogleich den Bericht
von einem konkreten Fall, wo die Drohung sich bewahrheitet hat. Ich
kenne eine ähnliche angebliche medizinische Weisung des Propheten aus

der sogenannten Prophetenmedizin. In der betreffenden Quelle ist es aber

nicht der Donnerstag, sondern der Samstag, an dem man sich nicht schröpfen

lassen darf; tut man es trotzdem, so erkrankt man an Aussatz. Auch
hier hat der fromme Autor einen Fall parat, dass ein skeptischer Arzt
diesem Hadith bewusst zuwider handelt und prompt für seinen Vorwitz
bestraft wird.20

Nach Auslassungen über das Alter der Welt - es soll 7 Jahrtausende

betragen und in jedem Jahrtausend sei ein Prophet gekommen, nämlich
Adam, Noah, Abraham, Mose, Salomo, Jesus, Muhammad - berichtet
Qazwînî eine ebenfalls bekannte Erzählung, die von der Veränderung der
Welt handelt. Chiser, der ewig Junge, kommt alle fünfhundert Jahre am
gleichen Ort vorbei, aber wo einmal ein Meer war, ist 500 Jahre später

19 Zur Engellehre Qazwïnïs vgl. Syrinx Hees: Die Engelsvorstellungen und ihre
Darstellung in dem Kapitel über die Engel in der Kosmographie des Qazwini (gest.
1283) anhand der Wasiter Handschrift von 1280. Bonner Magisterarbeit 1996.

20 Näheres dazu in meiner ungedruckten Habilschrift Studien zum ärztlichen Leben
und Denken im arabischen Mittelalter. Göttingen 1969.



EIN MANUSKRIPT VON AL-QAZWÏNÏ 711

Festland, weitere 500 Jahre später eine Stadt und wieder nach 500 Jahren

erneut ein Meer. Friedrich Rückert, den offensichtlich die repetitive
Struktur dieser Legende beeindruckte, hat sie in seinen morgenländischen
Sagen und Erzählungen in volltönende Strophen gefasst, an deren Ende der

Kehrreim jeweils lautet:

Und aber nach 500 Jahren
kam ich desselbigen Weges gefahren.21

Hat uns der erste Teil den islamischen Kosmos vorgeführt, so betreten wir
im zweiten über die Unteren Gefilde den von Mirabilien und Magischem
erfüllten Erdkreis, wie ihn ein Muslim des 13. Jahrhunderts vor Augen
und im Bewusstsein hatte. Zahlreiche Mirabilien finden sich sogleich in

der Übersicht über die sieben Meere und Inseln, es sind dies das Persische

Meer, das indische Meer, das Rote Meer (bahr-i Qulzwn), das Meer der

Neger, das Meer des Westens (bahr-i Magrib), das Kaspische Meer (bahr-
i Hazar), und das umgebende Meer (bahr-i muhlt), d.h. der Atlantische
Ozean. Hier begegnen wir den z.B. auch aus dem Alexanderroman und der

mittelalterlich-abendländischen Epik, etwa dem Epos Herzog Ernst,
bekannten Fabelwesen, Menschen mit Hundekopf, Menschen ohne Kopf mit
Gesicht auf der Brust, Fischen mit Frauenkopf, aber auch gewaltigen,
bergehohen Meeresungeheuern, die an den Riesenfisch aus Tausendundeiner

Nacht, den die Matrosen für eine Insel hielten, erinnern, - überhaupt
Motiven, die auch in den Sindbadgeschichten begegnen. Meistens gibt es

Anweisungen, wie man sich gegen solche Monster schützen kann und in
der Regel lautet der Rat, mit Trommeln und dergleichen Lärm zu entfachen.

Das vertreibe sie.

Interessantes und durchaus glaubwürdiges ethnologisches Material
findet sich dagegen in den Kapiteln über die einzelnen Völker, z.B. die

Türken und die Inder. So zitiert Qazwînî das Zeugnis einer aus türkischer
Gefangenschaft zurückgekehrten Frau, die berichtet, wie sie in den
Verdacht geriet, ihren erkrankten Besitzer vergiftet zu haben, worauf die

21 Vgl. das Gedicht "Chidher" in: F. Rückert: Erbauliches und Beschauliches aus
dem Morgenlande. Berlin 1839. Abgedruckt in F. Rückert: Ausgewählte Werke.

Hrsg. von A. Schimmel, insel taschenbuch 1022. Frankfurt a.M. 1988, II, 199-

201.



712 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

Verwandten sich zu einem für die Betroffene bedrohlichen Ritual versammelten.

"Sie brachten eine Zauberin und setzten mich auf eine Ziege (Miniatur) und

schwangen eine Sichel (mangalï) und sangen/rezitierten etwas. Die Angehörigen
standen mit gezückten Schwertern. Plötzlich gab die Ziege einen Laut von sich
und als sie ihn hörten, steckten sie ihre Schwerter ein und kehrten um und sagten:

Seine Krankheit stammt nicht von dieser Frau." (fol. 199b)

Der Erlebnisbericht wirkt authentisch, ein offenbar schamanistischer

Brauch, den heutige Ethnologen vielleicht noch bestätigen könnten.

Qazwînî hat weiteres über ähnliche Sitten der Türken zu berichten, wie das

Lesen der Zukunft aus dem Schulterblatt des Schafes oder das
Regenmachen mittels eines Regensteins, wofür er wiederum einen Erlebnisbericht

präsentiert.

Noch mehr als über die Türken weiss er über die Inder zu berichten. Er
hebt hervor, dass viele von ihnen an die Seelenwanderung glauben, dass

die Brahmanen kein Lebewesen quälen dürfen und das Fleisch keines
einzigen Tieres essen.

Weitere Nachrichten über Indien betreffen deren Spiellust22 -
verspielt einer seinen Finger, so lässt der Gewinner ihn gnadenlos abschneiden,

der Verlierer aber spielt unbeirrt um den nächsten Finger -, sodann

Tempelstiftungen, Weibergemeinschaft23, die Totenverbrennung24 und den

rituellen Selbstmord von Menschen, die sich auf diese Weise aus dem
Elend der Welt in die Seligkeit des Jenseits befördern. Eine der eindrücklichsten

Miniaturen zeigt einen solchen Selbstmörder blutbefleckt am
Boden liegend. Schliesslich nennt unser Autor die Rolle der himmat oder

psychischen Energie, mittels deren die Inder sich jeden Wunsch erfüllen
können und die wir auch aus den Kreisen der islamischen Mystiker kennen.

25

22 Siddatu sauqihim bil-qimär, so die arabische Kapitelüberschrift.

23 as-Sarikafi n-nisä'.

24 ihräquhum al-mautä.

25 zu himmat vgl. F. Meier: Die Fawä'ih al-gamäl wa-fawätih al-galäl des Nagm ad-
Dïn al-Kubrä. Akademie der Wissenschaften und der Literatur. Veröffentlichungen
der Orientalischen Kommission Bd. 9. Wiesbaden 1957. Pp. 226-40.



EIN MANUSKRIPT VON AL-QAZWÏNÏ 713

Von den weiteren behandelten Nationen, darunter die Neger (204a)
und die Berber (205a), kann ich hier nur noch kurz auf die Gïlï d.h. die
Bewohner Gilans, einer Gegend im Norden Persiens, eingehen, von denen

Qazwînî Bemerkenswertes zu berichten weiss:

"Es ist (bei ihnen) so, dass eine Frau, sei sie auch so schön, dass ihre Schönheit

den Verstand raubt, mit unverhülltem Gesicht, Brust und Armen bis zu den

Ellenbogen (mirfaq) herumläuft. Die meisten ihrer Frauen sind schön und
obwohl sie sich mit den Männern vermischen, kommt Ehebruch nur sehr selten
vor."26

Reizvolles findet sich sodann in der Übersicht über die Berufe. Gleich der

Anfang bietet eine Überraschung, es wird hier nämlich die sonst im islamischen

Mittelalter meist eher vernachlässigte oder abschätzig behandelte
Landwirtschaft an erster Stelle genannt, und das mit einer religiösen
Begründung:

Wisse, dass die Landwirtschaft die/der edelste aller Tätigkeiten/Berufe ist und

zu ihrer Ehre hat Gott sie sich selber zugeeignet, da wo er spricht: "Wir gössen
Wasser aus, dann spalteten wir die Erde und pflanzten in ihr Körner."2'

Im ganzen umfasst der Abschnitt über Berufe 30 Kapitel, und in der Regel
lautet ein Unterabschnitt "Wunderbare Arbeiten"28. So enthält der betreffende

Abschnitt über die Schmiedekunst29 die Beschreibung von vier
Automaten: Eine wasserspendende Menschenfigur, ein bewegliches
Reiterstandbild, ein "Sänger" (muganni) genannter Musikautomat, in dessen

Innerem sich drei Saiteninstrumente befinden, und ein weiterer Spielautomat,
der eine ganze Armee und einen sie abwehrenden König in Bewegung

setzt, werden minutiös beschrieben, so dass sie ein geschickter Bastler

26 kamtar buwad, fol. 205b. Das gleiche berichtet Ibn Fadian über die Oghusen, vgl.
Z.V. Togan: Ibn Fadlän's Reisebericht. Leipzig 1939. Paragraph 21.

27 Vgl. Sure 80, 25-27: innä sababnä mä'ä tumma saqaqnä l'arda saqqä wa-anbatnä

ftfiä habbä.

28 a'mäl al-'agïba (sic).

29 hidäda (214b).



714 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

vermutlich nachbauen könnte.30 Drei dieser Automaten sind in Miniaturen
dargestellt.

Eine Entdeckung machte ich auch im Medizinkapitel. Hier nämlich
finden sich im Unterabschnitt "wunderbare Heilungen" eine ganze Reihe

jener spektakulären Heilfälle, die mir aus medizinischen Quellen, namentlich

Ibn abî Usaibi'as "Nachrichtenquellen über die Klassen der Ärzte",
bekannt sind, von der Pulsdiagnose Avicennas, der damit eine liebeskranke
Sklavin heilte über die Beschimpfung und Bedrohung eines gelähmten
Herrschers, der dadurch in Bewegung gerät, bis zur Auferweckung eines

Scheintoten, dem man mit einem Stück Holz kräftig auf den Fussknöchel
schlägt.31

Das Interesse an Magischem, magischen Quadraten (wifq, pl. aufäq),
astrologischen Tabellen (zig), Zauberriten (nirangät), und Talismanen ist
in 13. Jah. in einem islamischen Text keine Besonderheit. Manfred
Ulimann hat in seinem diesbezüglichen Standardwerk gezeigt, wie sehr die
Geheimwissenschaften sich, mit islamischem Firnis versehen, entfalteten,
und Ibn Haldün hat Ende des 15. Jh. konstatiert, dass die Zauberei floriere
und dass viele versuchten, ihr ein islamisches Kolorit zu geben, um auf
diese Weise die eigentlich verbotene Kunst erlaubt erscheinen zu lassen.32

Dass die Dämonen in einem eigenen mehrfach unterteilten Kapitel
behandelt werden, ist ebenso wenig überraschend, gehören doch die Dschinnen

zum Weltbild des Korans, der ihnen eine ganze Sure33 widmet. Es

versteht sich, dass hier vor allem Salomo und seine in Sure 34 erwähnte
Macht über die Dämonen zur Sprache kommt. Doch der Autor beschert

uns einige weitere Geister- und Dämonengeschichten, die ihren Platz sehr

30 Der Nachbau von in mittelalterlichen arabischen Quellen beschriebenen Instrumen¬
ten und Automaten wird seit einigen Jahren durch das Frankfurter Institut für
Geschichte der arabisch-islamischen Wissenschaften betrieben.

31 Vgl. dazu u.a. meine beiden Artikel "Psychosomatic Methods of Cures in the Is¬

lamic Middle Ages," in: Humaniora Islamica 1 (1973), 157-172, und "Die
Auferweckung vom Scheintod. Ein Topos der medizinischen Literatur des arabischen
Mittelalters," in: Zeitschrift för Geschichte der arabisch-islamischen Wissenschaften

4 (1987/88), 174-94.

32 Vgl. die Kapitel über die Natur- und Geheimwissenschaften in meinem Buch All¬
macht und Mächtigkeit, s. auch Anm. 11.

33 Sure 72.



EIN MANUSKRIPT VON AL-QAZWÎNÎ 715

wohl in Tausendundeiner Nacht finden könnten. Natürlich hat sich auch

der Miniaturmaler diese Motive nicht entgehen lassen.

Von beeindruckender Fülle ist das im mineralogischen, im botanischen und
im zoologischen Teil ausgebreitete Material. Nüchterne Beobachtung steht
neben Folklore, Aberglauben und Magie, religiöse Vorstellungen und
Koranzitate werden wie überall tunlichst hineinverwoben. Das Hauptinteresse
gilt jedoch den sogenannten proprietates oder virtutes (hawäss), den

geheimnisvollen, oft ins Magische spielenden Eigenschaften der Stoffe, die
sich für nützliche, namentlich medizinische Zwecke des täglichen Lebens
verwenden lassen.

Der Autor behandelt an Metallen das Gold, das Silber, das Kupfer,
das Eisen, das Blei und har sini sodann eine weitere Gruppe von Stoffen,

die er mangels eines geigneten Terminus als "Körper der Erde"
bezeichnet, nämlich Quecksilber, Schwefel, Pech, Öl, Asphalt und Bernstein.

Wie sich im Abschnitt über die Pflanzen die drei oder vier Elemente
nüchterner Beobachtung und praktischer Ratschläge, Folkore und
Religiöses verbinden, zeigt sich z.B. im Artikel über den Granatapfelbaum.
Laut dem grossen Arzt Râzî, den Qazwînî hier zitiert, vertreibt der Rauch

vom Feuerholz des Granatapfelbaums die Schlangen und das meiste
Ungeziefer. Die Blüte des Granatapfelbaums hilft laut Ibn Sînâ gegen
Zahnfleischbluten, stärkt lose Zähne und verhindert blutigen Auswurf. Die
Folklore vertreten einige Ratschläge aus der Nabatäischen Landwirtschaft,
so soll ein aus Blei geformter Skorpion, auf einen der Zweige gelegt,
verhindern, dass die Früchte herunterfallen, bevor sie ganz reif sind.34 Das

religiöse Element schliesslich kommt in einem Ausspruch "Alis zum Tragen,

der lautet: "Wenn ihr den Granatapfel esst, dann esst ihn mit dem

Fruchtfleisch, denn dieses gerbt den Magen, und ein jegliches Körnchen,
welches sich im Magen eines Menschen befindet, erleuchtet sein Herz und

bringt den einflüsternden Teufel für vierzig Tage zum Schweigen."35

Der gleiche Geist weht in Qazwïnïs Zoologie. Koranverse sind eingestreut,
wo immer sich eine Gelegenheit dazu bietet. So finden sich jene Verse, in

34 Giese (wie Anm. 13) 129

35 Giese 130



716 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

denen die Pferde, die Maultiere und die Esel (16,8),die Herdentiere

(36,71-72), die Kamele (88,17), die Vögel (16,81) genannt werden,in den

entsprechenden Artikeln. Und im Kapitel über die Mücke fehlt natürlich
nicht der grossartige Vers:

"Siehe, Gott schämt sich nicht, ein Gleichnis mit einer Mücke zu machen oder
mit dem, was geringer ist." (2,24)

Neugierig schlägt nun der Leser die Abschnitte über zwei weitere im
Koran, in Sure 27, erwähnte Tiere auf, den Wiedehopf, der als Botenvogel
zwischen Salomo und der Königin von Saba wirken durfte, und jene
Ameise, die ihre Scharen auffordert, Salomos Truppen auszuweichen,
damit sie nicht zermalmt werden, und dem grossen Herrscher damit ein
Lächeln abringt. In beiden Fällen wird man nicht nur nicht enttäuscht,
sondern mit einer Überraschung belohnt. Das Kapitel über den Wiedehopf
beginnt mit einem Hadith, einem Ausspruch Muhammads, der in arabischer

Sprache zitiert wird lä taqtulü al-hudhud ...: "Tötet den Wiedehopf
nicht, denn er war der Führer Salomos zu nahem und zu fernem Wasser!"
Entsprechend beginnt der Abschnitt über die Ameisen wieder mit einem
Hadith: lä taqtulü an-naml: "Tötet die Ameisen nicht!" Und wieder wird
der Befehl damit begründet, dass sie Salomo gedient haben.

So genau allerdings nimmt es unser Autor mit dieser Aufforderung
nicht, denn die dann folgenden medizinischen Verwendungen des Wiedehopf

setzen jeweils dessen Tötung voraus: Ich nenne nur eine, für deren

Richtigkeit sich Qazwînî auf den eingangs erwähnten Magier Apollonius
beruft:

"Apollonius sagt: Wenn man das Auge eines Wiedehopfs unter jemandes Kissen
legt, findet er keinen Schlaf, solange es unter seinem Kopf bleibt. " (297b)

Doch schliesslich töten sich die Tiere auch untereinander, was Qazwînî
häufig zur Sprache bringt. Das erschüttert sein teleologisches Weltbild,
seine feste Überzeugung von Gottes Güte, Weisheit und Gerechtigkeit aber
nicht. Vielmehr hat er dazu folgende Maxime: "Einige machte Gott zu
denen, die fressen, und andere zu solchen, die gefressen werden. Und Er
bewirkte, dass diejenigen, welche gefressen werden, eine grosse
Nachkommenschaft haben, damit einige Individuen ihrer Art fortbestehen
können."



EIN MANUSKRIPT VON AL-QAZWÎNÎ 717

Sehr viele, z.T. auch höchst amüsante Merkwürdigkeiten, die ich mir
aus dem Manuskript herausgeschrieben habe, könnte ich nun noch anführen.

Sollte unter Ihnen einer jener Gedankenleser oder Hellseher sein, wie
sie Qazwînî unter den Menschen mit besonderen Seelenkräften beschreibt,
so könnte er mühelos in meinem Gehirn lesen, was ich für mich behalte.

Wäre ich selber einer jener mit kosmischen Kräften begabten Heiligen, die

er ebenfalls beschreibt, so könnte ich wohl auch den Lauf der Sonne für
eine Weile anhalten und meinen Vortrag noch eine Stunde lang fortsetzen.
Wie die Dinge liegen, muss ich zum Schluss kommen.

Natürlich war es nicht möglich, in der Kürze der Zeit dem Text
gerecht zu werden. Vielmehr haben wir das anfechtbare Auswahlprinzip des

Autors gewissermassen noch weiter getrieben. Um nun auf die Frage des

umstrittenen wissenschaftlichen Werts der Kosmographie Qazwïnïs
zurückzukommen, so wird man auf der einen Seite sagen müssen, dass der

Autor gewiss manches aufgenommen hat, was kritischer Prüfung nicht
standhält. Man wird dann aber sogleich hinzufügen müssen, dass sich

dergleichen auch im antiken Schrifttum und, wenn auch in geringerem Mass,
bei früheren, ob ihrer kritischen Haltung gerühmten, arabischen Gelehrten
wie Gähiz oder Bïrûnï findet. Was an Qazwînî auf jeden Fall positiv
berührt, das ist die Offenheit seines Systems, das Fehlen dogmatischer
Verengung. Nirgends wird jemand als Ketzer beschimpft, weil er andere

Auffassungen als die islamischen hat. Fremde Sitten werden mit Interesse ohne

Verurteilung mitgeteilt. Und die Grundhaltung ist die staunender Ehrfurcht
vor der Güte und der Allmacht Gottes. Mit dieser Haltung war wohl wirklich

kein grosser wissenschaftlicher Fortschritt zu erzielen. Gottes
Allmacht war dem Autor wichtiger als die eigene Mächtigkeit, die
Eigenmächtigkeit des autonomen Denkers und Forschers. Mit solch einer

Einstellung hätte man mithin wohl auch kaum die Feuerwaffen erfunden,
zu schweigen von allem, was danach kam. Hätte sie sich überall durchgesetzt,

die Erde wäre ärmlicher, unbequemer, aber auch unverschmutzt
geblieben. Und so war die geistige Haltung, die das islamische Mittelalter
hervorgebracht hat, in gewisser Hinsicht vielleicht doch die grössere
Weisheit.



718 JOHANN CHRISTOPH BÜRGEL

Anhang: Zu den Miniaturen

Die 141 Miniaturen der Berner Handschrift sind in der Fachwelt noch
unbekannt. Sie gehören auch zweifellos nicht zu den grossen Meisterwerken
persischer Buchmalerei, sind aber doch von bemerkenswerter, wenn auch

unterschiedlicher Qualität. Es gibt einige Glanzstücke, etwa die Darstellungen

der Zodiakalzeichen, der Engel und einiger Dämonen, auch einiger
Tiere. Andere Tierdarstellungen sind nachlässig bis schlampig gemacht, so

dass z.B. ein vertrautes Tier wie die Katze kaum zu erkennen wäre, wenn
nicht der arabische Name sinnaur daneben stände. Das Besondere dieser
Miniaturen ist ihr kleines Format, nie grösser als ein Handteller und der
sehr häufig verwendete Blumenhintergrund, z.B. auch bei den

Planetendarstellungen. Stilmässig stehen sie zwischen der arabischen Schule des

13. Jahrhunderts und frühen persischen Miniaturen des 14. Jahrhunderts.
So ist der freie Hintergrund der mesopatamischen Schule zwar aufgegeben,
der typische persische Garten aber fehlt ebenso wie das in zahlreichen

persischen Miniaturen so wichtige Element der Architektur. Die Miniaturen

stehen überdies in klarer Abhängigkeit der Wiener Qazwïnï-Hand-
schrift Cod. N.F. 155, die von Dorothea Duda beschrieben wurde.36 Auch
dort finden sich die kleinen Formate, finden sich die Medaillons bei den

Sterndarstellungen, die rudimentäre Naturkulisse bei den Tierbildern,
allerdings gibt es auch klare Unterschiede, auf die ich an anderer Stelle

eingehen möchte. Frau Duda bezeichnet den Stil dieser Wiener und einer
ähnlichen Oxforder Qazwïnï-Handschrift37 als turkmenisch38. Eine genaue
zeitliche Bestimmung der Handschrift ist wegen der fehlenden Datierung
und der statischen Miniatur-Tradition schwer zu treffen, ich würde aber

vermuten, dass diese Miniaturen, und damit die Handschrift selber, gut
zwei bis drei Jahrhunderte alt sein können.

36 D. Duda: Islamische Handschriften I: Persische Handschriften. Österreichische
Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-historische Klasse. Denkschriften,
167. Band. Veröffentlichungen der Kommission für Schrift- und Buchwesen des

Mittelalters. Reihe I, Band 4. Pp. 76-82, Tafelband Abb. Nr. 71-106.

37 Laud. Or. 132, Ethé Nr. 399, beschrieben in B.W. Robinson: A Descriptive Cata¬

logue ofthe Persian Paintings in the Bodleian Library. Oxford 1958, P. 60.

38 Duda: l.c. 81



»/?'-' A •^
i j '• j£/ '>

y.Ah. J&>"C/
%

•r .» _^>•j,.
F5« .-..». '"H. ->/ê> ;I*

Cf

_-.•¦¦ K '.

.«i. *¦»

¦K

;
- ' w

-/:
^dM:

-**-<

''v'' - * ii ^'cr'' >{sj'#^>4
¦LJ>

Bild 1: Die Sternbilder Schütze und Steinbock (fol. 30v)



- x^ f.&-v * ¦ ' J

.>£*?'\' ¦'-¦-

'-.
."*4Äft>~«\:

.<
¦ -•• -îi 'ft:

û!

r

^ •

*

ir^ J,

)/j

AM** A
**'¦ '¦' ¦ ^0.

Bild 2: Der Wundervogel Simurgh rettet einen Menschen (fol. 65r)


	"Die Wunder der Schöpfung" von Al-Qazwīnī : ein Manuskript der Burgerbibliothek Bern

