Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =

Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 50 (1996)
Heft: 4: Jubilaumsausgabe zum flinfzigjahrigen Bestehen der Asiatischen

Studien = En I'nonneur du cinquantenaire des Etudes Asiatiques

Artikel: "Die Wunder der Schopfung” von Al-Qazwn : ein Manuskript der
Burgerbibliothek Bern

Autor: Birgel, Johann Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147275

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

“DIE WUNDER DER SCHOPFUNG” VON AL-QAZWINI
EIN MANUSKRIPT DER BURGERBIBLIOTHEK BERN

Johann Christoph Biirgel, Bern

Zu Beginn des Werkes, iiber das ich heute zu Ihnen sprechen willl, nach
dem Gotteslob, mit dem jedes islamische Buch beginnt, macht der Autor,
ein Gelehrter des 13. Jahrhunderts aus der persischen Stadt Qazwin, fol-
gende Selbstaussage:

“Der geringste der Knechte Gottes, Zakariya' b. M. b. Mahmud al-Qazwini,
moge Gott ihn mit seiner Huld beschenken, sagt: Als ich durch géttlichen Rat-
schluss von meiner Heimat und den Meinen getrennt wurde, wihlte ich die Ge-
sellschaft der Biicher, so wie der Dichter sagt: ‘Der beste Freund fiir dieses
Dasein ist ein Buch,” und immer war mein Augenmerk auf die Wunderwerke
des Schopfers - gelobt sei Er! - gerichtet und ich dachte nach iiber den Vers des
Heiligen Buches: ‘Haben sie denn nicht den Himmel betrachtet?’ (Sure 50,6)”

Ich muss gestehen, ich fiihlte mich nachbarlich beriihrt. — Freilich, nicht
wegen dieser Formel interessierte mich anfangs die Handschrift in der
Berner Burgerbibliothek?, auf deren Existenz ich erst vor kurzem gestos-
sen bin, sondern wegen ihrer 141 hiibschen Miniaturen, sehr bald aber
auch wegen des Inhalts, der alle meine wissenschaftsgeschichtlichen Inter-
essen wach werden liess, und zudem meine Neugier, wie dieser berihmte
Text, den zu studieren ich bisher nie die Zeit gefunden hatte, sich in den
Ablauf der islamischen Geistesgeschichte, tiber den ich mir seit Jahren Ge-
danken gemacht hatte, einordnen ldsst. So verbrachte ich denn wahrend
der letzten Wochen wiederholt einige Stunden, soweit es das arg besetzte
letzte Semester erlaubte, im hiibschen Lesesaal der Burgerbibliothek, und
Erinnerungen an Handschriftenstudien in Istanbuler Bibliotheken, eine da-
von damals noch in der Hagia Sophia, erwachten. Gehort es doch zum
Faszinierendsten unsers Berufs, in jahrhundertealten Manuskripten zu
blattern und mit den toten Autoren und Lesern gleichsam mystisch zu
kommunizieren, um bei der Lektiire plotzlich irgendwelche aufregenden
Funde zu machen. Kaum hatte ich das Manuskript entdeckt, keimte in mir

1 Abschiedsvorlesung am 5. Juli 1995; der Vortragscharakter ist belassen, die An-
merkungen sind auf Quellenangaben und Querverweise beschrankt.

< Cod. 733,



702 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

die Idee, es zum Gegenstand meiner Abschiedsvorlesung zu machen, ein
wenig auch als Huldigung an diese Stadt Bern, in der ich genau ein
Vierteljahrhundert wirken durfte, als Briickenschlag zu meiner Probevor-
lesung vor 25 Jahren in Bern und Fribourg, die mir den Ruf auf diesen
Koordinationslehrstuhl einbrachte, und die den Titel trug “Dogmatismus
und Autonomie im wissenschaftlichen Denken des islamischen Mittel-
alters”.3 Schliesslich aus Freude iiber die hiibschen Miniaturen und wegen
meiner in den letzten Jahren, soweit es die stets knapp bemessene Zeit er-
laubte, immer intensiver gewordenen Beschiftigung mit islamischer Kunst,
wenn ich auch heute die Kunstgeschichte leider auf das Vorzeigen einiger
Dias am Schluss, als Nachtisch, beschrinken muss, um in der Kiirze der
Zeit wenigstens einige der inhaltlichen Aspekte des Werkes “Wunder der
Schopfung” von Qazwini zur Sprache zu bringen.

Bevor ich auf das Werk selber eingehe, mdchte ich in aller Kiirze einige
grosse Linien der geistes- und wissenschaftsgeschichlichen Entwickung
skizzieren und damit den historischen Rahmen entwerfen, in welchem
Qazwinis "Wunder der Schopfung" ihren spezifischen Platz haben.

Als Muhammad zu Anfang des 7. Jh. auftrat und den Islam verkiin-
dete, geschah das in einem weltabgelegenen Winkel, an dem der grosse
Atem der Geschichte bislang nur von ferne vorbeigeweht war. Damals
ahnte wohl keiner, vermutlich nicht einmal Muhammad selber, was seine
Sendung zeitigen wiirde, ndmlich eine der grossen Weltreligionen, die
heute wenn nicht zahlenmaissig die stirkste, so jedenfalls die virulenteste,
am schnellsten sich ausbreitende Religion ist. Muhammad verkiindete
nichts grundlegend Neues, sein Monotheismus war im Prinzip jener der
Juden und der Christen, nach seiner eigenen im Koran niedergelegten
Uberzeugung sogar die Religion, die Gott schon Adam offenbart hatte.
Neu war allenfalls, dass er mit Waffengewalt der Wahrheit zum Siege ver-
half. Das sieht nach Ungeduld aus, als habe er die Geschichte beschleu-
nigen wollen. Jedenfalls beginnt mit der Hidschra Muhammads das, was in
der Geschichte des Christentums erst mit Konstantin begann, die Religion
wird mit weltlicher Macht gepaart, eine Theokratie wird gegriindet.

3 Saeculum 23/1972, 30-46.



EIN MANUSKRIPT VON AL-QAZWINI 703

Muhammad forderte die absolute Unterwerfung unter den Willen
Gottes, das bedeutet ja Islam, aber er verhiess dafiir Belohnung nicht nur
im Jenseits sondern auch im Diesseits, nimlich Teilhabe an der gottlichen
Allmacht, die ihm nur glaubhaft schien, wenn sie sich auch irdisch ver-
wirklichte, in der Welt manifestierte. Ganz konkret hiess das, und der Ko-
ran redet in Sure 8 sehr klar davon, Teilhabe an der Beute im Heiligen
Krieg. Doch es ging immer auch um Teilhabe an geistiger Macht. Das hat
vor allem die islamische Mystik erkannt, die mit ihrem Vollkommenen
Menschen einen Menschentyp voller kosmischer Machtigkeit schuf. Gei-
stige Macht also durch geistige Unterwerfung. Unterwerfung nicht nur des
Willens, der Triebe, sondern des Denkens, der Ideen, der Gedankensy-
steme. Eigen«michtigkeit» (tasarruf) war nicht mehr zuldssig, gedacht
werden sollte nur noch in den Bahnen, die der Koran vorschreibt. Nun war
Muhammad aber weder ein Philosoph noch ein Wissenschaftler. Im Koran
gibt es wohl eine vage Ahnung des ptolemiischen Universums mit seinen
sieben Sphdren, weit stirker ausgeprdgt aber ist ein magisch-mythisches
Weltbild. Erst modernen Lesern ist es mithilfe kithner Exegese gelungen,
im Koran Voraussagen, Andeutungen moderner Erfindungen und Entdek-
kungen wie der Raumfahrt u.a. herauszulesen.

Ein Kampf der geistigen Michte, der Maichtigkeiten musste friher
oder spiter entbrennen wie in andern Religionen auch. Und er entbrannte
in voller Intensitdt mit der sogenannten Rezeption des griechischen Erbes.
Hunderte von Texten wurden zu Anfang des 9. Jahrhunderts durch eine
gewaltige Ubersetzungsleistung heriibergeholt. Wie die arabischen Trup-
pen einst in wenigen Jahrzehnten riesige Weltreiche unterworfen hatten, so
bemichtigte man sich jetzt geistiger Dominen in der festen Uberzeugung,
sie ebenso beherrschen zu konnen wie die eroberten Linder. Antikes Den-
ken, pagane Michtigkeit, sollte sich den Gesetzen der Allmacht fiigen, ein
Prozess der Filtrierung, Amalgamierung, Islamisierung begann, der sich
iber Jahrhunderte hinzog und den Inhalt islamischer Geistesgeschichte
weitgehend ausmacht.4 Das Ziel dieser Bestrebungen war eine Synthese im
Geist des Islams. Das bedeutete Unterwerfung nicht nur unter das Ritual-
gesetz und die ethischen Gebote, sondern auch unter ein Weltbild, das als
von gottlichem Willen erfiillt, von heiliger Ordnung durchwaltet und ge-
staltet galt. Dazu gehorte der Verzicht auf ein von den Frommen als vor-

4  Allmacht und Mdchtigkeit. Religion und Welt im Islam. Miinchen 1991.



704 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

witzig empfundenes Fragen nach den Ursachen der Naturvorgange,also
genau das, was den Kern griechischen Naturverstindnisses ausgemacht
hatte. Gazzali hat es in seinem Hauptwerk, der Wiederbelebung der Reli-
gionswissenschaften, deutlich gesagt: Wer die Bewegung des Schiffes auf
die Wellen, und die der Wellen auf den Wind zuriickfiihrt, zeigt damit sein
mangelndes Gottvertrauen. Ist doch alles von Gott direkt bewirkt und mit-
hin die Annahme sogenannter sekundirer, also gewissermassen von Gott
unabhédngiger Ursachen eine wenn auch subtile Form von Polytheismus,
weil man Gott, dem einzigen Bewirker alles Seins, andere Wirkkrafte bei-
gesellt.>

Die Frage nach dem «Wie» angesichts von Gottes im Koran mit
menschlichen Eigenschaften beschriecbenem Wesen hatte die asch®aritische
Theologie bereits untersagt, koranische Aussagen iiber Gott, die anthropo-
morphe Ziige enthalten, sollten bi-la kaif «ohne Wie» hingenommen
werden.® Nun wurde von Gazzali auch die Frage nach dem «Warum» an-
gesichts von Naturphinomenen verketzert, wurde zum Ausdruck geistigen
Hochmuts, wie der persische Dichter Nizami es in der Montagsgeschichte
seines Epos “Die sieben Gestalten” eindriicklich thematisiert hat,” wih-
rend der geistreiche Hafis sich beides als Argument fiir seine unbeschwerte
Lebensfreude zunutze macht, wenn er in einem Weingedicht ausruft:

So trink denn, Hafis, munter, ohn Wie und ohn Warum!
«Warum» und «Wie», - die Worter hat Allah abgeschafft!8

al-Gazzali: lhya' “ulum ad-din. Kairo 1387/1968, 1V, 307.
6 Vgl. Montgomery WATT: “Ashcariyya”. In: EI*

Heft Peiker. Ein romantisches Epos des Nizami Genge'i, hrs. von H. RITTER und
J. RYPKA. Monografie Archivu Orientdlntho Vol. III. Prag 1934, 164-178. H.
RITTER: “Hat die religidse Orthodoxie einen Einfluss auf die Dekadenz des Islams
ausgetibt?” In: G.E. von GRUNEBAUM und W. HARTNER (Hrsg.): Klassizismus und
Kulturverfall. Frankfurt a.M. 1960, 120-143.

8 In wortlicher Ubertragung lautet der Vers: Hafis, lass Wie und Warum hinter dir,
und trink eine Weile! Welche Geltung haben vor Seinem Urteil die Worter Wie und
Warum? Vgl. Vi., Drei Hafis-Studien. Europdische Hochschulschriften I, 113.
S.55. In neuern Ausgaben (AFSHAR, KHALKHALI, KHANLARI, QAZWINI-GHANI)
fehlt dieser Vers, der sich bei ROSENZWEIG-SCHANNAU und BROCKHAUS findet. Da
das Ghasel ohne ihn jedoch keinen Schluss (tahallus) hat, ist zu vermuten, dass er
doch auf Hafis zuriickgeht, aber wegen seines blasphemischen Tons irgendwann
aus der Hauptiiberlieferung verschwand.



EIN MANUSKRIPT VON AL-QAZWINI 705

Trotz solcher Bevormundungen versuchten immer wieder Wissenschaftler,
die Vereinbarkeit von Vernunft und Glauben, Philosophie und Dogma, ko-
ranischem und wissenschaftlichem Weltbild unter Beweis zu stellen. Die
Lauteren Briider von Basra, eine Philosophengruppe des 10. Jh., von de-
nen Qazwini manches iibernommen hat, lehrten die Einordnung des Men-
schen in den Kosmos im Zeichen einer alle Sphiren des Daseins umfassen-
den harmonischen Entsprechung von Makro- und Mikrokosmos.® Es ist
daher kein Zufall, dass die Enzyklopadie dieses Gelehrten-Teams in einem
Kapitel tiber Astrologie und Magie gipfelt. Unterwerfung bringt Teilhabe,
ist also auch der Schliissel zu iibermenschlicher kosmischer Macht. Das
gilt fur die Mystik ebenso wie fiir die Magie. Gottes Allmacht ist omni-
prasent, man kann und darf sich ihrer beméchtigen, es kommt nur darauf
an, die notigen Riten zu kennen und peinlich genau zu befolgen. Und hier,
in dieser Ein- und Unterordnung des Menschen in die gottliche Ordnung,
liegt auch die Wurzel fiir die Eigenheit der islamischen Kunst mit ihren
Polen Ordnung und Ekstase.l0 Islamische Kalligraphie und Ornamentik,
die wichtigsten Gattungen dieser Kunst, sind wie mit iibersinnlicher Kraft
aufgeladen, der Vergleich mit Eisenspianen auf magnetischen Feldern
dringt sich auf. Das Wunderbare ist fiir den glaubigen Muslim ubiquitir,
in diesem Staunen vor der Grosse, Allmacht und Giite Gottes miindet und
gipfelt das wissenschaftliche Interesse der islamischen Gelehrten der
nachklassischen Zeit. 11

Der Text der Berner Handschrift, iiber den ich reden will, reprasen-
tiert diese Verschmelzung von Wissenschaft und Folklore, Religion und
Magie, Belehrung und Unterhaltung.

9 Vgl dazu Vf.: Allmacht und Miichtigkeit (wie Anm. 4), 152ff.

10 Vgl. Vf.: “Ekstase und Ordnung. Uberlegungen zum Wesen islamischer Kunst.”
In: Grenzgebiete der Wissenschaft 42 (1993): 57-76, abgedruckt in DU - Die Zeit-
schrift fiir Kultur 1994, Heft 7/8.

11 Vgl. das Kapitel “On some Religious, Cultural, and Social Implications of the Oc-
cult Sciences in Medieval Islam”, in Vf.: The Feather of Simurgh. The «Licit Ma-
gic» of the Arts in Medieval Islam. New York University Press 1988, 27-52.



706 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

Ein kurzes Wort iiber den Autorl?: Zakariya' ibn Muhammad al-Qazwini,
der von 1203 bis 1283 gelebt hat, entstammte, wie sein Name es dartut,
der persischen Stadt Qazwin nordostlich von Teheran zu Fiissen des El-
bursgebirges, war aber arabischer Herkunft, ja er fiihrte seinen Stamm-
baum bis auf einen bekannten Prophetengenossen, Anas ibn Malik, zuriick.
Er verliess frith seine Vaterstadt, reiste viel und verbrachte den grosseren
Teil seines Lebens im Iraq, wo er als Richter titig war, sich aber nach
dem Mongoleneinfall 1258, dessen Zeuge er wurde, ins Privatleben zu-
riickzog. Er verfasste die Kosmographie “Aga’'ib al-mahlugat wa-gara'ib
al-maugidar “Wunder der erschaffenen und Merkwiirdigkeiten der existie-
renden Dinge”13 und die Geographie Atar al-bilad, beide auf arabisch,
vom Gottinger Arabisten und Bibliothekar Ferdinand Wiistenfeld um die
Mitte des vorigen Jahrhunderts herausgegeben. Von der Kosmographie
gibt es vier verschiedene arabische Versionen, daneben persische und tiir-
kische Bearbeitungen, die sich z.T. erheblich voneinander unterscheiden.
Bei unsererer Handschrift handelt es sich um eine persische Fassung. Das
Manuskript wurde 1938 von einem nicht namentlich genannten Perser
durch die Burgerbibliothek erstanden. Leider fehlen die letzten Seiten und
mithin die Datierung, dem Papier und der Schrift nach, auch dem Stil der
Miniaturen nach zu urteilen, diirfte es aber zwel bis drei Jahrhunderte alt
sein.

Die Kosmographie, wiederholt Gegenstand wissenschaftlicher Stu-
dien, ist ganz verschieden beurteilt worden:

Die einen haben Qazwini mit Herodot oder Plinius verglichen, andere
haben ihn als unkritischen Kompilator vielleicht allzu streng be- und ver-
urteilt. Fir Grunebaum zeigt schon der Titel von Qazwinis Buch “die in
unserem, aber auch im griechischen Sinn durchaus unwissenschaftliche
Einstellung des Verfassers”, die Grunebaum dann auch im Inhalt wieder-
findet.14 Ahnlich urteilt der franzésische Gelehrte Wiet: nach ihm ist
Qazwinis Werk “devoid of critical mind”; und Maria Kowalska, die polni-

12 Vgl. den ihm gewidmeten Artikel von T. LEWICKI in EJZ.

13 Vgl. die aus dem Arabischen gemachte Auswahliibersetzung von A. GIESE, Die
Wunder des Himmels und der Erde. Bibliothek arabischer Klassiker Bd. 11. Stutt-

gart 1986. Auf die komplizierte Textgeschichte kann ich im iibrigen nicht einge-
hen.

14 Vgl. G.E. von GRUNEBAUM: Der Islam im Mirtelalter, 578, Anm. 29.



EIN MANUSKRIPT VON AL-QAZWINI 707

sche Spezialistin arabischer geographischer Literatur, bezeichnet unsern
Autor als einen “Amateur-Geographen”.15 Allerdings gehen diese Kritiker
wohl von zu hohen Erwartungen aus. Mirabilien sind um diese Zeit auch
im Abendland gang und gibe. Nur die Richtung der Entwicklung ist lang-
fristig hier und dort eine andere. Insofern bedeutet Qazwini tatsichlich ein
Symptom beginnenden Niedergangs. Vermutlich hat Tadeusz Lewicki
recht, der ihn einen Kompilator ohne originelle Ideen nennt, gleichzeitig
aber als den grossten Kosmographen des islamischen Mittelalters bezeich-
net.16 Qazwini nennt hiufig seine Quellen, die von Hippokrates, Ptole-
maus, Aristoteles und Apollonius, dem griechischen Altmeister der Magie,
bis zur dubiosen Nabatdischen Landwirtschaft, die er fiir seine Pflanzen-
kapitel, und zum grossen Tierbuch des Gahiz, das er fiir seine zoologi-
schen Informationen benutzt hat, reichen, vom Reisejournal des Andalu-
siers Abu Hamid al-Garnati iiber einige dhnliche namentlich genannte
Mirabilienwerke bis zu anonymen Seeleuten, die er in seinen Nachrichten
tiber Meere und Inseln zitiert. Aristoteles wird mehrfach in den Kapiteln
uber Steine genannt, und so diirfte das ihm zugeschriebene, unechte, ma-
gisch durchsetzte Steinbuch die Quelle sein, die Qazwini hier benutzt
hat.17 Werktitel antiker Autoren pflegt er jedoch in der Regel nicht zu
nennen. Das ganze Werk ist durchsetzt mit Zitaten aus Koran und Hadith.
Seinen Zweifel an der Richtigkeit des Mitgeteilten bekundet Qazwini iibri-
gens mitunter, dem Usus der Zeit folgend, durch ein achselzuckendes
“wallahu a‘lam” - “und Gott weiss es besser”.

Verschaffen wir uns nun zunichst einen Uberblick iiber das reich geglie-
derte, durch seine Fiille fast verwirrende Werk und sodann einen nédheren
Einblick in seinen Inhalt und Charakter.

Zunichst also der allgemeine Uberblick. In einer Einfithrung erliutert
der Autor die im Titel verwendeten vier Begriffe “Wunderbarkeiten, er-
schaffene Dinge, Merkwiirdigkeiten und existierende Dinge” und bekundet

15 LEWICKI, l.c.
16 Leé.

17 Zum Steinbuch des Pseudo-Aristoteles vgl. M. ULLMANN: Die Natur- und Ge-

heimwissenschafien im Islam. Handbuch der Orientalistik I,VI,2. Leiden 1972. Pp.
105ff.



708 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

hier bereits seine Grundhaltung ehrfiirchtigen Erstaunens und seine Bereit-
schaft, Ungewohnliches, Unbewiesenes als real zu akzeptieren, so insbe-
sondere die Wunder der Heiligen, wie sie in der Tat ja zur vita islamischer
Mystiker in der Regel gehoren.18

Das Werk zerfillt dann in zwei grosse Teile: Der erste Teil behandelt
die oberen Gefilde (‘ulwiyyat) mit den Sphdren, den Gestirnen und den
Engeln, und der zweite die unteren Gefilde (sufliyyat), eingeteilt in die vier
Elementarkreise des Feuers, des Wassers, der Luft und der Erde. Im Ab-
schnitt “Wasserkreis” werden die sieben grossen Meere mit ihren Inseln
und ihrem Getier, im Abschnitt “Luftkreis” meterologische Phinomene
wie Winde, Wolken, Gewitter, Regenbogen behandelt. Das lingste und
vielfdltigst unterteilte Kapitel stellt das letzte iber den Erdkreis dar. Hier
werden zunidchst damals bekannte Berge, Fliisse, Quellen und Brunnen in
alphabetischer Anordnung mit zahlreichen Informationen verschiedenster
Art aufgezdhlt. Es folgen die drei Naturreiche der Mineralien, Pflanzen
und tierischen Lebewesen, wo wiederum der Mensch voransteht und in
grosster Ausfiihrlichkeit erortert wird. Eine ganze Anthropologie, mit
Anatomie, Psychologie und Ethnologie wird hier geliefert. Auf Abschnitte
allgemeinen Inhalts iiber den Charakter des Menschen - der Autor zihlt
allerdings nur Tugenden auf und nennt als einziges Laster den Geiz - fol-
gen die dusseren und inneren Organe, die geistigen und seelischen Krifte,
die Entstehung des Embryo, folgen sodann Darlegungen tliber die Beson-
derheiten der einzelnen Volker und die wichtigsten Berufe, die von Land-
wirtschaft, Jagd und Weberei bis zu Astrologie und Magie reichen. Ein
Abschnitt iiber Dadmonen und Geistwesen schliesst sich an und bildet den
Ubergang zur Welt der Tiere, die nun nach den Sachgruppen “Huftiere,
Weidevieh, Vogel, Kriechtiere und Insekten” mit vielen Details und zahl-
reichen Miniaturen vorgefiihrt werden. Den Abschluss bilden einige Mon-
ster und missgebildete Kreaturen, Riesen, siamesische Zwillinge und dgl.
mehr, kurz, Abnormititen, wie sie allerdings z.T. auch schon im geogra-
phischen Teil zur Sprache kamen. Der Pflanzenteil fehlt in unserer Hand-
schrift.

18 Vgl. R. GRAMLICH: Die Wunder der Freunde Gottes. Theologien und Erschei-

nungsformen des islamischen Heiligenwunders. Freiburger Islamstudien XI. Wies-
baden 1987.



EIN MANUSKRIPT VON AL-QAZWINI 709

Nun aber einige ndhere, freilich sehr selektive und punktuelle und
damit notwendig auch subjektive Einblicke in Qazwinis Werk. Das von
Qazwini prisentierte Weltbild ist ein islamisierter ptolemiischer Kosmos:
im Mittelpunkt steht die Erde und sie ist, belehrt uns der Autor, schon
nach vorherrschender Meinung der alten Griechen eine Kugel, die sich, so
laut Pythagoras, sogar dreht. Allerdings gibt es auch andere Auffassungen,
und Qazwini referiert sie, ohne selber zu urteilen, nun ebenfalls. So halten
einige die Erde fiir eine flache Scheibe, andere glauben, dass sie wie ein
Fisch im Wasser stehe. Dieses Nebeneinanderstellen verschiedener Lehren
ist ein typischer Zug seines Werkes und dhnlicher Werke aus jener Zeit.
Die Erde umschliessen die sieben Sphiren der Planeten, die Fixsternsphire
mit den 12 Zodiakalzeichen und andern Sternbildern, und die umgebende
Sphire. Einige der reizvollsten Miniaturen der Handschrift sind Darstel-
lungen von Gestirnen. Der Verfasser weiss, dass die Sonne und die Plane-
ten jeweils erheblich grosser sind als die Erde, dass die Bewegung der
Sonne unvorstellbar schnell ist (wire, wenn sie sich bewegte!) etc. Ande-
rerseits gibt er torichte Vorstellungen von Nord- und Siidpol zum besten,
die ins Reich des Aberglaubens gehoren. Es geht um angebliche Heilwir-
kungen, die man durch bestimmte Rituale und an die Pole zu richtende Ge-
bete erlangt.

Einen breiten Raum nimmt sodann die Beschreibung der das Univer-
sum bewohnenden und verwaltenden Engel ein. Die vier Erzengel Gabriel,
Michael, der Todesengel “Izra'il sowie der Posaunenegel des Jiingsten Ge-
richts, Israfil, werden, nicht zuletzt mit ehrfurchtgebietenden Angaben
ber ihre Grosse, beschrieben. So ist die Mundoffnung der Posaune Israfils
so breit wie die Himmelssphire und die Erde zusammen. Ausser den vier
Erzengeln werden der im Koran erwihnte Geist (rith), die vier Triager des
gottlichen Throns, die die Gestalten der vier Evangelisten, Stier, Adler,
Lowe, Mensch, haben, sodann die Cherubim, die sieben Planeten-Engel,
die bewahrenden Engel, die Engel des Tages und der Nacht, die wandern-
den Engel, die mit den entstechenden Dingen betrauten Engel, sowie
schliessich die beiden gefallenen Engel Harut und Marut behandelt, die
laut Sure 2,102 die Menschen in der Magie unterrichteten, und dafiir, wie
die bekannte, auch von Qazwini mitgeteilte Legende besagt, in einer Hohle



710 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

mit dem Kopf nach unten aufgehingt wurden.!® Aus der Darstellung der
Engel wird im Ubrigen deutlich, dass nicht die Sonne und die Sphiren
irgendetwas bewirken, sondern dass alles letztlich das Werk der Engel ist,
so ist «der Geist» derjenige, der die Spharen bewegt, Michael derjenige,
der die Korper mit dem Lebensnotwendigen und die Seelen mit Weisheit
versorgt etc.

Im Kapitel iiber die Zeit finden sich Angaben iiber Segen und Unheil
der Wochentage und der Lebensalter, aber auch zu den grossen Perioden
der Erdgeschichte. Allerlei seltsame Vorstellungen werden da mitgeteilt,
die an unsere Vorstellungen vom Freitag als Ungliickstag erinnern. Frei-
lich ist fiir den Muslim der Freitag natiirlich kein Ungliicks- sondern ein
Segenstag. Der Prophet soll gesagt haben: “Von dem, der sich am Freitag
seine Fingerndgel schneidet, ldsst Gott die Krankheit verschwinden und
ihm Heilung zukommen.”

Ein weiteres Hadith teilt Qazwini fiir den Donnerstag mit: “Wer sich
am Donnerstag schropfen ldsst und dann Fieber bekommt, der stirbt an
dieser Krankheit.” Qazwini verbindet mit dem Hadith sogleich den Bericht
von einem konkreten Fall, wo die Drohung sich bewahrheitet hat. Ich
kenne eine dhnliche angebliche medizinische Weisung des Propheten aus
der sogenannten Prophetenmedizin. In der betreffenden Quelle ist es aber
nicht der Donnerstag, sondern der Samstag, an dem man sich nicht schrop-
fen lassen darf; tut man es trotzdem, so erkrankt man an Aussatz. Auch
hier hat der fromme Autor einen Fall parat, dass ein skeptischer Arzt die-
sem Hadith bewusst zuwider handelt und prompt fiir seinen Vorwitz be-
straft wird.20

Nach Auslassungen iiber das Alter der Welt — es soll 7 Jahrtausende
betragen und in jedem Jahrtausend sei ein Prophet gekommen, namlich
Adam, Noah, Abraham, Mose, Salomo, Jesus, Muhammad - berichtet
Qazwinl eine ebenfalls bekannte Erzidhlung, die von der Verdnderung der
Welt handelt. Chiser, der ewig Junge, kommt alle fiinfhundert Jahre am
gleichen Ort vorbei, aber wo einmal ein Meer war, ist 500 Jahre spiter

19 Zur Engellehre Qazwinis vgl. Syrinx HEES: Die Engelsvorstellungen und ihre
Darstellung in dem Kapirtel iiber die Engel in der Kosmographie des Qazwini (gest.
1283) anhand der Wasiter Handschrift von 1280. Bonner Magisterarbeit 1996.

20 Niheres dazu in meiner ungedruckten Habilschrift Studien zum drztlichen Leben
und Denken im arabischen Mittelalter. Gottingen 1969.



EIN MANUSKRIPT VON AL-QAZWINI 711

Festland, weitere 500 Jahre spiter eine Stadt und wieder nach 500 Jahren
erneut ein Meer. Friedrich Riickert, den offensichtlich die repetitive
Struktur dieser Legende beeindruckte, hat sie in seinen morgenlédndischen
Sagen und Erzdhlungen in vollténende Strophen gefasst, an deren Ende der
Kehrreim jeweils lautet:

Und aber nach 500 Jahren
kam ich desselbigen Weges gefahren.21

Hat uns der erste Teil den islamischen Kosmos vorgefiihrt, so betreten wir
im zweiten liber die Unteren Gefilde den von Mirabilien und Magischem
erfiillten Erdkreis, wie ihn ein Muslim des 13. Jahrhunderts vor Augen
und im Bewusstsein hatte. Zahlreiche Mirabilien finden sich sogleich in
der Ubersicht iiber die sieben Meere und Inseln, es sind dies das Persische
Meer, das indische Meer, das Rote Meer (bahr-i Quizum), das Meer der
Neger, das Meer des Westens (bahr-i Magrib), das Kaspische Meer (bahr-
i Hazar), und das umgebende Meer (bahr-i muhit), d.h. der Atlantische
Ozean. Hier begegnen wir den z.B. auch aus dem Alexanderroman und der
mittelalterlich-abendlandischen Epik, etwa dem Epos Herzog Ernst, be-
kannten Fabelwesen, Menschen mit Hundekopf, Menschen ohne Kopf mit
Gesicht auf der Brust, Fischen mit Frauenkopf, aber auch gewaltigen,
bergehohen Meeresungeheuern, die an den Riesenfisch aus Tausendund-
einer Nacht, den die Matrosen fiir eine Insel hielten, erinnern, — liberhaupt
Motiven, die auch in den Sindbadgeschichten begegnen. Meistens gibt es
Anweisungen, wie man sich gegen solche Monster schiitzen kann und in
der Regel lautet der Rat, mit Trommeln und dergleichen Lirm zu entfa-
chen. Das vertreibe sie.

Interessantes und durchaus glaubwiirdiges ethnologisches Material
findet sich dagegen in den Kapiteln iiber die einzelnen Vdlker, z.B. die
Tirken und die Inder. So zitiert Qazwini das Zeugnis einer aus tiirkischer
Gefangenschaft zuriickgekehrten Frau, die berichtet, wie sie in den Ver-
dacht geriet, ihren erkrankten Besitzer vergiftet zu haben, worauf die

21 Vgl. das Gedicht “Chidher” in: F. RUCKERT: Erbauliches und Beschauliches aus
dem Morgenlande. Berlin 1839. Abgedruckt in F. RUCKERT: Ausgewdhite Werke.
Hrsg. von A. SCHIMMEL. insel taschenbuch 1022. Frankfurt a.M. 1988, II, 199-
201.



712 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

Verwandten sich zu einem fiir die Betroffene bedrohlichen Ritual versam-
melten.

“Sie brachten eine Zauberin und setzten mich auf eine Ziege (Miniatur) und
schwangen eine Sichel (mangali) und sangen/rezitierten etwas. Die Angehorigen
standen mit geziickten Schwertern. Plotzlich gab die Ziege einen Laut von sich
und als sie ihn horten, steckten sie ihre Schwerter ein und kehrten um und sag-
ten: Seine Krankheit stammt nicht von dieser Frau.” (fol. 199b)

Der Erlebnisbericht wirkt authentisch, ein offenbar schamanistischer
Brauch, den heutige Ethnologen vielleicht noch bestitigen konnten.
Qazwini hat weiteres liber dhnliche Sitten der Tiirken zu berichten, wie das
Lesen der Zukunft aus dem Schulterblatt des Schafes oder das Regen-
machen mittels eines Regensteins, wofiir er wiederum einen Erlebnis-
bericht présentiert.

Noch mehr als liber die Tiirken weiss er liber die Inder zu berichten. Er
hebt hervor, dass viele von ihnen an die Seelenwanderung glauben, dass
die Brahmanen kein Lebewesen quélen diirfen und das Fleisch keines ein-
zigen Tieres essen.

Weitere Nachrichten iiber Indien betreffen deren Spiellust?2 — ver-
spielt einer seinen Finger, so ldsst der Gewinner ihn gnadenlos abschnei-
den, der Verlierer aber spielt unbeirrt um den nachsten Finger —, sodann
Tempelstiftungen, Weibergemeinschaft23, die Totenverbrennung24 und den
rituellen Selbstmord von Menschen, die sich auf diese Weise aus dem
Elend der Welt in die Seligkeit des Jenseits beférdern. Eine der eindriick-
lichsten Miniaturen zeigt einen solchen Selbstmorder blutbefleckt am Bo-
den liegend. Schliesslich nennt unser Autor die Rolle der himmat oder
psychischen Energie, mittels deren die Inder sich jeden Wunsch erfiillen
konnen und die wir auch aus den Kreisen der islamischen Mystiker ken-
nen.25

22 Siddatu Sauqihim bil-qimar, so die arabische Kapiteliiberschrift.
23 as-Sarika fi n-nisa’.
24 ihraquhum al-mauia.

25 zu himmat vgl. F. MEIER: Die Fawa'ih al-§amal wa-fawarih al-galal des Nagm ad-
Din al-Kubra. Akademie der Wissenschaften und der Literatur. Veroffentlichungen
der Orientalischen Kommission Bd. 9. Wiesbaden 1957. Pp. 226-40.



EIN MANUSKRIPT VON AL-QAZWINI 713

Von den weiteren behandelten Nationen, darunter die Neger (204a)
und die Berber (205a), kann ich hier nur noch kurz auf die Gili d.h. die
Bewohner Gilans, einer Gegend im Norden Persiens, eingehen, von denen
Qazwini Bemerkenswertes zu berichten weiss:

“Es ist (bei ihnen) so, dass eine Frau, sei sie auch so schon, dass ihre Schon-
heit den Verstand raubt, mit unverhiilltem Gesicht, Brust und Armen bis zu den
Ellenbogen (mirfaq) herumlduft. Die meisten ihrer Frauen sind schon und ob-
wohl sie sich mit den Minnern vermischen, kommt Ehebruch nur sehr selten
vor, ”26

Reizvolles findet sich sodann in der Ubersicht iiber die Berufe. Gleich der
Anfang bietet eine Uberraschung, es wird hier nimlich die sonst im islami-
schen Mittelalter meist eher vernachlidssigte oder abschitzig behandelte
Landwirtschaft an erster Stelle genannt, und das mit einer religiosen Be-
grindung:

Wisse, dass die Landwirtschaft die/der edelste aller Tétigkeiten/Berufe ist und
zu ihrer Ehre hat Gott sie sich selber zugeeignet, da wo er spricht: “Wir gossen
Wasser aus, dann spalteten wir die Erde und pflanzten in ihr Korner. »27

Im ganzen umfasst der Abschnitt iiber Berufe 30 Kapitel, und in der Regel
lautet ein Unterabschnitt “Wunderbare Arbeiten”28. So enthilt der betref-
fende Abschnitt iiber die Schmiedekunst29 die Beschreibung von vier Au-
tomaten: Eine wasserspendende Menschenfigur, ein bewegliches Reiter-
standbild, ein “Sdnger” (muganni) genannter Musikautomat, in dessen In-
nerem sich drei Saiteninstrumente befinden, und ein weiterer Spielautomat,
der eine ganze Armee und einen sie abwehrenden Konig in Bewegung
setzt, werden minutids beschrieben, so dass sie ein geschickter Bastler

26 kamtar buwad, fol. 205b. Das gleiche berichtet Ibn Fadlan iber die Oghusen, vgl.
Z.V. TOGAN: Ibn Fadlan’s Reisebericht. Leipzig 1939. Paragraph 21.

27 Vgl. Sure 80, 25-27: inna sababna ma'a tumma Saqaqna 1'arda Saqqa wa-anbatna
Jiha habba.

28 a*mal al-°agiba (sic).
29 hidada (214b).



714 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

vermutlich nachbauen konnte.30 Drei dieser Automaten sind in Miniaturen
dargestellt.

Eine Entdeckung machte ich auch im Medizinkapitel. Hier ndmlich
finden sich im Unterabschnitt “wunderbare Heilungen” eine ganze Reihe
jener spektakuldren Heilfdlle, die mir aus medizinischen Quellen, nament-
lich Ibn abi Usaibi‘as “Nachrichtenquellen iiber die Klassen der Arzte”,
bekannt sind, von der Pulsdiagnose Avicennas, der damit eine liebeskranke
Sklavin heilte tber die Beschimpfung und Bedrohung eines gelahmten
Herrschers, der dadurch in Bewegung geridt, bis zur Auferweckung eines
Scheintoten, dem man mit einem Stiick Holz kraftig auf den Fusskndchel
schligt.31

Das Interesse an Magischem, magischen Quadraten (wifg, pl. aufaqg),
astrologischen Tabellen (zig), Zauberriten (nirangat), und Talismanen ist
in 13. Jah. in einem islamischen Text keine Besonderheit. Manfred Ull-
mann hat in seinem diesbeziiglichen Standardwerk gezeigt, wie sehr die
Geheimwissenschaften sich, mit islamischem Firnis versehen, entfalteten,
und Ibn Haldun hat Ende des 15. Jh. konstatiert, dass die Zauberei floriere
und dass viele versuchten, ihr ein islamisches Kolorit zu geben, um auf
diese Weise die eigentlich verbotene Kunst erlaubt erscheinen zu lassen.32

Dass die Damonen in einem eigenen mehrfach unterteilten Kapitel be-
handelt werden, ist ebenso wenig iiberraschend, gehéren doch die Dschin-
nen zum Weltbild des Korans, der ihnen eine ganze Sure33 widmet. Es
versteht sich, dass hier vor allem Salomo und seine in Sure 34 erwahnte
Macht iber die Ddmonen zur Sprache kommt. Doch der Autor beschert
uns einige weitere Geister- und Damonengeschichten, die ihren Platz sehr

30 Der Nachbau von in mittelalterlichen arabischen Quellen beschriebenen Instrumen-
ten und Automaten wird seit einigen Jahren durch das Frankfurter Institut fiir Ge-
schichte der arabisch-islamischen Wissenschaften betrieben.

31 Vgl. dazu u.a. meine beiden Artikel “Psychosomatic Methods of Cures in the Is-
lamic Middle Ages,” in: Humaniora Islamica 1 (1973), 157-172, und “Die Auf-
erweckung vom Scheintod. Ein Topos der medizinischen Literatur des arabischen

Mittelalters,” in: Zeitschrift fiir Geschichte der arabisch-islamischen Wissenschaf-
ten 4 (1987/88), 174-94.

32 Vgl. die Kapitel iiber die Natur- und Geheimwissenschaften in meinem Buch All-
macht und Mdchtigkeir, s. auch Anm. 11.

33 Sure 72.



EIN MANUSKRIPT VON AL-QAZWINI 715

wohl in Tausendundeiner Nacht finden konnten. Natiirlich hat sich auch
der Miniaturmaler diese Motive nicht entgehen lassen.

Von beeindruckender Fiille ist das im mineralogischen, im botanischen und
im zoologischen Teil ausgebreitete Material. Niichterne Beobachtung steht
neben Folklore, Aberglauben und Magie, religiose Vorstellungen und Ko-
ranzitate werden wie iiberall tunlichst hineinverwoben. Das Hauptinteresse
gilt jedoch den sogenannten proprietates oder virtutes (hawass), den ge-
heimnisvollen, oft ins Magische spielenden Eigenschaften der Stoffe, die
sich fiir niitzliche, namentlich medizinische Zwecke des tiglichen Lebens
verwenden lassen.

Der Autor behandelt an Metallen das Gold, das Silber, das Kupfer,
das Eisen, das Blei und har sini (?), sodann eine weitere Gruppe von Stof-
fen, die er mangels eines geigneten Terminus als “Korper der Erde” be-
zeichnet, nimlich Quecksilber, Schwefel, Pech, Ol, Asphalt und Bernstein.

Wie sich im Abschnitt iiber die Pflanzen die drei oder vier Elemente
niichterner Beobachtung und praktischer Ratschlige, Folkore und Reli-
gioses verbinden, zeigt sich z.B. im Artikel iber den Granatapfelbaum.
Laut dem grossen Arzt Razi, den Qazwini hier zitiert, vertreibt der Rauch
vom Feuerholz des Granatapfelbaums die Schlangen und das meiste Unge-
ziefer. Die Bliite des Granatapfelbaums hilft laut Ibn Sind gegen Zahn-
fleischbluten, stirkt lose Zdhne und verhindert blutigen Auswurf. Die
Folklore vertreten einige Ratschlidge aus der Nabatdischen Landwirtschaft,
so soll ein aus Blei geformter Skorpion, auf einen der Zweige gelegt, ver-
hindern, dass die Friichte herunterfallen, bevor sie ganz reif sind.34 Das
religiose Element schliesslich kommt in einem Ausspruch “Alis zum Tra-
gen, der lautet: “Wenn ihr den Granatapfel esst, dann esst ihn mit dem
Fruchtfleisch, denn dieses gerbt den Magen, und ein jegliches Kdrnchen,
welches sich im Magen eines Menschen befindet, erleuchtet sein Herz und
bringt den einfliisternden Teufel fiir vierzig Tage zum Schweigen.”33

Der gleiche Geist weht in Qazwinis Zoologie. Koranverse sind eingestreut,
wo immer sich eine Gelegenheit dazu bietet. So finden sich jene Verse, in

34 GIESE (wie Anm. 13) 129
35 GIESE 130



716 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

denen die Pferde, die Maultiere und die Esel (16,8),die Herdentiere
(36,71-72), die Kamele (88,17), die Vogel (16,81) genannt werden,in den
entsprechenden Artikeln. Und im Kapitel iiber die Miicke fehlt natiirlich
nicht der grossartige Vers:

“Siehe, Gott schamt sich nicht, ein Gleichnis mit einer Miicke zu machen oder
mit dem, was geringer ist.” (2,24)

Neugierig schldgt nun der Leser die Abschnitte {iber zwei weitere im Ko-
ran, in Sure 27, erwihnte Tiere auf, den Wiedehopf, der als Botenvogel
zwischen Salomo und der Konigin von Saba wirken durfte, und jene
Ameise, die ihre Scharen auffordert, Salomos Truppen auszuweichen,
damit sie nicht zermalmt werden, und dem grossen Herrscher damit ein
Lacheln abringt. In beiden Fillen wird man nicht nur nicht enttduscht, son-
dern mit einer Uberraschung belohnt. Das Kapitel iiber den Wiedehopf
beginnt mit einem Hadith, einem Ausspruch Muhammads, der in arabi-
scher Sprache zitiert wird /a raqtulii al-hudhud ...: “Toétet den Wiedehopf
nicht, denn er war der Fiithrer Salomos zu nahem und zu fernem Wasser!”
Entsprechend beginnt der Abschnitt iiber die Ameisen wieder mit einem
Hadith: la raqtulii an-naml: “To6tet die Ameisen nicht!” Und wieder wird
der Befehl damit begriindet, dass sie Salomo gedient haben.

So genau allerdings nimmt es unser Autor mit dieser Aufforderung
nicht, denn die dann folgenden medizinischen Verwendungen des Wiede-
hopf setzen jeweils dessen Totung voraus: Ich nenne nur eine, fiir deren
Richtigkeit sich Qazwini auf den eingangs erwahnten Magier Apollonius
beruft:

“Apollonius sagt: Wenn man das Auge eines Wiedehopfs unter jemandes Kissen
legt, findet er keinen Schlaf, solange es unter seinem Kopf bleibt.” (297b)

Doch schliesslich toten sich die Tiere auch untereinander, was Qazwini
hdufig zur Sprache bringt. Das erschiittert sein teleologisches Weltbild,
seine feste Uberzeugung von Gottes Giite, Weisheit und Gerechtigkeit aber
nicht. Vielmehr hat er dazu folgende Maxime: “Einige machte Gott zu de-
nen, die fressen, und andere zu solchen, die gefressen werden. Und Er
bewirkte, dass diejenigen, welche gefressen werden, eine grosse Nach-
kommenschaft haben, damit einige Individuen ihrer Art fortbestehen
konnen.”



EIN MANUSKRIPT VON AL-QAZWINI 717

Sehr viele, z.T. auch hochst amiisante Merkwiirdigkeiten, die ich mir
aus dem Manuskript herausgeschrieben habe, konnte ich nun noch anfiih-
ren. Sollte unter Thnen einer jener Gedankenleser oder Hellseher sein, wie
sie Qazwinl unter den Menschen mit besonderen Seelenkriften beschreibt,
so konnte er miihelos in meinem Gehirn lesen, was ich fiir mich behalte.
Wire ich selber einer jener mit kosmischen Kriften begabten Heiligen, die
er ebenfalls beschreibt, so konnte ich wohl auch den Lauf der Sonne fiir
eine Weile anhalten und meinen Vortrag noch eine Stunde lang fortsetzen.
Wie die Dinge liegen, muss ich zum Schluss kommen.

Natiirlich war es nicht moglich, in der Kiirze der Zeit dem Text ge-
recht zu werden. Vielmehr haben wir das anfechtbare Auswahlprinzip des
Autors gewissermassen noch weiter getrieben. Um nun auf die Frage des
umstrittenen wissenschaftlichen Werts der Kosmographie Qazwinis
zuriickzukommen, so wird man auf der einen Seite sagen miissen, dass der
Autor gewiss manches aufgenommen hat, was kritischer Priifung nicht
standhdlt. Man wird dann aber sogleich hinzufiigen miissen, dass sich der-
gleichen auch im antiken Schrifttum und, wenn auch in geringerem Mass,
bei fritheren, ob ihrer kritischen Haltung geriihmten, arabischen Gelehrten
wie (v}éhiz oder Biruni findet. Was an Qazwini auf jeden Fall positiv be-
rithrt, das ist die Offenheit seines Systems, das Fehlen dogmatischer Ver-
engung. Nirgends wird jemand als Ketzer beschimpft, weil er andere Auf-
fassungen als die islamischen hat. Fremde Sitten werden mit Interesse ohne
Verurteilung mitgeteilt. Und die Grundhaltung ist die staunender Ehrfurcht
vor der Giite und der Allmacht Gottes. Mit dieser Haltung war wohl wirk-
lich kein grosser wissenschaftlicher Fortschritt zu erzielen. Gottes All-
macht war dem Autor wichtiger als die eigene Michtigkeit, die Eigen-
machtigkeit des autonomen Denkers und Forschers. Mit solch einer
Einstellung hidtte man mithin wohl auch kaum die Feuerwaffen erfunden,
zu schweigen von allem, was danach kam. Haitte sie sich iiberall durchge-
setzt, die Erde ware drmlicher, unbequemer, aber auch unverschmutzt
geblieben. Und so war die geistige Haltung, die das islamische Mittelalter

hervorgebracht hat, in gewisser Hinsicht vielleicht doch die grossere
Weisheit.



718 JOHANN CHRISTOPH BURGEL

Anhang: Zu den Miniaturen

Die 141 Miniaturen der Berner Handschrift sind in der Fachwelt noch un-
bekannt. Sie gehoren auch zweifellos nicht zu den grossen Meisterwerken
persischer Buchmalerei, sind aber doch von bemerkenswerter, wenn auch
unterschiedlicher Qualitit. Es gibt einige Glanzstiicke, etwa die Darstel-
lungen der Zodiakalzeichen, der Engel und einiger Ddmonen, auch einiger
Tiere. Andere Tierdarstellungen sind nachléssig bis schlampig gemacht, so
dass z.B. ein vertrautes Tier wie die Katze kaum zu erkennen ware, wenn
nicht der arabische Name sinnaur daneben stinde. Das Besondere dieser
Miniaturen ist ihr kleines Format, nie grosser als ein Handteller und der
sehr hdufig verwendete Blumenhintergrund, z.B. auch bei den Planeten-
darstellungen. Stilmidssig stehen sie zwischen der arabischen Schule des
13. Jahrhunderts und friihen persischen Miniaturen des 14. Jahrhunderts.
So ist der freie Hintergrund der mesopatamischen Schule zwar aufgegeben,
der typische persische Garten aber fehlt ebenso wie das in zahlreichen
persischen Miniaturen so wichtige Element der Architektur. Die Minia-
turen stehen iberdies in klarer Abhdngigkeit der Wiener Qazwini-Hand-
schrift Cod. N.F. 155, die von Dorothea Duda beschrieben wurde.36 Auch
dort finden sich die kleinen Formate, finden sich die Medaillons bei den
Sterndarstellungen, die rudimentire Naturkulisse bei den Tierbildern,
allerdings gibt es auch klare Unterschiede, auf die ich an anderer Stelle
eingehen mochte. Frau Duda bezeichnet den Stil dieser Wiener und einer
dhnlichen Oxforder Qazwini-Handschrift37 als turkmenisch38. Eine genaue
zeitliche Bestimmung der Handschrift ist wegen der fehlenden Datierung
und der statischen Miniatur-Tradition schwer zu treffen, ich wiirde aber
vermuten, dass diese Miniaturen, und damit die Handschrift selber, gut
zwel bis drei Jahrhunderte alt sein konnen.

36 D. DUDA: Islamische Handschriften I: Persische Handschriften. Osterreichische
Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-historische Klasse. Denkschriften,
167. Band. Veroffentlichungen der Kommission fiir Schrift- und Buchwesen des
Mittelalters. Reihe I, Band 4. Pp. 76-82, Tafelband Abb. Nr. 71-106.

37 Laud. Or. 132, Ethé Nr. 399, beschrieben in B.W. ROBINSON: A Descriptive Cata-
logue of the Persian Paintings in the Bodleian Library. Oxford 1958, P. 60.

38 DuDA: l.c. 81



- hRaT
o R .
3r . ._-/ “g. ;a,_)l.!w
, i
J,(J'ﬂ#p/»/‘-u— ...-4"...—0/‘/ e :J

ig~

N,r/u

Bild 1: Die Sternbilder Schiitze und Steinbock (fol. 30v)



Bild 2: Der Wundervogel Simurgh rettet einen Menschen (fol. 65r)



	"Die Wunder der Schöpfung" von Al-Qazwīnī : ein Manuskript der Burgerbibliothek Bern

