Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 50 (1996)
Heft: 3

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus = Book reviews
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN
COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS

Willem B. BOLLEE, The Nijjuttis on the Seniors of the Svetambara Siddhanta:
Ayaranga, Dasaveyaliya, Uttarajjhaya and Siiyagada, Text and Selective Glossary.
Beitrdge zur Siidasienforschung Siidasien-Institut Universitit Heidelberg 169. Franz
Steiner Verlag Stuttgart, 1995.

The cunni and the older tika commentaries on Avaéyaka, Dasaveyaliya, Uttarajjhaya,
Ayara, Stiyagada, and “Dasa-Kappa-Vavahira” of the Svetaimbara Jaina canon include
an exegesis of the so-called nijjuttis, collections of verses accompanying the main texts.
In addition, the traditional list of nijjuttis includes a StrapannattiN and an IsibhasiyaN,
which, however, have not come down to us, if they ever existed. Instead we have two
more nijjuttis, Pinda- and OhaN, which, however, stand somewhat apart from the other
eight in that they are each dedicated to one specific topic. They are tracts in themselves.
PindaN, however, was probably originally part of the AyaraN; the provenance of OhaN
is still unclear.

Bollée’s present edition of the nijjuttis of Ayara, Dasaveyaliya, Uttarajjhaya and
Stiyagada is a sequel to his 1994 edition of Pinda- and OhaN. For his edition Bollée
culled the text mainly from existing printed editions of the cunni and tikas. An additional
source has been Niryukti-samhgraha, a recent (1989) edition of all ten nijjuttis, which is
unfortunately not available to me. As a result it is hard for me to judge what the added
value of Bollée’s edition consists of. Even so, it is clear that he entertains a narrow view
of his task as editor, the edition apparently serving mainly as a corpus for the accom-
panying word index, which, in turn, is intended as a contribution to the Prakrit dictionary
under preparation at Poona. However, while Bollée’s earlier edition of Pinda- and OhaN
still contains an index of all words in the texts, the index to the present edition consists
merely of a selection of important or otherwise rare words. Moreover, the lemmata refer
only to a selection of the attestations. As a result of this restriction, which is quite
understandable from a lexicographical point of view, one of the other functions of the
word index, namely that of an instrument in tracing the many parallel passages, is
unfortunately reduced considerably.

The texts have been based mainly on the tikas, as the cunnis quote only the begin-
nings (pratikas) of the verses. The cunni variants are duly noted, without, however, any
discussion of their relationship to those of the tika. On the other hand, Bollée occasion-
ally introduces a reading which has no support in any of the available sources at all. A
case in point is s@ro ya for saro ya in AyaraN 6. In most of these cases the emendation is
justified with reference to the metre, as in this case in which after saro the metre requires
one long or two short syllables. By taking the metre as the basic instrument in the recon-
struction of the text Bollée seems to refer back to Alsdorf, who, struck by the gram-
matical irregularities of the language, concluded that the grammar of the text must have



682 BUCHBESPRECHUNGEN

been subservient to the metre (“Jaina Exegetical Literature and the History of the Jaina
Canon”, in: A.N. Upadhye et al. (eds.), Mahavira and his Teachings, Bombay 1977,
p.2). It is doubtful, however, if this conclusion may be reversed by emending the metre
at the cost of the grammar. In any case, Bollée might have strengthened his case by
providing other examples from the nijjutti corpus of ya for ya.

Furthermore, the identification of parallel passages is carried out only haphazardly.
It would have been useful if Bollée had been more exact about the texts which were
consulted for this purpose. We have to assume that they did not include Anuogaddara, as
the editor refrained from mentioning that AyaraN 4 = Anuogaddara 8 (1).

Apart from the identification of Bhasa intrusions matters of higher text criticism are
not considered at all. Thus it is unfortunate that Bollée does not mention one of the few
available articles dealing with questions of this type of text criticism, namely Bansidhar
Bhatt, “Acara-Culas and -Niryukti. Studies I”, IT, XIV, 1987-88 (Felicitation Volume
Colette Caillat), pp. 95-116. (But neither does he mention “A Composite niksepa in the
Acara Niryukti” by the same author, which appeared in K. Bruhn and A. Wezler (eds),
Studien zum Jainismus und Buddhismus. Gedenkschrift fiir Ludwig Alsdorf. ANIS 23.
Wiesbaden 1981, pp. 1-9.) As a general remark it may be noted that the edition of the
nijjuttis out of context is probably not suited for investigating points of higher text
criticism anyhow, as such investigations almost automatically include the main text,
cunni and tika as well.

Furthermore, it is to be regretted that Bollée has done little to facilitate the reading
of the texts. The nijjuttis are notoriously difficult texts, being hard to read on their own
without the help of the commentaries. In this the defective grammar is only a minor
problem compared to that of the segmentation of the text. Leumann in his edition of the
DasaveyaliyaN (ZDMG XLVI 1892, pp. 581-663) solved this problem quite economi-
cally by inserting various combinations of letters and numbers into the text. It is to be
hoped that in the editions of the remaining nijjuttis some such device will be considered.

Finally, one wonders why Bollée, who has by now edited altogether six nijjuttis,
refuses to contribute to the discussion of their nature and function, or to point out possi-
bilities for future research. I should like to take this opportunity to briefly discuss some
points based primarily on the four nijjuttis edited in the book under review.

The framework of a nijjutti consists of a table of the contents of the main text,
enumerating the titles of the “books”, “chapters” and “subchapters”, and providing lists
of keywords which furnish brief indications of the contents of the respective sections.
Some of the latter type of lists resemble the uddanas or matikas in the Buddhist Pali
canon. It should be noted that the keywords in, for instance, AyaraN 172 are purely
descriptive, that is, they are not quotations from the text. This means that they did not
serve as clues for the memorization of the main text, which, we may assume, was at the
time already transmitted in written form; instead, they are, as has already been argued
elsewhere by others, indeed an aid for the exegesis of the text. By contrast, the titles are
often, but not necessarily (the title Khuddiyayara of Dasaveyaliya 3 is, for instance,
purely descriptive), based on words actually found in the text. For instance, the alter-
native title of Ayara 1.5,1, Avamti, is the very word with which the uddesa in question



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 683

opens (see AyaraN 238: ayana-paen’avanti gonna-namena loga-saru tti). The ways in
which the tables of contents in the individual nijjuttis are framed still awaits a thorough
investigation in its own right. For an example of the study of a comparable phenomenon,
namely the table of contents in Kautalya’s Arthasastra, I may refer to H. SCHARFE,
Investigations in Kautalya’'s Manual of Political Science. Wiesbaden 1993, p.16ff. Such
a study is of considerable importance as this part of the nijjutti forms the only direct link
with the main text, virtually all other matter of the nijjurti taking its cue, or starting, from
the table of contents rather than the main text.

This is for instance the case with the investigation of words under various aspects
(Niksepa) or of their synonyms (egattha), which is mainly restricted to the words of the
titles, and is only very rarely extended to include other words as well (a case in point is
kama in DasaveyaliyaN 161, which is found in Dasaveyaliya 2, 1). Likewise, the stories
alluded to in the nijjutti serve as illustrations of the various aspects or synonymns of the
words of the titles. The importance attached to stories in the exegesis of the doctrine and
religious practice becomes clear from DasaveyaliyaN 49-150 which presents an
elaborate classification of the different types of stories and their respective functions.

Starting from the table of contents and the allusions to stories (I leave out the
Niksepa/lists of synonyms), it may become clear why some texts have nijjuttis and
others do not. For instance, in the case of Thana, the contents of which is arranged
numerically, a table of contents would be completely superfluous. The allusions to
stories explain why there are no nijjuttis for the narrative texts of the canon, as these
already comply with the ideas about the ideal mode of exposition implied in the nijjuttis.

While some terms used in the nijjuttis, such as aharana, heu, and karana, may
indeed be reminiscent of “la méthodologie du Nyaya”, showing that “une niryukti n’est
pas différente dans ses méthodes d’autres modéles d’explication connus en Inde”
(N. Balbir, Avasyaka-Studien. Introduction générale et Traduction. ANIS 45, 1.
Wiesbaden 1993, p.40), I do not believe that the source and inspiration for the nijjutti
have to be sought in particular in Nyaya. For instance, both table of contents and
illustrative stories are also included among the so-called yuktis or “methods of
exposition”. This connection would in fact also suggest a solution of the vexing problem
of the meaning of the term nijjutti itself, which might conformingly be paraphrased as
something like “exposition or exegesis by using yuktis”.

The points raised here obviously require a more detailed study than is feasible in the
context of a review. This also applies in particular to the study of the language and metre
of the text. It is precisely for the investigation of the latter two aspects that Bollée’s
editions are eminently suited.

Herman Tieken (Leiden)



684 BUCHBESPRECHUNGEN

U.R. Anantha MURTHY. Samskara, oder Was tun mit der Leiche des Ketzers, die uns
im Weg liegt und das Leben blockiert. Roman. Ubersetzt von Gernot Schneider.
Frauenfeld: Verlag Im Waldgut, 1994 (Neue Indische Bibliothek, Band 15). 174 S.

Das Kanaresische (auch Kannada genannt, wie der Name in der Sprache selbst lautet) ist
eine der historisch und kulturell wichtigsten Sprachen der drawidischen Familie, und
Indiens iiberhaupt; sie hat eine glanzvolle Geschichte, die mehr als tausend Jahre
zurlickreicht, und wird heute von mehr als 40 Millionen von Menschen gesprochen;
dennoch ist die kanaresische Literatur im Abendland nahezu unbekannt. In Indien haben
Schriftsteller aus der modernen Kannada-Literatur mehrmals auf nationaler Ebene
wichtige Unterscheidungen erhalten, aber gute Ubersetzungen in europdischen Sprachen,
wodurch diese Literatur auch im Ausland bekannter werden konnte, sind leider noch sehr
selten.

In dieser bedauernswerten Lage gibt es nur einen einzigen kanaresischen Roman,
der gut iibersetzt worden ist, und zwar Samskara von U.R. Anantha Murthy (geb. 1932).
Das Original, 1965 in England geschrieben, erschien 1966 in Maisur (Mysore), und
schon 1976 erschien die englischsprachige Ubersetzung von A.K. Ramanujan
(Samskara. A Rite for a Dead Man. Delhi: Oxford University Press), die sofort den
Roman und den Autor auch auBerhalb des kanaresischsprachigen indischen Bundes-
landes Karnataka zu Ruhm verhalf.

In Karnataka hatte der Roman inzwischen einen zweideutigen Ruf bekommen. Der
Roman ist die schlichte aber fesselnde Geschichte eines hochgelehrten Mitglieds einer
der orthodoxesten hinduistischen Priesterkasten Karnatakas, der durch einen problema-
tischen Vorfall in seinem Dorf (der aber in Wesen trivial ist, wie Kritiker des Buches
bemerkt haben) und durch was darauf folgt, in eine personliche Krise belandet. Er fangt
an, iber fast alles zu zweifeln: iiber seinen religiésen Glauben; iliber die traditionelle
Ethik, nach der er sein ganzes Leben gefiihrt hat; {iber die Vorziiglichkeit seiner Kaste
und seine personliche Stelle in der Gesellschaft; iiber was sein Ziel im Leben sein soll.
Die freie, offene Besprechung von traditionellen religiosen Dogmen, von sozialen
Verhéltnissen, und vor allem von Moral im Geschlechtsleben machten den Roman
schnell zu einer literarischen Sensation. Das Zeigen der artistisch bemerkenswerten
Verfilmung des Buches (1970) in Kinos wurde verboten, weil sie angeblich verletzend
war fiir die Gefiihle der Kaste, zu der die Hauptfigur des Romans (wie auch der Autor)
gehort. In literarischen Kreisen wurde das Buch entweder bejubelt, oder beschimpft als
entartet wegen zu groBer abendldndischer Einfliisse. Tatsachlich sehen manche Seiten
aus wie eine einfdltige Einfilhrung in den franzdsischen Existentialismus, eine Welt-
anschauung, die zu jener Zeit in bestimmten indischen intellektuellen Kreisen
Aufmerksamkeit fand, aber wofiir die groBe Mehrheit der indischen Leser gar kein
Verstindnis hat. Es wurde sogar vorgeworfen, der Roman sei ein Abklatsch von La peste
von Camus; aber hiermit tut man dem Autor jedoch Unrecht an.



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 685

Wie dem auch sei, unldngst wurde Anantha Murthy unterschieden mit dem hochsten
nationalen indischen literarischen Preis, groBenteils aufgrund des Ruhmes dieses
Romans, und heute ist er Prasident der nationalen indischen literarischen Akademie. Die
englische Ubersetzung von Ramanujan, auf der der Ruhm des Buches beruht, ist weiter
libersetzt worden, ins franzdsische, russische und ungarische. Jetzt, seit 1994, liegt auch
eine deutsche Version des beriihmt-beriichtigten Romans vor.

Bei aller internationalen Bekanntheit dieses Romans weil kaum jemand, wieviel
Ramanujan in seiner Ubersetzung gedndert hat. Offenbar hat er die Knappheit des
Schreibstils Anantha Murthys als zu schwierig fiir seine englischsprachigen Leser
betrachtet, und auf fast jeder Seite sehen wir, daB er manches hinzugefiigt hat. So ist der
Stil der Ramanujan-Ubersetzung an vielen Stellen deutlich wortreicher und siiBlicher als
der des Originals.

Es ist dem Leser sofort klar, daB der deutsche Ubersetzer sich die Ramanujan-
Ubersetzung gut angeschaut hat. Das Nachwort Ramanujans ist dessen englischer
Ubersetzung entnommen (im Original kommt es natiirlich nicht vor), ohne daB dies
irgendwo im vorliegenden Buch erwihnt wird. Da3 das Nachwort hinzugefiigt worden
ist, ist an sich niitzlich: Ramanujan, der an der Universitit Chicago tétig war, gab so
seinen englischen Lesern einige Hintergrundkenntnisse mit, ohne die das Buch viel
seiner Charme (und Verstdndlichkeit) verliert. Auch ist der Leser hiermit davor gewarnt,
daB trotz der dorflichen Umgebung, in der der Roman sich abspielt, der Autor nicht mehr
ganz mit dem echten dorflichen Leben in Kontakt war, und so ist der Roman in manchen
Hinsichten eine romantische Darstellung jenes Lebens von einem modernen, stidtischen
Inder. (Eine ausfiihrlichere Besprechung des Romans ist anzutreffen in meiner Doktor-
arbeit aus 1989, The Calf Became An Orphan. A culturally specific thematology of post-
Independence Kannada fiction, die jetzt im Erscheinen ist.) Dasselbe trifft zu fiir die am
Ende hinzugefiigten Anmerkungen; aber auch diese sind eine nur duBerst leichte
Uberarbeitung der Anmerkungen Ramanujans (hier alphabetisch geordnet, statt nach
Seiten in der Ubersetzung verweisend). Diese Anmerkungen kommen also weder im
Original vor, noch sind sie eine eigene Arbeit des deutschen Ubersetzers, und in diesem
Fall wird gar nicht ihren eigentlichen Verfasser Ramanujan erwdhnt. (DaB ein anderer
deutscher Ubersetzer den ersten Kapitel iibersetzt hat, wird aber auf der Riickseite des
Titelblatts mitgeteilt!) Das Fehlen eines Gestidndnisses, wieviel man hier Ramanujan
entnommen hat, ist sehr inkorrekt.

Die deutsche Version hat der englischen Ramanujan-Ubersetzung sehr treu gefolgt,
auch dort, wo Ramanujan unnétig frei und wortreich tibersetzt hat. So lesen wir z.B. bei
Ramanujan (S. 69 in der Auflage von 1979): “We should have burned some incense and
filled the place with sweet smoke.” In der deutschen Version sehen wir (S. 79): “Ich
hitte Riaucherstibchen anziinden sollen, um siiBen Duft zu verbreiten.” Das Original sagt
(in der Auflage Bangalore: Viswa Kannada Sammelana, 1982, auf S. 71): lobhanada
hoge hakabekendukondalu, “Man soll Weihrauch brennen, dachte sie.” Auch die
unndtige Neuverteilung von Gedanken in Sitze folgt hier Ramanujans Muster. Bei einem
so groBen Mangel an Originalitit und kritischem Sinn, neben was wir schon beziiglich
Ramanujans Anmerkungen gesehen haben, kommt hier der Verdacht auf, daB diese



686 BUCHBESPRECHUNGEN

deutsche Ubersetzung vielmehr eine Ubersetzung der englischen Ubersetzung (die
nirgends in diesem Buch erwidhnt worden ist) als eine Direktiibersetzung des
kanaresischen Originals ist.

Weitere willkiirliche Stichproben geniigen, um herauszufinden, dafl diese Version
keine Direktiibersetzung des Originals, sondern unverschiamt von der englischen
Ubersetzung von Ramanujan abgeschrieben worden ist. Man vergleiche z.B.: das
Original S. 14, die Ramanujan-Ubersetzung S. 14, die Schneider-Version S. 20; Orig. 21,
Ra. 21, Schn. 31; Orig. 26, Ra. 26, Schn. 34; Orig. 34, Ra. 34, Schn. 43; Orig. 36, Ra. 36,
Schn. 44; Orig. 38, Ra. 37, Schn. 46; Orig. 44, Ra. 43-44, Schn. 53; Orig. 59, Ra. 57,
Schn. 68; Orig. 88, Ra. 86, Schn. 98; Orig. 106, Ra. 103, Schn. 115; Orig. 127, Ra. 122,
Schn. 138. Immer wieder fillt uns dasselbe auf, wie im oben schon angefiihrten Fall. Der
dritte Teil des Buches ist im Original nicht in Kapitel unterverteilt, wie die ersten zwei
Teile es sind; Ramanujan hat eine eigene Einteilung gemacht, und der deutsche
Ubersetzer hat ihm auch hierin gefolgt. Ramanujans Ungenauigkeiten und genommene
Freiheiten sind alle treu mitiibersetzt worden. Es gibt natiirlich kaum Leute, die
literarisch aus dem kanaresischen ins deutsche, wie auch in andere europdische Sprachen
iibersetzen konnen; aber in der franzdsischen, der russischen und der ungarischen
Version hat man offen gestanden, daB man nicht direkt Anantha Murthy, sondern
eigentlich Ramanujan iibersetzt hat. Dal man im Falle des vorliegenden Buches dies
verschwiegen, und so den Lesern vorgetduscht hat, daB es sich hier um eine neue,
originelle Direktiibersetzung des Romans handelt, konnen wir nicht gutheien. (Die Seite
gegeniiber dem Titelblatt gibt ja auch an, daB diese Reihe, die Neue Indische Bibliothek,
eine “Sammlung von Direktiibersetzungen aus den Literaturen Siidasiens” ist! Dies darf
aber im Falle der anderen Biande der Reihe wohl zutreffen.)

Das Photo auf dem Umschlag ist besonders schlecht gewdhlt worden. Siidindische
Brahmanen, und vor allem die Madhvas in Karnataka, laufen nicht so merkwiirdig fast
nackt herum wie die Leute im nordindischen Allahabad im Bilde, die uns als
“Brahmanen auf dem Weg zum heiligen FluB” vorgestellt werden. Statt ein wirklich
informatives Bild zu zeigen, wodurch die Leser einen niitzlichen visuellen Eindruck der
sozialen oder physischen Umgebung, wo der Roman sich abspielt, bekommen, ist man
bei dieser Wahl anscheinend einem primitivfreudigen Exotismus anheimgefallen, und
dies ist schade.

Wir miissen es sehr herzlich begriiBen, da8 der Verlag ein Werk aus dem Kanare-
sischen, aus einer Sprache mit einer der fiihrenden modernen Literaturen Indiens, dem
deutschlesenden Publikum angeboten hat. Aber man kann natiirlich fragen: wenn es im
Kanaresischen noch mehrere andere Schriftsteller gibt, die mindestens ebenso gut wie
Anantha Murthy, aber leider noch immer uniibersetzt und im Ausland unbekannt sind,
und falls der Ubersetzer selber kanaresisch liest (was also zu bezweifeln ist), hitte man
nicht im deutschsprachigen Raum einen anderen Schriftsteller dem ausldndischen
Publikum vorstellen kdnnen? Und falls es doch Anantha Murthy sein soll, hiatte man
dann nicht Anantha Murthys zweiten, gedankenvolleren, reiferen und nie iibersetzten
Roman wihlen kénnen, anstatt wieder einmal diesen selben, den Indienkenner schon
lingst kennen? Die Antwort ist oben schon gegeben. International gesehen wire, bei



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 687

aller Seltenheit von guten Ubersetzungen aus dieser Literatur (schlechte englische gibt es
mehrere), ein anderes Buch bestimmt erwiinschenswerter gewesen. Andererseits kann
man aber auch meinen, es sei gut, daB dieser beriithmte, inzwischen ‘klassisch’
gewordene Roman jetzt auch in deutscher Fassung erhiltlich ist — auch wenn es wieder
nicht ganz Anantha Murthy selbst, sondern die (durchaus sehr lesbare und reizvolle)
Bearbeitung vom seligen Ramanujan ist.

Robert Zydenbos (Maisur, Indien)

Gerhard OBERHAMMER (Hrsg.): Im Tod gewinnt der Mensch sein Selbst. Das
Phidnomen des Todes in asiatischer und abendldndischer Religionstradition. Wien:
Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften, 1995, 356 S. (Osterr. Akad.
d. Wissensch., Phil.-hist. Kl., Sitzungsberichte; 624 / Beitrige zur Kultur und Geistes-
geschichte Asiens; 14).

Der Band versammelt zwolf durchweg fundierte Beitrige von namhaften Autoren.
Uberwiegend indologische (davon zwei buddhologische) Artikel werden durch
religionsphilosophische bzw. theologische Artikel eingerahmt und ergidnzt. Den
Abschlufl bilden ein Autoren und ein sehr gutes Sachregister (erstellt von Michael
Egger).

Den Anfang macht der Herausgeber. In seinen “Religionshermeneutischen Bemer-
kungen zum Phédnomen des Todes” (S.9-26) stellt Gerhard OBERHAMMER den Trans-
zendenzbezug des Todes heraus, welcher den ungewohnlichen Titel begriindet: Sterben
(bzw. Tod) ist, so Oberhammer, wesentlich Subjekterfahrung. Indem sich Oberhammer
so des belasteten und in Bezug auf Indien belastenden Dualismus von Seele und Korper
entledigt, ermoglicht er ein weitgehend unbefangenes Verstindnis indischer und
abendlédndischer Vorstellungen vom Tod. Erfreulicherweise gehen nahezu alle Autoren
des Bandes auf diese Problematik ein, welche der Herausgeber den Teilnehmern eines
Symposiums im Herbst 1992 in Wien durch eine vorherige Verteilung seiner Aufsitze
gestellt hatte. Es war dies das fiinfte einer Reihe von anspruchsvollen religions-
vergleichenden Symposien, welche Oberhammer organisiert hat.

Jan HEESTERMAN bringt in seinem Beitrag “Feuer, Seele und Unsterblichkeit”
(S.27-42) die These Oberhammers sogleich auf den (altindischen) Punkt. Sterblichkeit ist
Atmanlosigkeit, sagt das Satapathabrahmana, und der UmkehrschluB liegt da nahe:
Unsterblichkeit ist der Atman. Mit der Unsterblichkeit des Opfers und der Identifikation
des Opferveranstalters bzw. des Brahmanen mit dem Opfer waren im Grunde schon die
Probleme gegeben, mit denen sich Indien immer wieder beschiftigt hat: Was und wer
stirbt im Tod, wenn es diese Unsterblichkeit zu Lebzeiten gibt? Was ist das Subjekt der
Wiederverkorperung? Es versteht sich, daB es etwas anderes sein muf} als ein als Leib-
Seele-Einheit gedachtes Subjekt. Folglich hieB eine Position Indiens: Weiterleben ist
wiederkehrendes Sterblichsein, und Sterben (als BewuBtseinszustand) ist ewiges
Weiterleben.



688 BUCHBESPRECHUNGEN

Lambert SCHMITHAUSEN (“Mensch, Tier und Pflanze und der Tod in den élteren
Upanisaden”, S.43-74) zeigt in filigraner Argumentation die Anfinge der upani-
sadischen, noch nicht ethischen Wiedergeburtslehre auf, nach der Tiere (und Pflanzen)
nicht als Folge (menschlichen) Handelns in diese Lehre(n) einbezogen wurden. In
diesem frilhen Material ist beides greifbar: die auf dem Opferritualismus und seinem
Substanzcharakter beruhende “Automatik™ der Wiedergeburt und ihre Erkenntnis-
bezogenheit, die auch nach altindischer Auffassung Tieren (und Pflanzen) nicht méglich
ist. Was ist lebend, was ist leblos? Auch hier sind bekanntlich in Indien die Grenzen
anders gezogen. !

Wilhelm HALBFASS (“Zum Verhiltnis von Karma und Tod im indischen Denken”,
S.75-96) widmet sich dann der schon ethisierten Wiedergeburtslehre und fragt, wie
Vergeltungskausalitdt und das Eintreten des Todes zusammenhangen. Die “klassische”
Karma-Lehre nimmt ja in der Regel Bezug auf das vorherige bzw. nachfolgende Leben,
kaum aber auf den Todeszeitpunkt. Auch dabei ist die Vorstellung von der Substanz-
haftigkeit des karman pragend: Der Tod tritt ein, wenn das angesammelte karman
aufgebraucht bzw. zur Reifung gelangt ist.

Albrecht WEZLER (“Der Tod als Mittel der Entsiihnung (gemad8 dem Dharma-
éastra)”, S. 97-140) erortert rechtswirksame Erklarungen fiir verschiedene, auf den ersten
Blick divergente Todesursachen: aufgrund eines natiirlichen Todes (infolge schlechten
oder aufgebrauchten karmans), aufgrund von Siihnehandlungen (prayascitta) oder durch
konigliche Hinrichtung. Wie schon bei Halbfass zeigen sich in diesem materialreichen
Beitrag die Folgen des substantialistischen Karma-Konzepts: Der Tod ist wirkstofflich
verursacht; dieser Wirkstoff, eben das karman, kann durch bestimmte Handlungen
(prayascitta, danda, tapas) beseitigt bzw. verbrannt werden. Dabei bewirkt die Leid-
haftigkeit der Handlung bis hin zur (Selbst-)Hinrichtung die Entsiihnung. DaB auch die
Todesstrafe als eine reinigende Siihneleistung gilt, da3 also ein enger Zusammenhang
zwischen prayascitta und danda besteht, ist bislang noch nicht so deutlich gesehen
worden. Instruktiv scheint mir, zu dieser These einen grundlegenden und brillianten
Aufsatz von Stuart Blackburn? hinzuzuziehen, der zeigt, daB nur der gewaltsame,
leidvolle Tod die Deifizierung von Volkshelden ermdglicht.

Dieser Hinweis erscheint mir auch deshalb angebracht, weil in dem vorliegenden
Sammelband vornehmlich philosophisch-spirituelle (mit Einwdnden brahmanische)
Todeskonzeptionen behandelt werden. Kaum zur Sprache kommen etwa der populire
Glaube an die Deifikation von Verstorbenen und deren Riickkehr, zum Beispiel als

1 AufschluBireich dazu ist ein Artikel von Walter SLAJE, auch wenn er sich auf eine spitere
Entwicklung (vor allem den Yogavasistha) bezieht: “Bewusstsein und Wahmehmungsvermégen von
Pflanzen aus hinduistischer Sicht”, in: B. ScHoLz (Hrsg.), Der Orientalische Mensch und seine
Beziehung zur Umwelt, Graz 1989, S.149-200.

2 “Death and Deification: Folk Cults in Hinduism”, History of Religion, vol. 24 (1985), pp. 253-73.



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 689

Inkarnation (das Prinzip avatdra) oder als Geister (unbefriedete Tote3). SchlieBlich
werden Verstorbene im Glauben der meisten Menschen zu Ahnen, wartenden,
herumhédngenden bzw. irrenden Seelen, Geistern, Ddmonen oder (Halb-)Gottern. Wie
sehr gerade solche weltweit verbreiteten Vorstellungen auch die intellektualistischen
Betrachtungen zum Tod beeinflussen, haben Robert HERTZ# und Philip ARIES?
nachdriicklich gezeigt. Da diese und andere Autoren im ganzen Buch unerwihnt und
undiskutiert bleiben, ist bedauerlich. Immerhin hat Hertz bereits davon gesprochen, da
der Tod in vielen Kulturen mehr ein transformativer Prozef als ein Ereignis ist, und
damit die Richtung vorgegeben, die auch viele Autoren des Sammelbandes einschlagen®.

Gerhard OBERHAMMER leitet mit zwei Beitrdgen (“Der Tod in der Spiritualitit des
Pasupata”, S.141-1807; “Sankaras Lehre von der Erlosung zu Lebzeiten. Eine reli-
gionshermeneutische Untersuchung”, S.181-200) zu einer Thematik iiber, die auch M.
HuLin, T. VETTER und Sh. UEDA beschiftigt: die Erlosung zu Lebzeiten (jivanmukti).
Auch bei dieser Problematik ergibt sich eine grundlegende Frage: Was lebt weiter, wenn
die Erlosung erreicht wird? Die Antworten der spirituellen Traditionen sind
unterschiedlich und doch dhnlich: der physische Tod hat mit dem Heil nichts zu tun, da
das “Leben”, worauf Michel HULIN (“Erlosung zu Lebzeiten (jivanmukti) und
Solipsismus (ekajivavada) im spiteren Advaitavada (prakasatman und sarvajriatman)”,
S.201-210) hinweist, ohnehin nur ein Wechsel in einen irrefiihrenden, tduschenden
BewuBtseinszustand ist. Den Tod {iberwinden heiBt damit, das falsche BewuBtsein von
Werden und Vergehen aufzugeben.

Der Buddhismus ist in dieser Hinsicht radikal vorgegangen. Tilman VETTER geht
darauf in seinem stilistisch eleganten Beitrag (“Bei Lebzeiten das Todlose erreichen.
Zum Begriff amata im dlteren Buddhismus”, S.211-230) ein, indem er deutlich macht,
wie wenig sich die von OBERHAMMER gewihlte Begrifflichkeit fiir eine nicht-per-
sonalistische Konzeption des Todes eignet. Weder die eigene Existenz noch Kérperlich-
keit sind mit Nirvana-Vorstellungen vereinbar (S.212). “Der Nirvana-Buddhismus sucht

3 Siehe dazu etwa Joachim Friedrich SPrROCKHOFF, “Die feindlichen Toten und der befriedende Tote:
Die Uberwindung von Leben und Tod in der Entsagung,” in: G. STEPHENSON (Hrsg.), Leben und Tod
in den Religionen, 2. Aufl. Darmstadt, 1985, S. 263-284.

4 Robert HErTZ, “Contribution a une étude sur la représentation de la mort,” L année sociologique,
vol. 10 (1907), pp. 48-137.

5 Philippe ARIES, L homme devant la mort, Paris 1978 (dt. Geschichte des Todes, Miinchen 1982).

6 In naher Zukunft wird zum Tod in Siidasien aus iiberwiegend ethnographischer Sicht ein von E.
ScHOMBUCHER und C.-P. ZOLLER herausgegebener Band erscheinen (vermutlich bei Manohar, New
Delhi), der die Liicke teilweise schlieBen helfen mag. Hinzuweisen ist in diesem Zusammenhang
auch auf: S. CEDERROTH, C. CORLIN, and J. LINDSTROM (eds.), On the Meaning of Death: Essays on
Mortuary Rituals and Eschatological Beliefs, Stockholm 1988, und P. METCALF, and R. HUNTINGTON
(eds.), Celebrations of Death: The Anthropology of Mortuary Ritual, 2nd. ed., Cambridge 1991.

7 Dieser Aufsatz erschien zuvor in einer franzdsischen Fassung: Un probléme d’herméneutique des
religions: La délivrance en cette vie méme (jivanmukti) dans [ 'hindouisme. Paris 1994.



690 BUCHBESPRECHUNGEN

eine Erlésung, die zwar keine Vernichtung sein soll, aber dem Individuum seine
Individualitit nicht garantiert und keinen handgreiflichen Trost bietet” (S.229).

Shizuteru UEDA (“Hermeneutik des Weges durch den Tod”, S.231-248) erganzt die
frihbuddhistische amata-Lehre und anatta-Konzeption mit einer Vielzahl von Belegen
zu Tod und Sterben aus dem Zen-Buddhismus sowie durch einige “religionsherme-
neutische Bemerkungen” zu OBERHAMMER. “Leben” und “Sterben” stehen sich, im Zen-
Buddhismus (aber auch in vielen indischen Traditionen) nicht gegeniiber — sie sind sogar
sprachlich zu einem Wort (shdji, “Leben-Sterben”) zusammengefalt —, sondern bilden
gemeinsam die Opposition zu einer Existenz, die Leben und Sterben, Kommen und
Vergehn, also den Wechsel und die damit verbundene Leidhaftigkeit nicht kennt.

Mit Hendrik M. VrooMm (“Religion als Deutung des Todes. Uber die Ankniipfungs-
punkte der Religion im menschlichen Dasein anhand von Gebeten beim Sterben”,
S.249-921) finden die liberwiegend philosophischen Beitrage des Bandes eine fiir das
Thema des Todes notwendige Bodenhaftung. Noch so gelehrte AuBerungen zum Tod
werden im Sterben moglicherweise wertlos, und VRooM fiihrt zu Recht den Gesichts-
punkt des Vertrauensverlustes oder -gewinns im Tod an. Vroom untersucht ndmlich in
Holland in Sterberitualen gebrauchliche Gebete aus fiinf religiésen Traditionen: das
judische Khaddisch, das niederlandisch-katholische Gesangbuch mit Psalm 41 und 129,
das islamische Al-Takbir und die Er6ffnungssure, Gebete des Surinamischen Hindu-
1smus sowie Texte aus dem sogenannten Tibetischen Totenbuch. Der Vergleich dieses
weitgeficherten Materials ist aber streckenweise flach. Der wohl augenfilligste Unter-
schied gegeniiber indischem Material liegt darin, da die christlichen und islamischen
Gebete die Verantwortlichkeit der Gesellschaft gegeniiber betonen (was man auch ohne
eine Analyse der Gebete wuBite). VROOM (wie auch mitunter OBERHAMMER) tendiert
dazu, von einer (theologischen) Metaebene aus dem “Phdnomen des Todes” zu
begegnen, jenseits der religionshistorisch greifbaren Manifestationen, etwa wenn er auf
eine “fundamentale Einheit” verweist, “die aller Differentiation verschiedener Er-
fahrungen zugrunde liegt” (S.288).

Johann REIKERSTORFER (“Kritische Uberlegungen zum Esachaton des Glaubens”,
S.293-310) macht zum SchluB in einem scharfsinnigen theologischen Beitrag wieder
deutlich, worin trotz aller Annéherungen ein wesentlicher Unterschied zwischen
indischen und christlichen Todeskonzeptionen liegt: Im Tod mag der Mensch, sei er
Hindu, Buddhist oder Christ, sein Selbst gewinnen, im Christentum (und Teilen des
Hinduismus) geschieht dies aber nur dank der Gnade Gottes, wihrend im Buddhismus
gerade die Gewinnung des Selbstes die beste Garantie dafiir ist, wiedergeboren zu
werden und erneutes Leid zu erfahren.

Dies ist einer der wenigen Sammelbinde, wo es sich lohnt, alle Beitrdge zu lesen.
Das liegt vor allem daran, daf die Autoren trotz ihrer Spezialisierungen, trotz groBt-
moglicher philologischer Sorgfalt gemeinsam am Thema blieben. Zahlreiche Querver-
weise machen deutlich, dal man voneinander gelernt hat.

Das Buch verdient Beachtung (nicht nur der Indologen, sondern auch und gerade
der Religionswissenschaftler); es wird sie, dessen bin ich mir gewiB, finden. Und doch



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 691

wird die Wirkung nur begrenzt bleiben. Albrecht Wezler beklagt in einer FuBnote
(5.100, Fn. 13), daB die Sekundérliteratur deutschsprachiger Indologen international
oftmals ignoriert wird. Das gleiche Schicksal ist fiir diesen Band vorauszusehen, und so
wird es in der Diskussion um Tod und Karma, Wiedergeburt und Erlésung zu Lebzeiten
wohl noch eine Weile dauern, bis auch im nicht-deutschsprachigen Ausland der
vorliegende Sammelband den verdienten Rang eines “Klassikers” einnimmt, wie das
bereits fiir mindestens drei thematisch nahe Sammelwerke gilt8.

Axel Michaels (Bern)

Ernst STEINKELLNER/Michael Torsten MUCH: Texte der erkenntnistheoretischen
Schule des Buddhismus. Systematische Ubersicht iiber die buddhistische Sanskrit-
Literatur II (mit einem Vorwort von Heinz Bechert). Abhandlungen der Akademie der
Wissenschaften in Gottingen, Philologisch-Historische Klasse. Dritte Folge, Band 214.
Gottingen, Vandenhoek und Ruprecht, 1995.

Deuxiéme du nom, cette “systematische Ubersicht” fait suite a celle que consacrait, voici
dix-sept ans, Akira Yuyama 2 la littérature de vinaya (Systematische Ubersicht iiber die
buddhistische Sanskrit-Literatur. Erster Teil: Vinaya-Texte. Im Auftrage der Akademie
der Wissenschaften in Gottingen, herausgegeben von Heinz Bechert. Wiesbaden, Franz
Steiner Verlag, 1979). Les textes traités dans le présent volume auraient dii, au sens du
plan arrété initialement, étre précédés de I’indice numérique “74”, le chiffre “7” corres-
pondant, “nach einer Klassifikation in neun Sektionen”, aux “nicht-kanonische Lehrtexte,
Philosophie, Stotras, Ritualtexte, kavya” (“Vorwort” de H. Bechert, p.III). Si I’indice
reste valable au regard du systéme, il disparait cependant dans la présente livraison: en
effet, “[es] ist zur Zeit nicht abzusehen, wann weitere Texte des Gesamtsystems
bearbeitet werden.” [ibid.]. Au lu des deux premiers volumes, on ne saurait que souhaiter
longue vie a cette entreprise importante coordonnée par Heinz Bechert.

Di a I’érudition et a la patiente minutie de deux ténors viennois, le Prof. E. Stein-
kellner et le Dr M.T. Much, le présent volume continue de témoigner de la vitalit¢ dont
peuvent se targuer les études “dharmakirtiennes” et, plus globalement, de Pramana
bouddhique. Avant une nouvelle “International Dharmakirti Conference” (qui se tiendra
en novembre 1997 a Hiroshima, sous les auspices du Prof. KATSURA), avant le trés volu-
mineux petit dernier, le remarquable KWIC Index to the Sanskrit Texts of Dharmakirti
(compilé par Ono, Oda et Takashima, Lexicological Studies, No 8, ILCAA, Tokyo
University of Foreign Studies, March 1996), et avant les travaux corrélés a la rédaction
d’un *Bauddhanyayakosa, 1’école dite des “logiciens-épistémologues” bouddhistes

8 Wendy Doniger O’FLAHERTY (ed.), Karma and Rebirth in Classical Indian Traditions, Berkeley
1980; Ch. F. Keves and E.V. DANIEL (eds.), Karma - An Anthropological Inquiry. Berkeley 1983;
R.N. NEUFELDT (ed.), Karma and Rebirth. Post-Classical Developments, New York 1986.



692 BUCHBESPRECHUNGEN

connait ici sa premicre cristallisation “bibliographique”. Guillemets, dans la mesure ou
cette “systematische Ubersicht” ne constitue pas a proprement parler une bibliographie.

L’impressionnant matériau mis a disposition par les deux auteurs s’organise autour
de 41 philosophes (de Dignaga a Vibhiiticandra), dont la sélection a fait I’objet de
critéres précis (sur ce point, voir la “Einleitung” des auteurs, pp.XV-XVII). Les deux
premiers appendices (A et B, pp.115-120) groupent en outre de précieuses informations
sur les oeuvres de vada antérieures a Dignaga (Tarkasastra, oeuvres de Vasubandhu “le
Jeune”), ainsi que sur les traités jaina commentant des oeuvres de pramana bouddhique
(dont la fameuse Tippani a la Nyayabindutika). Dans la mesure ou cela est possible (et
cela semble possible), les auteurs sont rangés dans un ordre de succession relative (ainsi
que leurs oeuvres, bien que la tache soit plus aléatoire); une bréve notice bio-biblio-
graphique introduit chacun d’eux sur la base des travaux les plus récents et, surtout, les
plus crédibles. Chaque texte fait ensuite 1’objet d’une double description: état des éditions
dans les différentes langues-sources (incluant au besoin les rares versions mongoles), état
d’avancement des traductions en langues “modernes”, chapitre par chapitre, karika par
karika. On releéve en outre, et ce n’est pas le moindre mérite de I’ouvrage, la localisation
des ressources paléographiques inédites (dont celle des oeuvres de Sankaranandana
préservées a la Bihar Research Society). Appendices A et B mis a part, plusieurs
rubriques complétent utilement cette somme: un appendice C consacré aux auteurs et
collaborateurs des versions tibétaines (prolongé par un Index der Ubersetzer ins
Tibetische, der Bearbeiter und Aufiraggeber, Orts- und Klosternamen), des index des
noms d’auteurs, des oeuvres (titres sanskrits, tibétains et chinois) et des traducteurs (en)
chinois.

On comprend ainsi pourquoi 1’ouvrage de Steinkellner et Much est et n’est pas une
bibliographie: par principe, les contributions scientifiques apparaissent dans 1’exclusive
mesure ou elles peuvent étre rapportées a des faits d’édition et/ou de traduction. La
pratique témoigne cependant de ce que les érudits écrivent peu sans traduire. Aussi
acquiert-on, pour chaque auteur, chaque oeuvre et, globalement, pour 1’*école” elle-
méme, une synopsis fort riche des ressources bibliographiques de base actuellement
disponibles. L’étendue du matériau présenté fait en tout cas regretter moins vivement
qu’on n’ait pas a ce jour consenti de bibliographie systématique, ne fut-ce que de
Dharmakirti.

Quant aux erreurs, coquilles et omissions, elles sont quantité négligeable au regard
du caractére de I’ouvrage, et ressortissent majoritairement aux difficultés liées a la
communication des contributions entre 1’Inde, le Japon ou I’Europe (sur ce point, voir la
“Einleitung”, pp.XVII-XIX). On se bornera ici a signaler, de maniére quelque peu
égocentrique, que les contributions (4), (5) et (6) de Futoshi OMAE (7.2.j2. (tw.), pp.31-32),
portent respectivement sur PVSV ad kk. 247-252, 253-258 et 259-268. Chacun aura noté
que la référence de: Ytsho MIYASAKA, “Pramanavarttika-karika (Sanskrit and Tibetan)”,
est: Acta Indologica, 11 (1971-1972), pp.1-206. On peut enfin remarquer que, ad
7.2.j4.(tw.), p.32, PVSV 350-355 n’existe pas a notre modeste connaissance. On



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 693

comprendra aisément que seuls des esprits étriqués ou jaloux pourraient souhaiter
amoindrir sous ce jour 1’excellente contribution de E. Steinkellner et M.T. Much.

On se fait enfin un agréable devoir de relayer les deux auteurs qui, ayant présenté
quelques-unes des ressources manuscrites les plus importantes préservées au Tibet,
ponctuent ainsi leur “Einleitung”: “Die Bedeutung all der in der Autonomen Region
Tibet vorhandenen Schdtze von buddhistischen Handschriften fiir die Forschung ldsst
sich heute mangels besserer Information noch kaum umfassend beurteilen, kann aber
wohl kaum iiberschdtzt werden. In Anbetracht ihres Umfangs und ihrer Wichtigkeit fiir
die Kulturgeschichte Asiens im allgemeinen, michten wir hoffen, dass ein der Aufgabe
entsprechend gross angelegtes Projekt der Volksrepublik China, etwa in Form eines
Projekts der UNESCO, einerseits der Konservierung, Verfilmung und Katalogisierung
und andererseits durch Bereitstellung geeigneter Infrastrukturen die Herausgabe und
Bearbeitung in internationaler Kooperation mit den wenigen Spezialisten der verschie-
denen Fdcher in absehbarer Zeit ermoglicht wird.” (p.XX).

Vincent Eltschinger (Lausanne)






	Buchbesprechungen = Comptes rendus = Book reviews

