
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 3

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus = Book reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN
COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS

Willem B. BOLLÉE, The Nijjuttis on the Seniors ofthe Svetâmbara Siddhânta:
Äyärahga, Dasaveyäliya, Uttarajjhäyä and Süyagada, Text and Selective Glossary.
Beiträge zur Südasienforschung Südasien-Institut Universität Heidelberg 169. Franz
Steiner Verlag Stuttgart, 1995.

The cunni and the older tïka commentaries on Ävasyaka, Dasaveyäliya, Uttarajjhäyä,
Äyära, Süyagada, and "Dasa-Kappa-Vavahära" of the Svetâmbara Jaina canon include

an exegesis of the so-called nijjuttis, collections of verses accompanying the main texts.

In addition, the traditional list of nijjuttis includes a SürapannattiN and an IsibhäsiyaN,
which, however, have not come down to us, if they ever existed. Instead we have two
more nijjuttis, Pinda- and OhaN, which, however, stand somewhat apart from the other

eight in that they are each dedicated to one specific topic. They are tracts in themselves.

PindaN, however, was probably originally part of the ÄyäraN; the provenance of OhaN
is still unclear.

Bollée's present edition of the nijjuttis of Äyära, Dasaveyäliya, Uttarajjhäyä and

Süyagada is a sequel to his 1994 edition of Pinda- and OhaN. For his edition Bollée
culled the text mainly from existing printed editions ofthe cunni and tikäs. An additional

source has been Niryukti-sarhgraha, a recent (1989) edition of all ten nijjuttis, which is

unfortunately not available to me. As a result it is hard for me to judge what the added

value of Bollée's edition consists of. Even so, it is clear that he entertains a narrow view
of his task as editor, the edition apparently serving mainly as a corpus for the

accompanying word index, which, in turn, is intended as a contribution to the Prakrit dictionary
under preparation at Poona. However, while Bollée's earlier edition of Pinda- and OhaN

still contains an index of all words in the texts, the index to the present edition consists

merely of a selection of important or otherwise rare words. Moreover, the lemmata refer

only to a selection of the attestations. As a result of this restriction, which is quite
understandable from a lexicographical point of view, one of the other functions of the

word index, namely that of an instrument in tracing the many parallel passages, is

unfortunately reduced considerably.
The texts have been based mainly on the tikäs, as the cunnis quote only the beginnings

(pratikäs) of the verses. The cunni variants are duly noted, without, however, any
discussion of their relationship to those of the tika. On the other hand, Bollée occasionally

introduces a reading which has no support in any of the available sources at all. A
case in point is säro yä for säro ya in ÄyäraN 6. In most of these cases the emendation is

justified with reference to the metre, as in this case in which after säro the metre requires

one long or two short syllables. By taking the metre as the basic instrument in the
reconstruction of the text Bollée seems to refer back to Alsdorf, who, struck by the
grammatical irregularities of the language, concluded that the grammar of the text must have



682 BUCHBESPRECHUNGEN

been subservient to the metre ("Jaina Exegetical Literature and the History of the Jaina

Canon", in: A.N. Upadhye et al. (eds.), Mahävira and his Teachings, Bombay 1977,

p.2). It is doubtful, however, if this conclusion may be reversed by emending the metre
at the cost of the grammar. In any case, Bollée might have strengthened his case by
providing other examples from the nijjutti corpus ofyä for ya.

Furthermore, the identification of parallel passages is carried out only haphazardly.
It would have been useful if Bollée had been more exact about the texts which were
consulted for this purpose. We have to assume that they did not include Anuogaddära, as

the editor refrained from mentioning that ÄyäraN 4 Anuogaddära 8(1).
Apart from the identification of Bhäsa intrusions matters of higher text criticism are

not considered at all. Thus it is unfortunate that Bollée does not mention one of the few
available articles dealing with questions of this type of text criticism, namely Bansidhar
Bhatt, "Äcära-Cüläs and -Niryukti. Studies I", IT, XIV, 1987-88 (Felicitation Volume
Colette Caillât), pp. 95-116. (But neither does he mention "A Composite niksepa in the
Äcära Niryukti" by the same author, which appeared in K. Bruhn and A. Wezler (eds),
Studien zum Jainismus und Buddhismus. Gedenkschrift für Ludwig Alsdorf. ANIS 23.
Wiesbaden 1981, pp. 1-9.) As a general remark it may be noted that the edition ofthe
nijjuttis out of context is probably not suited for investigating points of higher text
criticism anyhow, as such investigations almost automatically include the main text,
cunni and tika as well.

Furthermore, it is to be regretted that Bollée has done little to facilitate the reading
of the texts. The nijjuttis are notoriously difficult texts, being hard to read on their own
without the help of the commentaries. In this the defective grammar is only a minor
problem compared to that of the segmentation of the text. Leumann in his edition of the

DasaveyâliyaN (ZDMG XLVI 1892, pp. 581-663) solved this problem quite economically

by inserting various combinations of letters and numbers into the text. It is to be

hoped that in the editions ofthe remaining nijjuttis some such device will be considered.

Finally, one wonders why Bollée, who has by now edited altogether six nijjuttis,
refuses to contribute to the discussion of their nature and function, or to point out
possibilities for future research. I should like to take this opportunity to briefly discuss some
points based primarily on the four nijjuttis edited in the book under review.

The framework of a nijjutti consists of a table of the contents of the main text,
enumerating the titles of the "books", "chapters" and "subchapters", and providing lists
of keywords which furnish brief indications of the contents of the respective sections.
Some of the latter type of lists resemble the uddänas or mätikäs in the Buddhist Päli
canon. It should be noted that the keywords in, for instance, ÄyäraN 172 are purely
descriptive, that is, they are not quotations from the text. This means that they did not
serve as clues for the memorization of the main text, which, we may assume, was at the

time already transmitted in written form; instead, they are, as has already been argued
elsewhere by others, indeed an aid for the exegesis of the text. By contrast, the titles are

often, but not necessarily (the title Khuddiyäyära of Dasaveyäliya 3 is, for instance,
purely descriptive), based on words actually found in the text. For instance, the
alternative title of Äyära 1.5,1, Ävamti, is the very word with which the uddesa in question



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 683

opens (see ÄyäraN 238: äyäna-paen 'avanti gonna-nämena loga-säru tti). The ways in
which the tables of contents in the individual nijjuttis are framed still awaits a thorough
investigation in its own right. For an example ofthe study of a comparable phenomenon,
namely the table of contents in Kautalya's Arthasastra, I may refer to H. Scharfe,
Investigations in Kautalya's Manual ofPolitical Science. Wiesbaden 1993, p.lóff. Such

a study is of considerable importance as this part of the nijjutti forms the only direct link
with the main text, virtually all other matter ofthe nijjutti taking its cue, or starting, from
the table of contents rather than the main text.

This is for instance the case with the investigation of words under various aspects

(Niksepa) or of their synonyms (egattha), which is mainly restricted to the words of the

titles, and is only very rarely extended to include other words as well (a case in point is

käma in DasaveyäliyaN 161, which is found in Dasaveyäliya 2, 1). Likewise, the stories

alluded to in the nijjutti serve as illustrations of the various aspects or synonymns of the

words of the titles. The importance attached to stories in the exegesis of the doctrine and

religious practice becomes clear from DasaveyäliyaN 49-150 which presents an
elaborate classification ofthe different types of stories and their respective functions.

Starting from the table of contents and the allusions to stories (I leave out the

Niksepa/lists of synonyms), it may become clear why some texts have nijjuttis and
others do not. For instance, in the case of Thäna, the contents of which is arranged

numerically, a table of contents would be completely superfluous. The allusions to
stories explain why there are no nijjuttis for the narrative texts of the canon, as these

already comply with the ideas about the ideal mode of exposition implied in the nijjuttis.
While some terms used in the nijjuttis, such as äharana, heu, and kärana, may

indeed be reminiscent of "la méthodologie du Nyäya", showing that "une niryukti n'est

pas différente dans ses méthodes d'autres modèles d'explication connus en Inde"
(N. Balbir, Ävasyaka-Studien. Introduction générale et Traduction. ANIS 45, 1.

Wiesbaden 1993, p.40), I do not believe that the source and inspiration for the nijjutti
have to be sought in particular in Nyäya. For instance, both table of contents and

illustrative stories are also included among the so-called yuktis or "methods of
exposition". This connection would in fact also suggest a solution of the vexing problem
of the meaning of the term nijjutti itself, which might conformingly be paraphrased as

something like "exposition or exegesis by using yuktis".
The points raised here obviously require a more detailed study than is feasible in the

context of a review. This also applies in particular to the study ofthe language and metre

of the text. It is precisely for the investigation of the latter two aspects that Bollée's
editions are eminently suited.

Herman Tieken (Leiden)



684 BUCHBESPRECHUNGEN

U.R. Anantha MURTHY. Samskâra, oder Was tun mit der Leiche des Ketzers, die uns
im Weg liegt und das Leben blockiert. Roman. Übersetzt von Gernot Schneider.
Frauenfeld: Verlag Im Waldgut, 1994 (Neue Indische Bibliothek, Band 15). 174 S.

Das Kanaresische (auch Kannada genannt, wie der Name in der Sprache selbst lautet) ist
eine der historisch und kulturell wichtigsten Sprachen der drawidischen Familie, und
Indiens überhaupt; sie hat eine glanzvolle Geschichte, die mehr als tausend Jahre

zurückreicht, und wird heute von mehr als 40 Millionen von Menschen gesprochen;
dennoch ist die kanaresische Literatur im Abendland nahezu unbekannt. In Indien haben

Schriftsteller aus der modernen Kannada-Literatur mehrmals auf nationaler Ebene

wichtige Unterscheidungen erhalten, aber gute Übersetzungen in europäischen Sprachen,
wodurch diese Literatur auch im Ausland bekannter werden könnte, sind leider noch sehr
selten.

In dieser bedauernswerten Lage gibt es nur einen einzigen kanaresischen Roman,
der gut übersetzt worden ist, und zwar Samskâra von U.R. Anantha Murthy (geb. 1932).
Das Original, 1965 in England geschrieben, erschien 1966 in Maisur (Mysore), und
schon 1976 erschien die englischsprachige Übersetzung von A.K. Ramanujan
(Samskâra. A Rite for a Dead Man. Delhi: Oxford University Press), die sofort den
Roman und den Autor auch außerhalb des kanaresischsprachigen indischen Bundeslandes

Karnataka zu Ruhm verhalf.
In Karnataka hatte der Roman inzwischen einen zweideutigen Ruf bekommen. Der

Roman ist die schlichte aber fesselnde Geschichte eines hochgelehrten Mitglieds einer
der orthodoxesten hinduistischen Priesterkasten Kamatakas, der durch einen problematischen

Vorfall in seinem Dorf (der aber in Wesen trivial ist, wie Kritiker des Buches
bemerkt haben) und durch was darauf folgt, in eine persönliche Krise belandet. Er fängt
an, über fast alles zu zweifeln: über seinen religiösen Glauben; über die traditionelle
Ethik, nach der er sein ganzes Leben geführt hat; über die Vorzüglichkeit seiner Kaste
und seine persönliche Stelle in der Gesellschaft; über was sein Ziel im Leben sein soll.
Die freie, offene Besprechung von traditionellen religiösen Dogmen, von sozialen
Verhältnissen, und vor allem von Moral im Geschlechtsleben machten den Roman
schnell zu einer literarischen Sensation. Das Zeigen der artistisch bemerkenswerten

Verfilmung des Buches (1970) in Kinos wurde verboten, weil sie angeblich verletzend

war für die Gefühle der Kaste, zu der die Hauptfigur des Romans (wie auch der Autor)
gehört. In literarischen Kreisen wurde das Buch entweder bejubelt, oder beschimpft als

entartet wegen zu großer abendländischer Einflüsse. Tatsächlich sehen manche Seiten

aus wie eine einfältige Einführung in den französischen Existentialismus, eine

Weltanschauung, die zu jener Zeit in bestimmten indischen intellektuellen Kreisen
Aufmerksamkeit fand, aber wofür die große Mehrheit der indischen Leser gar kein
Verständnis hat. Es wurde sogar vorgeworfen, der Roman sei ein Abklatsch von La peste
von Camus; aber hiermit tut man dem Autor jedoch Unrecht an.



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 685

Wie dem auch sei, unlängst wurde Anantha Murthy unterschieden mit dem höchsten
nationalen indischen literarischen Preis, großenteils aufgrund des Ruhmes dieses
Romans, und heute ist er Präsident der nationalen indischen literarischen Akademie. Die
englische Übersetzung von Ramanujan, auf der der Ruhm des Buches beruht, ist weiter
übersetzt worden, ins französische, russische und ungarische. Jetzt, seit 1994, liegt auch

eine deutsche Version des berühmt-berüchtigten Romans vor.
Bei aller internationalen Bekanntheit dieses Romans weiß kaum jemand, wieviel

Ramanujan in seiner Übersetzung geändert hat. Offenbar hat er die Knappheit des

Schreibstils Anantha Murthys als zu schwierig für seine englischsprachigen Leser
betrachtet, und auf fast jeder Seite sehen wir, daß er manches hinzugefügt hat. So ist der
Stil der Ramanujan-Übersetzung an vielen Stellen deutlich wortreicher und süßlicher als

der des Originals.
Es ist dem Leser sofort klar, daß der deutsche Übersetzer sich die Ramanujan-

Übersetzung gut angeschaut hat. Das Nachwort Ramanujans ist dessen englischer
Übersetzung entnommen (im Original kommt es natürlich nicht vor), ohne daß dies

irgendwo im vorliegenden Buch erwähnt wird. Daß das Nachwort hinzugefügt worden

ist, ist an sich nützlich: Ramanujan, der an der Universität Chicago tätig war, gab so

seinen englischen Lesern einige Hintergrundkenntnisse mit, ohne die das Buch viel
seiner Charme (und Verständlichkeit) verliert. Auch ist der Leser hiermit davor gewarnt,
daß trotz der dörflichen Umgebung, in der der Roman sich abspielt, der Autor nicht mehr

ganz mit dem echten dörflichen Leben in Kontakt war, und so ist der Roman in manchen

Hinsichten eine romantische Darstellung jenes Lebens von einem modernen, städtischen

Inder. (Eine ausführlichere Besprechung des Romans ist anzutreffen in meiner Doktorarbeit

aus 1989, The CalfBecame An Orphan. A culturally specific thematology of post-
Independence Kannada fiction, die jetzt im Erscheinen ist.) Dasselbe trifft zu für die am
Ende hinzugefügten Anmerkungen; aber auch diese sind eine nur äußerst leichte
Überarbeitung der Anmerkungen Ramanujans (hier alphabetisch geordnet, statt nach

Seiten in der Übersetzung verweisend). Diese Anmerkungen kommen also weder im
Original vor, noch sind sie eine eigene Arbeit des deutschen Übersetzers, und in diesem

Fall wird gar nicht ihren eigentlichen Verfasser Ramanujan erwähnt. (Daß ein anderer

deutscher Übersetzer den ersten Kapitel übersetzt hat, wird aber auf der Rückseite des

Titelblatts mitgeteilt!) Das Fehlen eines Geständnisses, wieviel man hier Ramanujan
entnommen hat, ist sehr inkorrekt.

Die deutsche Version hat der englischen Ramanujan-Übersetzung sehr treu gefolgt,
auch dort, wo Ramanujan unnötig frei und wortreich übersetzt hat. So lesen wir z.B. bei

Ramanujan (S. 69 in der Auflage von 1979): "We should have burned some incense and

filled the place with sweet smoke." In der deutschen Version sehen wir (S. 79): "Ich
hätte Räucherstäbchen anzünden sollen, um süßen Duft zu verbreiten." Das Original sagt

(in der Auflage Bangalore: Viswa Kannada Sammelana, 1982, auf S. 71): löbhänada

hoge häkabekendukondalu, "Man soll Weihrauch brennen, dachte sie." Auch die

unnötige Neuverteilung von Gedanken in Sätze folgt hier Ramanujans Muster. Bei einem

so großen Mangel an Originalität und kritischem Sinn, neben was wir schon bezüglich
Ramanujans Anmerkungen gesehen haben, kommt hier der Verdacht auf, daß diese



686 BUCHBESPRECHUNGEN

deutsche Übersetzung vielmehr eine Übersetzung der englischen Übersetzung (die
nirgends in diesem Buch erwähnt worden ist) als eine Direktübersetzung des
kanaresischen Originals ist.

Weitere willkürliche Stichproben genügen, um herauszufinden, daß diese Version
keine Direktübersetzung des Originals, sondern unverschämt von der englischen
Übersetzung von Ramanujan abgeschrieben worden ist. Man vergleiche z.B.: das

Original S. 14, die Ramanujan-Übersetzung S. 14, die Schneider-Version S. 20; Orig. 21,
Ra. 21, Sehn. 31; Orig. 26, Ra. 26, Sehn. 34; Orig. 34, Ra. 34, Sehn. 43; Orig. 36, Ra. 36,
Sehn. 44; Orig. 38, Ra. 37, Sehn. 46; Orig. 44, Ra. 43-44, Sehn. 53; Orig. 59, Ra. 57,
Sehn. 68; Orig. 88, Ra. 86, Sehn. 98; Orig. 106, Ra. 103, Sehn. 115; Orig. 127, Ra. 122,
Sehn. 138. Immer wieder fällt uns dasselbe auf, wie im oben schon angeführten Fall. Der
dritte Teil des Buches ist im Original nicht in Kapitel unterverteilt, wie die ersten zwei
Teile es sind; Ramanujan hat eine eigene Einteilung gemacht, und der deutsche
Übersetzer hat ihm auch hierin gefolgt. Ramanujans Ungenauigkeiten und genommene
Freiheiten sind alle treu mitübersetzt worden. Es gibt natürlich kaum Leute, die
literarisch aus dem kanaresischen ins deutsche, wie auch in andere europäische Sprachen
übersetzen können; aber in der französischen, der russischen und der ungarischen
Version hat man offen gestanden, daß man nicht direkt Anantha Murthy, sondern

eigentlich Ramanujan übersetzt hat. Daß man im Falle des vorliegenden Buches dies

verschwiegen, und so den Lesern vorgetäuscht hat, daß es sich hier um eine neue,
originelle Direktübersetzung des Romans handelt, können wir nicht gutheißen. (Die Seite

gegenüber dem Titelblatt gibt ja auch an, daß diese Reihe, die Neue Indische Bibliothek,
eine "Sammlung von Direktübersetzungen aus den Literaturen Südasiens" ist! Dies darf
aber im Falle der anderen Bände der Reihe wohl zutreffen.)

Das Photo auf dem Umschlag ist besonders schlecht gewählt worden. Südindische

Brahmanen, und vor allem die Mädhvas in Karnataka, laufen nicht so merkwürdig fast

nackt herum wie die Leute im nordindischen Allahabad im Bilde, die uns als
"Brahmanen auf dem Weg zum heiligen Fluß" vorgestellt werden. Statt ein wirklich
informatives Bild zu zeigen, wodurch die Leser einen nützlichen visuellen Eindruck der
sozialen oder physischen Umgebung, wo der Roman sich abspielt, bekommen, ist man
bei dieser Wahl anscheinend einem primitivfreudigen Exotismus anheimgefallen, und
dies ist schade.

Wir müssen es sehr herzlich begrüßen, daß der Verlag ein Werk aus dem
Kanaresischen, aus einer Sprache mit einer der führenden modernen Literaturen Indiens, dem
deutschlesenden Publikum angeboten hat. Aber man kann natürlich fragen: wenn es im
Kanaresischen noch mehrere andere Schriftsteller gibt, die mindestens ebenso gut wie
Anantha Murthy, aber leider noch immer unübersetzt und im Ausland unbekannt sind,
und falls der Übersetzer selber kanaresisch liest (was also zu bezweifeln ist), hätte man
nicht im deutschsprachigen Raum einen anderen Schriftsteller dem ausländischen
Publikum vorstellen können? Und falls es doch Anantha Murthy sein soll, hätte man
dann nicht Anantha Murthys zweiten, gedankenvolleren, reiferen und nie übersetzten
Roman wählen können, anstatt wieder einmal diesen selben, den Indienkenner schon

längst kennen? Die Antwort ist oben schon gegeben. International gesehen wäre, bei



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 687

aller Seltenheit von guten Übersetzungen aus dieser Literatur (schlechte englische gibt es

mehrere), ein anderes Buch bestimmt erwünschenswerter gewesen. Andererseits kann

man aber auch meinen, es sei gut, daß dieser berühmte, inzwischen 'klassisch'
gewordene Roman jetzt auch in deutscher Fassung erhältlich ist - auch wenn es wieder
nicht ganz Anantha Murthy selbst, sondern die (durchaus sehr lesbare und reizvolle)
Bearbeitung vom seligen Ramanujan ist.

Robert Zydenbos (Maisur, Indien)

Gerhard OBERHAMMER (Hrsg.): Im Tod gewinnt der Mensch sein Selbst. Das
Phänomen des Todes in asiatischer und abendländischer Religionstradition. Wien:
Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 1995, 356 S. (Österr. Akad.
d. Wissensch., Phil.-hist. Kl., Sitzungsberichte; 624 / Beiträge zur Kultur und
Geistesgeschichte Asiens; 14).

Der Band versammelt zwölf durchweg fundierte Beiträge von namhaften Autoren.
Überwiegend indologische (davon zwei buddhologische) Artikel werden durch
religionsphilosophische bzw. theologische Artikel eingerahmt und ergänzt. Den
Abschluß bilden ein Autoren und ein sehr gutes Sachregister (erstellt von Michael
Egger).

Den Anfang macht der Herausgeber. In seinen "Religionshermeneutischen
Bemerkungen zum Phänomen des Todes" (S.9-26) stellt Gerhard Oberhammer den

Transzendenzbezug des Todes heraus, welcher den ungewöhnlichen Titel begründet: Sterben

(bzw. Tod) ist, so Oberhammer, wesentlich Subjekterfahrung. Indem sich Oberhammer

so des belasteten und in Bezug auf Indien belastenden Dualismus von Seele und Körper
entledigt, ermöglicht er ein weitgehend unbefangenes Verständnis indischer und
abendländischer Vorstellungen vom Tod. Erfreulicherweise gehen nahezu alle Autoren
des Bandes auf diese Problematik ein, welche der Herausgeber den Teilnehmern eines

Symposiums im Herbst 1992 in Wien durch eine vorherige Verteilung seiner Aufsätze

gestellt hatte. Es war dies das fünfte einer Reihe von anspruchsvollen
religionsvergleichenden Symposien, welche Oberhammer organisiert hat.

Jan Heesterman bringt in seinem Beitrag "Feuer, Seele und Unsterblichkeit"
(S.27-42) die These Oberhammers sogleich auf den (altindischen) Punkt. Sterblichkeit ist

Ätmanlosigkeit, sagt das Satapathabrähmana, und der Umkehrschluß liegt da nahe:

Unsterblichkeit ist der Ätman. Mit der Unsterblichkeit des Opfers und der Identifikation
des Opferveranstalters bzw. des Brahmanen mit dem Opfer waren im Grunde schon die

Probleme gegeben, mit denen sich Indien immer wieder beschäftigt hat: Was und wer
stirbt im Tod, wenn es diese Unsterblichkeit zu Lebzeiten gibt? Was ist das Subjekt der

Wiederverkörperung? Es versteht sich, daß es etwas anderes sein muß als ein als Leib-
Seele-Einheit gedachtes Subjekt. Folglich hieß eine Position Indiens: Weiterleben ist
wiederkehrendes Sterblichsein, und Sterben (als Bewußtseinszustand) ist ewiges
Weiterleben.



688 BUCHBESPRECHUNGEN

Lambert Schmithausen ("Mensch, Tier und Pflanze und der Tod in den älteren

Upanisaden", S.43-74) zeigt in filigraner Argumentation die Anfänge der upani-
sadischen, noch nicht ethischen Wiedergeburtslehre auf, nach der Tiere (und Pflanzen)
nicht als Folge (menschlichen) Handelns in diese Lehre(n) einbezogen wurden. In
diesem frühen Material ist beides greifbar: die auf dem Opferritualismus und seinem

Substanzcharakter beruhende "Automatik" der Wiedergeburt und ihre Erkenntnis-
bezogenheit, die auch nach altindischer Auffassung Tieren (und Pflanzen) nicht möglich
ist. Was ist lebend, was ist leblos? Auch hier sind bekanntlich in Indien die Grenzen

anders gezogen.1

Wilhelm Halbfass ("Zum Verhältais von Karma und Tod im indischen Denken",

S.75-96) widmet sich dann der schon ethisierten Wiedergeburtslehre und fragt, wie
Vergeltungskausalität und das Eintreten des Todes zusammenhängen. Die "klassische"
Karma-Lehre nimmt ja in der Regel Bezug auf das vorherige bzw. nachfolgende Leben,

kaum aber auf den Todeszeitpunkt. Auch dabei ist die Vorstellung von der Substanz-

haftigkeit des karman prägend: Der Tod tritt ein, wenn das angesammelte karman

aufgebraucht bzw. zur Reifung gelangt ist.

Albrecht Wezler ("Der Tod als Mittel der Entsühnung (gemäß dem Dharma-

eästra)", S. 97-140) erörtert rechtswirksame Erklärungen für verschiedene, auf den ersten

Blick divergente Todesursachen: aufgrund eines natürlichen Todes (infolge schlechten

oder aufgebrauchten karmans), aufgrund von Sühnehandlungen (präyascitta) oder durch

königliche Hinrichtung. Wie schon bei Halbfass zeigen sich in diesem materialreichen

Beitrag die Folgen des substantialistischen Karma-Konzepts: Der Tod ist wirkstofflich
verursacht; dieser Wirkstoff, eben das karman, kann durch bestimmte Handlungen
(präyascitta, danda, tapas) beseitigt bzw. verbrannt werden. Dabei bewirkt die Leid-

haftigkeit der Handlung bis hin zur (Selbst-)Hinrichtung die Entsühnung. Daß auch die

Todesstrafe als eine reinigende Sühneleistung gilt, daß also ein enger Zusammenhang
zwischen präyascitta und danda besteht, ist bislang noch nicht so deutlich gesehen
worden. Instruktiv scheint mir, zu dieser These einen grundlegenden und brillianten
Aufsatz von Stuart Blackburn2 hinzuzuziehen, der zeigt, daß nur der gewaltsame,
leidvolle Tod die Deifizierung von Volkshelden ermöglicht.

Dieser Hinweis erscheint mir auch deshalb angebracht, weil in dem vorliegenden
Sammelband vornehmlich philosophisch-spirituelle (mit Einwänden brahmanische)
Todeskonzeptionen behandelt werden. Kaum zur Sprache kommen etwa der populäre
Glaube an die Deifikation von Verstorbenen und deren Rückkehr, zum Beispiel als

1 Aufschlußreich dazu ist ein Artikel von Walter Slaje, auch wenn er sich auf eine spätere
Entwicklung (vor allem den Yogaväsistha) bezieht: "Bewusstsein und Wahrnehmungsvermögen von
Pflanzen aus hinduistischer Sicht", in: B. Scholz (Hrsg.), Der Orientalische Mensch und seine

Beziehung zur Umwelt, Graz 1989, S.149-200.

2 "Death and Deification: Folk Cults in Hinduism", History ofReligion, vol. 24 (1985), pp. 253-73.



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 689

Inkarnation (das Prinzip avatara) oder als Geister (unbefriedete Tote3). Schließlich
werden Verstorbene im Glauben der meisten Menschen zu Ahnen, wartenden,
herumhängenden bzw. irrenden Seelen, Geistern, Dämonen oder (Halb-)Göttern. Wie
sehr gerade solche weltweit verbreiteten Vorstellungen auch die intellektualistischen

Betrachtungen zum Tod beeinflussen, haben Robert Hertz4 und Philip Aries5
nachdrücklich gezeigt. Daß diese und andere Autoren im ganzen Buch unerwähnt und

undiskutiert bleiben, ist bedauerlich. Immerhin hat Hertz bereits davon gesprochen, daß

der Tod in vielen Kulturen mehr ein transformativer Prozeß als ein Ereignis ist, und
damit die Richtung vorgegeben, die auch viele Autoren des Sammelbandes einschlagen6.

Gerhard Oberhammer leitet mit zwei Beiträgen ("Der Tod in der Spiritualität des

Pâsupata", S.141-1807; "Sahkaras Lehre von der Erlösung zu Lebzeiten. Eine reli-
gionshermeneutische Untersuchung", S. 181-200) zu einer Thematik über, die auch M.

Hulin, T. Vetter und Sh. Ueda beschäftigt: die Erlösung zu Lebzeiten (jivanmukti).
Auch bei dieser Problematik ergibt sich eine grundlegende Frage: Was lebt weiter, wenn
die Erlösung erreicht wird? Die Antworten der spirituellen Traditionen sind
unterschiedlich und doch ähnlich: der physische Tod hat mit dem Heil nichts zu tun, da

das "Leben", worauf Michel Hulin ("Erlösung zu Lebzeiten (jivanmukti) und
Solipsismus (ekajivaväda) im späteren Advaitaväda (prakäsätman und sarvajhätman)",
S.201-210) hinweist, ohnehin nur ein Wechsel in einen irreführenden, täuschenden

Bewußtseinszustand ist. Den Tod überwinden heißt damit, das falsche Bewußtsein von
Werden und Vergehen aufzugeben.

Der Buddhismus ist in dieser Hinsicht radikal vorgegangen. Tilman Vetter geht
darauf in seinem stilistisch eleganten Beitrag ("Bei Lebzeiten das Todlose erreichen.

Zum Begriff amata im älteren Buddhismus", S.211-230) ein, indem er deutlich macht,

wie wenig sich die von Oberhammer gewählte Begrifflichkeit für eine nicht-per-
sonalistische Konzeption des Todes eignet. Weder die eigene Existenz noch Körperlichkeit

sind mit Nirvana-Vorstellungen vereinbar (S.212). "Der Nirväna-Buddhismus sucht

3 Siehe dazu etwa Joachim Friedrich Sprockhoff, "Die feindlichen Toten und der befriedende Tote:

Die Überwindung von Leben und Tod in der Entsagung," in: G. Stephenson (Hrsg.), Leben und Tod

in den Religionen, 2. Aufl. Darmstadt, 1985, S. 263-284.

4 Robert Hertz, "Contribution à une étude sur la représentation de la mort," L'année sociologique,
vol. 10 (1907), pp. 48-137.

5 Philippe Aries, L'homme devant la mort, Paris 1978 (dt. Geschichte des Todes, München 1982).

6 In naher Zukunft wird zum Tod in Südasien aus überwiegend ethnographischer Sicht ein von E.

Schömbucher und C.-P. Zoller herausgegebener Band erscheinen (vermutlich bei Manohar, New

Delhi), der die Lücke teilweise schließen helfen mag. Hinzuweisen ist in diesem Zusammenhang
auch auf: S. Cederroth, C. Corlin, and J. Lindström (eds.), On the Meaning ofDeath: Essays on

Mortuary Rituals and Eschatological Beliefs, Stockholm 1988, und P. Metcalf, and R. Huntington
(eds.), Celebrations ofDeath: The Anthropology ofMortuary Ritual, 2nd. ed., Cambridge 1991.

7 Dieser Aufsatz erschien zuvor in einer französischen Fassung: Un problème d'herméneutique des

religions: La délivrance en cette vie même (jivanmukti) dans l'hindouisme. Paris 1994.



690 BUCHBESPRECHUNGEN

eine Erlösung, die zwar keine Vernichtung sein soll, aber dem Individuum seine
Individualität nicht garantiert und keinen handgreiflichen Trost bietet" (S.229).

Shizuteru Ueda ("Hermeneutik des Weges durch den Tod", S.231-248) ergänzt die
frühbuddhistische amata-Lehre und anatta-Konzeption mit einer Vielzahl von Belegen
zu Tod und Sterben aus dem Zen-Buddhismus sowie durch einige "religionsherme-
neutische Bemerkungen" zu Oberhammer. "Leben" und "Sterben" stehen sich, im Zen-
Buddhismus (aber auch in vielen indischen Traditionen) nicht gegenüber - sie sind sogar
sprachlich zu einem Wort (shöji, "Leben-Sterben") zusammengefaßt -, sondern bilden
gemeinsam die Opposition zu einer Existenz, die Leben und Sterben, Kommen und

Vergehn, also den Wechsel und die damit verbundene Leidhaftigkeit nicht kennt.

Mit Hendrik M. Vroom ("Religion als Deutung des Todes. Über die Anknüpfungspunkte

der Religion im menschlichen Dasein anhand von Gebeten beim Sterben",
S.249-921) finden die überwiegend philosophischen Beiträge des Bandes eine für das

Thema des Todes notwendige Bodenhaftung. Noch so gelehrte Äußerungen zum Tod
werden im Sterben möglicherweise wertlos, und Vroom führt zu Recht den Gesichtspunkt

des Vertrauensverlustes oder -gewinns im Tod an. Vroom untersucht nämlich in
Holland in Sterberitualen gebräuchliche Gebete aus fünf religiösen Traditionen: das

jüdische Khaddisch, das niederländisch-katholische Gesangbuch mit Psalm 41 und 129,
das islamische Al-Takbir und die Eröffnungssure, Gebete des Surinamischen Hinduismus

sowie Texte aus dem sogenannten Tibetischen Totenbuch. Der Vergleich dieses

weitgefächerten Materials ist aber streckenweise flach. Der wohl augenfälligste Unterschied

gegenüber indischem Material liegt darin, daß die christlichen und islamischen
Gebete die Verantwortlichkeit der Gesellschaft gegenüber betonen (was man auch ohne

eine Analyse der Gebete wußte). Vroom (wie auch mitunter Oberhammer) tendiert
dazu, von einer (theologischen) Metaebene aus dem "Phänomen des Todes" zu
begegnen, jenseits der religionshistorisch greifbaren Manifestationen, etwa wenn er auf
eine "fundamentale Einheit" verweist, "die aller Differentiation verschiedener
Erfahrungen zugrunde liegt" (S.288).

Johann Reikerstorfer ("Kritische Überlegungen zum Esachaton des Glaubens",
S.293-310) macht zum Schluß in einem scharfsinnigen theologischen Beitrag wieder

deutlich, worin trotz aller Annäherungen ein wesentlicher Unterschied zwischen
indischen und christlichen Todeskonzeptionen liegt: Im Tod mag der Mensch, sei er

Hindu, Buddhist oder Christ, sein Selbst gewinnen, im Christentum (und Teilen des

Hinduismus) geschieht dies aber nur dank der Gnade Gottes, während im Buddhismus

gerade die Gewinnung des Selbstes die beste Garantie dafür ist, wiedergeboren zu
werden und erneutes Leid zu erfahren.

Dies ist einer der wenigen Sammelbände, wo es sich lohnt, alle Beiträge zu lesen.

Das liegt vor allem daran, daß die Autoren trotz ihrer Spezialisierungen, trotz
größtmöglicher philologischer Sorgfalt gemeinsam am Thema blieben. Zahlreiche Querverweise

machen deutlich, daß man voneinander gelernt hat.

Das Buch verdient Beachtung (nicht nur der Indologen, sondern auch und gerade
der Religionswissenschaftler); es wird sie, dessen bin ich mir gewiß, finden. Und doch



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 691

wird die Wirkung nur begrenzt bleiben. Albrecht Wezler beklagt in einer Fußnote
(S.100, Fn. 13), daß die Sekundärliteratur deutschsprachiger Indologen international
oftmals ignoriert wird. Das gleiche Schicksal ist für diesen Band vorauszusehen, und so

wird es in der Diskussion um Tod und Karma, Wiedergeburt und Erlösung zu Lebzeiten
wohl noch eine Weile dauern, bis auch im nicht-deutschsprachigen Ausland der
vorliegende Sammelband den verdienten Rang eines "Klassikers" einnimmt, wie das

bereits für mindestens drei thematisch nahe Sammelwerke gilt8.

Axel Michaels (Bern)

Ernst STEINKELLNER/Michael Torsten MUCH: Texte der erkenntnistheoretischen
Schule des Buddhismus. Systematische Übersicht über die buddhistische Sanskrit-
Literatur II (mit einem Vorwort von Heinz Bechert). Abhandlungen der Akademie der
Wissenschaften in Göttingen, Philologisch-Historische Klasse. Dritte Folge, Band 214.

Göttingen, Vandenhoek und Ruprecht, 1995.

Deuxième du nom, cette "systematische Übersicht" fait suite à celle que consacrait, voici
dix-sept ans, Akira Yuyama à la littérature de vinaya (Systematische Übersicht über die
buddhistische Sanskrit-Literatur. Erster Teil: Vinaya-Texte. Im Auftrage der Akademie
der Wissenschaften in Göttingen, herausgegeben von Heinz Bechert. Wiesbaden, Franz

Steiner Verlag, 1979). Les textes traités dans le présent volume auraient dû, au sens du

plan arrêté initialement, être précédés de l'indice numérique "74", le chiffre "7"
correspondant, "nach einer Klassifikation in neun Sektionen", aux "nicht-kanonische Lehrtexte,

Philosophie, Stotras, Ritualtexte, kävya" ("Vorwort" de H. Bechert, p.III). Si l'indice
reste valable au regard du système, il disparaît cependant dans la présente livraison: en

effet, "[es] ist zur Zeit nicht abzusehen, wann weitere Texte des Gesamtsystems
bearbeitet werden." [ibid.]. Au lu des deux premiers volumes, on ne saurait que souhaiter

longue vie à cette entreprise importante coordonnée par Heinz Bechert.

Dû à l'érudition et à la patiente minutie de deux ténors viennois, le Prof. E. Stein-

kellner et le Dr M.T. Much, le présent volume continue de témoigner de la vitalité dont

peuvent se targuer les études "dharmakïrtiennes" et, plus globalement, de Pramäna

bouddhique. Avant une nouvelle "International Dharmakïrti Conference" (qui se tiendra

en novembre 1997 à Hiroshima, sous les auspices du Prof. Katsura), avant le très

volumineux petit demier, le remarquable KWIC Index to the Sanskrit Texts ofDharmakïrti
(compilé par Ono, Oda et Takashima, Lexicological Studies, No 8, ILCAA, Tokyo
University of Foreign Studies, March 1996), et avant les travaux corrélés à la rédaction

d'un *Bauddhanyäyakosa, l'école dite des "logiciens-épistémologues" bouddhistes

Wendy Doniger O'Flaherty (ed.), Karma and Rebirth in Classical Indian Traditions, Berkeley
1980; Ch. F. Keyes and E.V. Daniel (eds.), Karma - An Anthropological Inquiry. Berkeley 1983;

R.N. Neufeldt (ed.), Karma and Rebirth. Post-Classical Developments, New York 1986.



692 BUCHBESPRECHUNGEN

connaît ici sa première cristallisation "bibliographique". Guillemets, dans la mesure où

cette "systematische Übersicht" ne constitue pas à proprement parler une bibliographie.
L'impressionnant matériau mis à disposition par les deux auteurs s'organise autour

de 41 philosophes (de Dignäga à Vibhüticandra), dont la sélection a fait l'objet de

critères précis (sur ce point, voir la "Einleitung" des auteurs, pp.XV-XVII). Les deux

premiers appendices (A et B, pp. 115-120) groupent en outre de précieuses informations
sur les oeuvres de vada antérieures à Dignäga (Tarkasästra, oeuvres de Vasubandhu "le
Jeune"), ainsi que sur les traités jaina commentant des oeuvres de pramäna bouddhique
(dont la fameuse Tippanï à la Nyayabindutïkâ). Dans la mesure où cela est possible (et
cela semble possible), les auteurs sont rangés dans un ordre de succession relative (ainsi

que leurs oeuvres, bien que la tâche soit plus aléatoire); une brève notice bio-bibliographique

introduit chacun d'eux sur la base des travaux les plus récents et, surtout, les

plus crédibles. Chaque texte fait ensuite l'objet d'une double description: état des éditions
dans les différentes langues-sources (incluant au besoin les rares versions mongoles), état

d'avancement des traductions en langues "modernes", chapitre par chapitre, kärikä par
kärikä. On relève en outre, et ce n'est pas le moindre mérite de l'ouvrage, la localisation
des ressources paléographiques inédites (dont celle des oeuvres de Sahkaranandana

préservées à la Bihar Research Society). Appendices A et B mis à part, plusieurs
rubriques complètent utilement cette somme: un appendice C consacré aux auteurs et

collaborateurs des versions tibétaines (prolongé par un Index der Übersetzer ins
Tibetische, der Bearbeiter und Auftraggeber, Orts- und Klosternamen), des index des

noms d'auteurs, des oeuvres (titres sanskrits, tibétains et chinois) et des traducteurs (en)
chinois.

On comprend ainsi pourquoi l'ouvrage de Steinkellner et Much est et n'est pas une

bibliographie: par principe, les contributions scientifiques apparaissent dans l'exclusive
mesure où elles peuvent être rapportées à des faits d'édition et/ou de traduction. La
pratique témoigne cependant de ce que les érudits écrivent peu sans traduire. Aussi

acquiert-on, pour chaque auteur, chaque oeuvre et, globalement, pour l'"école" elle-
même, une synopsis fort riche des ressources bibliographiques de base actuellement

disponibles. L'étendue du matériau présenté fait en tout cas regretter moins vivement

qu'on n'ait pas à ce jour consenti de bibliographie systématique, ne fût-ce que de

Dharmakïrti.
Quant aux erreurs, coquilles et omissions, elles sont quantité négligeable au regard

du caractère de l'ouvrage, et ressortissent majoritairement aux difficultés liées à la
communication des contributions entre l'Inde, le Japon ou l'Europe (sur ce point, voir la

"Einleitung", pp.XVH-XIX). On se bornera ici à signaler, de manière quelque peu
égocentrique, que les contributions (4), (5) et (6) de Futoshi Ömae (7.2.J2. (tw.), pp.31-32),

portent respectivement sur PVSV ad kk. 247-252, 253-258 et 259-268. Chacun aura noté

que la référence de: Yüshö Miyasaka, "Pramänavärttika-kärikä (Sanskrit and Tibetan)",
est: Acta Indologica, II (1971-1972), pp. 1-206. On peut enfin remarquer que, ad

7.2.j4.(tw.), p.32, PVSV 350-355 n'existe pas à notre modeste connaissance. On



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 693

comprendra aisément que seuls des esprits étriqués ou jaloux pourraient souhaiter
amoindrir sous ce jour l'excellente contribution de E. Steinkellner et M.T. Much.

On se fait enfin un agréable devoir de relayer les deux auteurs qui, ayant présenté

quelques-unes des ressources manuscrites les plus importantes préservées au Tibet,
ponctuent ainsi leur "Einleitung": "Die Bedeutung all der in der Autonomen Region
Tibet vorhandenen Schätze von buddhistischen Handschriften für die Forschung lässt
sich heute mangels besserer Information noch kaum umfassend beurteilen, kann aber
wohl kaum überschätzt werden. In Anbetracht ihres Umfangs und ihrer Wichtigkeit für
die Kulturgeschichte Asiens im allgemeinen, möchten wir hoffen, dass ein der Aufgabe
entsprechend gross angelegtes Projekt der Volksrepublik China, etwa in Form eines

Projekts der UNESCO, einerseits der Konservierung, Verfilmung und Katalogisierung
und andererseits durch Bereitstellung geeigneter Infrastrukturen die Herausgabe und

Bearbeitung in internationaler Kooperation mit den wenigen Spezialisten der verschiedenen

Fächer in absehbarer Zeit ermöglicht wird." (p.XX).

Vincent Eltschinger (Lausanne)




	Buchbesprechungen = Comptes rendus = Book reviews

