
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 3

Artikel: Einige Bemerkungen zur Komposition des 6. Prapthaka des
Chndogya-upanisad

Autor: Bock-Raming, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147269

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINIGE BEMERKUNGEN ZUR KOMPOSITION
DES 6. PRAPÄTHAKA DER CHÄNDOGYA-UPANISAD

A. Bock-Raming, Freiburg i. Br.

Der 6. Prapäthaka der Chändogya-Upanisad (abgekürzt: ChäUp) geht
bekanntlich von folgender Situation aus: Svetaketu, der Sohn des berühmten
Vedalehrers Uddâlaka Äruni, kehrt nach Beendigung seines Vedastudiums
stolz auf sein erworbenes Wissen zu seinem Vater zurück. Dieser legt ihm
die Frage vor, ob er auch die Unterweisung erhalten habe, durch die noch

nicht Gehörtes gehört, noch nicht Gedachtes gedacht und noch nicht
Erkanntes erkannt werde (ChäUp 6,1,3). Svetaketu muß verneinen, woraufhin
ihm sein Vater eine lange Reihe von Belehrungen erteilt.

Eine eingehende Behandlung dieses Textes ist, soweit ich sehe, zuletzt
durch E. Hanefeld im Rahmen seiner Monographie über die
philosophischen Haupttexte der älteren Upanisaden erfolgt1. Das Verdienst von
Hanefelds Arbeit besteht darin, daß es ihm gelungen ist, zu wesentlichen
Erkenntnissen hinsichtlich des Aufbaus und der Entwicklungsgeschichte des

6. Prapäthaka zu gelangen. Auf der Grundlage der von Hacker
entwickelten Methode zur Erforschung der anonymen Sanskritliteratur2 kann er

zeigen, daß dieser Text keineswegs eine homogene Einheit darstellt^,
sondern aus verschiedenen Stücken unterschiedlicher Herkunft zusammengesetzt

ist. Die von Hanefeld erarbeiteten Ergebnisse seien an dieser Stelle

kurz rekapituliert:
Hanefeld konstatiert zunächst, daß der Text rein formal aus zwei

Hälften bestehe, deren erste, die die Abschnitte (khanda) 1 bis 7 umfaßt, mit

Erhardt Hanefeld, Philosophische Haupttexte der älteren Upanisaden, Wiesbaden
1976 (Freiburger Beiträge zur Indologie Bd. 9), S.l 16-174.

P.Hacker, "Zur Methode der geschichtlichen Erforschung der anonymen
Sanskritliteratur des Hinduismus", in: ZDMG 111 (1961), S.483-492 Kl. Sehr., S.8-17.

Wie etwa, ohne nähere Begründung, von Deussen angenommen wurde: "Der ganze
Prapäthaka bildet ein zusammenhängendes Ganzes", in: Sechzig Upanishad's des
Veda. Aus dem Sanskrit übersetzt und mit Einleitungen und Anmerkungen versehen.

Leipzig, 3. Aufl. 1938, S.153.



578 A. BOCK-RAMING

Évetaketur häruneya äsa beginnt und mit tad dhäsya vijajhäv iti vijajhäv iti
endet, während die zweite, die Abschnitte 8 bis 16 enthaltende mit Uddälako
härunih Évetaketum putram uväca anhebt und mit dem gleichen Wortlaut
wie die erste Hälfte schließt. Der am Ende eines jedes khanda der zweiten
Hälfte stehende berühmte Ausspruch: sa ya eso

'' nimaitadätmyam idam

sarvam tat satyam sa ätmä tat tvam asi Évetaketo kommt in der ersten
Hälfte nicht vor.

Beide Hälften umfassen recht unterschiedliche Inhalte. Hanefeld zeigt,
daß in der ersten vier verschiedene, wahrscheinlich unabhängig voneinander
entstandene Lehren enthalten sind, die er als A, B, C und D bezeichnet:

A enthält in Abschnitt 1 des Textes eine Erkenntnistheorie bzw.
Elementenlehre, der zufolge alles Existierende aus einer nicht näher
angegebenen Anzahl von Substanzen besteht und die Vielfalt der Erscheinungen

mit den verschiedenen Erscheinungsformen dieser Materialien zu
erklären ist.

B enthält in Abschnitt 2 eine Kosmologie, nach der am Anfang allein
das Seiende (Skt.: sat) existiert. Dieses entläßt aus sich die Glut (tejas), aus
der dann das Wasser (äpah) und aus diesem die Nahrung (anna) entstehen.

C enthält in Abschnitt 4 des Textes eine weitere Erkenntnistheorie, die -
im Gegensatz zu der in A - von einer Drei-Elementen-Lehre ausgeht und
nach Hanefeld in zwei verschiedenen Formen vorzuliegen scheint bzw. sich
auf zwei Weisen interpretieren läßt:

1. Alles Existierende konstituiert sich aus den drei Elementen
Glut, Wasser und Nahrung.
2. Alles Existierende geht auf die drei Urelemente selbst zurück.
Den roten Gegenständen liegt die Glut, den weißen das Wasser
und den schwarzen die Nahrung zugrunde. Unbestimmtes
(avijhäta), d.h. Gegenstände, die nicht einer dieser drei Farben
zugeordnet werden können, sind aus einer Mischung der
Ursubstanzen entstanden4.

Die Lehre D schließlich enthält in den Abschnitten 5-7 des Textes
Ausführungen zum Denken, dem Atem und der Rede als drei Funktionen des

Menschen, die als Umwandlungen der drei Elemente verstanden werden: die

gegessene Nahrung wird zu Denken, das getrunkene Wasser zu Atem, die

gegessene Glut zu Rede.

4 Hanefeld, a.a.O., S.151 ; 157.



CHÂNDOGYA-UPANISAD 579

Wie Hanefeld nachweisen kann, gibt es trotz der Heterogenität des in
der ersten Hälfte enthaltenen Stoffes Indizien, die darauf deuten, daß der
Versuch unternommen wurde, diese vier verschiedenen Lehren in einen
Zusammenhang zu stellen. So sind insbesondere die zweite und die vierte
Lehre (B und D) "durch einige abgestufte (und sinnverändernde) Sätze"5,

die neue Termini einführen und andere zuvor genannte weglassen, miteinander

in Verbindung gebracht bzw. aufeinander abgestimmt.
Hat also in der ersten Hälfte des 6. Prapäthaka eine redaktionelle

Angleichung ursprünglich verschiedener Lehre stattgefunden, so liegen die

Dinge nach Hanefelds Urteil in der zweiten Hälfte, also den khanda-s 8-16,
anders. Hier wurden seiner Auffassung nach "einfach fünf verschiedene
'Lehren' ohne jeden Versuch einer Überleitung aneinandergereiht"6. Der
einzige oberflächliche Versuch, eine wenigstens formale Einheit
herzustellen, besteht, so Hanefeld, darin, die erwähnte Phrase tat tvam asi an alle
in der zweiten Hälfte enthaltenen Abschnitte anzuhängen. Die fünf Lehren
des zweiten Teils, die Hanefeld mit E-I kennzeichnet, behandeln im
einzelnen:

- in den Abschnitten 9 und 10 sowie dem ersten Absatz von Abschnitt
8 eine Theorie des Schlafes, nach der der Mensch im Schlaf mit dem Sein

vereinigt ist und kein individuelles Bewußtsein mehr hat ("Lehre E").

- in den Abschnitten 11-13 eine Theorie der Lebenskraft, die als eigentliches

Wesen aller Kreaturen bestimmt wird ("Lehre F"). "Anscheinend
recht willkürlich und ohne deutlichen Zusammenhang"7 schließen sich
daran noch drei weitere Lehren an:

- G enthält im 14. Abschnitt eine Aussage über die Bedeutung des

Lehrers, den man braucht, um zur Erlösung zu gelangen;

- H im 15. Abschnitt eine Theorie des Sterbens und

- I im 16. Abschnitt eine Theorie des Ordals. Nach Hanefelds Urteil
haben G, H und I mit keiner der anderen im zweiten Teil von ChäUp 6
enthaltenen Lehren etwas gemeinsam. Auch stellen die einzelnen Lehren, wie
Hanefeld zeigt, nicht immer etwas in sich Geschlossenes und Kohärentes

5 Hanefeld, a.a.O., S. 171.

6 Hanefeld, a.a.O., S. 173.

7 Hanefeld, a.a.O., S. 174.



580 A. BOCK-RAMING

dar. Vor allem die Theorie des Schlafes als Vereinigung mit dem Sein (E)
ist durch eine Reihe von Einschüben unterbrochen8.

Diese Beurteilung der Komposition der zweiten Hälfte des 6.

Prapäthaka ist Gegenstand des vorliegenden Artikels. Trifft, so lautet die
Frage, Hanefelds Bewertung dieses Textes als ein bloßes Konglomerat aus

verschiedenen, willkürlich nebeneinandergestellten Lehren tatsächlich zu?

Oder lassen sich nicht vielleicht doch Gründe aufspüren, die erklären
könnten, weshalb die einzelnen Stücke so und nicht anders zusammenstehen?

Dazu seien folgende Überlegungen angestellt.

1. Ein wesentliches Ergebnis der Analyse Hanefelds ist, daß die zur
Lehre E gehörigen Abschnitte 9 und 10 wahrscheinlich eine Erklärung des

Tiefschlafzustandes bieten, der als Eingehen in das Sein gedeutet wird:
wenn man schläft, vereinigt man sich mit dem Sein und hat dann kein
individuelles Bewußtsein mehr. Zur Veranschaulichung dieses Zustandes
dient das Bild der Honigzubereitung: genauso wie die von Bienen
gesammelten Säfte verschiedener Bäume zu einer Einheit, nämlich Honig,
verschmolzen, nicht mehr sagen können: "Ich bin Saft von diesem Baum,
ich Saft von jenem Baum", genau so wissen alle Geschöpfe, wenn sie sich
im Sein vereinigt haben, nicht: "Wir vereinigen uns im Sein". Das
Aufwachen wird in Abschnitt 10 mit einem Herauskommen aus eben
diesem Sein gleichgesetzt. Eingeleitet wird diese Schlaftheorie bereits in
Abschnitt 8, Absatz 1, wo es heißt, daß, wenn der Mensch schläft, er mit
dem Sein vereinigt ist, wobei der Vorgang svapiti "er schläft" als svam

apito "zu sich eingegangen" "etymologisch" gedeutet wird.
Auf den 1. Absatz von Abschnitt 8 folgen nun aber Passagen, die

inhaltlich offenkundig nichts mit der Schlaftheorie zu tun haben und daher

mit Hanefeld wahrscheinlich als Einschübe aus anderen Quellen zu
betrachten sind. Da ist zunächst das Stück 8,2, das einen Beweis dafür
enthält, daß das Denken an den Atem gebunden ist: wie ein mit einer Schnur

angebundener Vogel in alle Richtungen fliegt, jedoch keinen anderen
Stützpunkt findet und sich eben auf der Stelle niederläßt, wo er angebunden
ist, genauso kehrt das Denken zum Atem zurück, nachdem es in alle
Richtungen geflattert ist, ohne eine andere Ruhestätte gesichtet zu haben:

sa yathä sakunih sûtrena prabaddho disant disant patitvänyaträyatanam
alabdhvä bandhanam evopasrayatelevam eva khalu somya tan mano

8 Im Detail besprochen bei Hanefeld, a.a.O., S. 158-161 und S.174.



CHÂNDOGYA-UPANISAD 5 81

disant disant patitvânyatrâyatanam alabdhvä prânam evopasrayate I
pränabandhanam hi somya mana iti I/9

Nach Hanefeld handelt es sich bei dieser Passage um einen Einschub, der
aus dem Zusammenhang des Textes nicht verständlich wird. Er äußert
jedoch in einer Anmerkung (S. 159) die vorsichtige Vermutung, daß die
Aussage in ChäUp 6,8,2 etwas mit dem Schlaf zu tun haben könnte und
verweist in diesem Zusammenhang auf eine Textstelle in der Brhad-
äranyaka-Upanisad (4,3,19). Sie lautet:

tad yathäsminn äkäse syeno vä suparno vä viparipatya sräntah samhatya
paksau samlayäyaiva dhriyate I evam eväyam purusa etasmä antäya
dhävati I yatra supto na kamcana kämam kämayate na kamcana svapnam
pasyati II

"Und wie ein Falke oder ein Adler, der in diesem Luftraum umhergeflogen

ist, ermüdet die Flügel zusammenlegt und sich [im Nest] zum
Niederkauern anschickt, genau so eilt der Seelen[mann] zu eben diesem
Zustand, wo er - eingeschlafen - keine Begierden mehr hat und keinen
Traum mehr sieht"10.

In diesem Zitat wird also explizit ein sich zur Ruhe begebender Vogel als

Bild für die im Zustand des Tiefschlafes befindliche Seele (purusa)
verwendet. Man kann daher über die von Hanefeld nur zögerlich
vorgebrachte Vermutung hinausgehend pointierter formulieren: die Einfügung
von 8,2 wurde wahrscheinlich veranlaßt und vorgenommen, weil sie in den

thematischen Zusammenhang "Schlaf paßte.

2. Nach 8,1 - Erklärung des Schlafes - und 8,2 - Beweis dafür, daß

das Denken an den Atem gebunden ist - folgt in 8,3-6 eine Erklärung von
Hunger und Durst, und zwar auf der Grundlage der in "B" (s. S.2) gelehrten
Reihe Seiende Glut - Wasser - Speise. Hunger entsteht dadurch, so heißt es,

daß das Wasser das Gegessene Speise fortfuhrt und der Durst dadurch,
daß die Glut das Wasser fortführt. Alle drei Elemente und damit auch alle
Wesen gründen im Seienden. Hanefeld sieht den gesamten Passus 8,3-6 als

einen Einschub an, der keinen Zusammenhang mit 8,1 und 8,2 erkennen läßt

und in den Rahmen der in B vorgestellten Lehre gehört. Zu dieser

9 Dieses wie auch alle weiteren Upanisad-Zitate folgen der Ausgabe von Limaye/
Vadekar, Eighteen Principal Upanisads, vol. I, Poona 1958.

10 Hanefelds Übersetzung, S.27.



582 A. BOCK-RAMING

Beurteilung ist folgendes zu sagen: Gewiß ist Hanefeld insofern recht zu
geben, als ein logischer Kausalnexus zwischen 8,1 und 8,2 einerseits und

8,3-6 andererseits nicht besteht. Dennoch läßt sich ein Grund angeben,
weshalb sich die Erklärungen von Hunger und Durst an eben dieser und
keiner anderen Stelle unseres Upanisad-Textes finden: sowohl 8,3 als auch

8,5 enthalten nämlich "etymologische" Erklärungen bzw. Definitionen
menschlicher Funktionen: Essen und Trinken; und eben dadurch stehen sie

in einem thematischen Zusammenhang mit dem Passus 8,1, in dem
ebenfalls eine "Etymologie", eine Definition einer anderen menschlichen

Funktion, des Schlafes, geboten wird. Dieser thematische Zusammenhang
wird zusätzlich auf formaler Ebene durch analoge Formulierungen
hervorgehoben, auf die meines Wissens bisher noch nicht hingewiesen
worden ist:

yatraitat purusah svapiti näma (8,1);
yatraitat puruso 'sisisati näma (8,3) und
atha yatraitat purusah pipäsati... (8,5)

3. An die Erklärungen von Hunger und Durst schließt sich als letzter
Satz von 8 und zwar wiederum ohne erkennbaren kausal-logischen
Zusammenhang mit dem Kontext - die folgende Aussage an: wenn der Mensch

stirbt, geht die Rede in das Denken ein, das Denken in den Atem, der Atem
in die Glut und diese in die höchste Gottheit:

asya somya purusasya prayato vän manosi sampadyate, manah präne,
pränas tejasi, tejah parasyäm devatäyäm.

Während in den unter 1. und 2. besprochenen Fällen der thematische
Zusammenhang zwischen Einschub und Kontext relativ leicht zu erkennen

war, erscheint die Beantwortung der Frage, weshalb dieses "funktionslose
Einsprengsel"11 ausgerechnet an dieser Stelle steht, durchaus
problematisch. Sie läßt sich jedoch einer Klärung näherfuhren, wenn man die erste

Hälfte des 6. Prapäthaka mit berücksichtigt. Dann ergibt sich die folgende
Möglichkeit einer Erklärung: bei den vorangehenden, soeben besprochenen
Definitionen von Hunger und Durst in dem Textabschnitt 8,3-6 spielen, wie
bereits erwähnt, auch die Begriffe Gegessenes - also Speise, Wasser und
Glut eine Rolle: das Wasser führt das Gegessene fort und läßt so Hunger

11 Hanefeld, a.a.O., S. 160.



CHÂNDOGYA-UPANISAD 583

entstehen, die Glut führt das Getrunkene Wasser fort und läßt so Durst
entstehen. Nun wird aber an einer sehr viel früheren Stelle in der ersten
Hälfte des 6. Prapäthaka, nämlich Abschnitt 6, Absatz 2-512, die folgende
Entstehungsreihe gelehrt:

aus (der Feinheit der gegessenen) Speise entsteht Denken;
aus (der Feinheit des getrunkenen) Wassers entsteht Atem und
aus (der Feinheit der aufgenommenen) Glut ensteht die Rede.

Es wäre daher möglich, daß in Kenntnis dieser Entstehungsreihe die am
Ende von 8,6 genannte Abfolge Rede - Denken - Atmen - Glut gerade an
dieser Stelle des Textes einfügte wurde, weil im unmittelbar
vorhergehenden Kontext Speise, Wasser und Glut vorkommen, die, wie gesagt,
nach dem Zeugnis der ersten Hälfte unseres Up.-Textes als Ursache der
ersten drei Glieder der Reihe gelehrt werden.

4. Bei der von Hanefeld als "Lebenskraft-Theorie" bezeichneten Lehre
der khanda-s 11-13 geht es um folgendes: am Beispiel eines Baumes legt
der Verfasser dieses Textabschnittes dar, daß die Lebewesen von der
"Lebens-Ätman" (jivätman) genannten Lebenskraft durchdrungen sind.
Wenn dieses Leben einen einzelnen Zweig verläßt, dann vertrocknet eben

dieser Zweig; verläßt es den ganzen Baum, dann vertrocknet der ganze
Baum, er stirbt also. Das Leben selbst aber, der jivätman, lebt weiter, er hat

sich nur aus dem betreffenden Lebewesen entfernt. Soweit der 11.

Abschnitt. Die Abschnitte 12 und 13 dürften, so ist mit Hanefeld
anzunehmen, ebenfalls zu dieser Lehre gehören. In ihnen wird dargelegt, daß das

Wesen des Lebens-Ätman seine Feinheit ist, die bewirkt, daß er nicht
unmittelbar sichtbar ist. Der Text verdeutlich dies am Beispiel der winzigen
Samenkörner der Frucht des Feigenbaumes: spaltet man eines von diesen,

so findet man auch darin das Leben nicht. Dieses Feine nun, das man nicht
erblickt, aus dem aber der so große nyagrodha-Baum entstanden ist, das ist
das Wesen von allem hier, das ist das Selbst. Wie das in Abschnitt 13

enthaltene Beispiel vom in Wasser aufgelösten Salz offenbar zeigen soll,
kann der Lebens-Ätman nicht wahrgenommen werden, obwohl er sich
tatsächlich über alle Lebewesen erstreckt. Nur zu dieser Lehre paßt der

Schlußsatz, der sich in der zweiten Hälfte des 6. Prapäthaka nach jedem
Abschnitt findet: "Und was jenes Feine ist, das ist das Wesen von allem

hier, das ist die Wahrheit, das ist das Selbst, das bist du, Svetaketu".

12 Nach Hanefeld zur Lehre "D" gehörig, s. S 2.



584 A. BOCK-RAMING

Für Hanefeld steht nun diese "Lebenskraft-Theorie" ohne
Zusammenhang mit der vorhergehenden Lehre vom Schlaf und der
Vereinigung mit dem Sein: "Es ergibt sich keinerlei formaler oder inhaltlicher
Hinweis, der erklären könnte, warum diese Lehre hier angeschlossen
wurde"13. Ich stimme diesem Urteil zu, was den Gesichtspunkt der
logischen Stringenz betrifft. Thematisch allerdings fügt sich die Lehre F der
Abschnitte 11-13 sehr wohl in den Kontext ein. Die Lehre vom Tiefschlaf in
den vorangehenden Abschnitten 9-10 verweist, wenn auch nicht explizit,
auf die sonst in den älteren Upanisaden belegte Parallelsetzung des Todes

mit dem Tiefschlaf, sie läßt das Thema "Tod" zumindest anklingen. Zum
Beispiel besteht nach zwei Passagen der Brhadäranyaka-Upanisad (4,3,
23-31 und 4,4,2) die Gemeinsamkeit von Tiefschlaf und Tod darin, daß in
beiden Zuständen die Außenwelt und jedes Bewußtsein von einer Außenwelt,

von einem "Zweiten", aufgehört hat zu existieren14. Wenn es also

richtig ist, daß in den über den Tiefschlafzustand handelnden Abschnitten 9

und 10 sowie dem 1. Absatz von Abschnitt 8 zugleich auch das Thema Tod
unausgesprochen im Hintergrund steht und mitschwingt, so läßt sich die
"Lebenskraft-Theorie" der Abschnitte 11-13 als der thematische Gegenpol
dazu anzusprechen.

5. Nach Hanefelds Urteil folgen die von ihm mit G, H und I
bezeichneten Lehren in den Abschnitten 14, 15 und 16 willkürlich und ohne
deutlichen Zusammenhang aufeinander. In dem Abschnitt 14 geht es um die

Bedeutung des Lehrers: Ebenso wie jemand, dem man die Augen verbunden
hat, in einer unbewohnten Gegend orientierungslos umherirrt, aber wieder
in seine Heimat zurückfindet, wenn man ihm die Binde von den Augen
nimmt und sagt, in welche Richtung er gehen muß, so verhält es sich mit
dem, der einen Lehrer hat: von ihm lernt er, welchen Weg er einschlagen
muß, um zur Erlösung zu gelangen. Abschnitt 15 handelt vom Vorgang des

Sterbens: Solange die Rede eines dem Tode geweihten Menschen noch
nicht ins Denken eingegangen ist, das Denken in den Atem, der Atem in die
Glut und die Glut in die höchste Gottheit, solange erkennt er seine
Umgebung. Erst wenn die schrittweise Reabsorption der genannten Elemente in

13 Hanefeld, a.a.O., S. 174.

14 Vgl. dazu E. Frauwallner, Geschichte der indischen Philosophie, 1. Band,
Salzburg 1953, S.68f. sowie R. Stuhrmann, Der Traum in der altindischen Literatur
im Vergleich mit altiranischen, hethitischen und griechischen Vorstellungen.
Tübingen 1982.



CHÂNDOGYA-UPANISAD 585

der geschilderten Reihenfolge erfolgt ist, erkennt er sie nicht mehr. Das
Thema von Abschnitt 16 schließlich ist das Ordal: ein des Diebstahls
bezichtigter Mensch muß ein glühendes Beil anfassen. Sagt er die Unwahrheit,

so verbrennt er sich, erweist sich damit als schuldig und wird
hingerichtet. Spricht er hingegen die Wahrheit, verbrennt er sich nicht. Er gilt
daher als unschuldig und wird freigelassen. Was Hanefelds Beurteilung des

Zusammenhanges dieser drei Abschnitte angeht, so gilt auch hier: er hat

insofern recht, als sie sowohl untereinander als auch mit dem
vorangehenden Kontext keinen logischen Kausalnexus erkennen lassen. Die in G
beschriebene Bedeutung des Lehrers hat weder etwas mit der nachfolgenden
Thematik des Sterbens (H) noch mit der des Ordals zu tun. Die Vermutung
drängt sich auf, daß alle drei Abschnitte aus verschiedenen Quellen in den

Gesamttext eingefugt wurden. Dennoch erweist sich bei näherer Betrachtung

ihre Zusammenstellung nicht als rein willkürlich. Hanefeld ist
nämlich entgangen, daß sie trotz fehlender inhaltlicher Bezüge durch ein

gemeinsames Stichwort, ein gemeinsames Thema, miteinander verbunden
sind: in allen drei "Lehren" geht es um verschiedene Bereiche menschlicher
Existenz und menschlichen Handelns: den Menschen, der erlöst wird, wenn
er einen Lehrer gefunden hat; den sterbenden Menschen, um den die
Verwandten versammelt sind; schließlich das moralisch-ethische Verhalten des

Menschen: verbrennt er sich beim Ordal, wird er zu Recht des Diebstahls

bezichtigt; verbrennt er sich nicht, ist erwiesen, daß er das moralische Ideal
der Wahrhaftigkeit verwirklicht hat. Dabei ist kaum zu übersehen, daß das

Thema "Mensch" in jedem der drei genannten Abschnitte sozusagen
programmatisch an den Anfang gestellt wird:

yathä somya purus am gandhärebhyo 'bhinaddhäksam äniya tarn tato
'tijane visrjet (Abschnitt 14, Absatz 1, Lehre "G");

purus am somyotopatäpinam jnätayah paryupäsate (Abschnitt 15,

Absatz 1, Lehre "H");
purusam somyota hastagrhïtam änayanti (Abschnitt 16, Absatz 1,

"Lehre I").

Zwischen G und H ist ein zusätzlicher Zusammenhalt auf formaler Ebene

durch die Verwendung eines ähnlichen Wortlautes - bei völlig
unterschiedlichen inhaltlichen Aussagen - zu beobachten. Man vergleiche die fast

gleichlautenden, im Text durch Sperrung hervorgehobenen Formulierungen:



586 A. BOCK-RAMING

tasya tavad eva ciram yävan na vimoksye'tha sampatsya iti
"das dauert so lange, wie ich nicht erlöst bin; dann komme ich an", und

tasya yävan na väh manasi sampadyate tävaj jänäti (15,1):

"Solange noch nicht seine Rede ins Denken eingegangen ist solange
kennt er sie".

Es scheint dabei auch kein Zufall zu sein, daß die beiden zitierten Abschnitte

von dem Verbum sam-pad- Gebrauch machen, das bereits in den

vorhergehenden Passagen der 2. Hälfte des 6. Prapäthaka mehrfach
Verwendung gefunden hatte. In 8,1 hatte es geheißen:

satä... sampanno bhavati: "mit dem Sein... vereinigt"; in 8,6
väh manasi sampadyate : "Die Rede geht in das Denken ein ...", und
in 9,2

sati sampadya na viduh sati sampadyämaha iti: "(genau so wissen diese

Geschöpfe), wenn sie sich im Sein vereinigt haben, nicht: 'wir vereinigen
uns im Sein'".

Und schließlich besteht ein thematischer Bezug zwischen der Lehre G - also

der Erlösung des Menschen, der einen Lehrer gefunden hat - und dem oben

auf S.4f. besprochenen Bild des sich zur Ruhe begebenden Vogels: in
beiden Fälle ist ja von einem zunächst ziellosen Umherirren in allen Richtungen

die Rede, das dann durch das Angelangen an einem Ziel beendet wird.
Aus den oben zusammengetragenen Beobachtungen lassen sich

folgende Schlußfolgerungen ziehen:
1. Bei der Hinzufügung der von Hanefeld richtig als Einschübe

erkannten Passagen in den Text der 2. Hälfte des 6. Prapäthaka spielte offenbar

der Kausalnexus, die Frage also, ob sich das jeweils interpolierte Stück
mit dem umgebenden Kontext inhaltlich-logisch verbindet, keine Rolle.
Ausschlaggebend war stattdessen anscheinend der thematische
Zusammenhang, den man in einigen Fällen auf formaler Ebene durch gleiche
oder ähnliche Formulierungen zu stützen suchte (vgl. Punkt 2 und 5). Die
Komposition des Textes ist damit trotz des Mangels an inhaltlich-logischen
Bezügen zwischen seinen einzelnen Teilen nicht willkürlich und ungeplant
erfolgt. Die Einfügungen sind vielmehr unter dem Gesichtspunkt der
Integration in den Gesamtzusammenhang und der thematischen Stimmigkeit
vorgenommen worden. Es ergibt sich auf diese Weise ein thematisches
Beziehungsgeflecht, das auch die erste Hälfte des 6. Kapitels einschließt. So

evoziert beispielsweise die erwähnte, in 6,2-4 gelehrte Reihe, nach der das

Denken aus der Feinheit der gegessenen Speise, der Atem aus der Feinheit



CHÂNDOGYA-UPANISAD 587

des getrunkenen Wassers und die Rede aus der Feinheit der aufgenommenen

Glut entsteht, assoziativ die Subtilität des der Welt zugrundeliegenden

Selbst, auf die in der zweiten Hälfte nach jedem Abschnitt refrain-
artig hingewiesen wird.

2. Im Mittelpunkt der gesamten zweiten Hälfte steht der Mensch: seine

Funktionen Schlaf, Hunger und Durst; Leben und Tod; Erlösung; sein
ethisch-moralisches Verhalten. Das anthropologische Interesse dieses Textes
bildet damit die thematische Weiterführung von Abschnitt 1, dessen
khanda-s 5-7 ebenfalls über den Menschen gehandelt hatten: sein Denken,
Atem und Rede.

3. Möglicherweise verbirgt sich hinter der Feststellung, daß die
Einzelabschnitte in der zweiten Hälfte des 6. Prapäthaka der ChäUp thematischassoziativ

miteinander verknüpft sind, ein wichtiges Prinzip, nach dem auch
der Aufbau und die Komposition anderer anonymer Sanskrit-Texte erfolgt
ist und das in Zukunft systematisch zu erforschen wäre. Ich möchte meinen
oben gemachten Beobachtungen abschließend drei eher zufällig zusammengetragene

Beispiele hinzufügen, die mir geeignet erscheinen, diese These zu
untermauern.

a) Das erste Beispiel stammt aus einem anderen Kapitel der ChäUp,
nämlich ihrem 4. Prapäthaka. Dort findet sich gegen Ende der sog. samvarga-
vidyä (4,1-3) ein zweifellos als Interpolation zu beurteilendes Textstück mit
zwei Tristubh-Versen (4,3,6 u. 7). 4,3,6 beinhaltet die von einem Brah-
manenschüler an Saunaka Käpeya und Abhipratärin Käksaseni in Form eines

Rätsels gestellte Frage, wer der eine Gott sei, der die "vier Großen"
verschlungen habe. Saunaka Käpeya gibt daraufhin in 4,3,J7 eine Antwort, die
ebenfalls in ein Rätsel gekleidet ist. Er beschreibt den Gott, nach dem der

Schüler gefragt hat, als denjenigen, der, selbst unverzehrbar, das esse, was
nicht eßbar sei. Eine inhaltlich-logische Verbindung dieser beiden Verse mit
dem Kontext - er lehrt den Wind und den Atem als An-sich-Raffer (sarn-

varga), die die Naturelemente Feuer, Sonne usw. bzw. die Lebensorgane an

sich raffen - besteht ganz offenkundig nicht, wohl aber ein thematischer
Zusammenhang, der ausschlaggebend für ihre Einfügung gewesen sein dürfte.

Wie bereits L. Renou richtig erkannt hat, ist es das Leitmotiv des Essens und

der Speise, das die beiden fraglichen ChäUp-Verse thematisch mit der sam-

vargavidyä verbindet15.

15 Vgl. L. Renou, "Remarques sur La Chândogya-Upanisad", in: Études Védiques et

Pàninéennes. Tome 1. Paris 1955, S.101:"Le leitmotiv, de part et d'autre, est la



588 A. BOCK-RAMING

b) Auch bei dem zweiten Beispiel handelt es sich um einen Upanisad-
Text. U. Schneider war in einem Aufsatz zur Aitareya-Upanisad16 zu dem

Ergebnis gelangt, daß die drei Kapitel dieses Textes zwar inhaltlich deutlich
geschieden sind - der 1. Adhyäya enthält eine Kosmogonie mit dem ätman
als Schöpfer, der 2. handelt von der dreifachen Geburt des ätman, während
im 3. sein Wesen bestimmt wird -, daß sie aber dennoch durch ein
übergreifendes Thema, nämlich das der Geburt und der Erlösung der höchsten

Seele, miteinander verknüpft sind.

c) Als drittes und letztes Beispiel möge ein epischer Text dienen,
nämlich der zum sog. Näräyaniya gehörige Abschnitt Mahâbhârata 12,326,

17-46, eines der ältesten literarischen Zeugnisse für die vyüha-Spekulation.
Wie ich bereits in einem Aufsatz von 1992 im Detail gezeigt habe17, setzt
sich dieses Textstück aus insgesamt sechs inhaltlich unterschiedlichen
Teilen zusammen:

A. eine Charakterisierung der auf der mythischen Insel Svetadvipa
lebenden Verehrer des Gottes Näräyana;
B. eine Beschreibung des purusa und dessen Identifizierung mit dem
Gott Väsudeva;
C. das Verhältnis zwischen den gunas der Urmaterie und der als

ksetrajha bezeichneten Individuacele;
D. die Reabsorption der Welt im purusa, der mit Väsudeva identifiziert
wird;
E. die Vereinigung der fünf groben Elemente zum menschlichen
Körper;
F. die Enstehung der vyüha-s Samkarsana, Pradyumna und Aniruddha.

Diesen Abschnitten ermangelt es, wie ich in dem genannten Aufsatz gezeigt
habe, an jeglicher kausal-logischer Verknüpfung. Das bedeutet jedoch nicht,
daß ihre Zusammenstellung in der genannten Reihenfolge ungeplant erfolgt
ist. Sondern der Redaktor hat das ihm bekannte Material verschiedener

notion de 'nourriture' et de 'manger', qui domine l'épisode et s'apparente à la
samvargavidyä, thème majeur du kh[anda]".

16 U. Schneider, "Die Komposition der Aitareya-Upanisad", in: Indo-lranian Journal
7 (1963), S.58-69.

17 A. Bock-Raming, "Philologische und geistesgeschichtliche Bemerkungen zu
Mahâbhârata 12, 326, 17-46", in: ZDMG 142 (1992), S.321-333.



CHÂNDOGYA-UPANISAD 589

Quellen erstens so ausgesucht und zweitens so geändert und harmonisiert,
daß er es thematisch und begrifflich in den Gesamtzusammenhang der

vyüha-Spekulation integrieren konnte18.

18 Bock-Raming, a.a.O., S.329.




	Einige Bemerkungen zur Komposition des 6. Prapāthaka des Chāndogya-upanisad

