Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 3

Artikel: Einige Bemerkungen zur Komposition des 6. Prapthaka des
Chndogya-upanisad

Autor: Bock-Raming, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147269

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EINIGE BEMERKUNGEN ZUR KOMPOSITION
DES 6. PRAPATHAKA DER CHANDOGYA-UPANISAD

A. Bock-Raming, Freiburg i. Br.

Der 6. Prapathaka der Chandogya-Upanisad (abgekiirzt: ChaUp) geht
bekanntlich von folgender Situation aus: Svetaketu, der Sohn des beriihmten
Vedalehrers Uddalaka Aruni, kehrt nach Beendigung seines Vedastudiums
stolz auf sein erworbenes Wissen zu seinem Vater zuriick. Dieser legt ihm
die Frage vor, ob er auch die Unterweisung erhalten habe, durch die noch
nicht Gehortes gehort, noch nicht Gedachtes gedacht und noch nicht Er-
kanntes erkannt werde (ChaUp 6,1,3). Svetaketu muB verneinen, woraufhin
ithm sein Vater eine lange Reihe von Belehrungen erteilt.

Eine eingehende Behandlung dieses Textes ist, soweit ich sehe, zuletzt
durch E. HANEFELD im Rahmen seiner Monographie iiber die philo-
sophischen Haupttexte der dlteren Upanisaden erfolgt!. Das Verdienst von
HANEFELDs Arbeit besteht darin, dal es ihm gelungen ist, zu wesentlichen
Erkenntnissen hinsichtlich des Aufbaus und der Entwicklungsgeschichte des
6. Prapathaka zu gelangen. Auf der Grundlage der von HACKER ent-
wickelten Methode zur Erforschung der anonymen Sanskritliteratur? kann er
zeigen, dafl dieser Text keineswegs eine homogene Einheit darstellt3, son-
dern aus verschiedenen Stiicken unterschiedlicher Herkunft zusammen-
gesetzt ist. Die von HANEFELD erarbeiteten Ergebnisse seien an dieser Stelle
kurz rekapituliert:

HANEFELD konstatiert zundchst, daB der Text rein formal aus zwei
Hilften bestehe, deren erste, die die Abschnitte (khanda) 1 bis 7 umfaBt, mit

1 Erhardt HANEFELD, Philosophische Haupttexte der dlteren Upanisaden, Wiesbaden
1976 (Freiburger Beitrdge zur Indologie Bd. 9), S.116-174.

2 P.HACKER, “Zur Methode der geschichtlichen Erforschung der anonymen Sans-
kritliteratur des Hinduismus”, in: ZDMG 111 (1961), S.483-492 = KIl. Schr., S.8-17.

3 Wie etwa, ohne ndhere Begriindung, von DEUSSEN angenommen wurde: “Der ganze
Prapathaka bildet ein zusammenhingendes Ganzes”, in: Sechzig Upanishad’s des

Veda. Aus dem Sanskrit iibersetzt und mit Einleitungen und Anmerkungen versehen.
Leipzig, 3. Aufl. 1938, S.153.



578 A. BOCK-RAMING

s em

Svetaketur haruneya asa beginnt und mit tad dhasya vijajiiav iti vijajiav iti
endet, wihrend die zweite, die Abschnitte 8 bis 16 enthaltende mit Uddalako
harunih Svetaketum putram uvaca anhebt und mit dem gleichen Wortlaut
wie die erste Hilfte schlieBt. Der am Ende eines jedes khanda der zweiten
Hilfte stehende beriihmte Ausspruch: sa ya eso ’nimaitadatmyam idam
sarvam tat satyam sa atma tat tvam asi Svetaketo kommt in der ersten
Hilfte nicht vor.

Beide Halften umfassen recht unterschiedliche Inhalte. HANEFELD zeigt,
daB in der ersten vier verschiedene, wahrscheinlich unabhingig voneinander
entstandene Lehren enthalten sind, die er als A, B, C und D bezeichnet:

A enthdlt in Abschnitt 1 des Textes eine Erkenntnistheorie bzw.
Elementenlehre, der zufolge alles Existierende aus einer nicht ndher an-
gegebenen Anzahl von Substanzen besteht und die Vielfalt der Erschei-
nungen mit den verschiedenen Erscheinungsformen dieser Materialien zu
erkléren ist.

B enthélt in Abschnitt 2 eine Kosmologie, nach der am Anfang allein
das Seiende (Skt.: sat) existiert. Dieses entldBt aus sich die Glut (zejas), aus
der dann das Wasser (@pah) und aus diesem die Nahrung (anna) entstehen.

C enthilt in Abschnitt 4 des Textes eine weitere Erkenntnistheorie, die —
im Gegensatz zu der in A — von einer Drei-Elementen-Lehre ausgeht und
nach HANEFELD in zwei verschiedenen Formen vorzuliegen scheint bzw. sich
auf zwei Weisen interpretieren 148t:
1. Alles Existierende konstituiert sich aus den drei Elementen
Glut, Wasser und Nahrung.

2. Alles Existierende geht auf die drei Urelemente selbst zuriick.
Den roten Gegenstidnden liegt die Glut, den weilen das Wasser
und den schwarzen die Nahrung zugrunde. Unbestimmtes
(avijAata), d.h. Gegenstiande, die nicht einer dieser drei Farben
zugeordnet werden kdnnen, sind aus einer Mischung der
Ursubstanzen entstanden?.

Die Lehre D schlieBlich enthidlt in den Abschnitten 5-7 des Textes Aus-
fiihrungen zum Denken, dem Atem und der Rede als drei Funktionen des
Menschen, die als Umwandlungen der drei Elemente verstanden werden: die
gegessene Nahrung wird zu Denken, das getrunkene Wasser zu Atem, die
gegessene Glut zu Rede.

4 HANEFELD, a.a.0., S.151; 157.



CHANDOGYA-UPANISAD 579

Wie HANEFELD nachweisen kann, gibt es trotz der Heterogenitit des in
der ersten Hilfte enthaltenen Stoffes Indizien, die darauf deuten, da8 der
Versuch unternommen wurde, diese vier verschiedenen Lehren in einen
Zusammenhang zu stellen. So sind insbesondere die zweite und die vierte
Lehre (B und D) “durch einige abgestufte (und sinnverindernde) Sitze”,
die neue Termini einfilhren und andere zuvor genannte weglassen, mitein-
ander in Verbindung gebracht bzw. aufeinander abgestimmt.

Hat also in der ersten Hilfte des 6. Prapathaka eine redaktionelle
Angleichung urspriinglich verschiedener Lehre stattgefunden, so liegen die
Dinge nach HANEFELDs Urteil in der zweiten Hilfte, also den khanda-s 8-16,
anders. Hier wurden seiner Auffassung nach “einfach fiinf verschiedene
‘Lehren’ ohne jeden Versuch einer Uberleitung aneinandergereiht”®. Der
einzige oberflidchliche Versuch, eine wenigstens formale Einheit herzu-
stellen, besteht, so HANEFELD, darin, die erwdhnte Phrase tat tvam asi an alle
in der zweiten Hilfte enthaltenen Abschnitte anzuhdngen. Die fiinf Lehren
des zweiten Teils, die HANEFELD mit E-I kennzeichnet, behandeln im
einzelnen:

— in den Abschnitten 9 und 10 sowie dem ersten Absatz von Abschnitt
8 eine Theorie des Schlafes, nach der der Mensch im Schlaf mit dem Sein
vereinigt ist und kein individuelles BewuBtsein mehr hat (“Lehre E”).

—in den Abschnitten 11-13 eine Theorie der Lebenskraft, die als eigent-
liches Wesen aller Kreaturen bestimmt wird (“Lehre F”). “Anscheinend
recht willkiirlich und ohne deutlichen Zusammenhang”” schlieBen sich
daran noch drei weitere Lehren an:

— G enthilt im 14. Abschnitt eine Aussage iiber die Bedeutung des
Lehrers, den man braucht, um zur Erlosung zu gelangen;

— H im 15. Abschnitt eine Theorie des Sterbens und
— I im 16. Abschnitt eine Theorie des Ordals. Nach HANEFELDs Urteil
haben G, H und I mit keiner der anderen im zweiten Teil von ChaUp 6 ent-

haltenen Lehren etwas gemeinsam. Auch stellen die einzelnen Lehren, wie
HANEFELD zeigt, nicht immer etwas in sich Geschlossenes und Kohédrentes

5 HANEFELD, a.a.0., S.171.
6 HANEFELD, a.2.0., S.173.
7 HANEFELD, a.a.0., S.174.



580 A. BOCK-RAMING

dar. Vor allem die Theorie des Schlafes als Vereinigung mit dem Sein (E)
ist durch eine Reihe von Einschiiben unterbrochen®.

Diese Beurteilung der Komposition der zweiten Hélfte des 6.
Prapathaka ist Gegenstand des vorliegenden Artikels. Trifft, so lautet die
Frage, HANEFELDs Bewertung dieses Textes als ein bloBes Konglomerat aus
verschiedenen, willkiirlich nebeneinandergestellten Lehren tatsdchlich zu?
Oder lassen sich nicht vielleicht doch Griinde aufspiiren, die erkliren
konnten, weshalb die einzelnen Stiicke so und nicht anders zusammen-
stehen? Dazu seien folgende Uberlegungen angestellt.

1. Ein wesentliches Ergebnis der Analyse HANEFELDs ist, da} die zur
Lehre E gehorigen Abschnitte 9 und 10 wahrscheinlich eine Erklirung des
Tiefschlafzustandes bieten, der als Eingehen in das Sein gedeutet wird:
wenn man schléft, vereinigt man sich mit dem Sein und hat dann kein
individuelles BewuBtsein mehr. Zur Veranschaulichung dieses Zustandes
dient das Bild der Honigzubereitung: genauso wie die von Bienen
gesammelten Séfte verschiedener Baume zu einer Einheit, ndmlich Honig,
verschmolzen, nicht mehr sagen kdnnen: “Ich bin Saft von diesem Baum,
ich Saft von jenem Baum”, genau so wissen alle Geschopfe, wenn sie sich
im Sein vereinigt haben, nicht: “Wir vereinigen uns im Sein”. Das
Aufwachen wird in Abschnitt 10 mit einem Herauskommen aus eben
diesem Sein gleichgesetzt. Eingeleitet wird diese Schlaftheorie bereits in
Abschnitt 8, Absatz 1, wo es heiflt, daB, wenn der Mensch schlift, er mit
dem Sein vereinigt ist, wobei der Vorgang svapiti = “er schldft” als svam
apito = “zu sich eingegangen” “etymologisch” gedeutet wird.

Auf den 1. Absatz von Abschnitt 8 folgen nun aber Passagen, die
inhaltlich offenkundig nichts mit der Schlaftheorie zu tun haben und daher
mit HANEFELD wahrscheinlich als Einschiibe aus anderen Quellen zu
betrachten sind. Da ist zundchst das Stiick 8,2, das einen Beweis dafir
enthélt, daB das Denken an den Atem gebunden ist: wie ein mit einer Schnur
angebundener Vogel in alle Richtungen fliegt, jedoch keinen anderen
Stiitzpunkt findet und sich eben auf der Stelle niederld3t, wo er angebunden
ist, genauso kehrt das Denken zum Atem zuriick, nachdem es in alle
Richtungen geflattert ist, ohne eine andere Ruhestitte gesichtet zu haben:

sa yatha Sakunih sutrena prabaddho disam disam patitvanyatrayatanam

alabdhva bandhanam evopasrayate/evam eva khalu somya tan mano

8 Im Detail besprochen bei HANEFELD, a.a.0., S.158-161 und S.174.



CHANDOGYA-UPANISAD 581

disam disam patitvanyatrayatanam alabdhva pranam evopasrayate /
pranabandhanam hi somya mana iti //9

Nach HANEFELD handelt es sich bei dieser Passage um einen Einschub, der
aus dem Zusammenhang des Textes nicht verstindlich wird. Er duBert
Jedoch in einer Anmerkung (S. 159) die vorsichtige Vermutung, daB die
Aussage in ChaUp 6,8,2 etwas mit dem Schlaf zu tun haben kdénnte und
verweist in diesem Zusammenhang auf eine Textstelle in der Brhad-
aranyaka-Upanisad (4,3,19). Sie lautet:

tad yathasminn dakase Syeno va suparno va viparipatya srantah samhatya

paksau samlayayaiva dhriyate | evam evayam purusa etasma antaya

dhavati / yatra supto na kamcana kamam kamayate na kamcana svapnam
pasyati I/

“Und wie ein Falke oder ein Adler, der in diesem Luftraum umherge-
flogen ist, ermiidet die Fliigel zusammenlegt und sich [im Nest] zum
Niederkauern anschickt, genau so eilt der Seelen[mann] zu eben diesem
Zustand, wo er — eingeschlafen — keine Begierden mehr hat und keinen
Traum mehr sieht”10,

In diesem Zitat wird also explizit ein sich zur Ruhe begebender Vogel als
Bild fiir die im Zustand des Tiefschlafes befindliche Seele (purusa)
verwendet. Man kann daher iiber die von HANEFELD nur zdégerlich vor-
gebrachte Vermutung hinausgehend pointierter formulieren: die Einfiigung
von 8,2 wurde wahrscheinlich veranlait und vorgenommen, weil sie in den
thematischen Zusammenhang “Schlaf” paBte.

2. Nach 8,1 — Erkldrung des Schlafes — und 8,2 — Beweis dafiir, daf3
das Denken an den Atem gebunden ist — folgt in 8,3-6 eine Erkldrung von
Hunger und Durst, und zwar auf der Grundlage der in “B” (s. S.2) gelehrten
Reihe Seiende Glut — Wasser — Speise. Hunger entsteht dadurch, so heiBt es,
daB das Wasser das Gegessene = Speise fortfiihrt und der Durst dadurch,
daB die Glut das Wasser fortfiihrt. Alle drei Elemente und damit auch alle
Wesen griinden im Seienden. Hanefeld sieht den gesamten Passus 8,3-6 als
einen Einschub an, der keinen Zusammenhang mit 8,1 und 8,2 erkennen 14t
und in den Rahmen der in B vorgestellten Lehre gehort. Zu dieser

9 Dieses wie auch alle weiteren Upanisad-Zitate folgen der Ausgabe von LIMAYE/
VADEKAR, Eighteen Principal Upanisads, vol. I, Poona 1958.

10 HANEFELDs Ubersetzung, S.27.



582 A. BOCK-RAMING

Beurteilung ist folgendes zu sagen: GewiB} ist HANEFELD insofern recht zu
geben, als ein logischer Kausalnexus zwischen 8,1 und 8,2 einerseits und
8,3-6 andererseits nicht besteht. Dennoch 1dBt sich ein Grund angeben,
weshalb sich die Erkldrungen von Hunger und Durst an eben dieser und
keiner anderen Stelle unseres Upanisad-Textes finden: sowohl 8,3 als auch
8,5 enthalten nimlich “etymologische” Erkldrungen bzw. Definitionen
menschlicher Funktionen: Essen und Trinken; und eben dadurch stehen sie
in einem thematischen Zusammenhang mit dem Passus 8,1, in dem
ebenfalls eine “Etymologie”, eine Definition einer anderen menschlichen
Funktion, des Schlafes, geboten wird. Dieser thematische Zusammenhang
wird zusidtzlich auf formaler Ebene durch analoge Formulierungen
hervorgehoben, auf die meines Wissens bisher noch nicht hingewiesen
worden ist:
yatraitat purusah svapiti nama ... (8,1);

yatraitat puruso 'Sisisati nama ... (8,3) und
atha yatraitat purusah pipasati ... (8,5)

3. An die Erkldrungen von Hunger und Durst schlie3t sich als letzter
Satz von 8 und zwar wiederum ohne erkennbaren kausal-logischen Zu-
sammenhang mit dem Kontext — die folgende Aussage an: wenn der Mensch
stirbt, geht die Rede in das Denken ein, das Denken in den Atem, der Atem
in die Glut und diese in die hochste Gottheit:

asya somya purusasya prayato van manasi sampadyate, manah prane,
pranas tejasi, tejah parasyam devatayam.

Wihrend in den unter 1. und 2. besprochenen Fillen der thematische
Zusammenhang zwischen Einschub und Kontext relativ leicht zu erkennen
war, erscheint die Beantwortung der Frage, weshalb dieses “funktionslose
Einsprengsel”!! ausgerechnet an dieser Stelle steht, durchaus proble-
matisch. Sie 148t sich jedoch einer Klarung ndherfithren, wenn man die erste
Halfte des 6. Prapathaka mit beriicksichtigt. Dann ergibt sich die folgende
Maoglichkeit einer Erklarung: bei den vorangehenden, soeben besprochenen
Definitionen von Hunger und Durst in dem Textabschnitt 8,3-6 spielen, wie
bereits erwidhnt, auch die Begriffe Gegessenes — also Speise, Wasser und
Glut eine Rolle: das Wasser fiihrt das Gegessene fort und 148t so Hunger

11 HANEFELD, a.a.0., S.160.



CHANDOGYA-UPANISAD 583

entstehen, die Glut fiihrt das Getrunkene = Wasser fort und 148t so Durst
entstehen. Nun wird aber an einer sehr viel fritheren Stelle in der ersten
Hilfte des 6. Prapathaka, nimlich Abschnitt 6, Absatz 2-512, die folgende
Entstehungsreihe gelehrt:

aus (der Feinheit der gegessenen) Speise entsteht Denken;
aus (der Feinheit des getrunkenen) Wassers entsteht Atem und
aus (der Feinheit der aufgenommenen) Glut ensteht die Rede.

Es wire daher moglich, da in Kenntnis dieser Entstehungsreihe die am
Ende von 8,6 genannte Abfolge Rede — Denken — Atmen — Glut gerade an
dieser Stelle des Textes einfiigte wurde, weil im unmittelbar vorher-
gehenden Kontext Speise, Wasser und Glut vorkommen, die, wie gesagt,
nach dem Zeugnis der ersten Hilfte unseres Up.-Textes als Ursache der
ersten drei Glieder der Reihe gelehrt werden.

4. Bei der von Hanefeld als “Lebenskraft-Theorie” bezeichneten Lehre
der khanda-s 11-13 geht es um folgendes: am Beispiel eines Baumes legt
der Verfasser dieses Textabschnittes dar, dal die Lebewesen von der
“Lebens-Atman” (jivatman) genannten Lebenskraft durchdrungen sind.
Wenn dieses Leben einen einzelnen Zweig verldBt, dann vertrocknet eben
dieser Zweig; verldBt es den ganzen Baum, dann vertrocknet der ganze
Baum, er stirbt also. Das Leben selbst aber, der jivatman, lebt weiter, er hat
sich nur aus dem betreffenden Lebewesen entfernt. Soweit der 11.
Abschnitt. Die Abschnitte 12 und 13 diirften, so ist mit HANEFELD anzu-
nehmen, ebenfalls zu dieser Lehre gehoren. In ihnen wird dargelegt, dal das
Wesen des Lebens-Atman seine Feinheit ist, die bewirkt, daB er nicht
unmittelbar sichtbar ist. Der Text verdeutlich dies am Beispiel der winzigen
Samenkorner der Frucht des Feigenbaumes: spaltet man eines von diesen,
so findet man auch darin das Leben nicht. Dieses Feine nun, das man nicht
erblickt, aus dem aber der so groBBe nyagrodha-Baum entstanden ist, das ist
das Wesen von allem hier, das ist das Selbst. Wie das in Abschnitt 13
enthaltene Beispiel vom in Wasser aufgeldsten Salz offenbar zeigen soll,
kann der Lebens-Atman nicht wahrgenommen werden, obwohl er sich
tatsidchlich iiber alle Lebewesen erstreckt. Nur zu dieser Lehre paBt der
SchluBsatz, der sich in der zweiten Hilfte des 6. Prapathaka nach jedem
Abschnitt findet: “Und was jenes Feine ist, das ist das Wesen von allem
hier, das ist die Wahrheit, das ist das Selbst, das bist du, Svetaketu”.

12 Nach HANEFELD zur Lehre “D” gehorig, s. S 2.



584 A. BOCK-RAMING

Fiir HANEFELD steht nun diese “Lebenskraft-Theorie” ohne Zu-
sammenhang mit der vorhergehenden Lehre vom Schlaf und der Ver-
einigung mit dem Sein: “Es ergibt sich keinerlei formaler oder inhaltlicher
Hinweis, der erkldren konnte, warum diese Lehre hier angeschlossen
wurde”!3. Ich stimme diesem Urteil zu, was den Gesichtspunkt der
logischen Stringenz betrifft. Thematisch allerdings fiigt sich die Lehre F der
Abschnitte 11-13 sehr wohl in den Kontext ein. Die Lehre vom Tiefschlaf in
den vorangehenden Abschnitten 9-10 verweist, wenn auch nicht explizit,
auf die sonst in den &lteren Upanisaden belegte Parallelsetzung des Todes
mit dem Tiefschlaf, sie 1a6t das Thema “Tod” zumindest anklingen. Zum
Beispiel besteht nach zwei Passagen der Brhadaranyaka-Upanisad (4,3,
23-31 und 4,4,2) die Gemeinsamkeit von Tiefschlaf und Tod darin, daf3 in
beiden Zustéinden die Aulenwelt und jedes BewuBtsein von einer Auflen-
welt, von einem “Zweiten”, aufgehort hat zu existieren!4. Wenn es also
richtig ist, daB in den iiber den Tiefschlafzustand handelnden Abschnitten 9
und 10 sowie dem 1. Absatz von Abschnitt 8 zugleich auch das Thema Tod
unausgesprochen im Hintergrund steht und mitschwingt, so 146t sich die
“Lebenskraft-Theorie” der Abschnitte 11-13 als der thematische Gegenpol
dazu anzusprechen.

5. Nach HANEFELDs Urteil folgen die von ihm mit G, H und I be-
zeichneten Lehren in den Abschnitten 14, 15 und 16 willkiirlich und ohne
deutlichen Zusammenhang aufeinander. In dem Abschnitt 14 geht es um die
Bedeutung des Lehrers: Ebenso wie jemand, dem man die Augen verbunden
hat, in einer unbewohnten Gegend orientierungslos umherirrt, aber wieder
in seine Heimat zuriickfindet, wenn man ihm die Binde von den Augen
nimmt und sagt, in welche Richtung er gehen muB, so verhélt es sich mit
dem, der einen Lehrer hat: von ihm lernt er, welchen Weg er einschlagen
muB}, um zur Erlosung zu gelangen. Abschnitt 15 handelt vom Vorgang des
Sterbens: Solange die Rede eines dem Tode geweihten Menschen noch
nicht ins Denken eingegangen ist, das Denken in den Atem, der Atem in die
Glut und die Glut in die hochste Gottheit, solange erkennt er seine Um-
gebung. Erst wenn die schrittweise Reabsorption der genannten Elemente in

13 HANEFELD, a.a.0., S.174.

14 Vgl. dazu E. FRAUWALLNER, Geschichte der indischen Philosophie, 1. Band,
Salzburg 1953, S.68f. sowie R. STUHRMANN, Der Traum in der altindischen Literatur

im Vergleich mit altiranischen, hethitischen und griechischen Vorstellungen.
Tiibingen 1982.



CHANDOGYA-UPANISAD 585

der geschilderten Reihenfolge erfolgt ist, erkennt er sie nicht mehr. Das
Thema von Abschnitt 16 schlieBlich ist das Ordal: ein des Diebstahls
bezichtigter Mensch muB ein gliihendes Beil anfassen. Sagt er die Unwahr-
heit, so verbrennt er sich, erweist sich damit als schuldig und wird hinge-
richtet. Spricht er hingegen die Wahrheit, verbrennt er sich nicht. Er gilt
daher als unschuldig und wird freigelassen. Was Hanefelds Beurteilung des
Zusammenhanges dieser drei Abschnitte angeht, so gilt auch hier: er hat
insofern recht, als sie sowohl untereinander als auch mit dem voran-
gehenden Kontext keinen logischen Kausalnexus erkennen lassen. Die in G
beschriebene Bedeutung des Lehrers hat weder etwas mit der nachfolgenden
Thematik des Sterbens (H) noch mit der des Ordals zu tun. Die Vermutung
dréngt sich auf, daB alle drei Abschnitte aus verschiedenen Quellen in den
Gesamttext eingefiigt wurden. Dennoch erweist sich bei nidherer Betrach-
tung ihre Zusammenstellung nicht als rein willkiirlich. HANEFELD ist
namlich entgangen, daB} sie trotz fehlender inhaltlicher Beziige durch ein
gemeinsames Stichwort, ein gemeinsames Thema, miteinander verbunden
sind: in allen drei “Lehren” geht es um verschiedene Bereiche menschlicher
Existenz und menschlichen Handelns: den Menschen, der erlost wird, wenn
er einen Lehrer gefunden hat; den sterbenden Menschen, um den die Ver-
wandten versammelt sind; schlieBlich das moralisch-ethische Verhalten des
Menschen: verbrennt er sich beim Ordal, wird er zu Recht des Diebstahls
bezichtigt; verbrennt er sich nicht, ist erwiesen, daB er das moralische Ideal
der Wahrhaftigkeit verwirklicht hat. Dabei ist kaum zu iibersehen, dal das
Thema “Mensch” in jedem der drei genannten Abschnitte sozusagen
programmatisch an den Anfang gestellt wird:

yatha somya purusam gandharebhyo 'bhinaddhaksam aniya tam tato
‘tijane visrjet (Abschnitt 14, Absatz 1, Lehre “G”);

purusam somyotopatapinam jiatayah paryupasate ... (Abschnitt 15,
Absatz 1, Lehre “H”);

purusam somyota hastagrhitam anayanti ... (Abschnitt 16, Absatz 1,
“Lehre I”).

Zwischen G und H ist ein zusdtzlicher Zusammenhalt auf formaler Ebene
durch die Verwendung eines dhnlichen Wortlautes — bei vollig unter-
schiedlichen inhaltlichen Aussagen — zu beobachten. Man vergleiche die fast
gleichlautenden, im Text durch Sperrung hervorgehobenen Formulierungen:



586 A. BOCK-RAMING

tasya tavad eva ciram yavan na vimoksye'tha sampatsya iti
“das dauert so lange, wie ich nicht erlst bin; dann komme ich an”, und
tasya yavan na van manasi sampadyate ... tavaj janati (15,1):
“Solange noch nicht seine Rede ins Denken eingegangen ist ... , solange
kennt er sie”.

Es scheint dabei auch kein Zufall zu sein, daf3 die beiden zitierten Absch-
nitte von dem Verbum sam-pad- Gebrauch machen, das bereits in den
vorhergehenden Passagen der 2. Hilfte des 6. Prapathaka mehrfach Ver-
wendung gefunden hatte. In 8,1 hatte es geheiBen:

satd ... sampanno bhavati: “mit dem Sein ... vereinigt”; in 8,6
van manasi sampadyate ... : “Die Rede ... geht in das Denken ein ...”, und
in 9,2

sati sampadya na viduh sati sampadyamaha iti: “(genau so wissen diese
Geschopfe), wenn sie sich im Sein vereinigt haben, nicht: ‘wir vereinigen

9

uns im Sein’”.

Und schlieBlich besteht ein thematischer Bezug zwischen der Lehre G — also
der Erlosung des Menschen, der einen Lehrer gefunden hat — und dem oben
auf S.4f. besprochenen Bild des sich zur Ruhe begebenden Vogels: in
beiden Fille ist ja von einem zunéchst ziellosen Umbherirren in allen Richtun-
gen die Rede, das dann durch das Angelangen an einem Ziel beendet wird.

Aus den oben zusammengetragenen Beobachtungen lassen sich
folgende SchluBfolgerungen ziehen:

1. Bei der Hinzufiigung der von HANEFELD richtig als Einschiibe
erkannten Passagen in den Text der 2. Hélfte des 6. Prapathaka spielte offen-
bar der Kausalnexus, die Frage also, ob sich das jeweils interpolierte Stiick
mit dem umgebenden Kontext inhaltlich-logisch verbindet, keine Rolle.
Ausschlaggebend war stattdessen anscheinend der thematische Zu-
sammenhang, den man in einigen Féllen auf formaler Ebene durch gleiche
oder dhnliche Formulierungen zu stiitzen suchte (vgl. Punkt 2 und 5). Die
Komposition des Textes ist damit trotz des Mangels an inhaltlich-logischen
Beziligen zwischen seinen einzelnen Teilen nicht willkiirlich und ungeplant
erfolgt. Die Einfiigungen sind vielmehr unter dem Gesichtspunkt der
Integration in den Gesamtzusammenhang und der thematischen Stimmigkeit
vorgenommen worden. Es ergibt sich auf diese Weise ein thematisches
Beziehungsgeflecht, das auch die erste Hilfte des 6. Kapitels einschliefit. So
evoziert beispielsweise die erwidhnte, in 6,2-4 gelehrte Reihe, nach der das
Denken aus der Feinheit der gegessenen Speise, der Atem aus der Feinheit



CHANDOGYA-UPANISAD 587

des getrunkenen Wassers und die Rede aus der Feinheit der aufgenom-
menen Glut entsteht, assoziativ die Subtilitidt des der Welt zugrunde-
liegenden Selbst, auf die in der zweiten Hilfte nach jedem Abschnitt refrain-
artig hingewiesen wird.

2. Im Mittelpunkt der gesamten zweiten Halfte steht der Mensch: seine
Funktionen Schlaf, Hunger und Durst; Leben und Tod; Erlésung; sein
ethisch-moralisches Verhalten. Das anthropologische Interesse dieses Textes
bildet damit die thematische Weiterfiihrung von Abschnitt 1, dessen
khanda-s 5-7 ebenfalls iiber den Menschen gehandelt hatten: sein Denken,
Atem und Rede.

3. Moglicherweise verbirgt sich hinter der Feststellung, daB die Einzel-
abschnitte in der zweiten Hélfte des 6. Prapathaka der ChaUp thematisch-
assoziativ miteinander verkniipft sind, ein wichtiges Prinzip, nach dem auch
der Aufbau und die Komposition anderer anonymer Sanskrit-Texte erfolgt
ist und das in Zukunft systematisch zu erforschen wire. Ich mdchte meinen
oben gemachten Beobachtungen abschlieend drei eher zuféllig zusammen-
getragene Beispiele hinzufligen, die mir geeignet erscheinen, diese These zu
untermauern.

a) Das erste Beispiel stammt aus einem anderen Kapitel der ChaUp,
ndmlich ihrem 4. Prapathaka. Dort findet sich gegen Ende der sog. samvarga-
vidya (4,1-3) ein zweifellos als Interpolation zu beurteilendes Textstlick mit
zwel Tristubh-Versen (4,3,6 u. 7). 4,3,6 beinhaltet die von einem Brah-
manenschiiler an Saunaka Kapeya und Abhipratarin Kaksaseni in Form eines
Ritsels gestellte Frage, wer der eine Gott sei, der die “vier GroBBen” ver-
schlungen habe. Saunaka Kapeya gibt daraufhin in 4,3,J7 eine Antwort, die
ebenfalls in ein Ritsel gekleidet ist. Er beschreibt den Gott, nach dem der
Schiiler gefragt hat, als denjenigen, der, selbst unverzehrbar, das esse, was
nicht eBbar sei. Eine inhaltlich-logische Verbindung dieser beiden Verse mit
dem Kontext — er lehrt den Wind und den Atem als An-sich-Raffer (sam-
varga), die die Naturelemente Feuer, Sonne usw. bzw. die Lebensorgane an
sich raffen — besteht ganz offenkundig nicht, wohl aber ein thematischer Zu-
sammenhang, der ausschlaggebend fiir ihre Einfligung gewesen sein diirfte.
Wie bereits L. RENOU richtig erkannt hat, ist es das Leitmotiv des Essens und
der Speise, das die beiden fraglichen ChaUp-Verse thematisch mit der sam-
vargavidya verbindet!3.

15 Vgl. L. RENou, “Remarques sur La Chandogya-Upanisad”, in: Etudes Védiques et
Paninéennes. Tome 1. Paris 1955, S.101:“Le leitmotiv, de part et d’autre, est la



588 A. BOCK-RAMING

b) Auch bei dem zweiten Beispiel handelt es sich um einen Upanisad-
Text. U. SCHNEIDER war in einem Aufsatz zur Aitareya-Upanisad!® zu dem
Ergebnis gelangt, daB die drei Kapitel dieses Textes zwar inhaltlich deutlich
geschieden sind — der 1. Adhyaya enthélt eine Kosmogonie mit dem atman
als Schopfer, der 2. handelt von der dreifachen Geburt des atman, wahrend
im 3. sein Wesen bestimmt wird -, daB sie aber dennoch durch ein iiber-
greifendes Thema, nidmlich das der Geburt und der Erlésung der hochsten
Seele, miteinander verkniipft sind.

c) Als drittes und letztes Beispiel moge ein epischer Text dienen,
ndmlich der zum sog. Narayaniya gehorige Abschnitt Mahabharata 12,326,
17-46, eines der éltesten literarischen Zeugnisse fiir die vyizha-Spekulation.
Wie ich bereits in einem Aufsatz von 1992 im Detail gezeigt habel’, setzt
sich dieses Textstiick aus insgesamt sechs inhaltlich unterschiedlichen
Teilen zusammen:

A. eine Charakterisierung der auf der mythischen Insel Svetadvipa
lebenden Verehrer des Gottes Narayana;

B. eine Beschreibung des purusa und dessen Identifizierung mit dem
Gott Vasudeva;

C. das Verhiltnis zwischen den guna-s der Urmaterie und der als
ksetrajnia bezeichneten Individualseele;

D. die Reabsorption der Welt im purusa, der mit Vasudeva identifiziert
wird;

E. die Vereinigung der fiinf groben Elemente zum menschlichen
Kérper;

F. die Enstehung der vyitha-s Samkarsana, Pradyumna und Aniruddha.

Diesen Abschnitten ermangelt es, wie ich in dem genannten Aufsatz gezeigt
habe, an jeglicher kausal-logischer Verkniipfung. Das bedeutet jedoch nicht,
daf} ihre Zusammenstellung in der genannten Reihenfolge ungeplant erfolgt
ist. Sondern der Redaktor hat das ihm bekannte Material verschiedener

notion de ‘nourriture’ et de ‘manger’, qui domine 1’épisode et s’apparente a la
samvargavidya, theme majeur du kh[anda]”.

16 U. SCHNEIDER, “Die Komposition der Aitareya-Upanisad”, in: Indo-Iranian Journal
7 (1963), S.58-69.

17 A. Bock-RAMING, “Philologische und geistesgeschichtliche Bemerkungen zu
Mahabharata 12, 326, 17-46”, in: ZDMG 142 (1992), S.321-333.



CHANDOGYA-UPANISAD 589

Quellen erstens so ausgesucht und zweitens so geindert und harmonisiert,
daB er es thematisch und begrifflich in den Gesamtzusammenhang der
vyitha-Spekulation integrieren konnte!8.

18 BOCK-RAMING, a.a.0., S.329.






	Einige Bemerkungen zur Komposition des 6. Prapāthaka des Chāndogya-upanisad

