Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 2: Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

Artikel: Nizms Reise ins eigene Herz als Erfahrung mystischer Wirklichkeit
Autor: Wirsch, Renate

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147268

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NIZAMIS REISE INS EIGENE HERZ ALS ERFAHRUNG
MYSTISCHER WIRKLICHKEIT

Renate Wiirsch, Basel

Die Liebe zwischen K6nig Husraw II. Parwéz (reg. 590-628) und der ar-
menischen Prinzessin Sirin, zwischen Magniin und Laylé sowie die Ge-
schichte von Konig Bahram V. Gor (reg. 420-438) und seinen sieben Frau-
en — dies sind drei Erzdhlstoffe, die durch die Bearbeitungen des persi-
schen Dichters Ilyas b. Yusuf-i Nizami (gest. 605/1209) aus Ganga in
Adarbaygan grosse Beriihmtheit und Verbreitung erlangt haben. Nizami
gilt als der Meister des persischen romantischen Epos schlechthin. Sein
erstes grosses Werk jedoch hat keine Liebesgeschichte zum Thema und
dient ausschliesslich moralisch-didaktischen Zwecken. Nizami verfasste es
vermutlich im Jahre 561/1165-61 und nannte es “Schatzkammer der Ge-
heimnisse” (Mahzan ul-asrar)?. In zwanzig Abhandlungen, die den
Hauptteil des Werks bilden, behandelt der Dichter verschiedene Themen,
die den Menschen an seine Verginglichkeit mahnen und zur Besserung an-
halten sollen. Manches erinnert dabei an die Thematik der Fiirstenspiegel-
literatur. Als Beispiel sei die vierte Abhandlung genannt, in der Nizami
von der Riicksicht spricht, die der Herrscher auf seine Untertanen zu neh-
men hat. Dazu erzihlt der Dichter die bekannte und in vielen Abwandlun-
gen belegte Geschichte von der alten Frau, der Unrecht geschehen ist und
die sich beim Herrscher — in Nizamis Fassung Sultan Sangar — dariiber
beklagt. Der Herrscher schligt die Mahnung in den Wind und unterlésst
es, ihr Genugtuung zu verschaffen. Dafiir hat er spiter Strafe zu leiden.

1 Dieses Jahr oder kurz danach nimmt neuerdings Frangois de Blois (in: Storey,
Persian Literature Vol. 5, Pt. 2. London 1994, 446) mit {iberzeugenden Argumen-
ten als wahrscheinlich an. Die Palette der fiir Mahzan ul-asrar (MA) angegebenen
Entstehungsjahre reicht bis 582/1184-5 (Peter Chelkowski in: EI“ Bd.8,77) — was
wohl zu spit ist, da Nizami Laylé u Magniin (LM) nachweislich im Jahre 584/1188
verfasste und zwischen MA und LM noch Husraw u Sirin steht.

2 Einige Angaben zu den vorliegenden Ubersetzungen von Nizamis erstem Epos fin-
den sich in meinem Artikel “Konig No§irwan und die Kauzentochter: eine Wander-
legende und ihre Verbreitung”, in: Asiatische Studien 48 (1994), 974 (Anm. 5).



548 RENATE WURSCH

Vom Hauptteil hebt sich die gut ein Drittel des ganzen Werks ausmachende
Einleitung inhaltlich klar ab. Sie enthilt neben dem Lob Gottes und des
Propheten Mohammed, der Zueignung des Werks an den Fiirsten
Fahruddin Bahram3ah von Erzincan3 und einigen Ausfiihrungen zum
Thema Dichter und Dichtkunst4 die Schilderung einer personlichen inneren
Erfahrung Nizamis. Eines Nachts fordert der “Rufer der Klausur” (harif-i
halwat) den Dichter zu einer Reise nach innen auf. Ziel dieser Reise ist das
Herz. Der Rufer mahnt Nizami, sich von den “Wegelagerern der Sinne”
zu entfernen und das Herz kennenzulernen. Nizami reist daraufhin in sich
selbst hinein, bis er bei der Tiir des Herzens angelangt ist. Er klopft an
und vernimmt den Ruf: “Nizami, tritt ein!” Innen angelangt, erblickt der
Dichter einen koniglichen Hof in leuchtendem Glanz, den der Bose Blick
nicht treffen kann. An diesem Hof befinden sich sieben Kalifen: der
“Konig des halben Tages”, ein Roter Reiter, einer in rubingleichem Ge-
wand, ein bitterer Jingling, ein Schwarzer, der Bodensatz isst, ein Lasso-
werfer und einer mit bronzenem Korper in einem silbernen Kettenhemd.
Durch diese Metaphern personifiziert Nizami die inneren Organe des Kor-
pers: Herz, Leber, Galle, Milz, Magen und Nieren. Beim Herzen sind
zwei Aspekte zu unterscheiden: das mystisch-wirkliche, von Nizami als
“Konig des halben Tages” bezeichnet, und das physische, das dem “Roten
Reiter” gleichzusetzen ist. Das mystisch-wirkliche Herz ermahnt Nizami,
er solle es nicht mit dem Herzen, das die Form eines Fichtenzapfens hat
und ein ungesalzenes Stiick (Fleisch) ist, verwechseln; denn:

3 Ein Herrscher aus der wenig bekannten Dynastie des Mangucak; vgl. dazu neben
Claude Cahens Artikel in Bd. 6 der EP (Mengiicek) Faruk Siimer, “Mengiiciik-
ler”, in: IA Bd. 7, 713-718.

4 Die drei betreffenden Abschnitte hat J. Christoph Biirgel iibersetzt und kommen-
tiert: “Nizami iiber Sprache und Dichtung”, in: Islamwissenschaftliche Abhandlun-
gen: Fritz Meier zum sechzigsten Geburtstag. Hrsg. von Richard Gramlich. Wies-
baden 1974, 15-28.



NIZAMIS REISE INS EIGENE HERZ 549

gang-am u dar kisa-i Qarin nayam / ba tu am u az tu ba-bérin nayam

Schatz bin ich, und im Beutel Korahs bin ich nicht,
mit dir bin ich, und ausserhalb deiner bin ich nicht.d

Das “wirkliche” Herz ist also kein materielles Gut, das im Beutel eines
Reichen — der biblische Korah gilt als Sinnbild verblendeten Reichtums —
Platz hat. Das Herz aus Fleisch — was jemand, der nicht an mystische Zu-
sammenhdnge denkt, eher geneigt wire, das “wirkliche” Herz zu nennen
— hat mit jenem Herzen, das zu Nizami spricht, nichts zu tun. Letzteres
unterzieht den Dichter im folgenden einem Exerzitium. Gegen Morgen er-
lebt Nizami wihrend dieser geistlichen Ubung die Vision eines herrlichen
Gartens. Bei dessen Beschreibung iiberbietet sich der Dichter geradezu in
schonen Bildern; ein Vers sei hier als Beispiel angefiihrt:

sihr-zada bed u ba-larza tan-as' / migmar-i lala Suda diid-afgan-as

Von der Magie getroffen war die Weide und ihr Korper zitterte;
das Kohlebecken der Tulpe war ihr Riucherer geworden.%

Das reale Zittern der Weide begriindet Nizami fantastisch mit Einwirkung von
Magie. Um sie abzuwehren, dient der im Innern dunkle Kelch der Tulpe, der
als Réuchergefiss gedeutet wird. Dem wiederum liegt die Vorstellung zugrunde,
dass ein Zauber durch Verbrennen von apotropdischen Krautern — in der Regel
Raute — unschidlich gemacht werden kann.”

Der Gartenbeschreibung schliesst sich eine Schilderung des Geliebten an,
der in mystischer Tradition als ebenso schén wie hartherzig beschrieben

5 MA 57,6 (ed. Alizade) = 30,9 (ed. Bland) = 52,1 (ed. Dastgirdi) = 94, 7 (ed.
Tarwatiyan) = 259,2 (ed. Zangani); es ist immer die Zeile der betreffenden Seite
angegeben. Dastgirdi und Zangani lesen im zweiten Halbvers ba tu nayam statt ba
tu am: “mit dir bin ich nicht und ausserhalb deiner nicht”. Aus Griinden der Paral-
lelitdt der beiden Halbverse halte ich jedoch Alizades und Tarwatiyans Lesung ba
tu am fiir die urspriingliche — sie wird zudem durch die Ausgabe Nathaniel Blands
bestitigt, die der dltesten Mahzan-Handschrift aus dem Jahr 637/1239 folgt.

6 MA, 63,4 (A) = 33,2 (B: migmara fir migmar) = 56,5 (D) = 98,11 (T) = 265,3
(2).

7  Der indopersische Dichter Amir Husraw hat in der zweiten Klausur von Matla® ul-
anwar, seinem Gegenstiick zu Nizamis Schatzkammer der Geheimnisse, das Bild
von der zitternden Weide, ebenfalls mit fantastischer Atiologie, wieder aufgenom-
men: “Die Weide, die von unserem Schmerz Nachricht erhielt, befiel das Zittern
infolge unseres kalten Atems” (74,6 ed. Muharramov).



550 RENATE WURSCH

wird. Der Dichter selbst identifiziert sich — wenn wir die von ihm ge-
brauchte Ichform woértlich verstehen diirfen — mit dem Liebenden, der um
seiner Liebe willen leidet.

Nizami geht daraufhin iiber zur Schilderung eines nichtlichen Gelages, das
der Herr — gemeint ist das Herz — veranstaltet. Fiir diese allegorische
Szene wihlt Nizami die Sprache der profanen Liebesdichtung — Musik,
Weingenuss und wiederum der Geliebte als schoner Schenke® werden — in
allerdings sehr verschliisselter Ausdrucksweise — geschildert. Ein Bei-
spiel:

pay-i suhayl az sar-i nat*-i adim / la‘l-fisan bar sar-i durr-i yatim

Der Fuss des Canopus verstreute von der Spitze des Lederteppichs aus Ziegen-
leder

Rubine auf die Spitze der einzigartigen Perle®.

Nizami sagt damit: Der schone Schenke hat eine grosse Karaffe — “Fuss des
Canopus” genannt!® — in seiner Hand, deren Fliche mit Henna gefdrbt ist und
dadurch einem Lederteppich aus feinem Ziegenleder gleicht. Aus dieser Flasche
giesst er den Rubin auf die Perle, das heisst, den Wein in den Kristallpokal.
Durch die Erwahnung von Canopus und Ziegenleder spielt Nizami iiberdies auf
eine bekannte Uberlieferung an, nach der die rotliche Firbung dieser Lederart
durch den Glanz des Canopus, des zweithellsten Fixsterns, zustandekommen
soll.

Damit diese Nacht des Zusammenseins mit dem Geliebten linger dauert,
wird der Morgenvogel — gemeint ist der Hahn — auf den Bratspiess ge-

8 Ein Vers in Nizamis Schilderung macht durch die Erwahnung des Bartflaums
(sabz-hatt) klar, dass ein Geliebter — und nicht eine Geliebte wie in Gholam Ho-
sein Darabs sonst allgemein sehr hilfreicher Ubersetzung — beschrieben wird; vgl.
72,7 (A) = 39,5 (B) = 64,6 (D) = 107,5 (T) = 276,ult (Z). Nizami befolgt
hierin mystische und literarische Tradition.

9 MAT70,3(A) =369 (B) =62,3 (D) =105,7 (T) = 273,1 (Z).

10 Wahid-i Dastgird1 zitiert Qadi Ibrahims Kommentar zu MA, der den “Fuss des
Canopus” mit einer Karaffe (surahi) gleichsetzt. Diese Bedeutung wird auch durch
Muhammad-i Mu“in, Farhang-i farsi, bestitigt. Bei surahi, so Mu‘in, handelt es
sich um ein gldsernes oder kristallenes Gefdss mit bauchiger Mitte und engem lan-
gem Hals, aus dem man Wein oder andere berauschende Getrianke in Becher, Kel-
che etc. ausgiesse. Zu Qadi Ibrahim vgl. Francois de Blois, in: Storey, Persian
Literature Vol. 5, Pt. 2, 482-483 (Nr. 5).



NIZAMIS REISE INS EIGENE HERZ 551

steckt, und im Feuer gerdstet, dessen Hitze fiir die Liebenden kiihlendes
Wasser ist!1. Der Dichter selbst tritt in der Schilderung dieses nichtlichen
Gelages zunichst zuriick. Er spricht nicht in der Ichform und erwéhnt die
verheerende Wirkung der Schoénheit des Geliebten in sehr allgemeiner
Weise:

himmat-i hassan u dil-i ‘ammiyan / Séfta z-an nir cu sirsamiyan
Das Streben der Elite und das Herz der Gemeinen
war verstort durch jenes Licht wie die an sirsam Leidenden. 12

Das heisst: Alle Welt, sowohl das gemeine Volk, als auch die Angehdrigen hé-
herer Schichten der Gesellschaft konnten das Licht, das von dem Geliebten
ausging, nicht ertragen wie die an der Hirnkrankheit sirsam Erkrankten, zu de-
ren Symptomen Lichtempfindlichkeit gehort. 13

Nizami kommt schliesslich wieder auf sich zu sprechen. Er schildert sich
erneut als leidenden Liebenden:

11

12

13

MA 71,ult (A) = 38,18 (B) = 63,pu (D) = 106,15 (T) = 276,1 (Z). Der Vers ist
ibersetzt und besprochen von Fritz Meier, in: “Nizami und die mythologie des
hahns”, Colloquio sul poeta persiano Nizami e la leggenda iranica di Alessandro
Magno. Rom 1977, 89 = Ders., Bausteine: Ausgewdhlte Aufsdtze zur Islamwissen-
schaft. Hrsg. von Erika Glassen und Gudrun Schubert. 3 Bde. Istanbul 1992; Bd.
2, 1030.

MA 74,3 (A) = 40,2 (B) = 65,9 (D) = 108,7 (T) = 279,3 (Z). Zur Definition
der Hirnkrankheit sirsam (“phrenitis”) und ihrem Verhiltnis zu birsam vgl. Mi-
chael W. Dols, Majniin: the Madman in Medieval Islamic Society. Ed. by Diana E.
Immisch. Oxford 1992, 57-58; Erlauterung der diesbeziiglichen Lehren Avicennas
l.c., 74-76.

Nizami hat das Bild von der Krankheit sirsam und der damit verbundenen Licht-
empfindlichkeit ab und zu verwendet; vgl. HS 164,4 (ed. Dastgirdi): “Das Hirn
der Leute Bahrams verwirrte sich (asufita Sud) wie das der Hirnkranken (sich)
durch Helligkeit (verwirrt)”; LM 119,4 (ed. Dastgirdi): “Hirnkranker und Licht,
wie fein ist das! Spane und — wir nehmen unsere Zuflucht zu Gott — Feuer!”;
vgl. auch SN 473,10 (ed. Dastgirdi).



552 RENATE WURSCH

turk-i gasab-pos-i man anga ¢u mah / karda dil-am-ra ¢u qasab zahm-gah
Mein linnengekleideter Tiirke war dort wie der Mond,
er hatte mein Herz wie das Linnen zum Wundenplatz gemacht.14

Der Dichter meint: Der Geliebte als der Mond hat mein Herz verwundet wie
das Linnen, das — nach verbreiteter Auffassung — durch die Einwirkung des
Mondlichts zerschlissen wird. Wirkungsvoll ist der Vergleich am Schluss des
ersten Halbverses, der sich zunidchst auf den schonen Menschen bezieht, dann
aber fiir die Aussage des zweiten Halbverses harmonisch umgedeutet wird.

Das nichtliche Fest endet mit dem Anbruch des Morgens. Sein Erscheinen
lasst den Dichter ins Bewusstsein zuriickkehren und schliesst die Einleitung
der Schatzkammer der Geheimnisse ab.

Beschreibt man nun das von Nizami geschilderte innere Erlebnis nidher, so
fallt zundchst dessen mystischer Charakter auf. Dieser zeigt sich schon
dusserlich durch die Verwendung des sufischen Fachwortes “Klausur”
(halwat) und die Tatsache, dass das Herz als Exerzitienmeister auftritt und
den Dichter “erzieht” — wie dies der “Erziehungsscheich” (Sayh at-tar-
biya) in der Ordensmystik zu tun pflegt. Eine Reise nach innen wird von
vielen Mystikern durch die Jahrhunderte hindurch immer wieder geschil-
dert. Als Beispiel sei hier Nizamis Zeitgenosse Fariduddin-i °Attar ge-
nannt; er beschreibt im Musibarnama eine Wanderung in sich selbst, die
sich in einer vierzigtigigen Klausur (cilla) vollzieht. Sie endet mit dem
Aufgehen im “Meer der Seele”15. Ebenso erkennen die Vogel in °Attars
Mantiq ut-tayr, dass sie selber der von ihnen gesuchte simurg sind.

Nizaml macht auf der Reise in sein Herz eine Erfahrung hoherer
Wirklichkeit. Der Blick auf sie ist im normalen Wachzustand durch die ei-
gene dem Diesseits verhaftete Personlichkeit, das “Ich”, verdunkelt. Der
Dichter fordert den Menschen auf, sich von diesem “Ich” zu befreien:
“damit du wie Nizami von Nizami (cu Nizami zi Nizami) frei wirst”, das
heisst, damit der Mensch von sich freiwerde wie Nizami von sich selbst
frei wurde. Um die in Klausur erfahrene hohere Wirklichkeit zu umschrei-

14 MA 75,5 (A) = 37,13 (B) = 66,8 (D) = 109,6 (T) = 281,1 (Z). Zu einem &hnli-
chen Vers in HS vgl. Hellmut Ritter, Uber die Bildersprache Nizami's. Berlin
1927, 37.

15 Hellmut Ritter, Das meer der seele. Leiden 1978, 18-30. Zur “Wanderung in sich
selbst” l.c., 618-637.



NIZAMIS REISE INS EIGENE HERZ 553

ben, braucht Nizami das in der Sufik so hdufige Bild vom hartherzigen
Geliebten, der den Liebenden leiden ldsst. Er zieht jedoch keine Verbin-
dung des Geliebten zu Gott; auch gibt er keinen Hinweis darauf, dass seine
Reise nach innen mit einer Gotteserfahrung verbunden gewesen sei. Solche
Gedanken entsprachen vielleicht auch nicht Nizamis Uberzeugung — Ket-
zerisches wie die “Einwohnung” (hulil) mochte da in allzu geféhrlicher
Nihe sein. Mit dichterischer Inspiration dagegen konnte die von Nizami
geschilderte innere Erfahrung sehr wohl zu tun haben. Dies darf deshalb
vermutet werden, weil Nizami zunichst durch den “Rufer der Klausur”
aufgefordert wird, seine Reise nach innen zu unternehmen. Nach alter
arabischer Uberlieferung galten viele Dichter als von ginn inspiriert16. Die
ginn konnen auf verschiedene Art in Erscheinung treten; eine davon ist,
sich als Wesen, das ruft (hatif), sich aber nicht sehen lidsst, bemerkbar zu
machen. Al-Gahiz (gest. 255/868) berichtet in seinem Tierbuch vom un-
bedingten Glauben der Beduinen an den harif und fiihrt als Beispiel den alt-
arabischen Dichter al-A°§a b. an-Nabbas b. Zurara an, der mit einem sol-
chen unsichtbaren Wesen Verse gewechselt habel”. Der Tod von Men-
schen, die den ginn zum Opfer gefallen waren, konnte, wie ebenfalls al-
Gahiz berichtet, von einem hatif gemeldet werden!8. Andererseits ist der
Begriff hdtif schon im Arabischen nicht auf die ginn beschrinkt!9 und im
Persischen scheint er sich davon ganz gelost zu haben. Nizami schreibt

16 Vgl. dazu Ignaz Goldziher, Abhandlungen zur arabischen Philologie. Leiden 1896,
3-25.

17 Al-Gahiz, Kitab al-Hayawan (ed. Haran). Misr 1362/1943; Bd. 6, 202; zu diesem
Dichter vgl. Fuat Sezgin, Geschichte des Arabischen Schrifitums Bd. 2. Leiden
1978, 272,

18 Kitab al-Hayawan 6, 208-209. Manchmal wurde dies auch durch die ginn selbst
iibernommen; al-Gahiz zitiert (I.c., 207) ein solches Beispiel und sagt, der Beweis
dafiir, dass ginn diese Verse verfasst hitten, sei, dass man sie nicht dreimal hinter-
einander zusammenhéngend aufsagen konne, ohne zu stottern.

19 Ibn Abi d-Dunya (gest. 281/894), der eigens iiber die “Rufer” (hawatif) ein Werk
verfasst hat, unterscheidet von den Rufern der ginn die Rufer der Griber (qubiir)
und die Rufer des Bittgebets (du°a’). Mawsii*at ras@’il 1bn Abi d-Dunya. Beirut
1414/1993, Bd. 4.



554 RENATE WURSCH

dem hatif eine wichtige Rolle bei seiner dichterischen Inspiration, nicht nur
in Mahzan ul-asrar, zu20. So heisst es in der Einleitung zu Husraw u Sirin:

nasithathay-i hatif cun Sanidam / ¢u hatif roy dar halwat kasidam

Als ich die Ratschlage des Rufers horte,
wandte ich wie der Rufer das Gesicht hin zur Klausur.?!

Nizami meint damit: wie der (unsichtbare) “Rufer” machte ich mich (fiir
alle anderen) unsichtbar, indem ich mich in Klausur begab. Es ist bezeich-
nend, dass der Dichter auch hier — in seinem ersten romantischen Epos —
von der Klausur spricht, durch die ihm wohl die zur Inspiration nétige in-
nere Sammlung zuteil wird.

Welche dichterischen Mittel wihlt Nizami, um seine Reise nach innen zu
schildern? Zunichst kann man annehmen, dass er mit diesem seelischen
Erlebnis seine — natiirlich subjektive — innere Wirklichkeit und eine per-
sonliche Erfahrung schildern wollte. Als Gegenbeispiel wire etwa die
fiinfte Abhandlung der Schatzkammer der Geheimnisse zu nennen, in der
es um das Alter geht. Wenn Nizami dort sagt:

roz-i hwas-i ‘umr ba-Sab-hwas rasid / hak ba-bad ab ba-atas rasid

Die frohen Tage des Lebens haben “Gute Nacht!” gesagt,
die Erde ist zum Wind, das Wasser zum Feuer gelangt.?2

bedeutet das, die Jugend ist vorbei, die mit den Elementen in Verbindung
stehenden Temperamente haben ihr Gleichgewicht verloren und Krankheit
verursacht — so driickt er damit bestimmt nicht persénliche Erfahrung aus
— als er die Schatzkammer der Geheimnisse schrieb, war er um die finf-

20 Vgl. die Anmerkungen J. Christoph Biirgels in: “Nizami iiber Sprache und Dich-
tung”, 14 mit Verweis auf Wilhelm Bacher.

21 HS 31,10 (D). Zu Beginn des Abschnitts bezeichnet Nizami diesen Rufer naher als
“Rufer des Herzens” (hatif-i dil).

22 MA 115,1 (A) = 57,16 (B) = 93,8 (D) = 144,1 (T) = 319,8 (Z). Im zweiten
Halbvers sind alle vier Elemente genannt, ein auf der Beriicksichtigung verwandter
Begriffe beruhendes rhetorisches Kunststiick; vgl. Fritz Meier, Die schone Mah-
sari. Wiesbaden 1963, 133. Die vier Elemente kommen schon bei Firdawsi vor.



NIZAMIS REISE INS EIGENE HERZ 555

undzwanzig Jahre alt — sondern dussert sich zum Alter, weil es in die di-
daktische Thematik gehort.

Nizamis Reise ins eigene Herz driickt also die innere Wirklichkeit des
Dichters aus. In der Wahl der dichterischen Mittel zur Beschreibung dieser
inneren Erfahrung aber zeigt sich, was Fritz Meier einmal den Hang der
persischen Dichtung zur Unwirklichkeit genannt hat.23 Als Beispiel sei die
Vermenschlichung der Korperorgane genannt: In Nizamis Innerem befin-
den sich der Konig des halben Tages (das mystisch-wirkliche Herz), ein
Roter Reiter (das physische Herz), einer in rubingleichem Gewand (die
Leber), ein bitterer Jiingling (die Galle), ein Schwarzer, der Bodensatz isst
(die Milz)24, ein Lassowerfer (der Magen mit den Ddrmen) und einer mit
bronzenem Korper in einem silbernen Kettenhemd (die Nieren). Die von
Nizami gewidhlten Metaphern bei der Beschreibung der Organe verraten
gute Kenntnisse der Medizin. Das silberne Kettenhemd beispielsweise, das
die bronzefarbenen Nieren tragen, ist die sie einhiillende Fettkapsel
(capsula adiposa). Auch die Gleichsetzung des mystisch-wirklichen Her-
zens mit dem “Konig des halben Tages” — einer Metapher, die gewdhn-
lich die Sonne bezeichnet — konnte einen medizinischen Hintergrund ha-
ben: Nach antiker Tradition wurde in der islamischen Medizin das Herz als
Behilter fiir die innewohnende Hitze angesehen?5.

23 Fritz Meier, “Uber die Eigenart der ilteren persischen Dichtung”, in: Iranzamin 1
(1981/82), 58.

24 Dieser Vorstellung liegt die Theorie zugrunde, dass die Milz die grobsten Teile des
schwarzen Korpersaftes anziehe und sich mit dem besten Teil davon nahre; den
Rest leitet sie zum Mageneingang, damit der Appetit angeregt wird; Manfred Ull-
mann, Islamic Medicine. Edinburgh 1978, 59.

25 Vgl. etwa Avicenna, Poéme de la médecine, Vers 99 (s. 17 ed. Jahier/Noured-
dine). Die “Treuen Briider” schildern in der 20. risala ihrer Enzyklopéadie eine
geistige (rizhaniyya) Kraft, die von der Sonne ausgeht, und vergleichen sie mit der
vom Herzen ausgehenden natiirlichen Hitze (harara gariziyya). Entsprechend set-
zen sie dann die iibrigen inneren Organe in kosmische Beziehung zu den anderen
Planeten: Milz zu Saturn, Galle zu Mars, Leber zu Jupiter, Magen zu Venus,
Gehirn zu Merkur und Lunge zu Mond; Rasa’il Ihwan as-safa® 2, 145-148. Das
Herz erscheint als Herrscher des Korpers (mir-i tan) schon im frilhen medizini-
schen Danisnama Maysaris; vgl. Gilbert Lazard, Les premiers poétes persans. 2
Bde. Teheran/Paris 1964, 171/185 (Vers 150); diese Auffassung ist aristotelisch
und hat ihren Widerhall auch bei den Philosophen gefunden; vgl. al-Farébi,
Mabady’ ara’ ahl al-madina al-fadila (ed. Walzer), 166/167 (IV 10 §2); 435.



556 RENATE WURSCH

Nizami benutzt somit zwar durch die Nennung der inneren Organe
des Korpers eine Art phantastisch-realer Ebene — wenn man sich konkret
vorstellt, in sich selbst hinein zu reisen, bekommt man es zwangslaufig mit
Herz und Nieren zu tun — andererseits flieht er diese reale Ebene wieder
dadurch, dass er seine Aussage sofort in die Bildsphire iibertridgt. Die sich
darin ausdriickende Umformung und Vermenschlichung der Dinge darf als
kennzeichnend wohl fiir die persische Dichtung im allgemeinen gelten. Die
dusserst schwierige Sprache der Schatzkammer der Geheimnisse wirft na-
tirlich die Frage auf, ob Nizami von seinem Publikum auch verstanden
wurde. Ich denke, sie ist unter zwei Voraussetzungen mit ja zu beantwor-
ten: Der Angesprochene musste mit dieser Art der Metaphorik gut vertraut
sein und zudem eine Kenntnis der Realien besitzen, die uns heutigen Be-
wunderern von Nizamis Kunst leider allzuoft fehlt.

Sucht man nach Hinweisen auf Nizamis dussere Lebensumstinde, so findet
man sie nicht in der Schilderung seiner Reise in sich selbst, und nur spér-
lich an anderer Stelle in der Schatzkammer der Geheimnisse. Nizamis Ver-
urteilung der Hofdichter, die ihr Handwerk nur betreiben, um mdoglichst
reiche Belohnung zu erhalten, sowie der Alten, die den Jungen iibelwollen,
konnte in ihrer sehr personlichen Sprache auf konkrete Rivalititen mit dlte-
ren Dichtern hindeuten. Dass Nizami nicht freiwillig in seiner Heimatstadt
Ganga blieb, deutet er mehrmals an. Ganga war und blieb fiir ihn ein Ge-
fangnis, wie er noch in seinem letzten Werk, dem zweiten Teil des “Alexa-
nderbuchs”, beklagt26.

Es stellt sich natiirlich die Frage, ob Nizami fiir die Reise zum eige-
nen Herzen ein direktes Vorbild gehabt hat. In erster Linie ist dabei an den
grossen mystischen Dichter Sana’1 (gest. 525/1131) aus Gazna zu denken,
auf dessen gewaltiges didaktisches matnawi “Garten der Wirklichkeit”
(Hadigat ul-haqiqa) Nizami in der Einleitung der Schatzkammer der Ge-
heimnisse anspielt. Obwohl Sana’1 dort kein solches Erlebnis beschreibt,
gibt es Anhaltspunkte, dass Nizami sich durch ihn anregen liess, da wich-

26 Vgl. den von Fritz Meier, in: “Nizami und die mythologie des hahns”, 84 =
Bausteine 11, 1025 iibersetzten Vers. Weitere Beispiele Nizamis Beziehung zu
Ganga betreffend bei Bihruz-i Tarwatiyan, “Raz u ramz-i suhan dar atar-i ayina-i
gayb, Nizami-i Ganga’1”, in: B. Tarwatiyan / M. Ibrahimov, Nizami-i Ganga’i.
Tabriz 1370, 7-11.



NIZAMIS REISE INS EIGENE HERZ 557

tige Motive von Nizamis Schilderung bereits bei Sana’i erscheinen2’. So
sagt Sana’l zum Beispiel:

dar-i dil kob ta rasi ba-huday / cand gardi ba-gird-i bam u saray

Klopfe an die Tiir des Herzens, damit du zu Gott gelangst,
wie lange umwandelst du Dach und Haus?28

Sana’1 fordert dazu auf, an die Tiir des Herzens zu klopfen, damit man —
und dies sagt er geradeheraus — Gott begegne. Negativ steht bei Sana’i
dem Herzen die Triebseele (nafs) gegeniiber — ein Aspekt, der bei Nizami
fehlt:

lek an rah bi-bin ki dani pés / az dar-i nafs ta dar-i dil-i hwes

Aber schau den Weg, den du vor dir hast,
von der Tiir der Triebseele zur Tiir deines Herzens!29

Auch Sana’1 unterscheidet wie Nizami zwei Herzen: dem physischen — ei-
nem “Stiick Fleisch” (pdra-i gost), wie er sagt — stellt er das “Herz der
Wabhrheitserforschung” (dil-i tahqiq) gegeniiber30, Zum Unterschied zwi-
schen den beiden Herzen dussert er sich recht derb:

in ki dil nam karda-i ba-magaz / raw ba-pes-i sagan-i koy andaz
dil ki bar ‘aql mihtari darad / na ba-sakl-i sanawbari darad

dil ki ba mal u gah darad kar / in sage dan u an du-ra murdar
Jenes, das du metaphorisch Herz genannt hast,

geh, wirf es den Hunden der Gasse vor!

Das Herz, das iiber den Verstand Herrschaft hat,
hat sie nicht durch Fichtenzapfenform.

27 Sana’is Einfluss auf Nizamis Beschreibung der Nacht in Mahzan ul-asrar macht
Jan Rypka geltend; vgl. “Poets and Prose Writers of the Late Saljuq and Mongol
Periods”, in: The Cambridge History of Iran. Bd. 5. Cambridge 1968, 558.

28 Hadiqat ul-haqgiqa (ed. Radawi), 491,9.
29 L.c. 497,14,
30 L.c. 339,12.



558 RENATE WURSCH

Das Herz, das mit Geld und Rang zu tun hat,
wisse, es ist ein Hund und jene beiden sind das Aas.31

Sana’1 wendet den Vergleich mit dem Hund, der sonst in der Mystik gern
mit der Triebseele gleichgesetzt wird, hier auf das physische Herz an. An-
dererseits ist das physische Herz als Stiick Fleisch nur gut genug, den —
unreinen — Hunden vorgeworfen zu werden. Dass zwei Herzen oder zu-
mindest zwei Aspekte des Herzens unterschieden werden, setzt sich in der
islamischen Mystik bis heute fort.32

Nizamis Schatzkammer der Geheimnisse wurde oft nachgeahmt. Unter
den Dichtern, die nagziras dazu verfasst haben, ragen Amir Husraw-i
Dihlawi1 (gest. 725/1325) und °Abdurrahman-i Gami (gest. 898/1492) be-
sonders hervor. Amir Husraw schildert in Matla® ul-anwar ebenfalls my-
stische Erlebnisse, die in Klausur (halwar) stattfinden. Im Gegensatz zu
Nizamis Reise ins Innere fiihrt seine Reise jedoch nach aussen, aus dem
eigenen Korper heraus. Ich zitiere zwei Verse als Beispiel:

dil ki Sud az sina ba-paki burin / burd mara z-in tan-i haki burun

Das Herz, das rein aus der Brust herausging,
trug mich aus diesem irdischen Kérper heraus.33

rafia zi tan zahmat-i g§an-am burin / burda dil az har du gahan-am buriin

Aus dem Korper herausgegangen war die Miihe meiner Secle;
das Herz hatte mich aus allen beiden Welten hinausgetragen.34

31 L.c. 340,13-15. Mit “Metapher” meint Sana’1 hier den Ausdruck “Herz” (dil), den
man auf ein gewohnliches Stiick Fleisch ibertragen hat.

32 Beispiele bei Richard Gramlich, Die schiitischen Derwischorden Persiens. Bd. 2.
Wiesbaden 1976, 78-79. So spricht ein Ni°matullahischeich von einem
“zapfenformigen Stiick Fleisch” und einer geistigen Wirklichkeit, die man “den
kleinen schwarzen Punkt des Herzens” nenne.

33 Matla® ul-anwar, 62,8 (ed. Muharramov).
34 L.c., 65,12.



NIZAMIS REISE INS EIGENE HERZ 559

Abdurrahman-i Gami ersetzt in Tuhfat ul-ahrar die Klausur (halwat) durch
das Zusammensein (suhbat).35 Drei solcher Erlebnisse schildert er,
jedesmal begleitet von einem geistlichen Fiihrer; ihr dritter und hdchster ist
der “Meister, der die Wirklichkeit schaut” (pir-i hagigat-bin). Schau der
Wirklichkeit ist wohl auch letztlich das Ziel von Nizamis Reise ins eigene
Herz, obwohl er das Wort “Wirklichkeit” nie gebraucht.

In Nizamis und Amir Husraws Schilderungen einer geistigen Reise
dricken sich zwei Grundhaltungen mystischen Erlebens iiberhaupt aus:
Einkehr nach innen, beziehungsweise Heraustreten aus dem eigenen
Selbst. Beides dient der Uberwindung der den fliichtigen Dingen des Dies-
seits verhafteten Personlichkeit, die als hindernd angesehen wird, die
Wirklichkeit, letztlich Gott, zu erfahren. Gemeinsam und jeder Mystik ei-
gen ist die Vorstellung eines Weges, der dabei zuriickzulegen ist. Dieser
Weg kann aufwirts (aus sich selbst heraus) und abwirts (in sich selbst
hinein) fiilhren — seine beiden Formen aber sind einander gleichwertig.36

AUSWAHLBIBLIOGRAPHIE

Amir Husraw-i Dihlawi, Matla® ul-anwar. Ed. A. Muharramov. Moskau 1975.

Avicenna, Poéme de la médecine-Urgiza fi t-tibb-Cantica Avicennae. Texte arabe, tra-
duction frangaise, traduction latine du XIIIe siécle ... établi et présenté par H. Jahier,
A. Noureddine. Paris 1956.

Blois, Francois de siehe: Storey, C.A., Persian Literature

Biirgel, J. Christoph, “Nizami iiber Sprache und Dichtung”, in: Islamwissenschaftliche
Abhandlungen: Fritz Meier zum sechzigsten Geburtstag. Hrsg. von R. Gramlich. Wies-
baden 1974: 9-28.

Dols, Michael W., Majniin: the Madman in Medieval Islamic Society. Ed. by Diana E.
Immisch. Oxford 1992.

EPP — The Encyclopaedia of Islam. New Edition. Leiden 1960-.

35 Matnawi-i Haft awrang, 389-394 (ed. Radawi). Als Grund dafiir wire denkbar,
dass die Naq3bandiyya, denen Gami nahestand, der Klausur abgeneigt waren; vgl.
Fritz Meier, Zwei Abhandlungen iiber die Nagsbandiyya. Istanbul 1994, 34-41.

36 Vgl. Annemarie Schimmel, Das Thema des Weges und der Reise im Islam. Nord-
rhein-Westfalische Akademie der Wissenschaften. Geisteswissenschaften. Vortra-
ge; G 329. Opladen 1994, 18.



560 RENATE WURSCH

Al-Farabi on the Perfect State: Abii Nasr al-Farabi's Mabadi® ara® ahl al-madina al-
fadila; a Revised Text with Introduction, Translation, and Commentary by Richard
Walzer. Oxford 1985.

Al-Gahiz, Kitab al-Hayawan. Ed. A. Haran. Bd. 6. Misr 1362/1943.

Gami, Matnawi-i Haft awrang. Ed. M. Radawi. Teheran 1337,

Goldziher, Ignaz, Abhandlungen zur arabischen Philologie. Leiden 1896.

Gramlich, Richard, Die schiitischen Derwischorden Persiens. Bd. 2. Wiesbaden 1976.
HS — Nizami, Husraw u Sirin

4 — Islam Ansiklopedisi. Istanbul 1965-1986.

Ibn Abi d-Dunya, Mawsi‘at rasa’il. Bd. 4. Beirut 1414/1993.

Lazard, Gilbert, Les premiers poétes persans. 2 Bde. Teheran/Paris 1964.

LM — Nizami, Laylé u Magniin

MA — Nizami, Mahzan ul-asrar

Meier, Fritz, Bausteine: Ausgewdhlite Aufsdtze zur Islamwissenschafi. Hrsg. von E.
Glassen und G. Schubert. 3 Bde. Istanbul 1992 (=BTS 53).

Meier, Fritz, Die schone Mahsati: ein Beitrag zur Geschichte des persischen Vierzei-
lers. Wiesbaden 1963.

Meier, Fritz, “Nizami und die mythologie des hahns”, in: Colloquio sul poeta persiano
Nizami e la leggenda iranica di Alessandro Magno. Rom 1977: 55-115.

Meier, Fritz, “Uber die Eigenart der ilteren persischen Dichtung,” in: Iranzamin 1
(1981/82): 53-63.

Meier, Fritz, Zwei Abhandlungen liber die Nagsbandiyya. Istanbul 1994 (=BTS 58).

Nezami of Ganjeh, Makhzanol Asrar: the Treasury of Mysteries. Translated ... by
Gh.H. Darab. London 1945.

Nizami, Husraw u Sirin. Ed. W. Dastgirdi. Teheran 1333.
Nizami, Laylé u Magniin. Ed. W. Dastgirdi. Teheran 1333.
Nizami, Mahzan ul-asrar. Ed. A. Alizade. Baku 1960.

Nizami, Mahzan ul-asrar. Ed. N. Bland. London 1844,
Nizami, Mahzan ul-asrar. Ed. W. Dastgirdi. Teheran 1334.
Nizami, Mahzan ul-asrar. Ed. B. Tarwatiyan. Teheran 1363.
Nizami, Mahzan ul-asrar. Ed. B. Zangani. Teheran 1372/1993.
Nizami, Sarafnama. Ed. W. Dastgirdi. Teheran 1335.

Rasa’il Ihwan as-safa®. 4 Bde. Qum 1405.



NIZAMIS REISE INS EIGENE HERZ 561

Ritter, Hellmut, Das meer der seele: mensch, welt und Gott in den geschichten des
Fariduddin “Attar. Leiden 1978.

Ritter, Hellmut, Uber die Bildersprache Nizami's. Berlin 1927.

Rypka, Jan, “Poets and Prose Writers of the Late Saljuq and Mongol Periods”, in: The
Cambridge History of Iran. Bd. 5. Cambridge 1968: 550-625. -

Sana’1, Hadiqat ul-hagiqa wa Sari*at ut-tariga. Ed. M. Radawi. 2 Bde. Teheran
1329/1350. :

Schimmel, Annemarie, Das Thema des Weges und der Reise im Islam. Nordrhein-
Westfilische Akademie der Wissenschaften. Geisteswissenschaften. Vortriage; G 329.
Opladen 1994.

Sezgin, Fuat, Geschichte des Arabischen Schrifttums. Bd. 2. Leiden 1975.
SN — Nizami, Sarafnama

Storey, C.A., Persian Literature. Vol. 5, Pt. 2: Poetry ca. A.D. 1100 to 1225; by
Francois de Blois. London 1994.

Tarwatiyan, Bihruz, “Raz u ramz-i suhan dar atar-i ayina-i gayb, Nizami-i Ganga’i”,
in: B. Tarwatiyan / M. Ibrahimov, Nizami-i Ganga’i. Tabriz 1370: 6-55.

Ullmann, Manfred, Islamic Medicine. Edinburgh 1978.

Wiirsch, Renate, “Konig Nosirwan und die Kauzentochter: eine Wanderlegende und ih-
re Verbreitung”, in: Asiatische Studien 48 (1994): 973-986.






	Nizāmīs Reise ins eigene Herz als Erfahrung mystischer Wirklichkeit

