
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 2: Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

Artikel: Nizms Reise ins eigene Herz als Erfahrung mystischer Wirklichkeit

Autor: Würsch, Renate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147268

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NIZAMIS REISE INS EIGENE HERZ ALS ERFAHRUNG
MYSTISCHER WIRKLICHKEIT

Renate Würsch, Basel

Die Liebe zwischen König Husraw IL Parwêz (reg. 590-628) und der
armenischen Prinzessin Sïrïn, zwischen Magnün und Layle sowie die
Geschichte von König Bahräm V. Gör (reg. 420-438) und seinen sieben Frauen

— dies sind drei Erzählstoffe, die durch die Bearbeitungen des persischen

Dichters Ilyäs b. Yüsuf-i Nizäml (gest. 605/1209) aus Ganga in
Adarbäy|än grosse Berühmtheit und Verbreitung erlangt haben. Nizäml
gilt als der Meister des persischen romantischen Epos schlechthin. Sein

erstes grosses Werk jedoch hat keine Liebesgeschichte zum Thema und
dient ausschliesslich moralisch-didaktischen Zwecken. Nizami verfasste es

vermutlich im Jahre 561/1165-61 und nannte es "Schatzkammer der
Geheimnisse" (Mahzan ul-asrär)2. In zwanzig Abhandlungen, die den

Hauptteil des Werks bilden, behandelt der Dichter verschiedene Themen,
die den Menschen an seine Vergänglichkeit mahnen und zur Besserung
anhalten sollen. Manches erinnert dabei an die Thematik der Fürstenspiegelliteratur.

Als Beispiel sei die vierte Abhandlung genannt, in der Nizami
von der Rücksicht spricht, die der Herrscher auf seine Untertanen zu nehmen

hat. Dazu erzählt der Dichter die bekannte und in vielen Abwandlungen

belegte Geschichte von der alten Frau, der Unrecht geschehen ist und
die sich beim Herrscher — in Nizamis Fassung Sultan Sangar — darüber
beklagt. Der Herrscher schlägt die Mahnung in den Wind und unterlässt

es, ihr Genugtuung zu verschaffen. Dafür hat er später Strafe zu leiden.

1 Dieses Jahr oder kurz danach nimmt neuerdings François de Blois (in: Storey,
Persian Literature Vol. 5, Pt. 2. London 1994, 446) mit überzeugenden Argumenten

als wahrscheinlich an. Die Palette der für Mahzan ul-asrär (MA) angegebenen
Entstehungsjahre reicht bis 582/1184-5 (Peter Cheikowski in: Er Bd.8,77) — was
wohl zu spät ist, da Nizäml Laylë u Magnün (LM) nachweislich im Jahre 584/1188
verfasste und zwischen MA und LM noch Husraw u Sinn steht.

2 Einige Angaben zu den vorliegenden Übersetzungen von Nizämls erstem Epos fin¬
den sich in meinem Artikel "König Nösirwän und die Kauzentochter: eine Wanderlegende

und ihre Verbreitung", in: Asiatische Studien 48 (1994), 974 (Anm. 5).



548 RENATE WÜRSCH

Vom Hauptteil hebt sich die gut ein Drittel des ganzen Werks ausmachende

Einleitung inhaltlich klar ab. Sie enthält neben dem Lob Gottes und des

Propheten Mohammed, der Zueignung des Werks an den Fürsten
Fahraddïn Bahrämsäh von Erzincan3 und einigen Ausführungen zum
Thema Dichter und Dichtkunst4 die Schilderang einer persönlichen inneren

Erfahrung Nizamis. Eines Nachts fordert der "Rufer der Klausur" (hätif-i
halwaf) den Dichter zu einer Reise nach innen auf. Ziel dieser Reise ist das

Herz. Der Rufer mahnt Nizami, sich von den "Wegelagerern der Sinne"

zu entfernen und das Herz kennenzulernen. Nizami reist daraufhin in sich
selbst hinein, bis er bei der Tür des Herzens angelangt ist. Er klopft an
und vernimmt den Ruf: "Nizami, tritt ein!" Innen angelangt, erblickt der
Dichter einen königlichen Hof in leuchtendem Glanz, den der Böse Blick
nicht treffen kann. An diesem Hof befinden sich sieben Kalifen: der

"König des halben Tages", ein Roter Reiter, einer in rabingleichem
Gewand, ein bitterer Jüngling, ein Schwarzer, der Bodensatz isst, ein
Lassowerfer und einer mit bronzenem Körper in einem silbernen Kettenhemd.
Durch diese Metaphern personifiziert Nizami die inneren Organe des

Körpers: Herz, Leber, Galle, Milz, Magen und Nieren. Beim Herzen sind
zwei Aspekte zu unterscheiden: das mystisch-wirkliche, von Nizami als

"König des halben Tages" bezeichnet, und das physische, das dem "Roten
Reiter" gleichzusetzen ist. Das mystisch-wirkliche Herz ermahnt Nizami,
er solle es nicht mit dem Herzen, das die Form eines Fichtenzapfens hat

und ein ungesalzenes Stück (Fleisch) ist, verwechseln; denn:

Ein Herrscher aus der wenig bekannten Dynastie des Mangücak; vgl. dazu neben
Claude Cahens Artikel in Bd. 6 der El2 (Mengücek) Färuk Sümer, "Mengücük-
ler", in: ÌA Bd. 7, 713-718.

Die drei betreffenden Abschnitte hat J. Christoph Bürgel übersetzt und kommentiert:

"Nizami über Sprache und Dichtung", in: Islamwissenschaftliche Abhandlungen:

Fritz Meier zum sechzigsten Geburtstag. Hrsg. von Richard Grämlich.
Wiesbaden 1974, 15-28.



NIZÂMÎS REISE INS EIGENE HERZ 549

gang-am u dar läsa-i Qärun nayam I bä tu am u az tu ba-berun nayam

Schatz bin ich, und im Beutel Korahs bin ich nicht,
mit dir bin ich, und ausserhalb deiner bin ich nicht.5

Das "wirkliche" Herz ist also kein materielles Gut, das im Beutel eines

Reichen — der biblische Korah gilt als Sinnbild verblendeten Reichtums —
Platz hat. Das Herz aus Fleisch — was jemand, der nicht an mystische
Zusammenhänge denkt, eher geneigt wäre, das "wirkliche" Herz zu nennen
— hat mit jenem Herzen, das zu Nizami spricht, nichts zu tun. Letzteres
unterzieht den Dichter im folgenden einem Exerzitium. Gegen Morgen
erlebt Nizami während dieser geistlichen Übung die Vision eines herrlichen
Gartens. Bei dessen Beschreibung überbietet sich der Dichter geradezu in
schönen Bildern; ein Vers sei hier als Beispiel angeführt:

sihr-zada bëd u ba-larza tan-aS I migmar-i läla Suda düd-afgan-aS

Von der Magie getroffen war die Weide und ihr Körper zitterte;
das Kohlebecken der Tulpe war ihr Räucherer geworden.6

Das reale Zittern der Weide begründet Nizäml fantastisch mit Einwirkung von
Magie. Um sie abzuwehren, dient der im Innern dunkle Kelch der Tulpe, der
als Räuchergefäss gedeutet wird. Dem wiederum liegt die Vorstellung zugrunde,
dass ein Zauber durch Verbrennen von apotropäischen Kräutern — in der Regel
Raute — unschädlich gemacht werden kann.7

Der Gartenbeschreibung schliesst sich eine Schilderung des Geliebten an,
der in mystischer Tradition als ebenso schön wie hartherzig beschrieben

MA 57,6 (ed. Alizade) 30,9 (ed. Bland) 52,1 (ed. Dastgirdi) 94, 7 (ed.

Tarwatiyän) 259,2 (ed. Zangänl); es ist immer die Zeile der betreffenden Seite

angegeben. Dastgirdi und Zangänl lesen im zweiten Halbvers bä tu nayam statt bä

tu am: "mit dir bin ich nicht und ausserhalb deiner nicht". Aus Gründen der Parallelität

der beiden Halbverse halte ich jedoch Alizades und Tarwatiyäns Lesung bä

tu am für die ursprüngliche — sie wird zudem durch die Ausgabe Nathaniel Blands
bestätigt, die der ältesten Maftza/i-Handschrift aus dem Jahr 637/1239 folgt.

MA, 63,4 (A) 33,2 (B: migmara für migmar) 56,5 (D) =98,11 (T) 265,3
(Z).

Der indopersische Dichter Amlr Husraw hat in der zweiten Klausur von Matla' ul-
anwär, seinem Gegenstück zu Nizämls Schatzkammer der Geheimnisse, das Bild
von der zitternden Weide, ebenfalls mit fantastischer Ätiologie, wieder aufgenommen:

"Die Weide, die von unserem Schmerz Nachricht erhielt, befiel das Zittern
infolge unseres kalten Atems" (74,6 ed. Muharramov).



550 RENATE WÜRSCH

wird. Der Dichter selbst identifiziert sich — wenn wir die von ihm
gebrauchte Ichform wörtlich verstehen dürfen — mit dem Liebenden, der um
seiner Liebe willen leidet.

Nizami geht daraufhin über zur Schilderung eines nächtlichen Gelages, das

der Herr — gemeint ist das Herz — veranstaltet. Für diese allegorische
Szene wählt Nizami die Sprache der profanen Liebesdichtung — Musik,
Weingenuss und wiederum der Geliebte als schöner Schenke** werden — in
allerdings sehr verschlüsselter Ausdracksweise — geschildert. Ein
Beispiel:

päy-i suhayl az sar-i nat'-i adïm I la'l-fiSän bar sar-i durr-i yatlm

Der Fuss des Canopus verstreute von der Spitze des Lederteppichs aus Ziegenleder

Rubine auf die Spitze der einzigartigen Perle".

Nizäml sagt damit: Der schöne Schenke hat eine grosse Karaffe — "Fuss des

Canopus" genannt10 — in seiner Hand, deren Fläche mit Henna gefärbt ist und
dadurch einem Lederteppich aus feinem Ziegenleder gleicht. Aus dieser Flasche
giesst er den Rubin auf die Perle, das heisst, den Wein in den Kristallpokal.
Durch die Erwähnung von Canopus und Ziegenleder spielt Nizäml überdies auf
eine bekannte Überlieferung an, nach der die rötliche Färbung dieser Lederart
durch den Glanz des Canopus, des zweithellsten Fixsterns, Zustandekommen
soll.

Damit diese Nacht des Zusammenseins mit dem Geliebten länger dauert,
wird der Morgenvogel — gemeint ist der Hahn — auf den Bratspiess ge-

8 Ein Vers in Nizämls Schilderung macht durch die Erwähnung des Bartflaums
(sabz-f}a(0 klar, dass ein Geliebter — und nicht eine Geliebte wie in Gholäm Hosein

Däräbs sonst allgemein sehr hilfreicher Übersetzung — beschrieben wird; vgl.
72,7 (A) 39,5 (B) 64,6 (D) 107,5 (T) 276,ult (Z). Nizäml befolgt
hierin mystische und literarische Tradition.

9 MA 70,3 (A) 36,9 (B) 62,3 (D) 105,7 (T) 273,1 (Z).

10 Wahïd-i Dastgirdi zitiert Qâdï Ibrahims Kommentar zu MA, der den "Fuss des

Canopus" mit einer Karaffe (surähi) gleichsetzt. Diese Bedeutung wird auch durch
Muhammad-i MuTn, Farhang-i farsi, bestätigt. Bei suräfu, so Mu'In, handelt es
sich um ein gläsernes oder kristallenes Gefäss mit bauchiger Mitte und engem
langem Hals, aus dem man Wein oder andere berauschende Getränke in Becher, Kelche

etc. ausgiesse. Zu Qädl Ibrahim vgl. François de Blois, in: Storey, Persian
Literature Vol. 5, Pt. 2, 482-483 (Nr. 5).



NIZÀMÎS REISE INS EIGENE HERZ 551

steckt, und im Feuer geröstet, dessen Hitze für die Liebenden kühlendes
Wasser ist11. Der Dichter selbst tritt in der Schilderung dieses nächtlichen
Gelages zunächst zurück. Er spricht nicht in der Ichform und erwähnt die
verheerende Wirkung der Schönheit des Geliebten in sehr allgemeiner
Weise:

himmat-i hässän u dil-i 'ämmiyän I Sefta z-än nur cu sirsämiyän

Das Streben der Elite und das Herz der Gemeinen

war verstört durch jenes Licht wie die an sirsäm Leidenden.12

Das heisst: Alle Welt, sowohl das gemeine Volk, als auch die Angehörigen
höherer Schichten der Gesellschaft konnten das Licht, das von dem Geliebten
ausging, nicht ertragen wie die an der Hirnkrankheit sirsäm Erkrankten, zu
deren Symptomen Lichtempfindlichkeit gehört.13

Nizami kommt schliesslich wieder auf sich zu sprechen. Er schildert sich

erneut als leidenden Liebenden:

11 MA 71,ult (A) 38,18 (B) 63,pu (D) 106,15 (T) 276,1 (Z). Der Vers ist
übersetzt und besprochen von Fritz Meier, in: "Nizäml und die mythologie des

hahns", Colloquio sul poeta persiano Miami e la leggenda iranica di Alessandro
Magno. Rom 1977, 89 Ders., Bausteine: Ausgewählte Aufsätze zur Islamwissenschaft.

Hrsg. von Erika Glassen und Gudrun Schubert. 3 Bde. Istanbul 1992; Bd.
2, 1030.

12 MA 74,3 (A) 40,2 (B) 65,9 (D) 108,7 (T) 279,3 (Z). Zur Definition
der Hirnkrankheit sirsäm ("phrenitis") und ihrem Verhältnis zu birsäm vgl.
Michael W. Dois, Majnün: the Madman in Medieval Islamic Society. Ed. by Diana E.
Immisch. Oxford 1992, 57-58; Erläuterung der diesbezüglichen Lehren Avicennas
I.e., 74-76.

13 Nizami hat das Bild von der Krankheit sirsäm und der damit verbundenen Licht¬
empfindlichkeit ab und zu verwendet; vgl. HS 164,4 (ed. Dastgirdi): "Das Him
der Leute Bahräms verwirrte sich (äSufta Sud) wie das der Hirnkranken (sich)
durch Helligkeit (verwirrt)"; LM 119,4 (ed. Dastgirdi): "Hirnkranker und Licht,
wie fein ist das! Späne und — wir nehmen unsere Zuflucht zu Gott — Feuer!";
vgl. auch SN 473,10 (ed. Dastgirdi).



552 RENATE WÜRSCH

turk-i qasab-pöS-i man ängä cu mäh I karda dil-am-rä eu qasab zahm-gäh

Mein linnengekleideter Türke war dort wie der Mond,
er hatte mein Herz wie das Linnen zum Wundenplatz gemacht.14

Der Dichter meint: Der Geliebte als der Mond hat mein Herz verwundet wie
das Linnen, das — nach verbreiteter Auffassung — durch die Einwirkung des

Mondlichts zerschlissen wird. Wirkungsvoll ist der Vergleich am Schluss des

ersten Halbverses, der sich zunächst auf den schönen Menschen bezieht, dann
aber für die Aussage des zweiten Halbverses harmonisch umgedeutet wird.

Das nächtliche Fest endet mit dem Anbrach des Morgens. Sein Erscheinen
lässt den Dichter ins Bewusstsein zurückkehren und schliesst die Einleitung
der Schatzkammer der Geheimnisse ab.

Beschreibt man nun das von Nizâmï geschilderte innere Erlebnis näher, so

fallt zunächst dessen mystischer Charakter auf. Dieser zeigt sich schon
äusserlich durch die Verwendung des sufischen Fachwortes "Klausur"
(fjalwaf) und die Tatsache, dass das Herz als Exerzitienmeister auftritt und
den Dichter "erzieht" — wie dies der "Erziehungsscheich" (Sayh at-tar-
biya) in der Ordensmystik zu tun pflegt. Eine Reise nach innen wird von
vielen Mystikern durch die Jahrhunderte hindurch immer wieder geschildert.

Als Beispiel sei hier Nizamis Zeitgenosse Farïduddïn-i cAttär
genannt; er beschreibt im Muslbatnäma eine Wanderung in sich selbst, die
sich in einer vierzigtägigen Klausur (alla) vollzieht. Sie endet mit dem

Aufgehen im "Meer der Seele"15. Ebenso erkennen die Vögel in cAttärs

Mantiq ut-tayr, dass sie selber der von ihnen gesuchte simurg sind.
Nizami macht auf der Reise in sein Herz eine Erfahrung höherer

Wirklichkeit. Der Blick auf sie ist im normalen Wachzustand durch die

eigene dem Diesseits verhaftete Persönlichkeit, das "Ich", verdunkelt. Der
Dichter fordert den Menschen auf, sich von diesem "Ich" zu befreien:
"damit du wie Nizâmï von Nizâmï (cu Niiäml zi Niiäml) frei wirst", das

heisst, damit der Mensch von sich freiwerde wie Nizâmï von sich selbst
frei wurde. Um die in Klausur erfahrene höhere Wirklichkeit zu umschrei-

14 MA 75,5 (A) 37,13 (B) 66,8 (D) 109,6 (T) 281,1 (Z). Zu einem ähnli¬
chen Vers in HS vgl. Hellmut Ritter, Über die Bildersprache Miami's. Berlin
1927, 37.

15 Hellmut Ritter, Das meer der seele. Leiden 1978, 18-30. Zur "Wanderung in sich
selbst" I.e., 618-637.



NIZAMIS REISE INS EIGENE HERZ 553

ben, braucht Nizâmï das in der Sufik so häufige Bild vom hartherzigen
Geliebten, der den Liebenden leiden lässt. Er zieht jedoch keine Verbindung

des Geliebten zu Gott; auch gibt er keinen Hinweis darauf, dass seine

Reise nach innen mit einer Gotteserfahrung verbunden gewesen sei. Solche
Gedanken entsprachen vielleicht auch nicht Nizamis Überzeugung —
Ketzerisches wie die "Einwohnung" (hulül) mochte da in allzu gefährlicher
Nähe sein. Mit dichterischer Inspiration dagegen könnte die von Nizâmï
geschilderte innere Erfahrung sehr wohl zu tun haben. Dies darf deshalb

vermutet werden, weil Nizâmï zunächst durch den "Rufer der Klausur"
aufgefordert wird, seine Reise nach innen zu unternehmen. Nach alter
arabischer Überlieferang galten viele Dichter als von ginn inspiriert16. Die
ginn können auf verschiedene Art in Erscheinung treten; eine davon ist,
sich als Wesen, das ruft (hätif), sich aber nicht sehen lässt, bemerkbar zu

v
machen. Al-Gähiz (gest. 255/868) berichtet in seinem Tierbuch vom
unbedingten Glauben der Beduinen an den hätif und führt als Beispiel den
altarabischen Dichter al-AcSä b. an-Nabbä§ b. Zurära an, der mit einem
solchen unsichtbaren Wesen Verse gewechselt habe17. Der Tod von
Menschen, die den ginn zum Opfer gefallen waren, konnte, wie ebenfalls al-
öähiz berichtet, von einem hätif gemeldet werden18. Andererseits ist der

Begriff hätif schon im Arabischen nicht auf die ginn beschränkt19 und im
Persischen scheint er sich davon ganz gelöst zu haben. Nizâmï schreibt

16 Vgl. dazu Ignaz Goldziher, Abhandlungen zur arabischen Philologie. Leiden 1896,
3-25.

17 Al-Öähiz, Kitäb al-Hayawän (ed. Härün). Misr 1362/1943; Bd. 6, 202; zu diesem
Dichter vgl. Fuat Sezgin, Geschichte des Arabischen Schrifttums Bd. 2. Leiden
1975, 272.

18 Kitäb al-Hayawän 6, 208-209. Manchmal wurde dies auch durch die ginn selbst

übernommen; al-öähiz zitiert (I.e., 207) ein solches Beispiel und sagt, der Beweis

dafür, dass ginn diese Verse verfasst hätten, sei, dass man sie nicht dreimal
hintereinander zusammenhängend aufsagen könne, ohne zu stottern.

19 Ibn Abi d-Dunyä (gest. 281/894), der eigens über die "Rufer" (hawätif) ein Werk
verfasst hat, unterscheidet von den Rufern der ginn die Rufer der Gräber (qubür)
und die Rufer des Bittgebets (du'ä°). Mawsü'at rasä'il Ibn Abi d-Dunyä. Beirut
1414/1993, Bd. 4.



554 RENATE WÜRSCH

dem hätif eine wichtige Rolle bei seiner dichterischen Inspiration, nicht nur
in Mahzan ul-asrär, zu2*). So heisst es in der Einleitung zu Husraw u Sirin:

nasihathäy-i hätif Sin Sanidam I cu hätif röy dar fyalwat kaSïdam

Als ich die Ratschläge des Rufers hörte,
wandte ich wie der Rufer das Gesicht hin zur Klausur.21

Nizâmï meint damit: wie der (unsichtbare) "Rufer" machte ich mich (für
alle anderen) unsichtbar, indem ich mich in Klausur begab. Es ist bezeichnend,

dass der Dichter auch hier — in seinem ersten romantischen Epos —

von der Klausur spricht, durch die ihm wohl die zur Inspiration nötige
innere Sammlung zuteil wird.

Welche dichterischen Mittel wählt Nizâmï, um seine Reise nach innen zu
schildern? Zunächst kann man annehmen, dass er mit diesem seelischen
Erlebnis seine — natürlich subjektive — innere Wirklichkeit und eine
persönliche Erfahrung schildern wollte. Als Gegenbeispiel wäre etwa die
fünfte Abhandlung der Schatzkammer der Geheimnisse zu nennen, in der
es um das Alter geht. Wenn Nizâmï dort sagt:

röz-i ffwaS-i 'umr ba-Sab-hwaS rasid I häk ba-bäd ab ba-ätaS rasïd

Die frohen Tage des Lebens haben "Gute Nacht!" gesagt,
die Erde ist zum Wind, das Wasser zum Feuer gelangt.22

bedeutet das, die Jugend ist vorbei, die mit den Elementen in Verbindung
stehenden Temperamente haben ihr Gleichgewicht verloren und Krankheit
verursacht — so drückt er damit bestimmt nicht persönliche Erfahrung aus

— als er die Schatzkammer der Geheimnisse schrieb, war er um die fünf-

20 Vgl. die Anmerkungen J. Christoph Bürgeis in: "Nizami über Sprache und Dich¬
tung", 14 mit Verweis auf Wilhelm Bacher.

21 HS 31,10 (D). Zu Beginn des Abschnitts bezeichnet Nizami diesen Rufer näher als
"Rufer des Herzens" (hätif-i dil).

22 MA 115,1 (A) 57,16 (B) 93,8 (D) 144,1 (T) 319,8 (Z). Im zweiten
Halbvers sind alle vier Elemente genannt, ein auf der Berücksichtigung verwandter
Begriffe beruhendes rhetorisches Kunststück; vgl. Fritz Meier, Die schöne Mah-
satt. Wiesbaden 1963, 133. Die vier Elemente kommen schon bei Firdawsi vor.



NIZAMIS REISE INS EIGENE HERZ 555

undzwanzig Jahre alt — sondern äussert sich zum Alter, weil es in die
didaktische Thematik gehört.

Nizamis Reise ins eigene Herz drückt also die innere Wirklichkeit des

Dichters aus. In der Wahl der dichterischen Mittel zur Beschreibung dieser
inneren Erfahrung aber zeigt sich, was Fritz Meier einmal den Hang der
persischen Dichtung zur Unwirklichkeit genannt hat.23 Als Beispiel sei die

Vermenschlichung der Körperorgane genannt: In Nizämls Innerem befinden

sich der König des halben Tages (das mystisch-wirkliche Herz), ein
Roter Reiter (das physische Herz), einer in rabingleichem Gewand (die
Leber), ein bitterer Jüngling (die Galle), ein Schwarzer, der Bodensatz isst

(die Milz)24, ein Lassowerfer (der Magen mit den Därmen) und einer mit
bronzenem Körper in einem silbernen Kettenhemd (die Nieren). Die von
Nizami gewählten Metaphern bei der Beschreibung der Organe verraten
gute Kenntnisse der Medizin. Das silberne Kettenhemd beispielsweise, das

die bronzefarbenen Nieren tragen, ist die sie einhüllende Fettkapsel
(capsula adiposa). Auch die Gleichsetzung des mystisch-wirklichen Herzens

mit dem "König des halben Tages" — einer Metapher, die gewöhnlich

die Sonne bezeichnet — könnte einen medizinischen Hintergrund
haben: Nach antiker Tradition wurde in der islamischen Medizin das Herz als

Behälter für die innewohnende Hitze angesehen25.

23 Fritz Meier, "Über die Eigenart der älteren persischen Dichtung", in: Iranzamin 1

(1981/82), 58.

24 Dieser Vorstellung liegt die Theorie zugrunde, dass die Milz die gröbsten Teile des

schwarzen Körpersaftes anziehe und sich mit dem besten Teil davon nähre; den
Rest leitet sie zum Mageneingang, damit der Appetit angeregt wird; Manfred
Ullmann, Islamic Medicine. Edinburgh 1978, 59.

25 Vgl. etwa Avicenna, Poème de la médecine, Vers 99 (s. 17 ed. Jahier/Noured-
dine). Die "Treuen Brüder" schildern in der 20. rìsala ihrer Enzyklopädie eine
geistige (rühäniyya) Kraft, die von der Sonne ausgeht, und vergleichen sie mit der
vom Herzen ausgehenden natürlichen Hitze (harära gariziyya). Entsprechend
setzen sie dann die übrigen inneren Organe in kosmische Beziehung zu den anderen
Planeten: Milz zu Saturn, Galle zu Mars, Leber zu Jupiter, Magen zu Venus,
Gehirn zu Merkur und Lunge zu Mond; Rasä'il Ihwän as-safö' 2, 145-148. Das
Herz erscheint als Herrscher des Körpers (rrür-i tan) schon im frühen medizinischen

DäniSnäma Maysaris; vgl. Gilbert Lazard, Les premiers poètes persans. 2

Bde. Teheran/Paris 1964, 171/185 (Vers 150); diese Auffassung ist aristotelisch
und hat ihren Widerhall auch bei den Philosophen gefunden; vgl. al-Färäbi,
Mabädi' ärä' ahi al-madïna al-fadila (ed. Walzer), 166/167 (IV 10 §2); 435.



556 RENATE WÜRSCH

Nizâmï benutzt somit zwar durch die Nennung der inneren Organe
des Körpers eine Art phantastisch-realer Ebene — wenn man sich konkret
vorstellt, in sich selbst hinein zu reisen, bekommt man es zwangsläufig mit
Herz und Nieren zu tun — andererseits flieht er diese reale Ebene wieder
dadurch, dass er seine Aussage sofort in die Bildsphäre überträgt. Die sich
darin ausdrückende Umformung und Vermenschlichung der Dinge darf als

kennzeichnend wohl für die persische Dichtung im allgemeinen gelten. Die
äusserst schwierige Sprache der Schatzkammer der Geheimnisse wirft
natürlich die Frage auf, ob Nizâmï von seinem Publikum auch verstanden
wurde. Ich denke, sie ist unter zwei Voraussetzungen mit ja zu beantworten:

Der Angesprochene musste mit dieser Art der Metaphorik gut vertraut
sein und zudem eine Kenntnis der Realien besitzen, die uns heutigen
Bewunderern von Nizâmïs Kunst leider allzuoft fehlt.

Sucht man nach Hinweisen auf Nizamis äussere Lebensumstände, so findet
man sie nicht in der Schilderung seiner Reise in sich selbst, und nur spärlich

an anderer Stelle in der Schatzkammer der Geheimnisse. Nizamis
Verurteilung der Hofdichter, die ihr Handwerk nur betreiben, um möglichst
reiche Belohnung zu erhalten, sowie der Alten, die den Jungen übelwollen,
könnte in ihrer sehr persönlichen Sprache auf konkrete Rivalitäten mit älteren

Dichtern hindeuten. Dass Nizâmï nicht freiwillig in seiner Heimatstadt
Ganga blieb, deutet er mehrmals an. Ganga war und blieb für ihn ein
Gefängnis, wie er noch in seinem letzten Werk, dem zweiten Teil des

"Alexanderbuchs", beklagt26.
Es stellt sich natürlich die Frage, ob Nizâmï für die Reise zum eigenen

Herzen ein direktes Vorbild gehabt hat. In erster Linie ist dabei an den

grossen mystischen Dichter Sanâ'ï (gest. 525/1131) aus Gazna zu denken,
auf dessen gewaltiges didaktisches matnawi "Garten der Wirklichkeit"
(Hadiqat ul-haqïqa) Nizâmï in der Einleitung der Schatzkammer der
Geheimnisse anspielt. Obwohl Sanâ'ï dort kein solches Erlebnis beschreibt,
gibt es Anhaltspunkte, dass Nizâmï sich durch ihn anregen liess, da wich-

26 Vgl. den von Fritz Meier, in: "Nizami und die mythologie des hahns", 84
Bausteine II, 1025 übersetzten Vers. Weitere Beispiele Nizamis Beziehung zu
Ganga betreffend bei Bihrüz-i Tarwatiyän, "Räz u ramz-i suhan dar ätär-i äyina-i
gayb, Nizämi-i GangaT", in: B. Tarwatiyän / M. Ibrahimov, Mzämi-i Ganga'i.
Tabrîz 1370,7-11.



NIZAMIS REISE INS EIGENE HERZ 557

tige Motive von Nizamis Schilderung bereits bei Sanä'i erscheinen27. So

sagt Sanâ'ï zum Beispiel:

dar-i dil köb tä rasi ba-hudäy I cand gardi ba-gird-i barn u saräy

Klopfe an die Tür des Herzens, damit du zu Gott gelangst,
wie lange umwandelst du Dach und Haus?28

Sanä'i fordert dazu auf, an die Tür des Herzens zu klopfen, damit man —
und dies sagt er geradeheraus — Gott begegne. Negativ steht bei Sanä'i
dem Herzen die Triebseele (nafs) gegenüber — ein Aspekt, der bei Nizami
fehlt:

lek an rah bi-bin ki däri pêS I az dar-i nafs tä dar-i dil-i hwêS

Aber schau den Weg, den du vor dir hast,

von der Tür der Triebseele zur Tür deines Herzens!29

Auch Sanä'i unterscheidet wie Nizami zwei Herzen: dem physischen —
einem "Stück Fleisch" (pära-i göSf), wie er sagt — stellt er das "Herz der

Wahrheitserforschung" (dil-i tahqïq) gegenüber30. Zum Unterschied
zwischen den beiden Herzen äussert er sich recht derb:

in ki dil näm karda-ï ba-magäz I raw ba-pëS-i sagän-i köy andäz

dil ki bar 'aal mihtari därad I na ba-Sakl-i sanawbari därad
dil ki bä mal u gäh därad kär I in sage dän u an du-rä murdär

Jenes, das du metaphorisch Herz genannt hast,
geh, wirf es den Hunden der Gasse vor!
Das Herz, das über den Verstand Herrschaft hat,
hat sie nicht durch Fichtenzapfenform.

27 SanäTs Einfluss auf Nizamis Beschreibung der Nacht in Mahzan ul-asrär macht
Jan Rypka geltend; vgl. "Poets and Prose Writers of the Late Saljuq and Mongol
Periods", in: The Cambridge History of Iran. Bd. 5. Cambridge 1968, 558.

28 Hadiqat ul-haqlqa (ed. Radawi), 491,9.

29 L.c. 497,14.

30 L.c. 339,12.



558 RENATE WÜRSCH

Das Herz, das mit Geld und Rang zu tun hat,
wisse, es ist ein Hund und jene beiden sind das Aas.31

Sanä'i wendet den Vergleich mit dem Hund, der sonst in der Mystik gern
mit der Triebseele gleichgesetzt wird, hier auf das physische Herz an.
Andererseits ist das physische Herz als Stück Fleisch nur gut genug, den —
unreinen — Hunden vorgeworfen zu werden. Dass zwei Herzen oder
zumindest zwei Aspekte des Herzens unterschieden werden, setzt sich in der
islamischen Mystik bis heute fort.32

Nizamis Schatzkammer der Geheimnisse wurde oft nachgeahmt. Unter
den Dichtern, die natfras dazu verfasst haben, ragen Amïr Husraw-i
Dihlawï (gest. 725/1325) und cAbdurrahmän-i Öämi (gest. 898/1492)
besonders hervor. Amïr Husraw schildert in Matta' ul-anwär ebenfalls
mystische Erlebnisse, die in Klausur (halwat) stattfinden. Im Gegensatz zu
Nizamis Reise ins Innere führt seine Reise jedoch nach aussen, aus dem

eigenen Körper heraus. Ich zitiere zwei Verse als Beispiel:

dil ki Sud az sïna ba-päfä burün I burd marä z-in tan-i hälä burün

Das Herz, das rein aus der Brust herausging,
trug mich aus diesem irdischen Körper heraus.33

rafia zi tan zahmat-i gän-am burün I burda dil az har du gahän-am burün

Aus dem Körper herausgegangen war die Mühe meiner Seele;
das Herz hatte mich aus allen beiden Welten hinausgetragen.34

31 L.c. 340,13-15. Mit "Metapher" meint SanäT hier den Ausdruck "Herz" (dil), den

man auf ein gewöhnliches Stück Fleisch übertragen hat.

32 Beispiele bei Richard Grämlich, Die schiitischen Derwischorden Persiens. Bd. 2.
Wiesbaden 1976, 78-79. So spricht ein Niematullähischeich von einem
"zapfenförmigen Stück Fleisch" und einer geistigen Wirklichkeit, die man "den
kleinen schwarzen Punkt des Herzens" nenne.

33 Mafia' ul-anwär, 62,8 (ed. Muharramov).

34 L.c, 65,12.



NIZÀMÏS REISE INS EIGENE HERZ 559

cAbdurrahmän-i öämi ersetzt in Tuhfat ul-ahrär die Klausur (halwat) durch
das Zusammensein (suhbat).^ Drei solcher Erlebnisse schildert er,
jedesmal begleitet von einem geistlichen Führer; ihr dritter und höchster ist
der "Meister, der die Wirklichkeit schaut" (pïr-i haqïqat-bïn). Schau der
Wirklichkeit ist wohl auch letztlich das Ziel von Nizamis Reise ins eigene

Herz, obwohl er das Wort "Wirklichkeit" nie gebraucht.
In Nizamis und Amïr Husraws Schilderungen einer geistigen Reise

drücken sich zwei Grundhaltungen mystischen Erlebens überhaupt aus:
Einkehr nach innen, beziehungsweise Heraustreten aus dem eigenen
Selbst. Beides dient der Überwindung der den flüchtigen Dingen des Diesseits

verhafteten Persönlichkeit, die als hindernd angesehen wird, die

Wirklichkeit, letztlich Gott, zu erfahren. Gemeinsam und jeder Mystik
eigen ist die Vorstellung eines Weges, der dabei zurückzulegen ist. Dieser

Weg kann aufwärts (aus sich selbst heraus) und abwärts (in sich selbst

hinein) führen — seine beiden Formen aber sind einander gleichwertig.36

AUSWAHLBIBLIOGRAPHIE

Amir Husraw-i Dihlawi, Matla' ul-anwär. Ed. A. Muharramov. Moskau 1975.

Avicenna, Poème de la médecine-Urguza fi (-(ibb-Cantica Avicennae. Texte arabe,
traduction française, traduction latine du XlIIe siècle établi et présenté par H. Jahier,
A. Noureddine. Paris 1956.

Blois, François de siehe: Storey, CA., Persian Literature

Bürgel, J. Christoph, "Nizami über Sprache und Dichtung", in: Islamwissenschaftliche
Abhandlungen: Fritz Meier zum sechzigsten Geburtstag. Hrsg. von R. Grämlich.
Wiesbaden 1974: 9-28.

Dois, Michael W., Majnün: the Madman in Medieval Islamic Society. Ed. by Diana E.
Immisch. Oxford 1992.

EI — The Encyclopaedia of Islam. New Edition. Leiden I960-.

35 Matnawï-i Haft awrang, 389-394 (ed. Radawi). Als Grund dafür wäre denkbar,
dass die NaqSbandiyya, denen öämi nahestand, der Klausur abgeneigt waren; vgl.
Fritz Meier, Zwei Abhandlungen über die NaqSbandiyya. Istanbul 1994, 34-41.

36 Vgl. Annemarie Schimmel, Das Thema des Weges und der Reise im Islam. Nord¬
rhein-Westfälische Akademie der Wissenschaften. Geisteswissenschaften. Vorträge;

G 329. Opladen 1994, 18.



560 RENATE WURSCH

Al-Farabi on the Perfect State: Abu Nasr al-Färäbi's Mabädi' ärä° ahi al-madïna al-
fadila; a Revised Text with Introduction, Translation, and Commentary by Richard
Walzer. Oxford 1985.

Al-Öähiz, Kitäb al-Hayawän. Ed. A. Härün. Bd. 6. Misr 1362/1943.

öämi, Matnawï-i Haft awrang. Ed. M. Radawï. Teheran 1337.

Goldziher, Ignaz, Abhandlungen zur arabischen Philologie. Leiden 1896.

Grämlich, Richard, Die schiitischen Derwischorden Persiens. Bd. 2. Wiesbaden 1976.

HS — Nizami, Husraw u Sinn

IA — Islam Ansiklopedisi. Istanbul 1965-1986.

Ibn Abi d-Dunyä, Mawsü'at rasä'il. Bd. 4. Beirut 1414/1993.

Lazard, Gilbert, Les premiers poètes persans. 2 Bde. Teheran/Paris 1964.

LM — Nizâmï, Laylë u Magnün

MA — Nizami, Mahzan ul-asrär

Meier, Fritz, Bausteine: Ausgewählte Aufsätze zur Islamwissenschaft. Hrsg. von E.
Glassen und G. Schubert. 3 Bde. Istanbul 1992 (=BTS 53).

Meier, Fritz, Die schöne Mahsatï: ein Beitrag zur Geschichte des persischen Vierzeilers.

Wiesbaden 1963.

Meier, Fritz, "Nizami und die mythologie des hahns", in: Colloquio sul poeta persiano
Nizâmï e la leggenda iranica di Alessandro Magno. Rom 1977: 55-115.

Meier, Fritz, "Über die Eigenart der älteren persischen Dichtung," in: Iranzamin 1

(1981/82): 53-63.

Meier, Fritz, Zwei Abhandlungen über die NaqSbandiyya. Istanbul 1994 (=BTS 58).

Nezämi of Ganjeh, Makhzanol Asrär: the Treasury of Mysteries. Translated by
Gh.H. Däräb. London 1945.

Nizami, Husraw u Sïrïn. Ed. W. Dastgirdi. Teheran 1333.

Nizâmï, Laylë u Magnün. Ed. W. Dastgirdi. Teheran 1333.

Nizami, Mahzan ul-asrär. Ed. A. Alizade. Baku 1960.

Nizami, Mahzan ul-asràr. Ed. N. Bland. London 1844.

Nizami, Mahzan ul-asrär. Ed. W. Dastgirdi. Teheran 1334.

Nizami, Mahzan ul-asrär. Ed. B. Tarwatiyän. Teheran 1363.

Nizâmï, Mahzan ul-asrär. Ed. B. Zangäni. Teheran 1372/1993.

Nizâmï, Éarafnama. Ed. W. Dastgirdi. Teheran 1335.

Rasä'il Ihwän as-safa'. 4 Bde. Qum 1405.



NIZÀMÎS REISE INS EIGENE HERZ 561

Ritter, Hellmut, Das meer der seele: mensch, weit und Gott in den geschichten des

Fariduddin 'A(tär. Leiden 1978.

Ritter, Hellmut, Über die Bildersprache Miami's. Berlin 1927.

Rypka, Jan, "Poets and Prose Writers of the Late Saljuq and Mongol Periods", in: The

Cambridge History of Iran. Bd. 5. Cambridge 1968: 550-625.

SanäT, Hadïqat ul-haqïqa wa Sari'at u(-tarïqa. Ed. M. Radawi. 2 Bde. Teheran
1329/1350.

Schimmel, Annemarie, Das Thema des Weges und der Reise im Islam. Nordrhein-
Westfälische Akademie der Wissenschaften. Geisteswissenschaften. Vorträge; G 329.

Opladen 1994.

Sezgin, Fuat, Geschichte des Arabischen Schrifttums. Bd. 2. Leiden 1975.

SN — Nizami, Sarafnäma

Storey, CA., Persian Literature. Vol. 5, Pt. 2: Poetry ca. A.D. 1100 to 1225; by
François de Blois. London 1994.

Tarwatiyän, Bihrûz, "Räz u ramz-i suhan dar ätär-i äyina-i gayb, Nizämi-i Ganga3!",
in: B. Tarwatiyän / M. Ibrahimov, Nizämi-i Ganga'ï. Tabriz 1370: 6-55.

Ullmann, Manfred, Islamic Medicine. Edinburgh 1978.

Würsch, Renate, "König Nösirwän und die Kauzentochter: eine Wanderlegende und ihre

Verbreitung", in: Asiatische Studien 48 (1994): 973-986.




	Nizāmīs Reise ins eigene Herz als Erfahrung mystischer Wirklichkeit

