
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 2: Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

Artikel: Mystische Tradition und zeitgenössische Wirklichkeitserfahrung in
aml al-Gtns Kitb at-Taalliyt

Autor: Wielandt, Rotraud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147266

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MYSTISCHE TRADITION UND ZEITGENÖSSISCHE
WIRKLICHKEITSERFAHRUNG IN

ÖAMAL AL-GÏTÀNÏS KITÄB AT-TAÖALLIYÄT

Rotraud Wielandt, Bamberg

öamäl al-Gïtanïs Romantrilogie Kitäb at-tagalliyät ist zwischen 1980 und
1986 verfasst und in den Jahren 1983 bis 1987 erstmals veröffentlicht
worden.1 Dieses ungewöhnlich komplexe und facettenreiche Werk, das mehr
als 800 Druckseiten umfasst, kann hier nicht unter allen seinen erfor-
schenswerten Aspekten erschöpfend gewürdigt werden. Unsere Untersuchung

soll sich auf die Frage konzentrieren, wie es die Tradition der
islamischen Mystik und die zeitgenössische Wirklichkeitserfahrung des Autors
zueinander in Beziehung setzt. Beide sind in ihm auf Schritt und Tritt
gegenwärtig.

Wie kommt die mystische Tradition im Kitäb at-tagalliyät überhaupt
vor? Spuren von ihr fallen bereits in den Überschriften der Einheiten ins

Auge, in die der Text untergliedert ist: Die drei Teile sind — nach einem

Vorspann, der den ersten einleitet — doppeldeutig als "Buch" bzw.
"Reise" (sifr/safar) überschrieben; dem Inhalt nach handelt es sich um drei
mit der Seele vollzogene "Reisen", was sofort an Ibn cArabi2 denken lässt.

Ab etwa der zweiten Hälfte der "Ersten Reise" sind kapitelähnliche
Textstücke als "mawqifi mit je verschiedenem abhängigem Genitiv bezeichnet,
wobei letzterer zumeist eine subjektive Befindlichkeit anzeigt, wie z.B. in
den Verbindungen "mawqif al-hanin" oder "mawqif an-nadam". Nach
demselben Prinzip sind solche Textstücke dann in der "Zweiten Reise" als

"maqäm" und in der "Dritten Reise" als uhäl" betitelt. Als strukturierende
Elemente sind also augenscheinlich Vorstellungen der Sufis über die
Stufenfolge der vom Adepten auf dem Pfad zur Einswerdung mit Gott zu
durchlaufenden Stationen und Zustände zugrandegelegt. Die Überschriften
zahlreicher kleinerer Unterabschnitte insbesondere im ersten Teil bestehen

Hier zitiert nach dem Druck der Dar a§-Suruq Kairo 1410/ 1990, der alle drei Teile
in einem Band vereinigt.

Die durch Konvention eingebürgerte Namensform ohne Artikel, die al-Gltänl in
seinem Kitäb at-tagalliyät selbst ausschliesslich benutzt, wird hier der Einfachheit
halber durchweg beibehalten.



492 ROTRAUD WIELANDT

in Termini, die aus der Geschichte der über den mystischen Pfad instruierenden

Literatur oder des Rituals mystischer Orden geläufig sind,
beispielsweise tamhid, talqïn, wasl oder samä'.

Bei näherer Betrachtung erweisen sich Motivschatz und Stil des

Werks in einer Fülle von Details als tief von der Tradition der islamischen

Mystik durchdrangen. Etliche prominente Gestalten aus der Geschichte des

Sufismus, darunter auch die Gründer oder namensgebenden Autoritäten
einiger der wichtigsten Derwischorden, treten in ihm persönlich auf. Eine
zentrale Figur ist Ibn cArabï, der, apostrophiert als aS-Sayfj al-akbar, an
vielen Stellen mit dem Ich-Erzähler direkt kommuniziert und interagiert
und ihm während der den mittleren Band füllenden "Zweiten Reise" als

Führer (datti) dient — eine Funktion, die während der "Ersten Reise"

Sayyidnä 1-Husayn wahrgenommen hat.3

Durch das ganze Buch zieht sich — daher sein Titel — eine Serie von
tagalliyät. Unter diesem Terminus hatte Ibn cArabï die Manifestationen
Gottes in der Vielfalt der Erscheinungen der geschaffenen Welt verstanden;'*

in al-Gïtanïs Roman ist er zur Bezeichnung für Szenen umgedeutet,
die der Ich-Erzähler auf dem Wege übersinnlicher Wahrnehmung erschaut

zu haben behauptet, mit anderen Worten visionäre Erlebnisse, die ihm
nach eigenem Bekunden Einblick in seiner Erkenntnis sonst nicht oder nur
unzureichend zugängliche Situationen, Vorgänge und Sachverhalte gaben.
Das Itinerar, das die drei Teile des Romans vor dem Leser ausbreiten,
besteht in der Sequenz solcher tagalliyät.

Das Werk wird vom Ich-Erzähler eingangs als Niederschrift dieser

tagalliyät nach deren Ende präsentiert; er schildert sie, so die Fiktion,
ihrer zeitlichen Abfolge entsprechend. Dabei scheinen sich die frühesten

paar Visionen ohne besondere Präliminarien spontan einzustellen. Gleich
die erste hängt jedoch mit einer Erfahrung zusammen, die sich innerhalb
des Werks als der eigentliche Motor für das Erkenntnisstreben des Ich-Erzählers

und damit auch dessen Interesse am Fortgang der tagalliyät er-

In der "Dritten Reise" spielt diese Rolle ein nicht näher bezeichneter amugähid",
dessen Namen zu nennen dem Ich-Erzähler nach eigener Darstellung verboten
worden ist (512; vgl. auch 561). An einigen Stellen (v.a. 561, 611 f., 657) ergeben

sich jedoch Anhaltspunkte für die Möglichkeit seiner Identifikation mit Nasser.

Dazu William D. Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-'Arabïs Metaphysics

of Imagination, Albany 1989, Index s.v. jilwa.



GAMAL AL-GÏTÀNIS KITÄB AT-TAGALLIYÄT 493

weist: Sein Vater ist ohne sein Beisein ganz unerwartet gestorben, und er
fragt sich nun angstvoll und unter Selbstvorwürfen, wie. Der Historiker
Ibn Iyäs,5 der ihm wenig später in einer Vision erscheint, fordert ihn
eigens dazu auf, zur Gewinnung von mehr Klarheit über diese Frage auch
sich selbst in Visionen zu erscheinen,6 was er tatsächlich tut. Diese tagalliyät

führen ihn dann mit Unterstützung einer geheimnisvollen Stimme

(hâtif) binnen kurzem zu einer Instanz, die seine Reise durch die vielen
weiteren tagalliyät sozusagen amtlich sanktioniert: Er findet sich vor einem
himmlischen diwän wieder, dem die Sayyida Zaynab präsidiert und zu dem
al-Hasan und al-Husayn als Mitglieder gehören. Dieses Dreiergremium
tagt, so vernehmen wir, jeden Samstag abend und legt die Grundlinien der
irdischen Geschehnisse jeweils für die nächste Woche fest. Von der
Präsidentin nach den näheren Ursachen der Ratlosigkeit befragt, die ihn
angesichts des Todes seines Vaters ergriffen hat, nennt er die Vergänglichkeit,
Wechselhaftigkeit, Ungewissheit und Widersprüchlichkeit menschlichen
Lebens in den verschiedensten Formen. Daraufhin kündigt sie ihm an, weil
er sich mit alledem abgemüht habe, würden ihm nun tagalliyät in dem
Masse zuteil werden, das dem Erkenntnisvermögen endlicher Menschen
fassbar sei.7

Eine Reihe von inhaltlich besonders bedeutsamen tagalliyäfi erschaut

er nicht hier auf Erden, sondern, wiewohl sich ihr Inhalt überwiegend hi-
nieden abspielt, von höheren Sphären aus, und zwar dank einem spektakulären

Himmelfahrtserlebnis (mi'räg), dessen Schilderung der Ich-Erzähler

5 Zu ihm hat der Autor aufgrund intensiver Beschäftigung mit seinem Werk — die
sich vor allem in dem vordergründig historischen Roman az-Zayrü Barakat
niedergeschlagen hat, wo er die Rolle des einheimischen Kommentators der laufenden

politischen Ereignisse spielt — eine besonders enge Beziehung; vgl. auch u.

Anm. 14.

6 Mit dem schönen Imperativ utagalla", der mit "erscheine (sc. dir selbst) in Visio¬
nen" zu übersetzen wäre (18). Er begründet diesen Ratschlag mit dem Satz:

"Wenn man schläft, sieht man mehr als im Wachzustand. " Die tagalliyät sind aber
im weiteren nicht als Träume während des Nachtschlafs gekennzeichnet. Demnach
ist diese Begründung wohl nur in dem Sinne gemeint, dass sich der Ich-Erzähler
auf den ausserhalb der Normalität des alltäglichen Wachseins liegenden Bewusst-
seinszustand eines Visionärs einlassen soll.

7 36-40.

8 Die des zweiten, mittleren Teils des Romans (257-502).



494 ROTRAUD WIELANDT

mitten in ihrer Darbietung nachträgt:9 Er nahm gerade in Gesellschaft des

Kritikers Mahmud (Amin) aPÀlim in Fez an einem Symposium über
Literatur teil, als ihn auf einmal ein maghrebinisch gekleideter Fremder aus

seinem Hotelzimmer heraus zu einem Gang in die Altstadt nötigte. Später
winkte derselbe Mann ihn mitten in einer Diskussionsveranstaltung aus

dem Konferenzsaal heraus, gänzlich unbemerkt von den übrigen Teilnehmern,

zumal das physische Erscheinungsbild (süra) des Ich-Erzählers
weiter im Saale sitzenblieb. Dieser Fremde ist — das kann man aus Indizien

schliessen — ein Sufiheiliger aus alter Zeit, und zwar offenbar der in
Fez geborene, aber in Ägypten begrabene und sehr populäre Sayyid
Ahmad al-Badawï. Er führt ihn nun als erstes zur Qarawïyïn-Moschee, wo
er verblüffenderweise den Gebetsruf von Sayyidnä 1-Husayn in Kairo hört.
Dort verrichten beide zusammen mit einer illustren Gesellschaft von
Mystikern und Philosophen früherer Zeiten, der sich auch noch die Inhaber
der obersten Ränge der Heiligenhierarchie und die Propheten anschliessen,
unter Leitung des als Imam fungierenden Gottesgesandten Muhammad das

Ritualgebet; 10 dann bringt ihn der Fremde auf eine nahe bei der Stadt

gelegene Felshöhe an den dort aufsitzenden Fuss eines Regenbogens. Auf
letzterem beginnt er nun in den Himmel aufzusteigen, lässt bald auch den

Regenbogen hinter sich, durchquert das Universum mit seinen Gestirnen,
sieht dieses schliesslich als ganzes von aussen und steht nach Durchfliegen
unermesslich grosser Räume schliesslich erneut vor dem himmlischen
diwän^ — diesmal, wie er erfahrt, nicht in Anerkennung seines eigenen
Bemühens dorthin gekommen, sondern wegen anhaltenden Haderns mit
der im Tod seines Vaters manifest gewordenen Vergänglichkeit vorgeladen.

Sein Herz wird daselbst einer Sonderbehandlung gegen Traurigkeit
unterzogen und vorerst dem Ibn cArabï zur Aufbewahrung übergeben,
während sein Ich den Einblick in eine Serie weiterer visionärer Szenen
eröffnet bekommt.

9 371-382.

10 Die Stilisierung nach der Himmelfahrtsgeschichte der Sïra des Ibn HiSäm wird in
diesem Zug besonders augenfällig.

11 269-275. Auf der Ebene der Handlungsabfolge schliesst, was wegen der äusserst

vielschichtigen Erzählstruktur mit ihren Vor- und Rückgriffen und Verschachtelun-

gen bei der ersten Lektüre nicht ganz leicht zu durchschauen ist, S. 268 unten bei
der auf S. 381 f. zuletzt geschilderten Situation an.



GAMÀL AL-GÏTÀNÏS KITÄB AT-TAGALLIYÄT 495

Der Ich-Erzähler hat aber nach eigener Darstellung nicht nur die

tagalliyät als solche erlebt, sondern erhebt den Ansprach, in ihrem Rahmen

auch noch diverse weiterreichende übersinnliche Fähigkeiten an sich
erfahren zu haben, die im Volksglauben zu den Wundern von Sufiheiligen
gezählt werden oder doch ähnliche übernatürliche Gaben voraussetzen wie
sie: Er konnte z.B. seiner Schilderung nach Ereignisse beobachten, die
sich an fernen Orten und in fernen Zeiten zutragen, sah mitunter Personen
und Objekte von allen Seiten gleichzeitig, einmal auch Ost und West,
rechts und links, oben und unten zur selben Zeit,!2 usw. In Begleitung des

"Fremden" konnte er auf einem der Hauptplätze von Fez zwischen zwei

untergehakt gehenden Personen hindurchschreiten, ohne sie voneinander

zu trennen oder den Abstand zwischen ihnen zu vergrössern.13 Nach

vollzogener Himmelfahrt (mi'räg) war "er" dann zeitweilig an bis zu drei Orten

zugleich anwesend — als Symposiumsteilnehmer im Konferenzsaal in
Fez, als im Himmel stationierter Beobachter der nachfolgenden tagalliyät
und auch noch in einer irdischen Alternativexistenz, die ihm in einem Teil
dieser tagalliyät gezeigt wurde (s.u.).

Die Sprache des Werks ist nicht nur in den Überschriften stark mit
Elementen aus dem technischen Vokabular der islamischen Mystik angereichert.

Mitunter sind ganze Formulierungen aus Ibn cArabïs Werk al-Futü-
hät al-makkiya ausdrücklich zitiert oder ohne besondere Markierung wörtlich

oder mit leichten Modifikationen nahtlos in den Text verwoben, wo sie

in neuem Zusammenhang dann gewöhnlich einen veränderten Aussagewert
erhalten; vielfach scheint die Diktion Ibn cArabïs als Stilmuster unverkennbar

durch diejenige des Ich-Erzählers hindurch.14 Der Autor hat nach ei-

12 489, 536, 381.

13 374.

14 Zu diesen beiden Formen des Rückgriffs auf al-Futühät al-makkiya in al-Gltänls
Roman, die auch gleitend ineinander übergehen können und daher an einzelnen
Stellen nicht immer ganz leicht gegeneinander abgrenzbar sind, s. mit Textbeispielen

Muräd 'Abdarrahmän Mabrük, al-'Anäsir at-turätiya fi r-riwäya al-'arabïya fi
Misr, diräsa naqalya (1914-1986), Kairo 1991, 203 f. und Ma'mün 'Abdalqädir
as-Simädi, öamäl al-Gi(äni wa-t-turät, diräsa fi a'mälihi r-riwä'iya, Kairo 1992,
211 f. Eine ähnlich dichte Intertextualität hatte al-Gltänl mit denselben Mitteln
bereits einmal in seinem Roman az-Zaynï Barakat (1971) mit Bezug auf das
Geschichtswerk des Ibn Iyäs hergestellt. S. dazu die Dissertation von Samia Mehrez



496 ROTRAUD WIELANDT

gener Auskunft al-Futühät al-makkïya seit den frühen siebziger Jahren
wiederholt gründlich gelesen und dieses Werk sowie einige andere wichtige

Quellen der älteren islamischen Mystik seitenweise von Hand
abgeschrieben, um sich mit ihrem Stil regelrecht 201 imprägnieren.15 Neben den
Futühät makkiya werden auch andere Klassiker der islamischen Mystik im
Text mitverarbeitet. 16

Was nun zeitgenössische Wirklichkeitserfahrang betrifft, so ist sie in
das Kitäb at-tagalliyät in doppeltem Sinne eingeflossen: zum einen als

Erfahrung spezifisch zeitgenössischer Zustände und Entwicklungen, zum
anderen als ein spezifisch zeitgenössischer Modus, Wirklichkeit überhaupt zu
erfahren.

In der ersteren Bedeutung kommt sie zur Sprache durch die Darstellung

wichtiger Fakten im Lebenslauf des sich als Ich-Erzähler präsentierenden

Autors und als deren politischer und sozialer Kontext. Schon

al-Gitänis persönlicher Hintergrund und politischer Werdegang sind für eine

nicht geringe Zahl von heutigen Ägyptern mittleren Alters typisch:
Seine elterliche Familie, die von einem oberägyptischen Dorf stammte,
war in erster Generation verstädtert. Vater und Mutter erkämpften in Kairo
mit grosser Mühe und Opferbereitschaft die Bildung und damit den
gesellschaftlichen Aufstieg ihrer Kinder. Dass ihnen dies ungeachtet aller
Schwierigkeiten letzten Endes möglich war, schreibt der Autor durch den
Mund des Ich-Erzählers der Politik Nassers und den von ihr geschaffenen
Bedingungen zu. Er hat sich in jungen Jahren für die Ideale, die er und
viele andere Intellektuelle seiner Generation in Nasser verkörpert sahen,

begeistert und später die mit der Ära Sadat eingetretenen politischen und
sozialen Veränderungen als grosse Enttäuschung erlebt. Nasser ist im
Kitäb at-tagalliyät als der Inbegriff des redlichen Mannes aus dem Volke

Bricolage as Hypenextuality, Los Angeles 1985, und Mabrük, al-'Anäsir at-turä-
tìya 323-347.

15 S. das unter dem Titel öadaliyat at-tanäss erschienene Interview mit al-Gltänl in:
Alif A (1984), 77 und 79. Beim Abfassen des Kitäb at-tagalliyät hatte er ausser
dem Koran — der in dem Roman ebenfalls vielfältig zitiert wird und dessen

Formulierungen an zahlreichen Stellen sichtlich beeinflusst hat — al-Futühät al-makkiya

ständig neben sich zu liegen (persönliche Mitteilung in einem Gespräch in
Kairo am 14.10.1995).

16 So zitiert der Autor beispielsweise einmal — ohne Quellenangabe — das Proömium
von öaläluddln Rümls Matnawi (657 f.).



GAMÀL AL-GÎTÂNÏS KITÄB AT-TAGALLIYÄT 497

herausgestellt, der sich zum Vorkämpfer der Sache der notleidenden und

entrechteten kleinen Leute und ebenso — wenn auch im Junikrieg leider
nicht erfolgreich — der nationalen Anliegen der Ägypter machte. Der Autor

verherrlicht seine Person und sein Wirken ungeachtet einer bitteren Ge-

fängniserfahrang, die er aus politischen Gründen während seiner
Regierangszeit machen musste, mit geradezu hagiographischem Gestus, vor
allem wegen der von ihm betriebenen Sozialpolitik. Dagegen kennzeichnet er
Nassers Nachfolger Sadat — der bei ihm durchweg unter dem wenig
schmeichelhaften Übernamen al-gilf al-gäfi, "der grobe Lümmel", firmiert
— als einen Ausbund an Korraptheit und sozialer Ungerechtigkeit und

noch dazu als gemeinen Verräter, der sich gegen den Volkswillen dem
israelischen Erzfeind in die Arme warf. Die Ära Sadats und des von diesem

proklamierten infitäh bedeutete seiner Darstellung nach einen krassen

Brach mit den von Nasser vertretenen Leitwerten und eine fortschreitende
soziale Desintegration. Auch noch andere Persönlichkeiten aus der
Zeitgeschichte, Israelis und Amerikaner eingeschlossen, treten persönlich auf,
entweder direkt unter ihren wirklichen Namen oder nur schwach verfremdet

wie etwa der am Zustandekommen des Friedensschlusses von Camp
David beteiligte ehemalige Aussenminister der U.S.A. Henry Kissinger,
der als "der liebe Henry" erscheint.

Verknüpft sind die beiden Ebenen der mystischen Tradition und der

zeitgenössischen politischen und gesellschaftlichen Wirklichkeit über den

Ich-Erzähler des Werks, der einesteils den Autor mit seinen realen
Lebensumständen und -erfahrangen abbildet und andernteils zum Träger fiktiver
Erfahrungen mystischer Art gestaltet ist. Das Kitäb at-tagalliyät hat im
wesentlichen die Struktur eines autobiographischen Romans, auch wenn es

einige herkömmliche Vorstellungen über dieses Genre sprengt. Grandtatsachen

aus dem Leben al-Gïtanïs werden in geradezu demonstrativer
Unverschlüsseltheit genannt: Der Ich-Erzähler trägt explizit den Namen des

Autors, sein Vater heisst wie dessen Vater, usw. Er ist wie der Autor im
oberägyptischen Dorf öuhayna geboren. Sein Geburtsdatum ist das al-Gïtanïs

und erscheint im Text auf den Tag genau und sogar in Worten
ausgeschrieben,17 ebenso wird das Todesdatum seines Vaters angegeben.18

17 52.

18 83, 242, 248, 474 (hier Angabe indirekt über Datierung des Tages vor dem Tod
des Vaters).



498 ROTRAUD WIELANDT

Weiter erwähnt der Ich-Erzähler z.B. seine Ausbildung als Teppichdesigner,!9

also im erlernten Beruf al-Gïtanïs. Der Ich-Erzähler verrät uns,
dass er inzwischen — wie al-Gïtanï — als Schriftsteller tätig ist, und nimmt
auf einen früher erschienenen Kurzgeschichtenband al-Gïtanïs als auf den
seinen Bezug.20 Er spricht von dem Schriftstellerkollegen Yüsuf al-QaTd
und dem Literarkritiker Mahmûd Amïn al-cÄlim unter ihren wirklichen
Namen und setzt sie zu sich so in Beziehung, wie ihre tatsächlichen Kontakte

zum Autor beschaffen waren.2! Angesichts solcher Züge bleibt der
Leser keinen Augenblick darüber im Ungewissen, dass der Autor mit dem
Ich-Erzähler identifiziert werden will.

al-Gïtanïs so ostentative Hinweise darauf, dass es um ihn selbst und
sein wirkliches eigenes Leben geht, zielen augenscheinlich darauf ab,
durch Zurschaustellung eines rein dokumentarischen Registrierens
nachprüfbarer Tatsachen soweit wie möglich das Vertrauen des Lesers und
damit dessen Wirklichkeitsillusion in bezug auf diejenigen Bestandteile des

dargestellten Geschehens zu verstärken, die nicht autobiographisch, ja nach

landläufigen Begriffen sogar unglaublich sind, nämlich die tagalliyät. Sie
sind der Sitz der Fiktion innerhalb des Werks und zugleich dessen
beherrschendes Gestaltungselement, das in ihm weitaus den breitesten Raum
einnimmt und wesentliche Aussagen transportiert. Dieser Tatbestand
rechtfertigt es, das Kitäb at-tagalliyät ungeachtet der Direktheit der Identifikation

der Person und Lebensumstände des Ich-Erzählers mit denen des

Autors als Roman zu klassifizieren,22 wenn auch als einen solchen neuen

19 713.

20 711.

21 494,518.

22 Gegen 'Abdassaläm al-Kikll, der in seinem Buch az-Zaman ar-riwä'i, gadaliyat
al-mädl wa-l-hädir 'inda öamäl al-Gïtârû min hiläl az-Zayni Barakat wa-Kitäb at-
tagalliyät (Kairo 1992) auf p. 104 ff. die Auffassung vertritt, das Werk sei gar
kein Roman, sondern eine — wenngleich "hybride" — Autobiographie (sïra dätiya
hagïna, 107). Er legte dieser Einschätzung die Kriterien zugrunde, mittels derer
Philippe Lejeune in seiner bekannten Studie Le pacte autobiographique (Paris
1975) den autobiographischen Roman von der Autobiographie abgegrenzt hat, und
konstatierte, das Werk entspreche nach ihnen in wichtigen Hinsichten — vor allem
mit seiner eindeutigen Identifikation von Ich-Erzähler und Autor — der Autobiographie,

nicht dem Roman. Anschliessend bemerkte er aber, dass das Werk auch

einige der von Lejeune aufgestellten Hauptmerkmale der Autobiographie nicht er-



GAMÀL AL-GÏTANÏS KITÄB AT-TAGALLIYÄT 499

Typs.23 Die tagalliyät ihrerseits verarbeiten — was ja beim bewussten
Phantasieren wie beim Träumen ohne weiteres möglich ist — durchaus
teilweise autobiographische Fakten mit, die vom Leser gegen ihre
überwiegend fiktiven Bestandteile abgegrenzt werden können, soweit dafür
externe Kriterien vorliegen.24 Die Annahme, auch die tagalliyät als ganze
gehörten der Ebene des autobiographisch Faktischen an,25 verbietet sich

füllt, z.B. insofern, als in ihm die eigene Vita und die Persönlichkeitsentwicklung
des Autors gar nicht im Zentrum des Interesses stehen. Aus diesem Sachverhalt

folgerte er, das Werk sei eben nicht eine Autobiographie westlichen Typs, sondern
eine solche eines spezifisch arabisch-islamischen. Für diesen sei konstitutiv, dass er
unter Zurückweisung des westlichen Individualitätsmythos einem stärker gemein-
schaftsbezogenen Bewusstsein verpflichtet bleibe und deshalb die Familie des Autors

und ganz allgemein das Kollektiv, zu dem er gehöre, mitsamt ihrer Geschichte
und Kulturgeschichte als Teil von dessen eigenem Leben behandele (s. v.a. 120).
Mit demselben Recht, mit dem al-Kikll die universelle Geltung eines Teils der von
Lejeune formulierten Kriterien für das Vorliegen einer Autobiographie leugnet und
die Existenz eines arabisch-islamischen Sondertyps der Autobiographie postuliert,
hätte er allerdings zuvor auch die universelle Geltung eines Teils der von Lejeune
aufgestellten Kriterien für das Vorliegen eines Romans leugnen und annehmen

können, dass das Werk einen spezifisch arabisch-islamischen Sondertyp des

Romans repräsentiert.

23 Auch der Autor selbst hat das Kitäb at-tagalliyät zwar nicht auf dessen Titelblatt,
aber an anderer Stelle unter Benutzung des Terminus riwäya so eingeordnet
(öadaUyat at-tanäss [s. Anm. 15] 76 und 80).

24 Der Grundcharakter dieser vom Ich-Erzähler geschilderten Visionen als Produkte
literarischer Fiktion verbietet es jedoch, das Kitäb at-tagalliyät ganz einfach als

Quelle zur Autobiographie des Autors auszuwerten, wie das as-Simädi in seinem

Buch öamäl al-Gïtfim wa-t-turät (s. Anm. 14) getan hat: Er glaubte, Einzelheiten
zur Vita des Autors, die er aus anderen Quellen nicht kannte, direkt aus dem
Roman entnehmen zu dürfen (5 ff.), benutzte die so erhobenen Fakten aber danach in
einem Zirkelschluss wiederum als Massstab der Unterscheidung zwischen
Faktischem und Fiktivem in dem Werk.

25 So al-Kiklï (az-Zaman ar-riwä'i [s. Anm. 22] 118). Er erklärt, das Kitäb at-tagal¬
liyät sei der Niederschlag einer Inspiration, wie sie Mystikern zuteil werde, und
diese sei mit dem — vom Autor nicht bewusst gesteuerten — Prozess der
erzähltechnischen Produktion des Textes zusammengefallen. In dem Werk habe der Autor

mit dem Wirklichkeitsbegriff gebrochen, der wesüichen Autobiographien
zugrundeliege. Letzterer lasse nur das zu, was nach den Gesetzen der Natur und der

philosophisch abgeklärten Rationalität möglich und nach der allgemeinen
gesellschaftlichen Lebenserfahrung wahrscheinlich sei, und setze stets die Verifizierbar-
keit des Gesagten an einer ausserhalb des Texts liegenden Realität voraus. Nach



500 ROTRAUD WIELANDT

jedoch schon deshalb, weil al-Gitäni nach Abfassung des Werks eindeutig
erklärt hat, kein praktizierender Sufi zu sein und keinerlei mystische
Erfahrungen gehabt zu haben.26 Auch nach seinem Verständnis sind die

tagalliyät also fiktiver Natur.27 Reale mystische Erfahrungen für sich in

Anspruch zu nehmen, würde im übrigen schlecht zu der Bewusstseinslage

passen, die sich in dem gesamten Werk ausspricht; dieses enthält nämlich,
wie noch zu zeigen sein wird, etliche Anzeichen für eine Selbst- und

Weltsicht, der Gottesglaube und Gotteserfahrang im Sinne einer traditionellen

islamischen Religiosität welcher Art auch immer fremd geworden
sind und die in diesem Sinne säkular zu nennen ist.

Das bedeutet zugleich: Für den Autor sind die tagalliyät ein seiner

Imagination entsprungenes Ausdracksmittel für einen Gehalt, den er dem
Leser nahebringen möchte. Damit stellt sich die Frage: Warum hat er
gerade dieses Ausdracksmittel und nicht ein anderes gewählt?

Dass er durch den Einsatz der tagalliyät wie auch mit all seinen übrigen

Anleihen aus der sufischen Überlieferung nicht zuletzt eine stärkere

Verwurzelung der Kunstform des Romans in der arabisch-islamischen

dem Wirklichkeitsbegriff al-Gltänls und seiner Leser sei jedoch die göttliche Quelle
der nur im Text selbst bezeugten tagalliyät genauso real wie alle durch externe
Evidenzen verifizierbaren Tatsachen: "Wir haben hier einen göttlichen Text vor
uns, an dieser seiner Natur ist nicht zu zweifeln — zweifeln wir denn einen

einzigen Augenblick lang an der Natur der göttlichen Quelle des Buches al-Futühät
al-makkiya... ?" (113).

26 In Gadalïyat at-tanäss (s. Anm. 15), 82 und einem persönlichen Gespräch mit der
Verfasserin dieses Artikels in Kairo am 11.10.1995. Angesichts dieser klaren
Auskunft kann eine von al-Kikll (az-Zaman ar-riwä'i 105) mit falscher Quellenangabe
sekundär zitierte und daher nicht nachprüfbare Interviewäusserung, in der der
Autor erklärt haben soll: "Bi-n-nisbati li-t-Tagalliyät intalaqtu min mawqifin ähara
(gayri hazimati yüniyü 1967) huwa wafätu abî. Min hunä anä tarafun fi r-riwäya
wa-kullu l-waqä'i'ifi t-Tagalliyäti haqïqïya. " nicht so gemeint gewesen sein, dass

absolut alles in dem Werk Vorkommende real vorgefallen sei, sondern nur so, dass

— was die genaue Formulierung im wiedergegebenen Kontext auch eher zu
besagen scheint — die darin zugrundegelegten biographischen Daten und Basisfakten

realer Natur sind.

27 So auch das Urteil von Qamari al-Basir, San'at aS-Sakl ar-riwä'i fi kitäb "at-
Tagalliyät" (sie), in: Fu$ül Jg. 5 Nr. 2 (1985), 149, der richtig feststellt, dass die
tagalliyät der Sphäre des hayäl angehören.



GAMAL AL-GÏTANÏS KITÄB AT-TAGALLIYÄT 501

Tradition erreichen wollte, steht ausser Zweifel.2^ Mit dem bewussten
Bemühen um Verankerung des Romans im einheimischen Kulturerbe
(turät), das auch schon mehrere seiner früheren Werke kennzeichnete,
partizipiert er an einer der Grundtendenzen der seit den sechziger und
mehr noch in den siebziger Jahren in der ägyptisch-arabischen Erzählliteratur

aufgekommenen Strömung, für die der ihr zuzurechnende Autor und

Kritiker Idwär al-Harrät den zuvor schon von Sabri Häfiz benutzten,
wegen seiner Diffusität nicht ganz glücklichen Begriff der "neuen Sensibilität"

(hassäsiya gadida) eingebürgert hat.29 Allerdings erklärt dieses Streben

nach Verankerung des arabischen Romans im turät noch nicht, warum
al-Gïtànï gerade sufische Konzepte und Redeformen und nicht irgendwelche

anderen Elemente seiner eigenen Kulturtradition benutzt hat.

Arabische Erforscher des Kitäb at-tagalliyät haben bereits mehrfach
auf die besonderen erzähltechnischen Möglichkeiten hingewiesen, die die

Entscheidung für einen mit übersinnlichen Fähigkeiten begnadeten
sufischen Ich-Erzähler eröffnet: Eine solche Persönlichkeit unterliegt nach

volkstümlicher Anschauung nicht der für gewöhnliche Menschen geltenden
Orts- und Zeitbindung; ihr traut man es beispielsweise zu, an mehreren
Orten gleichzeitig anwesend sein, ferne Orte oder Zeiten schauen, die Zeit
rückwärts ablaufen sehen oder Ungleichzeitiges als gleichzeitig wahrnehmen

zu können. Insofern gestattet es ein derartiger Ich-Erzähler dem Autor,

sehr frei mit Raum und Zeit zu experimentieren, nicht nur um neuer
ästhetischer Effekte willen, sondern auch, um dem Leser ungewohnte
Betrachtungsperspektiven und die Herstellung neuer Zusammenhänge nahezu-

28 Dieser Gesichtspunkt steht im Zentrum der Analyse des Werks bei as-Simädl,
öamäl ai-Gitani wa-t-turät (s. Anm. 14).

29 Eine sehr gute Zusammenfassung der Charakteristika der Strömung der hassäsiya
gadida, die vor allem auf Idwär al-Harräts Versuchen ihrer systematischen
Beschreibung beruht, findet man bei Stephan Guth, Zeugen einer Endzeit. Fünf
Schriftsteller zum Umbruch in der äygptischen Gesellschaft nach 1970, Berlin
1992, 204-225; dort eine Namensliste der wichtigsten Autoren ausser al-Gltänl, die
als Träger dieser Strömung gelten, auf p. 222. — Auch noch mit anderen Merkmalen

als dem der hier angesprochenen Beziehung zum Kulturerbe, nämlich mit seiner

über die vordergründige Alltagsrealität hinaus erweiterten fiktiven Wirklichkeit
und mit seiner ironischen Komponente (zu ihr mehr im folgenden), entspricht das

Werk den von al-Harrät herausgearbeiteten Grundtendenzen der "neuen Sensibilität".



502 ROTRAUD WIELANDT

legen. Von solchen Freiheiten macht al-Gïtanï im Kitäb at-tagalliyät
tatsächlich ausgiebig und mit offenkundiger Lust am Spiel Gebrauch, und

zwar in der zeitlichen weit mehr noch als in der räumlichen Dimension.30

Derartige technische Kunstgriffe, die durch die Wahl eines mit
karämät begabten sufischen Ich-Erzählers an Plausibilit gewinnen, hätten

freilich im Prinzip für die literarische Gestaltung ganz unterschiedlicher
Gehalte genutzt werden können. Deshalb erklären sie noch nicht befriedigend,

warum der Autor einen solchen Ich-Erzähler und über ihn hinaus das

ganze beschriebene Mass an mystischem Traditionsgut gerade im Kitäb at-
tagalliyät eingesetzt hat. Will man das nicht einfach auf eine Zufallsidee
zurückführen, ist also weiterzufragen: Gibt es einen spezifischen Bezug
zwischen dem Gehalt gerade dieses Werks und den in ihm verarbeiteten

mystischen Konzepten und Ausdracksmitteln? Wenn ja, welche Funktion
erfüllen diese Konzepte und Ausdracksmittel im Hinblick auf diesen
besonderen Gehalt? Und was geschieht mit ihnen, indem sie in seinen Dienst

gestellt werden?
Die Klärung dieser Fragen muss von zwei Seiten her ansetzen: Zum

einen bei der Bestimmung dessen, was den charakteristischen Gehalt dieses

Werkes ausmacht, und zum anderen bei der näheren Betrachtung des
konkreten Inhalts der tagalliyät und der Art ihrer Einbindung in das Werk als

ganzes.
Beginnen wir mit dem ersten Komplex: Das Kitäb at-tagalliyät ist

Ausdruck einer charakteristischen Art der Wirklichkeitserfahrang, zu
deren hervorstechenden Kennzeichen das Leiden an der Vergänglichkeit alles
Menschlichen und ein ausgeprägtes Bewusstsein der Fragmentarität, der
Diskontinuität und der Inkohärenz des Lebens wie auch des Subjekts gehören.

Vor allem das Bewusstsein der Fragmentarität aller Lebensbezüge und
des eigenen Ich ist von europäischen und nordamerikanischen
Wissenschaftlern häufig als ein typisch zeitgenössisches Phänomen beurteilt wor-

30 Die dadurch bedingte äusserst komplexe Zeitstruktur des Romans ist schon mehr¬
fach eingehend analysiert worden, so in Kap. 2 (102-194) von al-Kiklï, az-Zaman
ar-riwä'i (s. Anm. 22) und bei as-Simädl, öamäl al-Gitäni wa-t-turät (s. Anm.
14), 145-171 und 189-198.



GAMÂL AL-GÏTÀNÏS KITÄB AT-TAGALLIYÄT 503

den.3! Legt man diese Einschätzung zugrunde, dann ist das Kitäb at-tagalliyät

auch nach europäisch-amerikanischen Massstäben ein Zeugnis einer

spezifisch zeitgenössischen Art der Wirklichkeitserfahrung.
Dieser Erfahrangsmodus ist nach dem Kitäb at-tagalliyät zunächst

einmal begründet in der conditio humana. Die autobiographische Schlüs-

selerfahrang, mit der sich das gesamte Werk auseinandersetzt und die nach

eigenem Bekunden al-Gïtanïs32 auch den unmittelbaren Anstoss zu seiner

Abfassung gab, ist die schon erwähnte, die gleich die erste Vision reflektiert:

die des Todes des Vaters und des Leidens des Autors daran, dass er
bei diesem Tod nicht zugegen war, weil er wenige Tage zuvor eine
Auslandsreise nach Paris angetreten hatte. Dieses traumatische Geschehen

wird zunächst nur mit wiederkehrenden Andeutungen und Teilinformationen

umkreist, bis der Autor und Ich-Erzähler den Sterbevorgang selbst und
dessen nähere Umstände gegen Ende des zweiten Bandes in einer rund

zwanzigseitigen Serie von tagalliyät ganz direkt aufzuarbeiten versucht.
Den Schluss des dritten Bandes und damit des ganzen Werks bildet die
wiederum von tagalliyät gestützte Auseinandersetzung mit einem anderen

Tod, dem der Mutter, der im Beisein des Autors und Ich-Erzählers eintrat.
Die Vergänglichkeit oder, anders gesagt, die zerstörerische Macht der

31 S. dazu z.B. S. C. Malik, Modern Civilization: A Crisis of Fragmentation, Co¬

lumbia 1989; Robert J. Lifton, The Protean Self: Human Resistance in the Age of
Fragmentation, New York 1994. Zur Geschichte dieses Phänomens und seinen

Ausprägungen in verschiedenen Bereichen des europäischen Kulturschaffens s.

Lothar Fietz, Fragmentarisches Existieren. Wandlungen des Mythos von der verlorenen

Ganzheit in der Geschichte philosophischer, theologischer und literarischer
Menschenbilder, Tübingen 1994. In der Diskussion um die "Postmoderne" wurden
die Fragmentierung und die Auflösung des Ganzen z.T. ebenfalls zu deren wichtigsten

Kennzeichen gerechnet, dabei jedoch — anders, als das bei al-Gltänl geschieht
— nicht als Leidensquelle gesehen, sondern zum positiven Programm erhoben, so

etwa von Jean-François Lyotard, der, als er das Ende der "Meta-Erzählungen",
d.h. des Glaubens an die Möglichkeit umfassender Sinndeutungssysteme verkündete,

zugleich zum "Krieg" gegen das Ganze aufrief, um plural orientierten Denk-
und Kulturmustern Raum zu schaffen; s. den Schluss seines Vortrags Beantwortung
der Frage: Was ist postmodern? (Erstpublikation 1982), in: Wolfgang Welsch
(Hrsg.), Wege aus der Moderne. Schlüsseltexte der Postmoderne-Diskussion,
Weinheim 1988, 203, dazu auch Hans Joachim Türk, Postmoderne, Mainz und

Stuttgart 1990, 64 f.

32 öadaüyat at-tanäss (s. Anm. 15) 80 und persönliche Mitteilung des Autors in ei¬

nem Gespräch in Kairo am 11.10.1995.



504 ROTRAUD WIELANDT

Zeit, die sich am grausamsten im Tod manifestiert, ist das Kardinalthema
des Werks. Sie wird in immer neuen Worten und Bildern evoziert und
taucht es von Anfang bis Ende in eine elegische Grandstimmung. So

beschreibt der Ich-Erzähler sein ganzes Zeit- und Lebensgefühl zurecht als

"herbstlich" (harifi) und von der "Traurigkeit bei Sonnenuntergang" (huzn

gurübt) durchtönt.33

Die Vergänglichkeit und die Diskontinuität menschlichen Lebens und
aller Dinge darin werden häufig mit der Unausweichlichkeit immer neuer
schmerzlicher Trennungen von vertrauten Menschen, Orten und Zuständen

illustriert, die im Bild einer wider Willen zum Dauerzustand gewordenen
"Reise" (rihla) mit permanentem Aufenthalt in der "Fremde" (gurba) ihre
räumliche Veranschaulichung finden. Dieses Bild, das in der Tradition die

Lage des noch fern von Gott in der Welt weilenden, aber ihm letztlich
zustrebenden Mystikers beschreibt, wird bei al-Gïtanï zu dem der ausweglos
scheinenden Normalsituation des Menschen. Von besonderer symbolischer
Bedeutung ist dabei die Auslandsreise, die der Ich-Erzähler, der seinen

Eltern bereits durch die Gründung einer eigenen Familie und die Aneignung

eines ihnen unzugänglichen Bildungsniveaus und beruflichen
Tätigkeitsfelds ferngerückt ist, während einer ihm nicht aufgefallenen
Verschlechterung des Gesundheitszustandes seines Vaters unternimmt und die
dann als Folge von dessen Tod das nur ganz rasch gesagte Lebewohl völlig
unerwartet zu einem Abschied für immer werden lässt. Sie gerät zum
Sinnbild dafür, dass es für Menschen eine kalkulierbare Rückkehr in
sichere Lebensbezüge nie gibt, weil die verfliessende Zeit alles verlässlich
Scheinende brüchig macht.

Zu den Manifestationen der Vergänglichkeit und der Diskontinuität,
die in dem Werk häufig beklagt werden, zählen auch das unausweichliche
Verblassen aller Erinnerung und das letztlich alles verschlingende Vergessen.

Sie behalten, wie der Ich-Erzähler trauernd feststellt, selbst dann das

Feld, wenn man sich beispielsweise vornimmt, das Andenken an liebe
Verstorbene bewusst zu pflegen. Schon bald besucht er das Grab des
Vaters nicht mehr so oft, wie er es vorhatte. Bereits von Angehörigen der
vorletzten Generation, also der der eigenen Grosseltern, kennt man häufig

33 277 f. Der Versuch, sich diesem "Sonnenuntergangsgefühl" reflektierend zu stel¬

len, setzt sich auch noch in neueren Werken des Autors fort, so in Hätif al-magib
(Kairo 1992) und Mutün al-ahräm (Kairo 1994).



GAMÀL AL-GÏTÂNÏS KITÄB AT-TAGALLIYÄT 505

Gesicht und Stimme nicht mehr, kaum dass über ihren Tod ein paar
Jahrzehnte vergangen sind Mit den Enkeln stirbt die Erinnerung zumeist völlig
aus.

Das Bewusstsein der Fragmentarität der eigenen Existenz und des

menschlichen Lebens überhaupt wird beim Ich-Erzähler verschärft durch
die von ihm vielfach erfahrene Fremdheit und kognitive Unzugänglichkeit
auch seiner nächsten Bezugspersonen, seines eigenen Lebenszusammenhanges,

ja des eigenen Ich: Er empfindet Schuldgefühle darüber, dass er
die Anzeichen des nahen Todes seines Vaters nicht bemerkt und daher
seine Reise angetreten hat. Im nachhinein wird ihm deutlich, dass er wichtige

Umstände im Leben seines Vaters wie auch seiner Mutter, die teils

vor seiner Geburt, teils zu seinen eigenen Lebzeiten gegeben waren, gar
nicht oder nur sehr lückenhaft gekannt und nur wenig darüber gewusst hat,
wie sich ihr Leben aus ihrer Innensicht abspielte, was sie also in ihm z.B.
wann empfunden haben. Wichtige, für seine eigenen Lebensmöglichkeiten
höchst folgenreiche Teile der nur wenig älteren Familiengeschichte, etwa
Ereignisse, die seine Grosseltern betrafen, sind ihm verborgen geblieben,
und über Leben, Denken und Empfinden weiter zurückliegender Ahnen
oder anderer Menschen früherer Zeiten, die seine Person und sein Leben

mitgeprägt haben können, weiss er so gut wie nichts Konkretes. Sein
Erkennen- und Verstehenkönnen umfasst also noch nicht einmal die elementaren

Voraussetzungen seiner eigenen Existenz annähernd vollständig. Aus
der Rückschau versteht er sogar oft sich selbst nicht mehr, kann sich in
dem, was er früher dachte oder tat, nicht mehr wiedererkennen und
empfindet sich als mit dem, der er einmal war, nicht mehr identisch. So erlebt

er seinen Lebenskontext und sein eigenes Ich als brachstückhaft und damit
keiner kohärenten Sinndeutung fähig.

Gesteigert wird das Grundgefühl der Fragmentarität, Diskontinuität
und Inkohärenz beim Ich-Erzähler, der den Autor vertritt, durch spezifische

biographische und sozialgeschichtliche Umstände. Die Lebenswelt des

Sohnes ist nicht mehr die der Eltern: Er hat im Gegensatz zu ihnen, die

vom Dorf in die Hauptstadt zuwanderten, keine enge Beziehung mehr zum
ländlichen Hintergrund. Weiter hat der seit der Jugendzeit der Eltern
eingetretene rapide gesellschaftliche und kulturelle Wandel, von der die
Familie wegen ihrer erst vor kurzem vollzogenen Urbanisierung noch dazu

besonders stark betroffen war, dafür gesorgt, dass Lebenshorizont und
Lebensstil der Eltern nicht mehr der ihrer Kinder ist und sein kann. Und



506 ROTRAUD WIELANDT

schliesslich hat sich der Vater tragischerweise seinen Sohn gerade durch
seine schier grenzenlose Opferbereitschaft unwiederbringlich entfremdet:

Er, der trotz Lernwilligkeit und guter Begabung noch nicht einmal eine
Schule hatte besuchen können und lediglich über ganz rudimentäre
Lesefertigkeiten verfügte, nahm für die Bildung seiner Kinder jede nur denkbare

Plackerei und Entbehrung auf sich; die unausweichliche Folge davon

war aber, dass Vater und Sohn hinterher nicht mehr in denselben Kategorien

dachten und deshalb die Kommunikation zwischen ihnen schwieriger
wurde.

Dazu kommen noch politisch bedingte Kontinuitätsbrüche: Unter Nasser

werden dem Ich-Erzähler — dieser Zug ist vermutlich autobiographisch
— bei einer Verhaftung von einem Offizier seine ältesten Familienfotos auf
Nimmerwiedersehen weggenommen; damit wird ihm nach eigenem
Empfinden die Rekonstruktion dessen, was er und die Seinen früher einmal
waren, drastisch erschwert, wenn nicht unmöglich gemacht.34 Einen noch
viel krasseren Brach bedeutete seinem Erleben nach jedoch die Veränderung

der politischen und sozialen Verhältnisse mit dem Wechsel von Nasser

zu Sadat, die er einmal "die Umkehrung der Zeichen und die
Auswechselung der Bedeutungen" nennt:35 Die Sorge für die Armen, die sich
Nasser hatte angelegen sein lassen, kümmert die Staatsspitze nun nicht
mehr. Auch aussenpolitisch ist Entscheidendes nicht mehr, wie es einmal

war: Man hat jetzt einen "Freund, der früher ein Feind war" oder einen
"Freund gewordenen Feind" — so umschreibt der Ich-Erzähler Israel. Der
Opfertod der Gefallenen der Kriege, die Ägypten mit diesem früheren
Feind geführt hat, hat damit plötzlich seinen Sinn verloren, man geht über
diese einstmals als Helden gefeierten Söhne des Vaterlands und deren
Familien hinweg. So sieht der Ich-Erzähler auch auf der politischen Ebene
die Dinge auseinanderfallen und kann sie mit seinen Verstehensversuchen
nicht mehr zusammenbringen.

Was haben nun die tagalliyät mit dieser Gefühls- und Bewusstseinsla-

ge zu tun, und was leisten sie für die Auseinandersetzung mit der erfahrenen

Vergänglichkeit, Fragmentarität, Diskontinuität und Inkohärenz der
Lebenswirklichkeit wie des eigenen Ich? Um das abschätzen zu können,

34 576 f.

35 77.



GAMÀL AL-GÏTANÏS KITÄB AT-TAGALLIYÄT 507

bedarf es als erstes einer näheren Betrachtung ihres Inhalts. Was also
bekommt der Ich-Erzähler in diesen visionär erschauten Szenen alles zu
Gesicht?

Innerhalb der Gesamtheit der tagalliyät lässt sich eine Gruppe von
Visionen mit im weitesten Sinne politischem Inhalt unterscheiden, die

überwiegend im ersten Teil des Romans geschildert ist. Etliche von ihnen
führen dem Ich-Erzähler fiktive politische Ereignisse und Zustände vor,
die in die jüngste Vergangenheit oder Gegenwart, teils auch die Zukunft
gesetzt sind. So kehrt z.B. der verstorbene Nasser Anfang der achtziger
Jahre in die Strassen Kairos zurück, ist völlig konsterniert über die
Folgeerscheinungen des Friedensschlusses von Camp David wie etwa die gehiss-
ten israelischen Flaggen, die er dort erblickt, und wird, als er versucht,
deren Beseitigung zu erwirken, von einem Offizier mit dem Dolch traktiert
und abgeführt.36 Eine Vision zeigt dem Ich-Erzähler ein wieder rein
arabisch gewordenes Palästina, von dessen Erdboden bis auf ein paar ver-
blasste Schilder mit hebräischen Buchstaben alle Spuren des Staates Israel
verschwunden sind37 — offenbar die Wunschvorstellung des Autors.

Andere tagalliyät haben Vorgänge aus der frühislamischen Geschichte

zum Gegenstand, die der Autor zu den von ihm erlebten aktuellen politischen

Entwicklungen in Parallele setzt. Vielfach berührt und breit ausgeführt

werden dabei der Kampf und der als Martyrium interpretierte Tod
des gegen die Umayyadenherrschaft revoltierenden Prophetenenkels
al-Husayn bei Karbalä3 im Jahre 680. Das Bild al-Husayns deckt sich in
den Hauptzügen mit demjenigen, das das Werk auch von Nasser entwirft:
Auch er ist dargestellt als ein Volksheld, der mutig für die kleinen Leute
und die gerechte Sache streitet und dafür leiden muss. Mit Sayyidnä
1-Husayn verbindet den Ich-Erzähler eine gleichsam familiäre Beziehung,
denn er ist — wie der Autor selbst — in der Altstadt Kairos dicht bei dessen

Grab aufgewachsen, und sein Vater, der eine warme Verehrung für
den Heiligen hegte, hat ihn schon früh sehr oft an diese berühmte
Wallfahrtsstätte mitgenommen. Dieser Umstand ist es auch, der Sayyidnä
1-Husayn dazu prädestinierte, dem Ich-Erzähler während der "Ersten
Reise" als datti zu dienen.

36 12 f., 15 f.

37 14.



508 ROTRAUD WIELANDT

Zahlreiche tagalliyät verklammern das Persönliche mit dem Historischen

und dem Politischen, indem sie die Figur des Vaters des Ich-Erzählers,

der Nasser hochschätzte, mit derjenigen Nassers in eine zusammen-
fliessen lassen oder beide Figuren miteinander parallelisieren, wobei Nasser

seinerseits zur überdimensionalen Vaterfigur aufgebaut wird. Auch
noch verschiedene andere Personenverschmelzungen und Parallelisieran-

gen unter dem Gesichtspunkt angeblich übereinstimmender politischer
Grundhaltungen kommen vor, oft zwischen historisch ungleichzeitigen und

ungleichartigen Figuren. Als Gemeinsamkeit derer, mit denen der Ich-Erzähler

sympathisiert, wird vor allem der Einsatz für die Sache der Armen
und Entrechteten hervorgehoben. Dem Lager solcher Heroen wird in einigen

tagalliyät sogar der Sadatmörder Hälid al-Islämbüli zugeschlagen, den
das Werk auf eine schwer erträgliche Weise verklärt. Diese Glorifizierang
schlägt auf ihrem Höhepunkt in makabren Kitsch um, wenn uns der Ich-
Erzähler die aus einer Vision gewonnene Erkenntnis mitteilt, Hälid
al-Islämbüli habe sich unmittelbar nach seiner Hinrichtung in ein geflügeltes

Wesen aus lauter Licht verwandelt und sei in dieser Eigenschaft nun
mit der Zuständigkeit für die Bewässerung und Befrachtung aller Pflanzen
Ägyptens sowie die Warnung der Landesbewohner vor eventuell drohenden

Naturkatastrophen betraut; ja er wird zum Ich-Erzähler sogar in eine

besonders intime Beziehung gesetzt, denn er ist, so wird uns verraten,
auch für dessen Ernährung zuständig und erweist sich noch dazu als die

geheimnisvolle Stimme (hâtif), die ihm in kritischen Situationen weiterhilft.3»

Manche tagalliyät integrieren auch Personen aus unterschiedlichen
historischen Zeiten oder solche, die zwar gleichzeitig, aber in voneinander
weitgehend getrennten sozialen Milieus lebten, in ein und dasselbe fiktive
politischen Geschehen. Zu nennen ist hier insbesondere eine grossangelegte

Szene, in der eine Schlacht zwischen Nasser und Sadat tobt.39 Dabei

kämpfen auf der Seite Nassers unter anderen al-Husayn, Sayyid Ahmad

38 253; s. auch 243, 252, 268.

39 224-237. Ihr Aufbau ist näher untersucht bei as-Simädl, öamäl al-Gï(anï wa-t-tu-
rät (s. Anm. 14), 35-37.



GAMAL AL-GÏTÀNÏS KITÄB AT-TAGALLIYÄT 509

al-Badawï,40 der nach volkstümlicher Überlieferung mannhaft den
Kreuzfahrern die Stirn geboten haben soll, der Historiker Ibn Iyäs, Ahmad

cUrabï, diverse dem Ich-Erzähler bekannte im Krieg oder bei Kommandoaktionen

gegen Israel gefallene Ägypter und Palästinenser und der Vater
des Ich-Erzählers, auf der Seite Sadats neben dem Grossbauunternehmer
cUtmän Ahmad cUimän, dem Schwiegervater einer seiner Töchter und

prototypischen in/îfû/i-Kapitalisten, ein geballtes Aufgebot an israelischen
und amerikanischen Politikern und Militärs, zu denen z.B. Moshe Dayan,
Ariel Sharon, Menahem Begin, John Foster Dulles, Gerald Ford, Jimmy
Carter, Ronald Reagan und Alexander Haig zählen. Zum Schluss wird
Nasser, nachdem er und die Seinen sich heldenmütig geschlagen haben,

von Sadat mit einem Schwerthieb niedergestreckt, und alle Frauen der
Geschichte Ägyptens, die Grossmutter und die Mutter des Ich-Erzählers
eingeschlossen, beweinen ihn.

Es erübrigt sich fast zu sagen, dass all diese auf die eine oder andere

Weise mit Politik befassten tagalliyät nicht zu den stärksten Partien des

Romans gehören. Von einer differenzierten Analyse der zeitgenössischen
Wirklichkeit sind sie weit entfernt. Mit ihrer allzu simplizistischen und die
Tatsachen in vielem grob verzeichnenden Schwarz-Weiss-Malerei bringen
sie zwar die Bewertung des Status quo durch den Autor unmissverständlich

zum Ausdruck. Sie reduzieren aber das Bewusstsein der mit der Ära Sadat

hereingebrochenen Diskontinuität im Bereich der politischen Leitwerte,
unter dem der Ich-Erzähler leidet, kein bisschen, auch wenn sie das Leiden

an ihm vielleicht etwas leichter erträglich machen, indem sie dem Ich-Erzähler

scheinbar bestätigen, dass die seiner Auffassung nach richtig
Gesonnenen zum einen nicht allein sind und zum anderen quer durch die
Geschichte schon immer zeitweilig ihren bösen Widersachern unterlagen.
Damit tragen diese tagalliyät wenig zur Bearbeitung des Grandproblems
bei, mit dem sich der Ich-Erzähler stellvertretend für den Autor abmüht:

desjenigen nämlich, wie man dem Leben bei all der Vergänglichkeit,
Fragmentarität, Diskontinuität und Inkohärenz, die man um sich und in
sich erfährt, Sinn abgewinnen und standhalten kann.

40 Nur durch Beschreibung von Herkunft und Lebensumständen bezeichnet (234),
aber an ihnen eindeutig erkennbar.



510 ROTRAUD WIELANDT

Das ist bei den nichtpolitischen Visionen, aus denen die lange Reihe
der tagalliyät zum weit grösseren Teil besteht, anders. Was haben sie zum
Inhalt?

In einigen wenigen Fälle handelt es sich um Vorgänge aus der eigenen
Kindheit des Ich-Erzählers, bei denen er selbst anwesend war, an die er
aber keine eigene Erinnerung mehr hat. Viel häufiger zeigen die tagalliyät
Geschehnisse und Erfahrungen — und hier überwiegend Leidenserfahran-

gen — aus dem Leben seines Vaters und seiner Mutter, die überhaupt
wesentlich mehr im Zentrum des Interesses stehen als er selbst und darum
auch grössere Anteile an der Erzählzeit erhalten. Was ihm so aus dem
Leben der Eltern einsehbar gemacht wird, fällt überwiegend in die Zeit vor
seiner Geburt und ist oft aus der Innenperspektive des betroffenen Elternteils

vorgeführt. Bisweilen kann er in solchen tagalliyät auch bis in kleine
Details hinein Sachverhalte und Vorgänge beobachten, die zwar in seine

eigene Lebenszeit fielen, bei denen er aber — wie etwa beim Sterben seines

Vaters, das ja während seiner Auslandsreise stattfand — selbst nicht
Zeuge war und die ihm auch Dritte nicht so berichten konnten. Verschiedentlich

betont der Ich-Erzähler eigens, was er in einem tagaltt aus dem
Leben der Eltern sah, hätten ihm diese oder andere Personen nie erzählt.4!
Auf dieselbe Weise werden ihm Entwicklungen aus der Generation seiner
Grosseltern enthüllt, und hier berichten ihm seiner Darstellung nach zum
Teil die Schauplätze oder die an diesen befindlichen Dinge, was ihm die

Angehörigen oder andere Menschen nicht tradiert haben.42

Dazu kommen Einblicke in die Vorgeschichte seiner eigenen physischen

Existenz. So kann er z.B. nicht nur den Vorgang seiner eigenen
Geburt, sondern auch den seiner Zeugung und die Geburt seines Vaters mit
ansehen und erblickt über die Grosselterngeneration hinaus selbst entfernte
Vorfahren.43 An der Kacba hat er gar eine — erheiternd ausgemalte —

Begegnung mit einem nicht ganz aufrecht gehenden merkwürdigen Gesellen,
der sich als einer seiner eigenen Ahnen von vor 70 000 Jahren entpuppt.

41 S. z.B. 439, 485.

42 69.

43 52, 281, 48, 461.



GAMAL AL-GITANÏS KITÄB AT-TAGALLIYÄT 511

Gezeigt werden ihm auch sein eigener Todesort sowie seine Nachkommen
in ferner Zukunft und die dann herrschenden Zustände.44

In einer langen Serie anderer tagalliyät,^ die intermittierend in Szenen

aus seiner tatsächlichen elterlichen Familie eingestreut sind, wird ihm,
weil er sich früher einmal seines armen Vaters geschämt hat, aus den
himmlischen Höhen heraus der Blick in diejenige Alternativexistenz eröffnet,

die ihm bestimmt gewesen wäre, falls es mit seiner tatsächlich
eingetretenen Zeugung nicht geklappt hätte und er in materiell glücklicheren
Verhältnissen geboren wäre. Sein Alternativ-Ich, das er auf diese Weise
kennenlernt, ist etwa 20 Jahre jünger als er und lebt als Sohn eines ägyptischen

Emigrantenehepaares in Paris. Der Alternativ-Vater ist ein Dichter,
der wegen seiner oppositionellen Haltung zu Sadat dorthin fliehen musste
und nun sein Brot teilweise in der Kulturabteilung einer Botschaft verdient,
die Alternativ-Mutter muss als Bankangestellte ebenfalls zum Familieneinkommen

beitragen. Der Haushalt mit diesen beiden berufstätigen Eltern
wird als zwar wesentlich luxuriöser und moderner als der der armen Eltern
des Original-Ich-Erzählers und des Autors in Kairo geschildert, aber dafür
auch um soviel hektischer, unwirtlicher und gefühlsärmer, dass der Ich-
Erzähler bei seiner Betrachtung sofort wieder Heimweh nach seiner
Original-Existenz bekommt. Der Autor lässt es sich nicht nehmen, die beiden
Existenzen in seinem Handlungsarrangement auch noch miteinander in
Kontakt zu bringen: Das jüngere Alternativ-Ich hat eine Freundin — eine

aus Syrien nach Paris zugewanderte junge Dame namens Laure —, für die
auch der aus den himmlischen Höhen auf das junge Paar herniederblickende

Original-Ich-Erzähler Gefühle entwickelt; ausserdem ruft die heimwehkranke

und vereinsamte Alternativ-Mutter des Alternativ-Ich aus Paris in
ihrem Kummer einen Freund in Kairo an, um sich bei ihm auszusprechen
— und der ist niemand anders als der Original-Ich-Erzähler. Zu allem
übrigen erweist sich dann Laure, die Freundin des Alternativ-Ich, die plötzlich

auf rätselhafte Weise verschwindet, auch noch als diejenige Alternativ-
Persönlichkeit, die der Ich-Erzähler geworden wäre, wenn es ihm
bestimmt gewesen wäre, nicht männlich, sondern weiblich auf die Welt zu

44 402, 462 f.

45 285-450.



512 ROTRAUD WIELANDT

kommen; das scheint die Erklärang für seine spontane Neigung für sie zu
sein.

Alle diese nichtpolitischen tagalliyät haben eine Leistung gemeinsam:
Sie erweitern beim Ich-Erzähler die Kenntnis von Tatsachen und Möglichkeiten,

die ihn selbst betreffen oder zu dem Lebenskontext, in dem er
steht, gehören. Dadurch füllen sie Lücken in seinem Bild von der eigenen
Person und den Eltern, von der Vergangenheit, in der er wurzelt, und in
beschränktem Umfang auch der Zukunft, in der er Spuren hinterlassen

wird, und versetzen ihn in die Lage, Zusammenhänge zu sehen und
herzustellen, die ihm bisher verborgen waren. So sind die tagalliyät geeignet,
die Fragmentarität dessen, was ihm kognitiv über das eigene Ich und dessen

Woher und Wohin zugänglich ist, zu reduzieren und zugleich einen
Zuwachs an Kohärenz und Sinndeutungsmöglichkeiten in sein
Existenzverständnis hineinzubringen. Und wenn der Ich-Erzähler mit einigen
tagalliyät eine weit nach rückwärts und vorwärts reichende Übersicht über
die Generationenkette gewinnt, in der er steht, dann kann ihm das wenigstens

ein Stück weit das Gefühl der Kontinuität menschlicher Existenz
vermitteln. Unter diesen Gesichtspunkten lassen sich die tagalliyät als ein
Mittel der Restitution des Lebenszusammenhanges begreifen, das eben

jenem Typus von Realitätserfahrung entgegenwirkt, an dem der Ich-Erzähler
leidet. Dass für die Handlungskonstraktion des Werks gerade die mystische

Reise durch eine Serie von Visionen als Modus des Versuchs der

Wiedergewinnung dieses Lebenszusammenhanges gewählt wurde, lag
sachlich nahe: Der mystische Pfad besteht, einmal auf eine abstrakte
Kurzformel gebracht, darin, das eine Prinzip hinter der unermesslichen Fülle
vordergründig disparater Erscheinungen dieser Welt zu suchen und mit
ihm, wenn möglich, eins zu werden.

Der Roman stellt die Leistung der tagalliyät in dieser Richtung freilich

als begrenzt dar: Gleich zu Beginn der mystischen Reise weist die
Präsidentin des himmlischen diwans den Ich-Erzähler darauf hin, dass die

tagalliyät ihm nicht alles zeigen, was es zu erkennen gäbe und was er gern
wissen möchte, vielmehr lediglich einen sehr begrenzten Ausschnitt
davon;46 an etlichen späteren Stellen erinnern ihn seine mystischen Führer

46 40.



GAMAL AL-GITÀNÏS KITÄB AT-TAGALLIYÄT 513

daran oder merkt er selbst, dass dem so ist.47 Die tagalliyät enthüllen ihm
also ihrerseits wiederum nur Fragmente des Gesamtbildes der Wirklichkeit,

wenngleich sie für ihn zweifelsfrei die Informationsdichte und damit
auch die Chance erhöhen, die Konturen einzelner Erscheinungen wenigstens

in Teilbereichen dieses Bildes einigermassen genau rekonstruieren zu
können. Dass auch die tagalliyät auf Bruchstücke des Ganzen beschränkt
bleiben, wird mit der Begrenztheit seines eigenen menschlichen
Erkenntnisvermögens begründet: Er nimmt schon von dem, was ihm gezeigt wird,
häufig nur die Oberfläche wahr. "Du hast", so belehrt ihn die Präsidentin
des himmlischen diwän, "das Akzidens begriffen, aber nicht die
Substanz."48 Und Ibn "Arabi gibt ihm zu bedenken: "Der Mensch begreift
nicht alles, was er sieht."49 Auch er selbst muss erfahren: Die tagalliyät
vermehren zwar sein Wissen, vergrössern aber damit im Grande seine

Ratlosigkeit.50 So lässt z.B. der durch sie erweiterte Einblick in das Leben
seiner Eltern bei ihm nicht nur das Verständnis für Vater und Mutter
wachsen, sondern zugleich auch das Bewusstsein der unaufhebbar gewordenen

Distanz seines eigenen Lebenshorizonts und seiner eigenen
Lebensauffassung von den ihrigen.

Der Eindruck der Fragmentarität auch dessen, was sich in den tagalliyät

erschliesst, wird noch verstärkt durch die Art ihrer Anordnung innerhalb

des Werks: Meistens besteht zwischen dem Inhalt eines tagalli und
dem des unmittelbar nach ihm berichteten kein für den Leser erkennbarer
zeitlicher oder logischer Konnex, ja selbst von einer assoziativen Reihung
kann häufig nicht gesprochen werden: Oft lässt sich überhaupt nicht
nachvollziehen, welcher VorStellungsgehalt den Übergang von einem zum
nächsten ausgelöst haben könnte; auf eines folgt auf einmal, angezeigt
durch plötzlich auftauchende Einleitungsformeln wie tagallä tt ("Es
erschien mir") oder ra'aytu ("Ich sah") oder ähnlich, ein anderes — man
erfährt nicht, warum. Zwar wird beim Lesen grösserer Textpartien deutlich,
dass die tagalliyät überwiegend bestimmte wiederkehrende Fragenkomplexe

von immer neuen Seiten aufrollen, dadurch schrittweise einkreisen und

47 S. z.B. 293, 491, 499, 616, 715.

48 499.

49 715.

50 499.



514 ROTRAUD WIELANDT

zum Teil an herausgehobenen Punkten dann auch tatsächlich ein Stück weit
klären, aber warum sie zu welcher Zeit den einen oder den anderen Komplex

ansteuern, bleibt weitgehend im Dunkeln. So verfestigt sich beim Leser

wie beim Ich-Erzähler das Gefühl, dass er selbst nicht darüber verfugt,
wieviel er wann wovon wissen kann.

Auf mehr als eine Weise sorgt zudem die Handlungskonstraktion
dafür, dass die tagalliyät das Bewusstsein der Fragmentarität, Diskontinuität
und Inkohärenz des eigenen Ich und seines Lebenskontexts letztlich nicht
aufheben, sondern steigern. So hat die Himmelfahrt des Ich-Erzählers die

Folge, dass er nun aus den höheren Regionen zwar beispielsweise besser in
die Leben seiner Eltern hineinblicken und sogar die schon beschriebenen,
im Modus der Potentialität verbliebenen Alternativexistenzen seiner selbst

inspizieren kann, dass er dafür aber irritierenderweise auf einmal sein auf
Erden zurückgebliebenes und dort weiteragierendes Erscheinungsbild
(süra) nur noch undeutlich sieht und sich daher aus der Ferne auf dessen

Situation und Tun keinen rechten Reim mehr machen kann.5! Er empfindet
es jetzt als merkwürdig fremd. Vor allem aber lösen ihm die tagalliyät
allesamt das Kardinalproblem nicht, nämlich das der Vergänglichkeit: Der
mit ihnen einhergehende Zuwachs an Kenntnissen über eigene frühere
Zustände und Lebensphasen wie über diejenigen der Eltern oder weiter
zurückliegender Vorfahren und in bescheidenem Masse auch über die
veränderten Lebensumstände der Nachkommen intensiviert bei ihm letztlich nur
das Bewusstsein der Zeitgebundenheit und damit auch Vorläufigkeit und

Hinfälligkeit alles Menschlichen.
Die Frage nach dem Grand und Sinn dieser Vergänglichkeit oder,

anders gesagt, des Unterworfenseins des Menschen unter die Zeit wird dem

Ich-Erzähler im Handlungsablauf nicht nur niemals beantwortet; er darf sie

sogar nach dessen Konstruktion noch nicht einmal artikulieren: In der
ersten Szene vor dem himmlischen diwän, in der ihm die Gnadengabe der

nachfolgenden tagalliyät angekündigt wird, spricht dessen Präsidentin auch
eine Warnung aus: "Es gibt eine Angelegenheit — wenn man sie überhaupt
eine Angelegenheit nennen kann -, die sich dir niemals in einer Vision
enthüllen wird (lan yatagallä laka abadan), frage nicht nach ihr, denn du

51 425.



GAMÀL AL-GÏTÀNÏS KITÄB AT-TAGALLIYÄT 515

wirst über sie kein Wissen erhalten, was immer du auch bekommst ...".52
Je weiter der Ich-Erzähler auf seinen Reisen durch die tagalliyät
vorankommt und je mehr er dabei unter der Brachstückhaftigkeit, Instabilität
und Diskontinuität des von ihm Erschauten leidet, desto häufiger drängt
sich ihm diese verbotene Frage auf und desto deutlicher wird, worin sie

eigentlich besteht: Es handelt sich um die Frage nach der Zeit und ihrer
Macht über den Menschen. Hart an den Rand ihres Aussprechens gerät er
etwa kurz nach seiner Himmelfahrt, als ihm in der höheren Welt ein
Schicksalsbaum gezeigt wird, an dem für jedes derzeit in Gang befindliche
Menschenleben ein Blatt hängt, und er sieht und hört, wie von diesem
Baum ständig unter klageähnlichen Geräuschen Blätter herabfallen — nach

Auskunft seines Führers Ibn 'Arabi jeweils zu den im lawh mahfüfi^
vorherbestimmten Todeszeitpunkten. Vor allem der Anblick des schon gelb
gewordenen Blattes seiner Mutter und seines eigenen Blattes, dessen
Ansatz er beunrahigenderweise nicht erkennen und bei dem er darum auch

nicht abschätzen kann, wie fest es noch sitzt, wecken in ihm den glühenden
Wunsch, der Vergänglichkeit Einhalt geboten zu sehen oder doch wenigstens

ihren Zeitplan durchschauen zu können.54 Der dramatische Höhepunkt

seiner eigenen Konfrontation mit der Vergänglichkeit wird dann

unmittelbar im Anschluss an das tagaltt erreicht, in dem ihm das von ihm
nicht miterlebte Sterben seines Vaters in allen Einzelheiten vorgeführt
worden ist. In seiner masslosen Trauer und Erregung über diesen Vorgang
erkennt er nun, dass es die Zeit (zaman, dahr) mit ihrer alles bezwingenden

zerstörerischen Gewalt ist, nach der zu fragen ihm verboten wurde,
und verlangt von Ibn °Arabi in einem Aufschrei, zu dieser Macht geführt

52 40.

53 Zur Geschichte der Vorstellungen über diese "wohlverwahrte Tafel", die in Sure
85/ 22 erwähnt und dort als die himmlische Urschrift des Koran verstanden ist,
aber sekundär auch mit dem Verzeichnis der göttlichen Ratschlüsse identifiziert
und von daher als Schrift der Vorherbestimmung aufgefasst wurde, s. Encyclopaedia

of Islam/ Encyclopédie de l'Islam neue Ausg. Bd. 5, Leiden 1986, s.v.
lawh.

54 276-280.



516 ROTRAUD WIELANDT

zu werden, um sie Auge in Auge über das, was sie mit dem Menschen tut,
zur Rede stellen zu können.55

Dieses Begehren erweist sich als der Fehltritt schlechthin: Er findet
sich nach kurzer Ohnmacht plötzlich allein ein drittes Mal vor dem
himmlischen diwän wieder, muss in einem hochnotpeinlichen Verhör eingestehen,

gegen das Frageverbot Verstössen zu haben, und bekommt von der
Präsidentin Sayyida Zaynab das Urteil verkündet: Er wird sich zur Strafe
wieder von den himmlischen Regionen und ihren Bewohnern trennen und

auf die Erde zurückkehren müssen, jedoch nicht als der, der er früher
einmal dort war, denn als solcher hat er jetzt seine Untauglichkeit bewiesen;

vielmehr wird sich sein bisheriges irdisches Erscheinungsbild (sürä)
auflösen und seine bisherige unsichtbare Substanz (gawhar) auf ewig zur
Bewachungsmannschaft des lawh mahfüz abgestellt werden, und er wird —

hier zeigt sich ein unverkennbarer Rückgriff auf die Kosmologie Ibn
cArabïs — über verschiedene Zwischenstufen des Seienden mit einem
veränderten Ich, dessen körperliche Einkleidung der seiner früheren Person

gleicht, nochmals ganz neu emaniert werden.
Im Ergebnis bezahlt er so die verbotene Frage — oder anders gewendet,

seinen Versuch, die Zeit über ihre Wirkung zur Rechenschaft zu ziehen

und damit der Vergänglichkeit ins Angesicht zu widerstehen — mit
einer zusätzlichen und dauerhaften Brechung seiner eigenen Identität: Bei
jedem Rückblick in die eigene Vergangenheit hat er jetzt definitiv nicht mehr
sein aktuelles Ich vor Augen, sondern das andere, das er früher einmal war
und das er asli nennt, "mein Original" im Sinne von "mein ursprüngliches
Ich". Das Ringen mit der Schwierigkeit, sein Verhältnis zu diesem ihm
fremd gewordenen früheren Ich zu bestimmen, also anä (ich) und astt in
eine intelligible Relation zueinander zu setzen, zieht sich denn auch durch
seine ganze "Dritte Reise", während deren er wieder hier auf Erden weilt.
Zwar gehen seine tagalliyät noch eine Weile weiter, aber wenn er in ihnen
eine Szene aus seinem Vorleben gezeigt bekommt, wird ihm z.B. nicht
gleich auf Anhieb klar, dass es sich bei astt um sein eigenes früheres Ich
handelt, oder er ärgert sich darüber, dass astt sich für seine Begriffe falsch
verhält und Dinge immer viel zu spät begreift, die anä längst durchschaut

55 493,496.



GAMAL AL-GÏTÀNÏS KITÄB AT-TAGALLIYÄT 517

hat, usw.56 Auch leidet er darunter, dass seine nächsten Bezugspersonen

gar nicht merken, dass er nicht mehr derselbe ist, der er früher einmal

war, während er allein das weiss, es ihnen aber nicht erklären kann, sie also

in ihrer Kontinuitätsillusion belassen muss.57

Warum ist es eigentlich eine so strafwürdige Hybris, wenn der Ich-
Erzähler nach der Zeit fragt, sie von Angesicht zu Angesicht sehen und
über das, was sie mit dem Menschen tut, zur Rede stellen will? Der Grand
dafür liegt in der Vermutung des Autors, dass sich hinter dem, was man
herkömmlicherweise Gott nennt, in Wahrheit nichts anderes verbergen
könnte als die Zeit — eine Macht, die alles bezwingt und, soweit
Menschen bisher wissen, von niemandem und nichts zu bezwingen ist. An
mehreren Stellen des Werks wird über die Zeit in Termini gesprochen, die
in der religiösen Tradition speziell beim Reden über Gott gebräuchlich
waren. So sagt z.B. der Ich-Erzähler einmal: "Jetzt weiss ich, dass das, was
wir Augenblick, Minute, Stunde, Tag, Nacht, Mondmonat oder Monat
nach christlicher Zeitrechnung, Jahr, Epoche oder Zeitalter nennen, nur
Akzidentien von etwas Allgemeinerem und Umfassenderem sind, einem

Ding, das doch kein Ding ist, weil man es nicht wahrnehmen und nicht
sehen kann und es keine Richtung hat; es umfasst uns und durchdringt uns,
es wirkt, unterliegt aber keiner Wirkung, es verbirgt sich und wird offenbar,

es verändert, aber verändert sich nicht; alles, was wir sehen, sind

Hinweise auf es und Zeichen, die auf es hindeuten."58 Ob sich der Autor
dabei unter der Zeit seinerseits noch einen Gott vorstellt, der "ich" sagen
und mit dem man sprechen kann, oder eher ein impersonales Prinzip,
bleibt in der Schwebe: Der Ich-Erzähler redet die Zeit, die er vorzugsweise

dahr nennt,59 zwar vereinzelt mit "du" an,60 und sein Begehren, zu

56 S. z.B. 523, 542, 551, 567, 570, 572, 580, 608, 617, 634, 636, 640 f. 676, 684,
687, 723, 732 f., 736, 742 f., 757.

57 598, 800.

58 389; vgl. 813 f.

59 Indem er insbesondere die Vergänglichkeit auf die Macht des dahr zurückführt,
begibt er sich bemerkenswert unbefangen in die Nähe der Sichtweise, die sich in
der vom Koran (45/ 24) gerügten Aussage der alten Araber "tó yuhlikunä illä d-
dahr" ausdrückte.

60 493.



518 ROTRAUD WIELANDT

ihr gebracht zu werden, um sie auf ihr zerstörerisches Tun anzusprechen
und dafür in die Verantwortung zu nehmen, setzt an sich eine personale
Grösse voraus; doch beschreibt er ihre Wirkungsweise durchweg so, dass

man sie auch gut als eine gar nicht anbetbare impersonale Grösse auffassen

kann. Insofern wohnt seinem Reden von "Zeit" statt "Gott" ein Säkulari-

sierangspotential inne. Den Gedanken, dass Gott in Wirklichkeit die Zeit
sein könnte, fand al-Gïtanï nach eigener Auskunft bereits in Ibn cArabïs

Werk al-Futühät al-makkiya angelegt, wo er auf die Aussage stiess, Zeit
sei ein Name Gottes;6! nicht zuletzt dies veranlasste ihn, in Ibn cArabi
einen Geistesverwandten zu sehen und gerade von dieser Gestalt aus der
Geschichte der islamischen Mystik im Kitäb at-tagalliyät so nachhaltig
Gebrauch zu machen.

Die grosse dritte Szene vor dem himmlischen diwän, in der der Ich-
Erzähler zur Strafe für das Stellen der verbotenen Frage mit gebrochener
Identität auf die Erde zurückgeschickt und damit doppelt schmerzhaft auf
seine eigene Vergänglichkeit zurückgeworfen wird, markiert allerdings
zugleich auch den entscheidenden Brach des Autors mit Ibn cArabï und
dem von diesem übernommenen Modell der drei Reisen: Bei Ibn cArabï

kommt der Mystiker am Ende seiner zweiten Reise bei Gott an, und seine

dritte Reise ist dann eine in Gott; denn sein fanä3 genanntes "Entwerden"
ist in letzter Instanz nicht einfach Vergänglichkeit, sondern ein Aufgehen
in Gott, dem das beständige Bleiben (baqä°) in Gott folgt. al-Gïtanïs Ich-
Erzähler dringt dagegen nicht bis zu Gott vor, und für ihn bleibt das fanä"
bis zum Schluss die von der Macht der Zeit erzwungene Vergänglichkeit,
über die hinauszublicken ihm nicht beschieden ist.

Mit dieser Divergenz offenbart sich bei al-Gîtânï ein Bewusstsein, das

im Vergleich zu dem Ibn cArabis bereits deutlich säkularer ist. Ein solches

Bewusstsein kommt auch in einer Reihe von Textstellen zum Ausdruck, an
denen er koranische Formulierungen, die im Original auf Gott bezogen
sind, auf den Menschen oder dessen Tod überträgt. So beschreibt er etwa
die Blicke des altersschwach gewordenen und dem Tode nahen Vaters des

61 öadaRyat at-tanäcs (s. Anm. 15) 81 f.; s. dazu Chittick, The Sufi Path of Know¬

ledge (s. Anm. 4), 100 und 303. Ibn 'Arabi spricht auch regelrecht davon, dass

Gott Zeit (dahr) sei; diese Aussage beruht — was al-Gltäni bekannt ist — auf
einem u.a. bei al-Buhäri und Muslim überlieferten Hadît, in dem der Prophet seinen

Zeitgenossen verbietet, den dahr zu verfluchen (s. Chittick ibid. 395 Anm. 7).



GAMÀL AL-GÏTÀNÏS KITÄB AT-TAGALLIYÄT 519

Ich-Erzählers mit den Worten von Sure 53/9 als die von jemandem, der
"sich näherte und (sc. immer weiter) nach unten kam und (sc. schliesslich

nur noch) zwei Bogenlängen entfernt oder noch näher war";62 und vom
Tod, dessen Nähe der Ich-Erzähler im Falle seines Vaters nicht bemerkt
hat, sagt er mit Sure 50/16, er sei uns "näher als die Halsschlagader".63
Auch sonst finden sich Anzeichen bewusst säkularisierenden — und dabei

öfters zugleich ironisierenden — Gebrauchs traditioneller religiöser Sprache.

So etwa, wenn der Ich-Erzähler einmal in Anlehnung an den Schluss

der bekannten ämantu-Formel "und die Auferstehung nach dem Tode ist
Realität" (wa-l-ba'tu ba'da l-mawti haqqun) ein langes Bekenntnis formuliert,

in dem er aufzählt, was seinem festen Glauben nach alles "Realität"
(haqq) sei, dabei aber als Glaubensinhalte lauter Gegensätze aneinanderreiht,

die die für ihn unaufhebbare Widersprüchlichkeit menschlicher
Existenz umschreiben: Trennung und Zusammentreffen, erster Schrei und
letzter Blick, Sein und Nichtsein, Anfang und Ende, Vollkommenheit und

Mangel, Schönheit und Hässlichkeit, usw.64 Ebenso erweisen sich die mit
mawqif, maqäm und häl zusammengesetzten Termini, wo sie in dem
Roman als Überschriften kapitelartiger Abschnitte dienen, bei näherer
Betrachtung der unter sie subsumierten konkreten Inhalte vielfach als auf rein
Innerweltliches und Zwischenmenschliches bezogen und damit ihres mystischen

Sinnes entkleidet. Mitunter wird religiöse Sprache auch ohne

Übertragung auf säkulare Inhalte durch den Kontext so eindeutig ironisiert, dass

der Autor ihren religiösen Sinngehalt damit skeptisch unterläuft. So klagt
der Ich-Erzähler einmal Ibn cArabï über mehr als zwei Seiten hin beredt
seine tiefe Ratlosigkeit und Trauer über die chronische Heimatlosigkeit und
Unsicherheit des Menschen im allgemeinen und speziell seiner selbst, die
sich aus der Brüchigkeit und Vergänglichkeit ehedem für tragfähig gehaltener

Ordnungen und Bindungen, den immer neuen Trennungen von
geliebten Menschen und Zuständen und der Gespaltenheit und Instabilität des

eigenen Ich ergeben. Auf zwei kurze Einwürfe Ibn cArabïs, ob er sich
denn nicht über die Schritte seines von der Arbeit heimkommenden Vaters
oder über den ihm für sein schriftstellerisches Werk zuteil gewordenen

62 262.

63 263.

64 259 f.



520 ROTRAUD WIELANDT

Beifall gefreut habe, erwidert er zwar sofort emphatisch: "Doch, gepriesen
sei, der die Nacht in den Tag und den Tag in die Nacht übergehen lässt."
und "Doch, gepriesen sei, der die Knochen wieder zum Leben erweckt,
nachdem sie morsch geworden sind. So ist es tatsächlich, das leugne ich

gar nicht,", fügt aber gleich wieder hinzu: "aber ich habe eben viel
Kummer."65 In diesem von deklarierter Trostlosigkeit beherrschten
Zusammenhang wirken die beiden eingeschobenen Lobpreise auf Gott, die
koranische Formulierungen aufgreifen,66 fast zynisch und allenfalls als Pflichtübung,

der kaum noch eine Überzeugung in der Sache entspricht.
Doch obwohl der Ich-Erzähler anders als der mystische Reisende bei

Ibn cArabï nicht zu Gott kommt, ja für sein frevelhaftes Verlangen, die mit
Gott gleichgesetzte Zeit zur Rede stellen zu dürfen, sogar mit einer
Potenzierung seines Leidens an der Vergänglichkeit wie auch der Fragmentarität
seines Lebenszusammenhanges und seines Ich bestraft wird, behält die

Trostlosigkeit in dem Roman nicht das letzte Wort. Es gelingt dem Ich-Erzähler

nämlich am Schluss, sich mit sich selbst und mit der Notwendigkeit
des Aushaltens der Vergänglichkeit und der Fragmentarität zu versöhnen,
und zwar durch die Erfahrung des Todes seiner Mutter, den er anders als

den des Vaters persönlich miterlebt. Diese Versöhnung — nach der er, wie
ihm Ibn cArabï verkündet, auch keinen mystischen Führer mehr haben

wird und braucht, weil er sich jetzt selbst führen kann,67 und mit der
folgerichtig auch die tagalliyät enden — kündigt sich bereits kurz vor Ende

an: Sein im dritten Teil des Werks anonymer mystischer Führer übergibt
ihm auf einmal mehrere Bücher über seinen Vater und seine Mutter, in
denen die himmlischen Mächte die verschiedensten Details aus deren Leben
— z.B. die genauen Ursachen ihrer Freude oder Traurigkeit in ganz
bestimmten Situationen — haarklein verzeichnet haben; doch der Ich-Erzähler

verspürt nun zu seiner eigenen Verwunderang gar kein Bedürfnis mehr
danach, diese Bücher zu lesen, obwohl er in früheren Phasen seines Rei-

65 440-442.

66 Aus Sure 22/61 mit Parallelstellen und Sure 36/78.

67 808. Dieser Handlungszug kann als ein weiteres Indiz für eine Säkularisierung ge¬
wertet werden.



GAMÄL AL-GÏTÀNÏS KITÄB AT-TAGALLIYÄT 521

seweges deren Inhalt liebend gern erfahren hätte.68 Die Erklärang dafür
scheint die inzwischen gewonnene Einsicht zu sein, dass es ihm auch mit
noch soviel zusätzlichen Informationen nicht gelingen wird, zu einem
kohärenten Verständnis seines Ich und seines Lebenskontexts zu gelangen
und das Rätsel der Macht der Zeit über den Menschen zu lösen, dass er
vielmehr die Vergänglichkeit und Fragmentarität menschlicher Existenz
weiter wird aushalten müssen. Der eigentliche Schritt zur Versöhnung
gelingt dann durch die von wechselseitiger Liebe getragene Identifikation mit
der sterbenden Mutter: In seiner ungeteilten Hinwendung zu ihr — auch

und gerade in dem Augenblick, in dem sie dem gemeinsamen Schicksal der

Vergänglichkeit anheimfällt — ist der Ich-Erzähler erstmals gewiss, ganz
er selbst zu sein: "Ich konnte nicht mehr sagen, sie sei die Mutter dessen,

der ich ursprünglich einmal gewesen war, sie war meine Mutter, die Mutter

von mir, Gamäl, und er war ich ,"69 Zugleich leuchtet in ihm die
Erkenntnis auf, dass ein von hingebender Liebe geprägtes Leben wie das

ihre — auch wenn es vergänglich ist — seinen Sinn in sich selbst trägt und
andere zu tragen und zu bergen vermag. Er deutet nun ein Bild, das Ibn
cArabï für das Verhältnis zwischen Gott und den Einzelerscheinungen der
Welt benutzt hatte, in eines für das Verhältnis zwischen seiner Mutter und
ihm selbst um: Ibn "Arabi hatte das göttliche Wissen als die Umfangslinie
(muhït) eines Kreises beschrieben und den Gedanken geäussert, dass es

alles einzelne so umfasse und zugleich hervorbringe wie diese Kreislinie
die auf ihr liegenden Punkte, während umgekehrt die Einzeldinge die
Faktizität des göttlichen Wissens konstituierten wie die Punkte die Kreislinie;70

der Ich-Erzähler macht daraus die Aussage: "Meine Mutter war die

68 768.

69 794; sehr ähnlich 773. Die Reintegration seines Ich auf dem Wege über den Tod
der Mutter kommt auch darin zum Ausdruck, dass er diese beim Anblick ihres
Leichnams doppelsinnig als "mein Ursprung (açïï), der nun verwelkt ist," bezeichnet

(793): a^H heisst aufgrund seines vorherigen Sprachgebrauchs zugleich "mein
ursprüngliches Ich".

70 Der Autor zitiert hier selbst die entsprechende Aussage von al-Futühät al-makkiya;
vgl. Chittick, The Sufi Path ofKnowledge (s. Anm. 4), 25, 49, 51, 60, 93.



522 ROTRAUD WIELANDT

Kreislinie und ich in der Position des Punktes darauf."7! Die beim Tod der
Mutter erlebte Versöhnung mit der Welt und Integration seines eigenen Ich
nennt der Ich-Erzähler "die Menschwerdung in der Menschwerdung"
(al-hulül fi l-hulüt) — man könnte auch sagen: seine eigentliche
Menschwerdung.72 Damit ist gemeint: Erst sie hat ihn ganz dazu gebracht, dass er
sich selbst als das annehmen konnte, was er war — sterblich und Teil der
vergänglichen Welt, in der alles fragmentarisch bleibt. Die Erkenntnis,
dass das Leben der Mutter trotz seiner Vergänglichkeit und Brachstück-
haftigkeit in sich selbst sinnvoll und sinnvermittelnd war, bedeutet — wie
das Bild von der Mutter als in sich geschlossenem Kreis, der den Punkt
des Ich-Erzählers konstituiert und von ihm mitkonstituiert wird — zugleich
aber auch, dass Sinn nicht mehr unbedingt im Streben nach Überwindung
der Vergänglichkeit und Fragmentarität des eigenen Ich und seines

Lebenszusammenhanges und damit bei Gott gesucht werden muss. Insofern weist
auch sie auf eine Säkularisierung des Selbst- und Weltverständnis von
al-Gïtânï hin.

Zusammenfassend können wir festhalten: Wenn sowohl das Bewusstsein

einer bis auf weiteres nicht überwindbaren Fragmentarität, Diskontinuität

und Inkohärenz des eigenen Lebenszusammenhanges und des eigenen

Ich als auch die Tendenz zur säkularisierenden Umdeutung ehemals
auf Gott bezogener Sinngebungs- und Sprachmuster Merkmale eines spezifisch

zeitgenössischen Wirklichkeitsverständnisses sind, dann behält in
al-Gïtanïs Kitäb at-tagalliyät klar ein solches Wirklichkeitsverständnis die

71 784; vgl. auch 793, wo er äussert, beim Anblick der toten Mutter "Anfang und
Ende des Kreises" vor sich gehabt zu haben.

72 794. Der mit "Menschwerdung" übersetzte Terminus hulül meint hier nichts spezi¬
fisch Christliches, aber auch nicht "Einwohnung (sc. Gottes im Menschen") wie in
der Tradition der islamischen Mystik, aus der al-Gltänl ihn entlehnt hat: Der Ich-
Erzähler benutzt dieses Wort für den Vorgang seiner Re-Emanation im Anschluss
an das Stellen der "verbotenen Frage" nach der Himmelfahrt, während er sein
erstes Zustandekommen auf dem Weg über den Zeugungsakt "Schöpfung" (halq)
nennt (762 f.). Durch die Wahl des Wortes hulül spielt al-Gltänl, wie die Schilderung

des Re-Emanationsvorganges (s. besonders 510 und 513 f.) zeigt, zugleich
mit zwei anderen, alltäglicheren Bedeutungen des ersten Stammes der Wurzel fill,
nämlich "hinabsteigen" und "jemandes Platz einnehmen" (halla mahallahü): Der
Ich-Erzähler steigt — über den Regenbogen — vom Himmel wieder nach Fez in
das Symposium hinunter wo das neue Ich (anä) an die Stelle des ursprünglichen

(aslï) tritt.



GAMAL AL-GÏTANÏS KITÄB AT-TAGALLIYÄT 523

Oberhand und nicht etwa eines wie das des 1240 verstorbenen Mystikers
Ibn 'Arabi. Das gilt ungeachtet der starken Traditionsbindung, die den

Roman im Bereich des Motivschatzes und des Stils auszeichnet. Die
hochgradig originelle Leistung dieses Werks liegt gerade darin, wie intensiv
und überzeugend al-Gïtanï mit ihm die Tradition der islamischen Mystik
für die Bearbeitung und sprachlich-stilistische Gestaltung eines allgemein
menschlichen Grandproblems aus spezifisch zeitgenössischer Perspektive
nutzbar gemacht hat.




	Mystische Tradition und zeitgenössische Wirklichkeitserfahrung in Ğamāl al-Gītānīs Kitāb at-Tağalliyāt

