
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 2: Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

Artikel: Mansbat Saf l-aiš : ein volkstümliches ägyptisch-arabisches Zaal
aus dem 17. Jahrhundert

Autor: Voegeli, Madeleine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147264

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mansübat Saß l-'aiS — EIN VOLKSTÜMLICHES, ÄGYPTISCH¬
ARABISCHES ZAÖAL AUS DEM 17. JAHRHUNDERT

Madeleine Voegeli, Birsfelden

Mansübafi Saß l-'AiS ist der Titel eines arabischen Strophengedichts, das

sich als Handschrift Nummer 625 (DCXXV) in der Sammlung arabischer
Handschriften der Universitätsbibliothek Leiden befindet2. Das Gedicht
fand schon vor einigen Jahren Beachtung und ging in der Folge in Gregor
Schoelers Beitrag — wenn auch nur kurz erwähnt — als Beispiel für die
auch im östlichen arabischen Raum anzutreffende volkstümliche oder

spielmännische Variante des Zagal in Wolfhart Heinrichs Neues Handbuch
der Literaturwissenschaft ein3. Im folgenden soll dieses zum Beispiel erhobene

Gedicht vorgestellt werden.
Die Handschrift ist nicht datiert, doch lässt sich der Zeitpunkt ihrer

Abfassung anhand ihrer Erwähnung im Katalog Friedrich Spanheims4 aus

dem Jahre 1674 zumindest auf einen terminus ante quem festlegen. Was

bei Spanheim als "Ali Filius Najib. Carmen de Vitae Integritate" Eingang
gefunden hat, ist also spätestens im 17. Jahrhundert entstanden5.

Mansüba bezeichnet etwas Errichtetes, Aufgestelltes Gedicht?), aber auch
einen Zug im Schachspiel; zusammen mit der (äg.) Bedeutung für nasaba ('alä)
"beschwindeln, betrügen" könnte es aber möglicherweise als betrügerischer
Schachzug, als Falle verstanden werden. Zur Wiedergabe des Arabischen wird in
diesem Aufsatz — auch für Auszüge aus dem Gedicht — weitgehend am
(klassischen) Schriftbild massgenommen.

Reinhart P. A. Dozy, Catalogus Codicum Orientalium Bibliothecae Academiae

Lugduno Batavae; Volumen secundum, Leiden: E. J. Brill, 1851, S. 103.

Gregor Schoeler, "Muwassah und Zagal," Neues Handbuch der Literaturwissenschaft;

Band 5: Orientalisches Mittelalter, hrsg. von Wolfhart Heinrichs in Verb,
mit J. Christoph Bürgel u.a. (Wiesbaden: Aula-Verlag, 1990), S. 450.

S. Friedrich Spanheim, Catalogus Bibliothecae publicae Lugduno-Batavae noviter
recognitus; Accessit Incomparabilis Thesaurus Librorum Orientalium, Praecipue
Mss. Leiden: apud Viduam & Heredes Johannis Elsevirii, 1674, S. 315.

Vielleicht lässt sich hier gelegentlich durch Jan Just Witkam, der die Leidener
Handschriftensammlung neu erfasst, weiteres in Erfahrung bringen (Jan Just
Witkam, Catalogue of Arabie manuscripts: in the library of the University of Leiden
and other collections in the Netherlands, Bibliotheca Universitatis Leidensis,
Codices Manuscripti, 21, Leiden: E. J. Brill, 1983-).



464 MADELEINE VOEGELI

Die Handschrift umfasst 30 Seiten. Der in versetzten Zeilen zu je
einem Halbvers gegebene Text wird mit der basmala eröffnet. Am Ende der
Handschrift — durch eine gepunktete Linie gegen den Haupttext abgesetzt

— steht eine Subscriptio, aus der der Titel des Textes mansübat Saß l-'AiS
ersichtlich wird. Der Duktus ist im grossen und ganzen gut lesbar, bietet
im Detail jedoch gelegentlich Schwierigkeiten.

Am Reimschema lässt sich die strophische Natur des Gedichts leicht
erkennen, auch wenn ihr graphisch nicht Ausdruck gegeben wird. Aus den

letzten drei Strophen (80-82) erfahren wir Namen und Heimatort des

Dichters, auch erlaubt der weitere Wortlaut Schlüsse auf sein Leben und
seinen Beruf. Der Dichter6 heisst 'Ali b. an-Näyib (81/1) und nennt als

seinen Heimatort Zifta (81/2) in der heutigen unterägyptischen Provinz
Garbiya. Das Zagaldichten ist sein Beruf, doch beherrscht er laut seiner

Eigendarstellung auch das Qasïden- und Si'r-Handwerk (81/3-4).
Die Hinweise auf die Lebensumstände des Dichters oder zumindest

deren Projektion im Rahmen des Gedichts vermitteln einen Eindruck der
bei der Abfassung wohl massgeblichen sozialen und kulturellen Gegebenheiten.

Spielleute sind und waren, wie dies von Pierre Cachia noch für dieses

Jahrhundert belegt wird, meist gezwungen umherzuziehen7. Wohl um
sich gegen 'echtes' fahrendes Volk abzugrenzen, das keinerlei soziales
Ansehen geniesst, erwähnt an-Näyib, dass er im Grande wie seine Zuhörer
sehr wohl ansässig (muqim), eben kein Zigeuner ist. Die Nennung des

6 Es sei hier vorweggenommen, dass im folgenden der Dichter, der Verfasser des

Texts in der uns vorliegenden Form und der Ich-Erzähler nicht unterschieden werden.

Dass der Dichter und der Ich-Erzähler nicht identisch sind, sondern die Ich-
Form zum Zweck der geringeren Mittelbarkeit herangezogen worden ist, dürfen
wir mit Sicherheit annehmen. Wieweit eine Identität von Dichter und Textverfasser
vorliegt, lässt sich nicht bestimmen.

7 S. dazu Pierre Cachia, Popular narrative ballads of modern Egypt, das Kapitel
"facts: balladmongers" (S. 40ff.); zum sozialen Aspekt insbesondere: "full-time
[balladmonger] professionals are almost bound to take to the road, and are then
looked upon as little better than vagrants. At the bottom of the scale are the gypsies,

who live on the margin of society and suffer the same disabilities and ill-repute

as gypsies elsewhere. But Egyptian gypsies are distinguishable from the rest
of the population mainly by their mode of living. Those who choose to settle and

integrate into village life soon 'pass'. By the same token, villagers who become
itinerant singers are equally despised, and such is the power of the stereotype that
they are often assumed to be gypsies even if they are of peasant stock" (S. 41).



Mançûbat Saß l-'aiS — EIN ZAGAL 465

Wohnortes ist gleichzeitig ein vertrauliches Herantreten an die Zuhörer
wie auch ein Appell an deren Respekt. Neben seinem Wohnort hebt der
Dichter hervor, dass auch andere Gedichtgattungen im Bereich seiner
Fähigkeiten liegen. Bei den erwähnten Dichtungsformen handelt es sich —
anders als beim Zagal — um literarisch angesehene Dichtung. Eine denkbare

Erklärang hierzu wäre, dass der Dichter nach seinen gleichmacheri-
schen Bemühungen in bezug auf die Sesshaftigkeit sich nun mit einer Aura
feiner Bildung von seinem Publikum wieder abzuheben versucht — eine

Haltung, die bei angenommener Konkurrenz auf dem Gebiet des Zagal
dem Zuhörer durchaus ein Argument dafür liefern könnte, eben genau an-
Näyib und keinem geringeren Zaggäl Gehör zu schenken.

Die Natur des anvisierten Publikums lässt sich in ihren Grandzügen
ebenfalls aus dem Text erschliessen. Zunächst spricht es der Dichter im
Schlussteil seines Zagais einmal als y-ahl zifiah "ihr Leute von Zifta"
(82/1) an, das würde also heissen, dass der Text am Wohnort oder in der

Umgebung des Dichters vorgetragen wurde, der Lebensraum des Dichters
und seines Publikums identisch waren. Ob dieser Aussage tatsächlich
geographische Bedeutung beizumessen ist, scheint fraglich. Sicher ist hier —
wie oben — die dadurch manifestierte Vertrautheit von Vortragendem und
Publikum der springende Punkt. Aus Inhalt (Themenwahl) und Form
(rhetorische Mittel) des Zagais geht — wie sich im Verlauf dieser Darstellung

hoffentlich zeigen wird — weiter hervor, dass als Zuhörerschaft eine

wenig bis ungebildete ländliche Bevölkerung anzunehmen ist, mit der der
Dichter sowohl die Sprache wie auch die ethisch-religiösen Vorstellungen
gemein hat.

Das Zagal ist per Definition eine in der Umgangssprache (lohn) abgefasste
Gedichtform. Im vorliegenden Text finden sich im Schriftbild neben
lexikalischen Indizien, die eindeutig dem Ägyptischen zuzuordnen sind, weitere

dialektale Einsprengsel. Es handelt sich also um einen mittelarabischen

Text8. Ob und wieweit der Text als Dialekttext zu verstehen ist, soll
im folgenden anhand dreier Dialektindizien dargelegt werden.

Im Sinne von "Texten in denen klassisch-arabische und neuarabische Elemente

gemischt auftreten", s. Joshua Blau, "Das frühe Neuarabisch in mittelalterlichen
Texten," Grundriss der Arabischen Philologie; Band 1: Sprachwissenschaft
(Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, 1982), S. 96.



466 MADELEINE VOEGELI

Zunächst das Demonstrativpronomen. Das in diesem Gedicht in
attributiver Stellung am häufigsten vorkommende Demonstrativpronomen ist
di, es handelt sich dabei um eine nicht-klassische, genusindifferente, dem
Substantiv vorangestellte Demonstrativpartikel, die im heutigen Kairini-
schen9 nur noch in festen Wendungen wie dilwa'ti ("jetzt") anzutreffen
ist10.

Weiter lassen sich anhand einiger Reimwörter vom klassisch-Arabischen

verschiedene phonologische Dialektmerkmale (wie z.B. Hamzaweg-
fall, Vokaldehnung, Vokalöffnung und Monophthongisierang) belegen.
Gebündelt treten solche Phänomene z.B. im Reimpaar gêt (gi't>git) — bët

(bait) (60/1-2) auf: das Vokalsystem hat hier den altarabischen Diphthong
ai schon so vollständig zu è monophthongisiert11, dass er in der
Vokalqualität mit dem nach Hamzawegfall von i zu i gedehnten, und von ï zu è

geöffneten Monophthong von gêt zusammenfällt.
Von Bedeutung ist schliesslich noch folgender Einzelfall: An einer

einzigen Stelle im Text ist lä bamlak "ich besitze nicht" (3/3) zu lesen,
d.h. es liegt ein Verb im Imperfekt mit präfigiertem Verbalmodifikator b-

vor. Dieses vereinzelte Vorkommen scheint vorerst wenig auszusagen.
Nun, in erster Linie besagt es aber, dass solche Verbalmodifikatoren im
Zusammenhang mit unserem Gedicht in Gebrauch waren. Der Vergleich

9 Obwohl der Verfasser des Textes aus dem ägyptischen Delta stammt, wird das

Kairinische als dialektaler Massstab verwendet. Dies scheint insofern gerechtfertigt,

als der Dialekt der östlichen Garbiya, in der Zifta liegt, dem Kairinischen sehr

nahesteht, s. Wolfdietrich Fischer und Otto Jastrow (Hrsg.), Handbuch der arabischen

Dialekte (Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 1980), S. 30: "Das zentrale und
südliche Delta mit der westlichen Qalubiyya, der östlichen Manufiyya, der östlichen

Garbiyya und der südlichen Daqahliyya spricht einen dem Kairinischen sehr
nahestehenden Dialekt, der sich von Kairo aus keilförmig ins Delta schiebt". Zum
zeitlichen Aspekt mag man insofern vertröstet sein, als die vorliegende Handschrift
altersmässig ungefähr in der Mitte zwischen den modernen Dialekten und dem
Frühneuarabischen (die vulgärarabische Komponente mittelarabischer Texte vom
9. bis zum 13. Jh.; vgl. Wolfdietrich Fischer, "Das Neuarabische und seine
Dialekte," S. 91) anzusiedeln ist, wobei auch letzteres bereits klar in Richtung des
neuarabischen Grundtypus weist (vgl. Joshua Blau, "Das frühe Neuarabisch in
mittelalterlichen Texten," Grundriss 1, S. 96-109).

10 Diese genusindifferente, vorangestellte Partikel hat im heutigen Kairinischen einem
dem Substantiv nachgestellten, genusdifferenzierten Pronomen Platz gemacht hat,
s. Wolfdietrich Fischer, Handbuch, S. 217f.

11 Zum Vokalsystem vgl. Wolfdietrich Fischer, Handbuch, S. 53ff.



Manjübat Saß l-'aiS — EIN ZAGAL 467

mit Parallelstellen, wie lä 'aqdar ("ich kann nicht/verfüge nicht über",
72/4), wo ebenso wie in lä bamlak der Indikativ vorliegt, zeigt, dass keine

beabsichtigte Modusdifferenzierang vorliegen kann, denn Absicht hätte zur
Folge haben müssen, dass entweder überhaupt kein präfigierter Verbal-
modifikator Eingang findet, oder dann solche konsequent eingesetzt würden.

Es scheint also, dass mehr zufälligerweise ein einzelner Verbalmodi-
fikator bis in den uns vorliegenden Text vorgedrungen ist, dass also des

Rätsels Lösung in der Klärung der Frage der Verschriftlichung und nicht
etwa in der Frage nach der Zielsprache des Gedichts zu finden ist. Dieses
b- zeigt, dass Verbalmodifikatoren von unserem Dichter in seinem Zagal,

ganz grundsätzlich betrachtet, benutzt wurden. Das grundsätzliche
Vorhandensein des Verbalmodifikators bedeutet, dass wir für die Lesung mit
Sicherheit davon ausgehen können, dass die kurzvokalischen Endungen der
klassischen Sprache hier nicht mehr vorhanden sind, da die neuarabischen

präfigierten Verbalmodifikatoren und die kurzvokalischen klassisch-arabischen

Verbalendungen ein und dieselbe Funktion erfüllen und sich deren
Gebrauch aus Gründen der Sprachoekonomie gegenseitig ausschliesst.

Es lassen sich aus dem Schriftbild also hinreichend Beweise

zusammentragen, dass das Gedicht gesamthaft im Dialekt zu lesen ist: am Reim
lassen sich stellenweise eindeutig die phonologischen Gegebenheiten des

Dialekts ablesen; ein erratischer neuarabischer Verbalmodifikator zeigt
auf, dass die klassische Desinentialflexion nicht angewandt wird; und
schliesslich hält das rein dialektale Demonstrativpronomen Einzug in den

geschriebenen Text.
Die weitgehend klassische Orthographie bezeichnet nicht die

Zielsprache, sondern ist Ausdruck der Problematik der schriftlichen Wiedergabe

arabischer Dialekte12: Stark polarisiert dargestellt besteht dazu eine

Möglichkeit in der lautlichen Wiedergabe des Dialekts mit den Zeichen der

12 Wie M. Woidich und J. Landau die beiden Möglichkeiten in ihrer extremen
Ausprägung kurz darstellen, s. Manfred Woidich und Jacob M. Landau, Arabisches

Volkstheater in Kairo im Jahre 1909: Ahmad UFär und seine Schwanke,
herausgegeben, übersetzt und eingeführt von M. Woidich und J. M. Landau, Bibliotheca

Islamica, 38 (Beirut: in Kommission bei Franz Steiner Verlag, 1993), S.

51f.



468 MADELEINE VOEGELI

arabischen Schrift nach deren orthographischen Regeln13; eine andere

Möglichkeit besteht in der historischen Orthographie, bei der die
morphologischen Schriftbilder des Hocharabischen übernommen werden und die
dialektale Interpretation erst wieder im Leseprozess stattfindet. Letzteres
ist der Fall bei unserem Gedicht. Das weitgehend klassische Schriftbild ist
die historisch-orthographische Wiedergabe eines mündlichen Dialekttextes.
Auf die historische Orthographie wird nur verzichtet, wo — wie z.B. beim
Ersetzen des einsilbigen dialektalen Demonstrativpronomens durch das

klassische zweisilbige — die metrische Lesung in Gefahr geriete. Die
Sprache der ursprünglichen Abfassung und die Zielsprache des Leseprozesses

sind die Umgangssprache.
Dass sich gerade auch ausgeprägt klassische Formen und Formeln im

Text ausmachen lassen, spricht nicht gegen dessen dialektale Natur.
Zunächst handelt es sich bei einem Gedicht natürlich nicht um Umgangssprache

im eigentlichen Sinne; die Sprache ist wohl dem Alltag entnommen,
dann aber stilisiert worden. Diese Stilisierung der Umgangssprache, ihre
Formung zur Reim und Metrik unterworfenen Dichtungssprache ist der
erste Schritt, der sie von der ungezwungenen Umgangssprache entfernt.
Als nächstes darf mit Sicherheit ein Bemühen seitens des Dichters
angenommen werden, seine Dichtung und Sprache aus dem Alltag emporzuheben.

Anders als der höfische Zagaldichter, der durch Thematik und
Dialektgebrauch volksnah zu sein anstrebt14, läuft unser Spielmann nie
Gefahr, nicht mehr als Mann des Volkes erkannt oder vom einfachen Publikum

nicht mehr verstanden zu werden. Dieser zweite Schritt weg von der

Umgangssprache wäre also eine bewusste Hinwendung zum klassischen
Standard, ohne sich diesen ganz zueigen machen zu wollen.

Der dritte Schritt ist schliesslich die Niederschrift. Zunächst wäre es

von einigem Interesse zu wissen, was zur schriftlichen Abfassung des

Textes geführt hat. Philologisches Sammlerinteresse scheint erstrangig
auszuschliessen zu sein, da uns sonst mehr Texte dieser Art hätten zuge-

13 Bei allen verbleibenden Schwierigkeiten, wie z.B. der Schwierigkeit, dem dialekta¬
len Vokalsystem Rechnung zu tragen; s. dazu Refaat El-Farnawany, Ägyptisch-
Arabisch als geschriebene Sprache; Probleme der Verschriftung einer Umgangssprache,

Inaugural-Dissertation (Erlangen-Nürnberg: Friedrich-Alexander-Universität,

1981), S. 1-8.

14 S. Gregor Schoeler, "Muwassah und Zagal", Handbuch, S. 449.



Man$übat Sqß l-'aiS — EIN ZAGAL 469

kommen sein müssen. Eine Möglichkeit bestünde in den Gepflogenheiten
der Spielleute, wie sie Pierre Cachia für unser Jahrhundert beschreibt und
wie sie vielleicht damals schon existierten: Vortragsrechte für eine
Komposition können und werden vom eigentlichen Urheber offenbar — gegen
Entgelt — an andere Spielleute weitergegeben15. Gerade im Fall eines so

langen Gedichtes wäre eine schriftliche Weitergabe praktisch. Die schriftliche

Fixierung wäre somit nichts mehr als das Übergangsmedium von
einem mündlichen umgangssprachlichen Text zum nächsten; die Anforderung

an den geschriebenen Text wäre, dass der ursprüngliche Text daraus

erschliessbar wird oder bleibt. Was auch immer der Grand für die schriftliche

Abfassung dieses Gedichts gewesen sein mag, durch die Wahl der
historischen Orthographie zur Fixierung des Textes — möglicherweise
auch noch mit 'Verbesserungen' dessen, was der Verschriftlichung als

nicht angemessen angesehen wurde — ist dieser dem klassischen Standard

noch einmal einen Schritt nähergekommen.

Das Gedicht umfasst 82 Strophen zu je (meist) 4 Zeilen. Das Reimschema
ist bbba, ceca, ddda usw.; es handelt sich also um ein langes vorspielloses
(sog. "kahles", aqra') eigentliches Zagal16. Ohne Vorspiel entspricht das

Gedicht in seiner Form ganz dem musammat murabba'^1, von dem es sich

nur durch den Dialektgebrauch unterscheidet.
Das Zagal ist im Metram #a/*/"(katalektischer Trimeter) verfasst18:

15 S. Pierre Cachia, Popular narrative ballads ofmodern Egypt, S. 49ff.

16 Im Gegensatz zum muwaSSah-aitigen Zagal, s. Samuel Miklos Stem, "Studies on
Ibn Quzmän," (ders.) Hispano-Arabic strophic poetry; studies by Samuel Miklos
Stern, ausgewählt und herausgegeben von L. P. Harvey (Oxford: Clarendon Press,
1974), S. 167ff.

17 S. Gregor Schoeler, "Musammat," El2, VII, S. 660-662; und ders., "Muwassah
und Zagal," Handbuch, S. 440-442.

18 S. W. Wright, A grammar ofthe Arabic language; translated from the German of
Caspar! and edited with numerous additions and corrections, revidiert durch W.
Robertson Smith und M. J. de Goeje, 3. Aufl. (Cambridge: Cambridge University
Press, 1898), II, S. 367f.



470 MADELEINE VOEGELI

Die Metrik des Zagais gleicht in ihren Abweichungen zur klassischen Metrik

der vieldiskutierten Metrik des andalusischen Zagais19. Allerdings darf
daraus nicht der Schluss auf die Abhängigkeit des einen vom andern gezogen

werden. Bei den Merkmalen der Zagal-Metrik — der Quzmänschen
wie dieser hier — handelt es sich nicht um gattungscharakteristische
dichterische Lizenzen, sondern um phonologische Gesetzmässigkeiten des

Neuarabischen, die in ihren zwangsläufigen Abweichungen von den Gegebenheiten

der klassischen Metrik (die nur aufgrund der historischen Orthographie

überhaupt als Massstab herangezogen wird) Niederschlag finden.
So lassen sich die zwei auch in diesem Zagal am häufigsten beobachteten

Merkmale leicht erklären. Die "häufige Kürzung langer Vokale im
Auslaut" als metrische Eigenheit der Zagalmetrik ist eine Feststellung, die
die Quantitätenverhältnisse des Neuarabischen ausser acht lässt. Im
Neuarabischen ist im unbetonten Wortauslaut die Opposition zwischen Kurz-
und Langvokalen aufgehoben; die latente Länge des Auslautvokals tritt erst
bei der Anfügung von Suffixen wieder in Erscheinung20.

Das zweite Merkmal betrifft die Lesung "doppelt geschlossener
Silben"21. Der Wegfall der Desinentialflexion im Neuarabischen bedeutet

nicht, dass phonologisch ungeordnete Verhältnisse herrschten. Die meisten
neuarabischen Dialekte sind gegenüber Konsonantenhäufungen genauso
unduldsam, wie das das klassische Arabisch ist. Konsonantenhäufungen,
wie sie ohne die kurzvokalischen Flexionsendungen zu erwarten wären,
werden nach bestimmten, wenn auch nach Dialekt unterschiedlichen
Regeln aufgesprengt. Für das Kairinische gilt, dass Häufungen von mehr als

zwei Konsonanten, auch über Wortgrenzen hinweg, mit einem Sprossvokal,

einem kurzen i nach dem zweiten Konsonanten, aufgebrochen wer-

19 Dieses Zagal wurde bereits von Gregor Schoeler in seinem Aufsatz zur Metrik an-
dalusischer und nicht-andalusischer Zagais besprochen, dem ich mich im grossen
und ganzen anschliesse. S. Gregor Schoeler, "Über die Metrik andalusischer und
nicht-andalusischer Zagais," Festgabeßr Hans-Rudolf Singer: zum 65. Geburtstag
überreicht von seinen Freunden und Kollegen. Hrsg. von Martin Forstner. 2. Bd.
Frankfurt a.M. [usw.]: Peter Lang Verlag, 1991. S. 887-909.

20 S. Wolfdietrich Fischer, Handbuch, S. 43.

21 S. Gregor Schoeler, "Über die Metrik andalusischer und nicht-andalusischer
Zagais," S. 906.



Mansübat Saß l-'aiS — EIN ZAGAL 471

den22: d.h. dass z.B. kull bustän als kulV- bustän gelesen werden muss. Es

handelt sich dabei nicht um einen Klassizismus, der in einen status con-
stractus wieder eine klassische kurzvokalische Endung hineinliest, sondern

um eine phonologische Regelmässigkeit des Neuarabischen.
Unter Berücksichtigung dieser Abweichungen der dialektalen

Lautverhältnisse gegenüber der klassischen Metrik lässt sich das vorliegende
Zagal weitestgehend regelmässig im Metram hafif skandieren. Bei der
gegebenen Länge und der Regelmässigkeit des Metrums müssen allfällige
Zweifel an der quantitierenden Natur der Zagalmetrik verfliegen.

Das Zagal mansübat Saß l-'AiS wird in der Ich-Form erzählt. Der Dichter
beginnt mit der Anrufung Gottes, der Bitte um gute Eingebung und Segen

über den Propheten. Dann richtet er sich an sein Publikum und fordert es

auf, ihm und seiner Erzählung Gehör zu schenken und sich schliesslich

grosszügig zu zeigen.
In der fünften Strophe beginnt die eigentliche Erzählung: Einst begegnete

der Dichter auf der Strasse einer Dame in Gefolgschaft von vier
Dienerinnen. An dieser Stelle schweift er bereits von der Erzählung ab und
verharrt über neun Strophen bei der Beschreibung der Dame und seiner

Liebe zu ihr. Nachdem er mit dieser Beschreibung ihrer verhängnisvollen
Schönheit und seiner ausweglosen Verliebtheit den Boden für die weiteren
Geschehnisse bereitet hat, fährt er mit der Erzählung fort. Ermuntert durch
das Verhalten der Dame spricht er eine der Dienerinnen an. Durch listiges
Fragen und Taktieren erfährt er von dieser, wohin die Dame geht und wer
sie ist. Ihr Name ist Safä l-'Ais. Der Dichter schliesst sich der Gruppe von
Frauen an, taktiert weiter und macht der Dame Safä l-'Ai§ schliesslich

weis, sie solle ihm folgen, da ihr Gatte bei ihm bereits auf sie warte.
An dieser Stelle wird die eigentliche Erzählung von einer langen

Beschreibung unterbrochen. Der Dichter erzählt von seinem Palast und
seinen Gärten am Fluss. Er beschreibt ihn in zahllosen Einzelheiten, die
kostbaren Materialien, die Vielfalt und Raffinesse der Ausstattung. Er
beschreibt seine Gärten aus Edelsteinen und kostbaren Metallen, seinen Um-

22 S. Wolfdietrich Fischer, Handbuch, S. 214f. Der von G. S. Colin im Andalusisch-
Arabischen festgestellte sog. äussere Trennungsvokal bezeichnet ebendieses —
gemein-neuarabische — Phänomen (s. Gregor Schoeler, "Ibn Quzmän's Metrik,"
Bibliotheca Orientalis, 40 (1983), Sp. 317).



472 MADELEINE VOEGELI

gang mit dem Sultan, die Schar seiner Bediensteten. Dann unterbricht er
seine Ausführungen, um Safä l-'Ai§ in Aussicht zu stellen, was sie als sein

Gast alles erwarte. Er fordert sie nun auf, ihre Dienerinnen loszuschicken,
damit diese die Familie von Safä l-'Ai§ über den bevorstehenden grosszügigen

Empfang in Kenntnis setzen. Er fährt dann erneut mit der Beschreibung

seiner Reichtümer fort, worauf Safä l-'Ai§ das Wort ergreift und ihn
als Lügner bezeichnet. Er fordert sie auf, mit ihm zu gehen und sich selbst

von der Wahrheit zu überzeugen. Daraufhin schickt sie ihre Dienerinnen
fort. Endlich mit der Dame allein, sieht er sein Glück gekommen. Unter
dem Vorwand, dass es sich um einen Hintereingang handle, führt er sie zu
einem verlassenen, zerfallenen Ort. Der Dichter gibt sich überrascht und
beschämt über den Ort und mutmasst, dass hier wohl eine Kanaille gehaust
habe. Dem Zuhörer verrät er aber bereits, dass dies sehr wohl seine eigene
Bleibe sei. Der Dichter ist um Worte nicht verlegen und fordert Safä l-'Ai§
auf, sich etwas auszuruhen. Ein Ort wie dieser habe den Vorzug, dass

nicht einmal die öinnen einen hier wähnen. Endlich folgt die Liebesszene.

Die ersten Worte, die Safä l-'AiS im Anschluss daran findet, richten sich

wieder auf Materielles: sie fragt nach den versprochenen Reichtümern. Er
gesteht ihr, dass er seinen Besitz verloren habe und Dichter sei. Es kommt

zu einem Wortwechsel, den der Dichter mit der Feststellung "Besitztum
liegt einzig bei Gott" beendet. Damit, dass Safä l-'AiS ihre Täuschung
einsieht, geht die Erzählung zu Ende.

Die nächsten vier Strophen sind dem Prophetenlob gewidmet. In den

letzten drei Strophen kommt der Dichter auf seinen eigenen Beruf und sein

Talent zu sprechen. Er teilt seinen Namen und seinen Wohnort mit, und
bittet darum, wenn er einmal tot sei, seiner zu gedenken und für ihn zu
beten.

Der Inhalt des Gedichts ist in mancherlei Hinsicht von Interesse. Zunächst

fällt die formale Dreiteilung auf: Einleitung und Schluss des Zagais um-
schliessen die eigentliche Erzählung wie eine Klammer. Der Schlussteil
stellt gerade mit seinem Prophetenlob innerhalb der Zagaldichtung keinen
Sonderfall dar. Das Zagal zerfällt häufig in zwei Teile: einen lyrischen
(nasîb) oder auch erzählenden Teil und einen Schlussteil mit dem Lob des

Propheten oder des Mäzens — eine Struktur, die das Zagal in die Nähe der

Lobqaside bringt. Bei der volkstümlichen Variante steht zumindest heute
das Prophetenlob im Vordergrund.



Mansübat Safä l-'aiS — EIN ZAGAL 473

Das Prophetenlob im Schlussteil und das Hinzufügen einer Einleitung
im volkstümlichen Zagal stehen in direktem Zusammenhang. An die Stelle
des Mäzens — denn der mit Lob bedachte Prophet fällt als solcher natürlich

aus — tritt das einfache Publikum, an dessen Grosszügigkeit sich der
Dichter bereits in der Einleitung explizit wendet (1/3-2/4). Ebenso findet
sich in der Einleitung die Aufforderung an das Publikum, dem Dichter Gehör

zu schenken. Dies widerspiegelt die Vortragssituation, bei der der

Dichter im Rahmen eines beliebigen Anlasses (private Feiern, religiöse
Feste) sich die Aufmerksamkeit und Gunst des Publikums zuzuziehen
bemüht ist. Es scheint dies ein für den Spielmann typisches Merkmal zu
sein23. Appelle dieser Art können eigentlich nur entfallen, wo sich der
Dichter der Aufmerksamkeit der Zuhörer ohnehin sicher ist, also
vornehmlich in — höfischen — literarisch interessierten Kreisen und in Fällen
der Lobrede, in denen der Adressat des madih-Teils ohnehin mit grösster
Aufmerksamkeit den Worten des Dichters lauschen dürfte.

Neben dem Inhalt der Einleitung, der den volkstümlichen Charakter
des Zagais deutlich zum Ausdruck bringt, lassen auch die Erzähltechnik
und die rhetorischen Mittel entsprechende Schlüsse zu. Zunächst wäre

festzuhalten, dass sich im Hauptteil des Zagais Erzählung, oft mit Wiedergabe

von direkter Rede, und Beschreibung (wasf) abwechseln. Namentlich
die lange erste Beschreibung der fingierten Reichtümer des Dichters, die
sich über dreissig Strophen erstreckt — also mehr als einen Drittel des

Gedichts ausmacht — und ungefähr die Mitte des Gedichts einnimmt, stellt
einen Unterbrach dar.

Die erzählte Geschichte nimmt weder im Erzählverlauf noch vom
Verführangsmotiv her einen konsequenten Gang. Eine narrative Inkonsequenz

findet sich an der Stelle, an der der Dichter zu der langen Beschreibung

seiner Reichtümer ansetzt, denn unmittelbar vorher drängt er Safä 1-

'Ai§, nicht länger in der Gasse stehen zu bleiben, sondern zum Gastmahl

zu ihm zu kommen. Die Palastbeschreibung ist an dieser Stelle insofern

unpassend, als ja anzunehmen ist, dass er seine Reichtümer erst in zweiter

23 Solche Aufforderungen finden sich auch in anderen volkstümlichen Gattungen, s.

z.B. Enno Littmann, Mohammed im Volksepos; ein neuarabisches Heiligenlied,
aufgezeichnet, herausgegeben und übersetzt von E. Littmann, Det Kgl. Danske
Videnskabernes Selskab, Historisk-Filologiske Meddelelser, 32, 3 (Kopenhagen: in
Kommission bei Ejnar Munksgaard, 1950).



474 MADELEINE VOEGELI

Linie den Zuhörern, in erster Linie aber Safä l-'Ai§ schildert, die er aber

gerade dadurch weiterhin in der Gasse aufhält und daran hindert, das

auszuführen, wozu er sie eben noch gedrängt hat.
Einen eigentlichen Motivwechsel finden wir im Verführangsargument

des Dichters. Wir dürfen bestimmt annehmen, dass der Dichter von allem

Anfang an, seit er der Dame begegnete, beabsichtigte, diese zu verführen.
Die Mittel, die er dazu anwendet, sind nun zweierlei. Bis zum Anfang der

langen Beschreibung lockt er Safä l-'Ai§ unter dem Vorwand zu sich, dass

ihr Gemahl schon bei ihm sei und auf seine Leute — und seine Gattin —

warte, um mit dem ihm versprochenen Gastmahl beginnen zu können.
Nach der Beschreibung des Palastes, der Gärten usf. spricht er unvermittelt

von seiner Liebe zu ihr und davon, dass er sich ihr grosszügig zu
zeigen beabsichtigte. Die Beschreibung all des Reichtums, die den ersten

Handlungsfaden unterbrochen hat, dient hier als Lockmittel für die Gunst
der Dame. Er fordert also nicht mehr eine Dame auf, als sein weiterer
Gast ihrem Gatten Gesellschaft zu leisten, sondern umwirbt sie als Liebender,

spielt mit ihrer Lust auf Luxus, mit ihrer Käuflichkeit.
Trotz der Inkohärenz der Erzählung wie des Verführangsarguments

muss die Geschichte nicht als gescheitert betrachtet werden. Wenn man
davon ausgeht, dass das Zagal in einmaligem Vortrag gehört wurde, darf
man annehmen, dass diese Unstimmigkeit nicht auffiel. Gerade hier lässt
die volkstümliche gegenüber der literarischen, schriftlichen, wiederholt
einsehbaren Variante mehr Spielraum. Der Erfolg hängt weniger von der

Stringenz der Gesamtkomposition ab als von der Fähigkeit des Dichters,
die Zuhörer ununterbrochen zu fesseln, und gerade dies dürfte mit diesem

Zagal gelungen sein, denn es ist letztlich das Liebesabenteuer eines Dichters

mit einer vornehmen Dame, die er zwar unter Vortäuschung falscher
Umstände — und als solche sind beide erwähnten Motive zu sehen — aber
nicht gegen ihren Willen verführt. Die Dame findet sich zum Schluss

getäuscht; der Dichter weidet sich im Erfolg seiner verbalen Geschicklichkeit.

Die Zuhörer werden während des ganzen Zagais mit der Schilderung
funkelnden Reichtums, erotischer Spannung und letztlich mit Schadenfreude

in Atem gehalten.
Dass sich die Spannung in einer Art schadenfroher Katharsis entlädt,

enthüllt den satirischen Gesamtcharakter dieser Verführangsgeschichte.
Diese Erzählhaltung scheint bereits bei der ironischen Namensgebung der



Mançûbat $qß l-'aiS — EIN ZAGAL 475

willigen Verführten Saß l-'AiS2* "Reinheit des Lebens" durch — die

"Reinheit des Lebens", deren unmoralische Hoffnung auf materielle
Bereicherung als Gegenleistung für ihre (körperliche) Liebe sich als törichte
Illusion erweist, nachdem die Bezahlung ihrerseits bereits erfolgt ist.
Andererseits ist im ägyptischen Sprachraum der Anklang an "die Reinheit des

Brotes" unvermeidlich. Die Homonymie von Leben und Brot regt
unweigerlich zur Entschlüsselung des Wortspiels an. Ob uns der Dichter mit auf
den Weg geben will, dass die Notwendigkeit des Broterwerbs alle Mittel
(auch die — geschilderte — Verführung einer Frau zur Unterhaltung)
heiligt, oder vielleicht auch in form dieses Wortspiels nur auf den Verzehr-
und Labsalcharakter der Dame aufmerksam machen möchte?

Wie weiter oben schon angesprochen, lassen auch die rhetorischen Mittel
die Volkstümlichkeit des Zagal erkennen. Der Grad der Rhetorisierang ist
in den einzelnen Partien des Gedichtes sehr unterschiedlich. So ist z.B. die

Beschreibung der schönen Safä l-'Ais mit Bildern und Figuren durchsetzt,
während in der langen Beschreibung des Palastes und der übrigen Reichtümer

nur der hyperbolische Gesamtcharkater mit darin eingeschobenen

Gedankenhyperbeln auffällt, wie (45, 3-4):

"Auf Euren Namen habe ich hundert Dinge beiseite gelegt —
hätte Korah sie gesehen, er hätte gestaunt und wäre in Verlegenheit geraten."

Wo Bilder eingebracht werden, geschieht dies eher in Form des Vergleichs
als der Metapher und geht nur selten wirklich über die reale Ebene hinaus.

Die eingebrachten Bilder sind mit wenigen Ausnahmen konventionell. Sie

sind dem Repertoire der klassischen Dichtung entnommen, wie die
Metaphern Rose, Jasmin und Perlen für Wangen, die weisse Farbe der Haut
und Zähne. Gelegentlich stossen wir jedoch auf erfrischende Ausnahmen,
wie z.B. den Vergleich der Schönen mit einem in Ägypten begehrten
Speisefisch (12, 3): hi sabïya bi-häl bultiya "sie ist ein Mädchen wie ein
Nilbarsch" — damit ist wohl "ein Mädchen zum Anbeissen" (oder "zum
Fressen" oder schlicht zum Verzehr?) gedacht.

Wenn die angewandten Bilder insgesamt wenig kunstvoll erscheinen,

muss man sich vor Augen halten, dass zum mündlichen Vortrag vor wenig

24 Für cafä'u l-'aiS.



476 MADELEINE VOEGELI

gebildetem und mit Kunstdichtung nicht vertrautem Publikum wahrscheinlich

gerade unmittelbare Beschreibungen gut geeignet waren; sie sind
direkt verständlich und bedürfen keiner fortlaufenden Entschlüsselung seitens
des Zuhörers während des Vortragsprozesses. So gesehen lässt sich der
Vorzug des Vergleichs gegenüber der Metapher verstehen: der Dichter
kann seine Rede ausschmücken, ohne den Zuhörer über den inhaltlichen
Bezug seiner Worte im Ungewissen zu lassen. Hochgradige Metaphorisie-
rang wäre dem Erfolg des Gedichts vermutlich abträglich gewesen. Im
Gegensatz zum schriftlich vorliegenden Gedicht, dessen Verse in beliebiger

Reihenfolge und wiederholt eingesehen werden können, geht es in
unserem Fall darum, dass der Zuhörer im einmaligen, kontinuierlichen Vortrag

erfassen können soll, worum es sich handelt. Der Genuss erwächst
dabei nicht aus der Freude darüber, ungewöhnliche Bildkombinationen auf
imaginärer Ebene erfolgreich aufgeschlüsselt zu haben25, sondern
entspringt ganz unmittelbar dem Mitverfolgen des Erzählten. Die hier durch
Realien evozierten Bilder, wie die Schilderung der Frau oder die Nennung
unzähliger Preziosen, dürften im Alltag des einfachen ländlichen Publikums

nicht minder wirkungsvoll gewesen sein, als dies die elaboriertesten
Bilder für den gebildeten Geniesser höherer Dichtung waren. Der Dichter
greift nur zum verschlüsselten Bild, wo er sicher sein kann, dass ihm die
Phantasie des Zuhörers ohnehin bereits vorausgeeilt ist (die Brüste der
Schönen, die Liebesszene)26.

Durch das Einbringen von komplexen Bildern ist also dem Dichter
keine besonders grosse Möglichkeit gegeben, seinen Einfallsreichtum unter
Beweis zu stellen. Wo er seinen Fähigkeiten keine Grenzen zu setzen

braucht, ist bei der Stilisierung seiner Rede durch Figuren. Entsprechend
kommen die dramatisch aufgebauten erzählenden Partien bildarm aber
insbesondere in den lebhaften und pointierten Dialogen mit gezielt eingesetz-

25 S. dazu Renate Jacobi: "Wie in der Barockepik ist es das erklärte Ziel des Dich¬

ters, zu überraschen, Staunen zu wecken, das Publikum durch ungewöhnliche
Bildkombinationen in eine imaginäre Sphäre zu versetzen." ("Abbasidische Dichtung

(8.-13. Jahrhundert)," Grundriss der arabischen Philologie; Band II:
Literaturwissenschaft (Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, 1987), S. 54).

26 Hierher gehören auch die zahlreichen Epitheta des Propheten im Schlussteil. Sie
bauen auf die Vertrautheit des Publikums mit den diversen Prophetenwundererzählungen

im Volksglauben auf.



Mansübat Saß l-'aiS — EIN ZAGAL 477

ten Figuren daher. So holt der Dichter z.B. am Ende der Erzählung (75, 1-

3) zu einem regelrechten Schlussstreich aus: im einzigen Überreim des

Gedichts bringt er dreimal den Ausdruck lä hila "kein Trick" oder auch
"da lässt sich nichts machen":

min ffagalhä qälatfa lä füla
di Sa(ärafa quit lä füla
qälat wa-arüh maglüba bi-lä füla

"Beschämt fragte sie: Dann ist das also kein Trick?
Das ist eine Unverschämtheit! " Ich sagte: "Da lässt sich nichts machen! "
Sie entgegnete: 'So bin ich also geschlagen und kann dabei nichts mehr tun?"

Der anaphorische Gebrauch von lä hila unterstreicht mit aller Deutlichkeit
die Ausweglosigkeit der Situation, in die Safä l-'Ai§ nicht ohne eigenes
Zutun hineingeraten ist und die sie erst jetzt wirklich realisiert.

Für unser Zagal lässt sich mit Sicherheit sagen, dass es dem volktümlichen
Typus angehört. Das Postulat, volkstümliche Dichtung müsse anonym
sein27, zeigt gerade hier seine Untauglichkeit, wo der Autor genannt ist,
dies aber dennoch nicht zu einer Zuordnung zur hohen Literatur führt.
Was nun beim vorliegenden Zagal tatsächlich zu dieser Zuordnung geführt
hat, sind — wie sich gezeigt hat — inhaltliche wie formale Aspekte. Es

sind dies einerseits die direkte Bezugnahme des Dichters auf das Publikum
sowie grosse Toleranzen in der thematischen Ausarbeitung, andererseits
Merkmale der rhetorischen Mittel. Der Dichter richtet sich in einfacher

Sprache an ein einfaches Publikum, das er bei gegebenem Anlass unterhalten

möchte und von dem er für seine Dienste eine Entschädigung erwartet.
Weiter lässt sich die einfache Bildersprache anführen, die sich hauptsächlich

des Vergleichs bedient, also eines unmittelbar verständlichen Mediums,

das an den Zuhörer über das Zuhören hinaus keine Anforderungen
stellt, während dem Spiel mit Figuren keine Grenzen gesetzt sind.

27 Zurückgehend auf Jakob Grimm, aber bereits von Otto Jespersen und schliesslich
auch von J. Lecerf als untaugliches Kriterium verworfen, s. Jean Lecerf, "La place
de la 'culture populaire' dans la civilisation musulmane." Classicisme et déclin
culturel dans l'histoire de l'Islam: actes du symposium international d'histoire de

la civilisation musulmane. Hrsg. von Robert Brunschvig und Gustave E. von
Grunebaum. Paris: Editions Besson-Chantemerle, 1957, S. 353.



478 MADELEINE VOEGELI

Der Dichter teilt mit seinem Publikum die Sprache, vermutlich die
Lebensumstände und mit Sicherheit die religiösen Vorstellungen: seine

elliptischen Erwähnungen verschiedener im Volksglauben verwurzelter
Wundertaten des Propheten im Schlussteil machen nur Sinn, wenn die
Vertrautheit damit auf der Seite des Publikums gegeben ist. Auch teilt er in
seinem Zagal mit seinem Publikum die öffentlich-moralischen Vorstellungen:

er wird nie explizit obszön, und wo leibliche Schönheit doch beim
Namen genannt wird, ist das Lob Gottes nicht fern.

Mit an-Näyib's mansübat Saß l-'aiS liegt uns eine amüsante
volkstümliche Geschichte in Form eines langen Zagais vor. Wieweit sich an-
Näyibs Selbsteinschätzung, seine Dichtung sei weithin berühmt (81/2), mit
der damaligen Realität deckt, lässt sich nicht beurteilen. Auf jeden Fall hat

er aber recht behalten, als er sagte, "wenn einer mich sähe, würde er mich
als Beispiel anführen" (80/3), denn genau das ist geschehen.


	Mansūbat Safā l-aiš : ein volkstümliches ägyptisch-arabisches Zağal aus dem 17. Jahrhundert

