
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 2: Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

Artikel: Ahmad B. Abdallh Al-Qirm, ein Verteidiger der Lehre Ibn Al-Arabs
zur Zeit Mehmed II.

Autor: Schubert, Gudrun

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AHMAD B. 'ABDALLAH AL-QIRÏMÏ, EIN VERTEIDIGER DER
LEHRE IBN AL-CARABÏS ZUR ZEIT MEHMED II.

Gudrun Schubert, Basel

In der Sammlung orientalischer Handschriften der Basler Universitätsbibliothek

befindet sich eine arabische Abhandlung von 111 folia, in der
verschiedene islamische Mystiker, in erster Linie Ibn al-°Arabi (gest.
638/1240) und sein Schüler Sadr ud-dîn-i Qônawï (gest. 673/1274), gegen
Angriffe von juristisch-theologischer Seite verteidigt werden. Verfasser
dieser Schrift ist Ahmad b. "Abdallah al-Qirïmï, ein Gelehrter zur Zeit
Mehmed II, den wir zwar von einer Miniatur kennen, der in der biografischen

Literatur jedoch nur spärlich Erwähnung findet.1 Er hat Werke in
arabischer und persischer Sprache verfasst und trat vor allem als Kommentator

und Superkommentator hervor, u.a. schrieb er einen sarh zu Qönawis
Miftäh al-gayb und zu Mahmüd-i Sabistaris (gest. 720/1320-21) GulSan-i

Täskübrizäda: Saqä'iq, 82-83. Er und Mustafa 'Ali führen Qirimi unter den
Gelehrten Muräd II an. Jan Schmidt: Pure Water, 351. In dieser Zeit war Qirimi mit
der Leitung der Medresè in Merzifon betraut. Nach Istanbul kam er in der

Regierungszeit Mehmed II (1444-45,1451-8). Von TäSkübrizäda hat Mustafa 'Ali
in seinem Fürstenspiegel Nushat üs-selä(in (Nasihat üs-seläfiri) und auch die
Unterhaltung zwischen Mehmed II und Qirimi über die Verhältnisse auf der Krim
übernommen, die dem Wesir Mahmud Pa§a den Anlass lieferte, an die herrscherliche

Pflicht der Ernennung fähiger Minister zu erinnern. Andreas Tietze: Mus(aß
'Ali's Counsel, Übersetzung 25ff, transkribierter Text, 10Iff. Die diese Geschichte
illustrierende Miniatur ist abgebildet in: Neues Handbuch der Literaturwissenschaft.

Orientalisches Mittelalter, 360. Als Todesdatum Qirimis finden wir bei
Kätib Celebi: Kesf 850/1446, 862/1457-58 und 879/1474-75, wobei die Daten in
Zahlen von denen in Worten manchmal abweichen (z.B. Kesfl, 192, 475). Bag-
datli Ismail Pasa: Hadiyyat I, 131 hat 862/1457-58, Brockelmann, Nachträge zu
GAL II, 301 GAL S III, 1273 und Karatay I, 510 haben 850/1446, Flügel
862/1457-58. Weitere Angaben zu Qirimi bei Bursali Mehmed Tähir, OM I, 397-
398, Zirikli 1, 159-160 und Kahhäla 1, 297. Sie alle haben das Todesdatum
879/1474-75.



432 GUDRUN SCHUBERT

räz.2 Er starb im Jahr 879/1474-75 in Konstantinopel und ist auch dort
begraben.3

Seine Verteidigungsschrift, die in der bibliografischen Literatur nicht
verzeichnet, aber neben der erwähnten Basler noch in einer Wiener
Handschrift4 erhalten ist, trägt den Titel: Nasihat (sie) al-hä'imayn wafatihat al-
ffitimayn '[Sendschreiben], das die beiden Verwirrten berät und die beiden

Siegel öffnet (aufbricht?)'.5 Seine Attacke richtet Qirimi gegen zwei Kritiker

Ibn aPArabis, seiner Schüler und Anhänger, gegen Ahmad b. Abi
Hagala und 'Alä' ad-din al-Buhäri, die "beiden Verwirrten" (fiä'imayn) des

Titels unserer Abhandlung.
Ahmad b. Abi Hagala (gest. 776/1375)6 aus Tlemcen stammte selbst

aus einer Familie mit Ibn al-cArabi-Tradition. Sein Grossvater ist der be-

2 Von seinen Werken sind bisher bekannt:
1. HäSiya 'alä Sarh 'aqä'id an-Nasafi lit-Taftäzäni, auch HäSiya 'alä Sarh 'aqä'id

an-nasafiyya. Kesfll, 1146; OM I, 398.
2. Ta'Tiq 'alä tafsïr al-Baydäwi, auch Misbäh at-ta 'dïlfi kaSfanwär at-tanzïl. Kesf

I, 192; OM I, 398.
3. HäSiya 'alä l-Mu(awwal lit-Taftäzäni, auch Mu'awwal fi hawäSi li Sarh al-

Mutawwal. Kesfl, 475; OM I, 398.
4. HäSiya 'alä Sarh Nuqrakär li lubb al-albäb lil-Isfarä'ini. Kesf II, 1545 siehe

Fussnote; OMl, 398.
5. HäSiya 'alä t-Talwih. Talwih - Talwih ilä kaSf haqä'iq at-Tanqih von

Taftäzäni. OM I, 398.
6. Sarh 'alä GulSan-i räz. OM I, 398.
7. Sarh 'alä Miftäh al-gayb. vgl. Kesfll, 1768; OM I, 398.
8. Nasihat al-hä'imayn wafatihat al-hätimayn. Handschriften Basel M III 25 und

Wien, Flügel 1930,3.

3 Nach OM I, 398 ist sein Grab neben der Molla Kestel Mescidi in Fatih. Nach
Mustafa 'Ali: Künh 5, 226 soll es sich in Bursa befinden.

4 Gustav Flügel: Die arabischen, persischen und türkischen Handschriften der kai¬

serlich-königlichen Hofbibliothek zu Wien. Wien 1865-67, Bd. 3, 410. Die Basler
und die Wiener Handschrift haben im Kolophon das gleiche Jahr der Abschrift
936/1529-30; sie scheinen auf eine gemeinsame Vorlage zurückzugehen.

5 Meint er Mohammed und Ibn al-'Arabi? Hätim oder ffätam ist der Siegelring, in
den derfass eingelassen ist.

6 Zu ihm: Durar, 1, 350f., Nr. 826; Inbä' 1, 108-110. Franz Rosenthal erwähnt
eine Autobiographie Ahmad b. Abi Hagalas in: "Die arabische Autobiographie"
in: Muslim Intellectual and Social History. A Collection ofEssays. Aldershot 1990,
V, S. 33.



AHMAD B. 'ABDALLAH AL-QIRÏMÏ 433

rühmte Mystiker und Schüler Sadr ud-din-i Qönawis 'Afïf ad-din at-Tilim-
säni (gest. 690/1291)7, der einen wichtigen Kommentar zu den Fusüs al-
hikam verfasst hat.8 Ahmad b. Abi Hagala, der Enkel, soll sich über die

Anhänger Ibn al-cArabis, insbesondere über den mystischen Dichter Ibn al-
Färid (gest. 632/1235) in so herabsetzender Weise geäussert haben, dass er
vom hanafitischen Oberrichter in Kairo, Siräg ad-din al-Hindi (gest.
773/1372), zurechtgewiesen werden musste.9

Von 'Alä3 ad-din al-Buhäri (gest. 841/1437)10, dem anderen Theologen,

gegen den Qirimi ins Feld zieht, ist neben einem fatwä auch eine

Streitschrift gegen Ibn aPArabï erhalten, die Sahäwi (gest. 902/1497), der

grosse Kompilator aller Gegner Ibn al-'Arabis,11 in seinem lexikographischen

Werk Ad-daw° al-lämi' erwähnt.12 Buhäris Schrift trägt den Titel
Fädihat al-mulhidin wa nasihat al-muwahhidin^ '[Sendschreiben], das die
Ketzer blossstellt und die Einheitsbekenner berät', was vermutlich den

Titel von Qirimis Replik beeinflusst hat.
Beide Eiferer gegen die Lehre Ibn al-'Arabis sind hanafitische Gelehrte

mit hanbalitischen Neigungen. Buhäri geriet in Kairo wegen eines Streites

um Ibn al-'Arabi derart in Harnisch, dass selbst des Sultans14 Versuche,

ihn zu besänftigen fehlschlugen. Zur Bedingung seines Bleibens in
Kairo erhob Buhäri die Forderung nach der Absetzung seines Widersachers,

des malikitischen Oberrichters al-Basäti,15 der Abschaffung der

Verwaltung des mihmal (idärat al-mihmal) und dem Erlass sämtlicher
Steuern. Damit war seinem Aufenthalt in Kairo ein Ende gesetzt und er

7 Siehe dazu Claude Addas: Ibn 'Arabi ou La quête du Soufre Rouge, 302f.

8 EI2 III, 709.

9 Ibn Hagar: Inbä' al-gumr 1,31, Jahr 773.

10 Zu ihm: Ad-daW al-lämi' 9, 291-294; Sadarät 7, 241.

11 Die Schrift trägt den Titel: Al-qawl al-munbi 'an targamat Ibn al-'Arabï, Osman
Yahia: Histoire et Classification I, 115.

12 Ad-daW al-lämi' 9, 292.

13 Osman Yahia: Histoire et Classification I, 115.

14 Sultän Barsbay (reg. 825/1422 - 841/1437).

15 Vielleicht Qadi 1-qudät Sams ad-din Abu 'Abdallah Muhammad b. Ahmad b.
'Utmän al-Basäti. ibn al-Tmäd: Sadarät ad-dahab 7, 245-246, Jahr 842.



434 GUDRUN SCHUBERT

liess sich in Damaskus nieder. Dort verfasste er 834/1430 die erwähnte
Streitschrift und eine weitere gegen Ibn Taymiyya, den er — wie Ibn al-
'Arabi — gleichermassen als Ungläubigen bezeichnete. Die Schrift gegen
Ibn Taymiyya war in Damaskus und im Kairo jener Zeit — laut Sahäwi16

— nicht willkommen.
Qirimi eröffnet seine risala mit einem kunstvollen und wortgewandten

Preis derer, die in der Wesens- und Gotteswelt höchste Erkenntnisse erlangen,

um dann mit seiner Kritik an den Rechtsgelehrten17 anzuheben. Die
Rechtsgelehrten haben — so klagt Qirimi — mit gewaltigen Bestrebungen
Mäntel von Zudeckung über die göttlichen Geheimnisse gebreitet, sie
haben grosse Kraft aufgewendet und sich verausgabt, die Tore zuzusperren
und die Riegel vor den schönen Erkenntnisdingen zu verschliessen. Sie
anerkennen nur noch Macht- und Huldwunder und lehnen alles andere, was
ausserhalb der Vernunft steht, ab. Sie haben fatäwä zur Tötung, Kreuzigung,

Schindung und zum Köpfen derer erlassen, die etwas vertreten, was
Vernunft und Gesetz widerspricht.18 Diesen Vorwürfen folgt ein Lobpreis
der vier Mystiker Ibn al-'Arabï, Sadr ud-din-i Qönawi, Ibn al-Färid und

Mawlänäy-i Rumi (gest. 672/1272) und der Vertreter ihrer Lehre. Diese

hatten, so Qirimi, mit Erlaubnis Gottes, die Hüllen der Schleier von jenen
Geheimnissen gehoben und neuartige Werke verfasst, die Einsichten in die
Schönheiten der Geheimnisse vermittelten, und es war ihnen gelungen,
beinahe alles Verhüllte und Verborgene aufzudecken. Die Autoritätsgläubigen

konnten allerdings nur ein kurzes Aufleuchten, höchstens ein Blitzen
davon wahrnehmen und waren nicht in der Lage, diese Werke zu verstehen,

weil sie von der höheren Wirklichkeit keine Ahnung haben und sich

hochmütig über die Existenz dessen hinwegsetzen, was sie nicht wissen
wollen. Diese Dinge stürzten sie in Verwirrung und deshalb griffen "diese

wagemutigen Verflucher", wie Qirimi sie nennt, die Mystiker an,
verunglimpften, verleumdeten und schmähten sie rücksichtslos. Sie taten dies
ihrerseits aus Eifer für die wahrhafte Religion und aus fanatischem
Autoritätsglauben. Sie verfassten Bücher und Sendschreiben, in denen sie diese

Elite widerlegten und sie des ittihäd, des Einsseins (oder Vereinigung) und

16 Ad-daW al-lämi', Bd. 9, 294, Ende Artikel Buhäri.

17 Al-'ulamä' al-mutaSarri'üna.

18 Handschrift, fol. 2a unten.



AHMAD B. 'ABDALLAH AL-QIRÏMÏ 435

des hulûl, der Einwohnung, ziehen, zweier äusserst schwer belasteter
Begriffe.19

Einer längeren Vorrede (muqaddimd) Qirimis, die in der Terminologie

der Ibn al-'Arabï-Schule um das Erkenntnisvermögen des Menschen
kreist, schliessen sich die Hauptvorwürfe aus Buhäris Streitschrift an, die

Qirimi zunächst zitiert, um sie einzeln zu widerlegen. Zur Widerlegung
bedient er sich seitenlanger Zitate und ganzer Kapitel aus den Fusüs al-
hikam, den Futühät al-makkiyya, aus dem Miftäh al-gayb Qônawïs, seinem
Korankommentar20 und aus Mu'ayyad ad-din al-öandis (gest. 700/1300)
Kommentar zu den Fusüs. Weiter zitiert Qirimi Gedichte von Ibn al-Färid,
Mawlänäy-i Rumi, der auch hier wie selbstverständlich zur Einheitsmystik
geschlagen wird, und weiterer bekannter Vertreter der Lehre von der
Einheit des Seins (wahdat al-wugûd). Meldet sich Qirimi persönlich zu
Wort, so nur kurz und zwischen zwei Zitaten. Nicht selten löst sogar ein
Zitat das andere direkt ab. Nach der Widerlegung Buhäris wendet er sich

— etwa in der Mitte der Handschrift21 — Ahmad b. Abi Hagala zu, von
dem wir jedoch keine eigenen Gedanken vernehmen. Ibn Abi Hagala zitiert
aus Al-bahr al-muhit von Abu Hayyân al-Garnäti (gest. 745/1344), aber
auch von diesem erfahren wir nur Spärliches, denn Abu Hayyän zieht
seinerseits mit den Argumenten aus dem berühmten Sendschreiben Ibn

Taymiyyas (gest. 728/1328) ins Gefecht, das dieser 705/1305 an Nasr al-

Manbigi (gest. 719/1319) gerichtet hatte.22 Für dieses Sendschreiben
wurde Ibn Taymiyya mehrere Male vor Gericht zur Rechenschaft gezogen
und schliesslich noch eingesperrt. In Kairo stiessen die Vorwürfe Ibn
Taymiyyas auf grösste öffentliche Missbilligung und erregten einen

derartigen Aufruhr, dass etwa 500 Einheitsmystiker auf der Zitadelle
dagegen protestierten.23 Auch diese Vorwürfe werden von Qirimi einer

um den anderen sorgfältig in der vorher erwähnten Weise widerlegt, ohne
dass er den Namen Ibn Taymiyyas je erwähnte.

19 Handschrift, fol. 3a.

20 l'gäz al-bayänft ta'wil umm al-qufän.
21 Handschrift, fol. 52b.

22 In Ibn Taymiyya: MRM, Teil 1, 161-183.

23 Siehe Memon: Ibn Taymiyya's Struggle against Popular Religion, 54.



436 GUDRUN SCHUBERT

Während sich Buhäris Angriffe auf den sähib al-Fusüs und die sonstigen

Seinsmystiker beschränken, richten sie sich bei Ahmad b. Abi Hagala
über Abu Hayyän und Ibn Taymiyya namentlich gegen alle zu jener Zeit
bekannten Anhänger der Lehre Ibn al-'Arabis. Die wichtigsten, die mit
wüsten Epitheta bedacht werden, sind allen voran Qônawï, 'Afïf ad-din at-

Tilimsäni, Ibn al-Färid und SuStari (gest. 668/1269).
Welche Gegenstände bestimmen die Auseinandersetzung? Ein Blick

auf die Argumente des Befürworters und der Gegner der Lehre Ibn al-
'Arabis zeigt, dass wir es keineswegs mit neuen Gedanken zu tun haben,

Angriffe wie Verteidigung verlaufen in wohlbekannten Bahnen. Zimperlich
geht man nicht miteinander um, ungläubigste Ungläubige, äusserste Wüstlinge

und Haschisch essende Lügner werden die Einheitsmystiker genannt.
In dem Abschnitt, den Qirimi Ahmad b. Abi Hagala zuweist, werden
berühmte Beschimpfungen wieder aufgenommen, wie z.B. die Kunstfertigkeit

in 'Afïf ad-din at-Tilimsänis Diwän sei wie Schweinefleisch auf einem
Porzellanteller,24 ein Bild, das in späteren Biographien über Tilimsäni

gerne tradiert wird.25
Der Stein des Anstosses sind — auch dies ist Tradition — die Fusüs

al-hikam26, die man als die Summa der Überzeugungen Ibn al-'Arabis, die
die Gegner auf den Plan riefen, bezeichnen darf.27 Sie sind zum Sinnbild
der Ketzerei schlechthin stilisiert worden. Wir wissen aus Chroniken, dass

um die Mitte des 14. Jh. in Kairo, das Studium der Fusüs verboten war,
dass diese verbrannt, oder zunächst abgewaschen und dann verbrannt wurden,

um die Koranzitate, die darin standen, nicht zu verletzen. Man zog sie

sogar an einem Strick durch die Strassen zum Oberrichter, und um ihre
Abscheulichkeit noch zu unterstreichen, wurden sie im Jemen zu Beginn

24 Handschrift, fol. 56b.

25 z.B. Ibn al-Tmäd: Sadarät ad-dahab 5, 412.

26 öämi, ein Zeitgenosse unseres Verfassers, ist sich bewusst, dass sie der Haupt¬
grund für die Schmähung Ibn al-'Arabis sind. Nafahät ul-uns, 547f.

27 Die Angriffe auf die Lehre Ibn al-'Arabis hatten Ende des 7./13. Jh.s begonnen,
zur Zeit als die wichtigsten Kommentare zu den Fusüs geschrieben waren. Durch
die Auslegungen des Werkes hatten die für die Orthodoxie anstössigsten Gedanken
weitere Verbreitung gefunden.



AHMAD B. 'ABDALLAH AL-QIRÏMÏ 437

des 15. Jh. einem Hund an den Hals gehängt und so über den Marktplatz
geschleift, und was der Beispiele mehr sind.28

Drehpunkt auch unserer Fehde sind die Fusüs al-hikam. Ibn al-'Arabis
Behauptung, der Prophet habe ihm im Traum die Fusüs, die Ringsteine,
überbracht und ihm befohlen, dieses Buch unter den Menschen bekannt zu
machen, ist für Buhäri die schändlichste Ketzerei und Zeugnis dafür, dass

Ibn al-'Arabi "ein Haschisch essender Lügner wie die Schurken des

Pöbels"29 gewesen sei. Welcher Vernünftige könne denn wirklich glauben,
der Prophet befehle 600 Jahre nach seinem Hinscheiden etwas, was zum
Zusammenbrach seiner Religionsgemeinschaft führe, der er in 23 Jahren
den Weg geebnet hat?30 Dieser Traum stehe im Widersprach zur
Vernunft und zum Gesetz, und was dazu im Widersprach stehe, ist niemals

kasfEnthüllung, sondern nur kasfVerfinsterung.31
Die einzelnen Vorwürfe Buhäris zielen auf drei Dinge, die seit alters

Anstoss orthodoxer Kritik waren:

1. Die Einheit aller Dinge in ihrem Sein und die Gleichwertigkeit aller
Dinge durch ihr Dasein. Durch diese Gleichwertigkeit glaubt man den

Unterschied zwischen Gott und den Geschöpfen aufgehoben.

Die Behauptung, Gott sei das absolute Sein (al-wugüd al-mutlaq), das sich
auf die äusseren Erscheinungen (maiähir) erstrecke (munbasit), das

dadurch Existenz gewinne, dass es an konkrete Daseinsdinge wie z.B. den
Menschen oder das Pferd, angefügt werde, führe dahin, dass "wenn wir
vom Sein Zayds oder vom Sein 'Amrs sprechen, es so ist, als ob wir von
Gott Zayd und Gott 'Amr sprächen" (iläh Zayd wa iläh 'Amr)?2 Und führe

weiter dahin, dass Götzendiener und Polytheisten letztlich auch nur Gott
anbeteten.33 Wäre das absolute Sein notwendig, wie Ibn al-'Arabi behaup-

28 Zusammengestellt bei Alexander Knysh: "Ibn 'Arabi in the Later Islamic Tradi¬
tion", 315.

29 Handschrift, fol. 42a.

30 Handschrift, fol. 41b.

31 Handschrift, fol. 42a.

32 Handschrift, fol. 16a.

33 Den Christen werfe man den dreieinigen Gott nur vor, weil sie Gott auf die Zahl
drei beschränken. Handschrift, fol. 16a.



438 GUDRUN SCHUBERT

tet, bedingte der Gedanke — konsequent zu Ende gedacht —, dass das Sein

von Unrat (qädürät), von Schweinen (hanäzir) und schlechten Dingen
(habä'if) auch Gott ist.34 Für Buhäri zählt das absolute Sein zu den sekundären

Intelligibilia, die kein konkretes Sein besitzen, sondern nur im Denken

existent sind.

2. Esoterische Methoden der Koraninterpretation, dazu gehört die Behauptung

Ibn al-'Arabis, Pharao sei als Gläubiger gestorben.

Diese Äusserung ist laut Buhäri eine der schlimmsten Behauptungen Ibn al-

'Arabis, damit habe er die Ketzerei und den Irrtum auf die Spitze getrieben.35

Pharao sei angesichts der ihm drohenden Strafen schwach geworden,

jedoch immer ungläubig geblieben, im Diesseits wie im Jenseits, eine

Tatsache, an der es nichts zu rütteln gebe, da sie durch die Suren des

Korans belegt wird.

3. Die Streitfrage, wer den höheren Rang innehat, der Prophet oder der

Heilige.

Für Ibn al-'Arabi hatte die Stellung Mohammeds als Mittler zwischen dem

Schöpfer und der Schöpfung zwei Aspekte: 1. den des wali, der seine

Beziehung zu Gott ausdrückte und 2. den des nabï, der seine Beziehung zur
Schöpfung und den Menschen darstellte. Waläya, Heiligenschaft, die mit
den göttlichen Geheimnissen und Namen in Verbindung steht, hat somit
einen höheren Rang als nubuwwa, die Prophetenschaft, die sich mit den
weltlichen Dingen befasst.36

Der folgenden Kritik Buhäris liegt das Bild Ibn al-'Arabis37 von einer
Mauer mit goldenen und silbernen Ziegeln zugrunde. Aus goldenen und
silbernen Ziegeln ist nach einem hadit das Paradies gebaut. Die silbernen

34 Handschrift, fol. 19a.

35 Handschrift, fol. 34a.

36 Siehe Memon: Ibn Taimïya's Struggle, 67.

37 Wensinck: Concordance VI, 89. Der Prophet, nach dem Gebäude des Paradieses
befragt, bezeichnet dieses als ein Gebäude aus goldenen und silbernen Ziegeln.



AHMAD B. 'ABDALLAH AL-QIRÏMÏ 439

Ziegel versinnbildlichen laut Ibn al-'Arabi das Prophetentum, die goldenen
die Heiligenschaft.38

Ibn al-'Arabi erkläre den Herrn der Welten zum Lügner, wenn er mit
der grössten Unverschämtheit behaupte, die Religion sei durch den Herrn
der Menschen nicht vollendet. Mit der gleichen Unverschämtheit habe er
auch sich selbst, den offenkundig Irrenden, zum Goldziegel gemacht, um
die Religion zu vervollkommnen, und das Siegel der Propheten zum
Silberziegel. "Der Silberziegel sei der Prophet Mohammed, der die
Prophetenschaft beschliesst, der Goldziegel der Heilige, der die Heiligenschaft
vollendet, er meint sich selbst, der Schwafler (mubtil) und Zweifler
(murtäb), der unverschämter ist als der Lügner Musaylima, da er sogar
noch hinausgeht über jene irreleitende Frechheit des Musaylima, der
Ansprach auf Gleichheit (zwischen sich und Mohammed) stellte. Deshalb

nennen die elenden Gottlosen (malähida) ihn das Siegel der Heiligen und
ziehen ihn dem Siegel der Gesandten und Propheten vor. Der Haschisch-
Traum und der Schwarzgallen-Wahnsinn spornen ihn an, diese elende
Ketzerei in Schwang (tarwig) zu bringen durch verschiedene Träume, die nur
irregleitete Dummköpfe (agwiyä') für wahr halten".39

Buhäri beruft sich des weiteren auf die Autorität 'Adudaddïn al-ïgïs

(gest. 756/1355), der über die Futühät al-makkiyya befragt, deren Autor
einen Haschisch essenden Lügner und Ketzer nennt, einen Westler, dessen

Temperament in der Hitze von Mekka ausdorrte.40 Mit Stellungnahmen
von Gazzäli (gest. 505/1111) und Ansäri (gest. 481/1089) zu theopathi-
schen Aussprüchen, Ausnahmezuständen und zum tawhïd spricht sich
Buhäri für eine gemässigte Mystik aus, eine Mystik, die in dieser Weise für
die Orthodoxie kaum zum Ärgernis werden kann.

Bei seinen Entgegnungen räumt Qirimi ein, dass durchaus Schwierigkeiten

(iSkälät) beim Verständnis der Schriften Ibn al-'Arabis auftreten

können, die er durch seine Kommentare beheben möchte, aber alle zur
Debatte stehenden Vorwürfe sind seiner Überzeugung nach unhaltbar. Er
führt die betreffenden Stellen im jeweiligen fass an, häufig begleitet von
Erläuterungen Mu'ayyad ad-din al-öandis oder mit Zitaten aus Qönawis

38 Ibn al-'Arabi: Fusüs, fass Seth, arab. Text 23; Kofler 15.

39 Handschrift, fol. 41a.

40 Handschrift, fol. 42a.



440 GUDRUN SCHUBERT

Schriften zu den entsprechenden Gegenständen und ist der Meinung,
seinen Gegner damit überzeugend zu widerlegen. Am Schluss seiner Ausführungen

zitiert er ein ganzes Kapitel vom Beginn des ersten Teils der
Futühät al-makkiyya über die Glaubensgrandsätze,41 ein völlig unverfängliches

für die Allgemeinheit ('umüm) geschriebenes credo, ohne jegliche
theosophische Spekulation, das Ibn al-'Arabi in nichts von der islamischen
Orthodoxie unterscheidet.

Was hat Mawlä Qirimi zu einer solchen Verteidigung veranlasst,
zumal gegen zwei Gelehrte, die zum Zeitpunkt der Abfassung dieses Werks
nicht mehr am Leben waren? Richtet sich seine Kritik gegen einen

Zeitgenossen, den er nicht zu nennen wagt, um dessentwillen er seine Gegner in
der Vergangenheit sucht? War diese Verteidigungsschrift ein Auftragswerk,

oder hat er das Werk aus eigenem Antrieb verfasst? Leider gibt uns
der Text nur wenig Aufschluss. Einige spärliche Hinweise sind seine Kritik

an den fanatischen Rechtsgelehrten, die alles ablehnen, was der
Vernunft nicht einleuchtet. Der Leser, den er direkt immer wieder anspricht,
wird nicht fassbar. Aufgrund einiger Bemerkungen am Ende seiner Schrift,
darf man vermuten, dass er einen bestimmten Adressaten im Auge hatte.42

Sind Zeitumstände der Anlass für Qirimis Verteidigungsschrift? Im
Osmanischen Reich wurden die Schriften Ibn al-'Arabis durch Dävüd-i
Kayseri (gest. 751/1350),43 dem ersten Lehrer an der Medresè von Iznik,
bekannt gemacht. Er schrieb einen sarh zu den Fusüs al-hikam und zur
Qasïda al-hamriyya des Ibn al-Färid44, die an der Medresè Gegenstand
seines Unterrichts waren. Von Mollä Fenäri45, dem ersten Mufti des
Osmanischen Reichs,46 wissen wir, dass auch er ein Vertreter der Gedanken
Ibn al-'Arabïs war, die Fusüs lehrte und Kommentare zu Werken von

41 Ibn al-'Arabi: Futuhät, I, S. 36,4 (wasl)-3i (Ende wasl).

42 Handschrift, fol. 110b.

43 Kayseri ist Schüler 'Abd ar-Razzäq al-KäSänls (gest. 730/1330), der über öandi
und Qönawi auf Ibn al-'Arabi zurückgeht.

44 Bagdatli Ismail Pasa: Hadiyyat, I, 361.

45 Samsuddin Muhammad b. Hamza b. Muhammad al-Fenäri (731-834/1350-1431).
R.C. Repp: The müfti of Istanbul, 73-98.

46 Sein Vater war ein indirekter Nachfolger Qönawis.



AHMAD B. 'ABDALLAH AL-QIRÎMÎ 441

Qônawï geschrieben hat.47 Nach Kayseri ist er sogar für die Verbreitung
dieses Gedankenguts im Osmanischen Reich verantwortlich.48

Aber es gab eine Anhängerschaft der Lehre Ibn al-'Arabis, die eine

noch gewichtigere Rolle spielte: die Führer der religiös-sozialen
Massenbewegungen, die in der ersten Hälfte des 9./15. Jahrhunderts das Osmani-
sche Reich erschütterten. Nach dem Einfall Timurs war die Landbevölkerung

völlig verarmt und verelendet und schloss sich, darunter auch Christen,

diesen Bewegungen an, wie z.B. der Scheich Bedreddïn Simävis (gest.
823/1420). Bedreddïn hat ebenfalls die Lehre vom wahdat al-wugûd
vertreten, und unter seinen Werken befinden sich Glossen zu den FusüsA9

Zur Zeit der Aufstände gerieten die Anhänger Ibn al-'Arabis bei Gelehrten
und Staatsdienern des Osmanischen Reiches in Verruf und Mollä Fenäri

erregte, weil er die Fusüs unterrichtete, das Misstrauen der 'ulamä3. Sie

brachten ihn mit Mslämis und Hurüfis, die zu jener Zeit, dem Ende der

Regierangszeit Mehmed I, in Anatolien und in Rumelien auftauchten, und

vor allem mit den Aufständen Bedreddïns in Verbindung.50 Um diesen
gefährlichen Anwürfen auszuweichen, ging Fenäri für zwei Jahre nach

Kairo, wo er allerdings nichts von seinen Überzeugungen verlauten lassen

durfte, da auch im Kairo jener Jahre eine Anti-Ibn-al-'Arabi-Gesinnung
geherrscht haben soll.51

Die Entstehung unserer Verteidigungsschrift fällt in eine Zeit, in der
Mehmed II nach der Eroberung Konstantinopels eine tolerante Religionspolitik

betrieb. Die religiösen Gegensätze zwischen Muslimen, Christen
und Juden waren gering. Die Christen hatten wegen ihrer Lehre von der

Dreieinigkeit, der Gott- und Menschnatur Jesu und der Fähigkeit Jesu,
Tote zu erwecken bei den orthodoxen Theologen, immer im Geruch des

ittihäd, des Einsseins (oder der Vereinigung) und des hulül, der Einwohnung,

gestanden, beides "Ketzereien", die man den Ibn al-'Arabi-Anhängern

von orthodoxer Seite zum Vorwurf machte. Hat diese grosszügige

47 OM 1,391.

48 Unzuncarsdi: Osmanli Tarihi II, 650.

49 £4 II, 445.

50 Zur Verbindung mit Bedreddïn siehe Repp: The Mufti of Istanbul, 87ff. und Kur-
dakul: Bedreddïn. 332ff.

51 Repp: The Mufti of Istanbul, 86-87.



442 GUDRUN SCHUBERT

Haltung den anderen Religionen gegenüber mit dazu beigetragen, dass die
Anzahl der Streitschriften gegen die Lehre von der Einheit des Seins stetig
zunahm? Buhäris Werk ist durch zahlreiche Handschriften und auch durch
türkische Übersetzungen vertreten,52 während von der Entgegnung Qirimis
bis heute nur die Basler und die Wiener Handschrift bekannt sind. Allein
für dieses 9./15. Jahrhundert findet man bei Osman Yahia in seiner Histoire

et Classification de l'oeuvre d'Ibn al-'Arabi 15 Entgegnungen zu den
Fusüs verzeichnet, 83 fatäwä gegen Ibn al-'Arabi und nur 4 befürwortende.53

Sind die Ursachen für die Angriffe auf die Lehre Ibn al-'Arabis
möglicherweise im Neid orthodoxer Kreise, den sie den süfiyya gegenüber
hegten, begründet? Die süfiyya — und im 9./15. Jh. sind die Hauptzüge
der Lehre Ibn al-'Arabis mehr oder weniger gleichbedeutend mit Sufik —
hatten als Gruppe grosses Ansehen gewonnen und standen auf der gleichen
Stufe wie die Theologen. Durch ihren gesellschaftlichen Aufstieg und die

Organisation in den verschiedenen Orden bildeten die süfiyya im öffentlichen

Leben einen Machtfaktor, auch auf der politischen Bühne, den die
traditionellen 'ulamä3 nicht einfach zu dulden gewillt waren.54

Hinzu kommt, dass die Lehre von der Einheit des Seins (wahdat al-
wugüd), die zur Folge hat, dass Gott und Welt nicht mehr auseinander
gehalten werden, für die orthodoxen Theologen eine nicht geringe Veransi-
cherang bedeutete. Die Befürchtung, das moralische Leben werde dadurch
gelähmt, rief immer wieder glühende Gegner auf den Plan, denn wenn
Schöpfer und Schöpfung nicht mehr unterscheidbar sind, wird auch die

Frage nach Gut und Böse hinfällig. Dass diese Lehre zusätzlich sozialen
Zündstoff barg, beweisen die Aufstände der Zukurzgekommenen. Letztlich
werden durch die Einheit des Seins alle bestehenden Wertunterschiede
aufgehoben, ein Tatbestand, der die herrschenden Theologen auch um die
überkommene Hierarchie, um ihre Stellung und ihre Einflussnahme im
religiösen wie im öffentlichen Leben fürchten liess.

52 Osman Yahia: Histoire et Classification, 115-116.

53 Yahia: Histoire, 115-116 und 126ff. für fatäwä.

54 Siehe hierzu Fritz Meier: Abu Sa'ïd-i Abu l-Ifayr, 319ff.



AHMAD B. 'ABDALLAH AL-QIRÏMÏ 443

ZITIERTE LITERATUR

Addas, Claude: Ibn 'Arabï ou La quête du Soufre Rouge. Paris 1989.

'Ali, Mustafa: Künh ül-ahbär. Istanbul o.J. Bd. 5.

'Ali, Mustafa siehe Schmidt, Jan und Tietze, Andreas.

Bagdath Ismail Pasa: Hadiyyat al-'ärifin. Asmä' al-mu'alliftn wa-ätär al-musannifin.
Istanbul 1951-1955. 2 Bde.

Brockelmann, Carl: Geschichte der arabischen Litteratur2. Leiden 1943-1949, Bd 2

(=GAL). Supplementbände zu GAL. Leiden 1937-1942. 3 Bde. (=GAL S)

Bursali Mehmed Tähir: Osmanli müellifleri. Istanbul 1333. Bd 1.

Efi — Encyclopaedia of Islam. New edition. Leiden-Paris 1960ff.

Flügel, Gustav: Die arabischen, persischen und türkischen Handschriften der
kaiserlich-königlichen Hofbibliothek zu Wien. Wien 1865-67. Bd. 3.

Garni, 'Abdurrahman: Nafahät ul-uns min hadarät il-quds, ed. Mahmüd-i 'Äbidi.
Teheran 1370.

Ibn al-'Arabi: Al-futühät al-makkiyya. Beirut o.J.. 4. Bde.

Ibn al-'Arabi: Fusüs al-hikam. Kairo 1946. Übersetzung: Kofier, Hans: Muhfi'd-din
Ibn-'Arabi Fusüs al-hikam. Das Buch der Siegelringsteine der Weisheitssprüche. Graz
1970.

Ibn Hagar al-'Asqaläni: Ad-durar al-kämina fi a'yän al-mi'a at-tämina. Kairo o.J.
Bd.I.

Ibn Hagar al-'Asqaläni: Inbä' al-gumr fi abruV al-'umr fi t-tärih. Hyderabad
1388/1968. Bd. 1.

Ibn al-'Imäd, 'Abdalhayy: Sadarät ad-dahabfi ahbär man dahab. Beirut o.J.. 8 Teile
in 4 Bden.

Ibn Taymiyya: Magmü'at ar-rasä'il wa-l-masä'il. Kairo 1341-1349. 5 Teile. MRM.

Kahhäla, 'Umar Ridä: Mu'gam al-mu'allifin. Tarägim musannifi l-kutub al-'arabiyya.
Damaskus 1376/1957-1381/1961. 15 Teile.

Karatay, Fehmi Edhem: Topkapi Sarayi Müzesi Kütüphanesi Arapça Yazmalar Katalo-
gu. Bd 1 und 2. Istanbul 1962 und 1964.

Kätib Çelebi: Kesf-el-zunun, ed. §erefettin Yaltkaya u. Kilisli Rifat Bilge. Istanbul, 2.

Auflage 1971. 2 Bde.

Knysh, Alexander: "Ibn 'Arabi in the Later Islamic Tradition." In: Muhyiddin Ibn
'Arabi. A Commemorative Volume, ed. Stephen Hirtenstein and Michael Tiernan.
Shaftesbury, Dorset 1993, 307-327.

Kurdakul, Necdet: Bütün yönleriyle Bedreddïn. Istanbul 1977.



444 GUDRUN SCHUBERT

Meier, Fritz: Abu Sa'id-i Abu l-Ifayr (357-440/967-1049). Wirklichkeit und legende.
Acta Iranica 11. Leiden 1976.

Memon, Umar: Ibn Taimïya's Struggle against Popular Religion. Mouton et al. 1976.

Neues Handbuch der Literaturwissenschaft. Orientalisches Mittelalter. Hrsg. Wolfhart
Heinrichs. Wiesbaden 1990.

al-Qönawi, Sadr ad-din : At-tafsïr as-süfi Ul-qufän. Diräsa wa tahqïq li-kitäb I'gäz al-
bayän fi ta'wil umm al-qur'än. Ad-diräsa wat-tahqiq bi-qalam 'Abdalqädir Ahmad
'Atä. Kairo, 1379/1969. I'gäz al-bayän).

Repp, R.C.: The Mufti of Istanbul: a study in the development ofthe Ottoman learned
hierarchy. Oxford University 1986.

Rosenthal, Franz: "Die arabische Autobiographie." In: Muslim Intellectual and Social
History. A Collection ofEssays. Aldershot 1990.

as-Sahäwi, Muhammad b. 'Abdarrahmän: Ad-daW al-lämi' li-ahl al-qarn at-täsi'. Beirut

1412/1992. 12 Teile in 6 Bde.

Schmidt, Jan: Pure Water for Thirsty Muslims. A Study of Mustafa 'Ali of Gallipoli's
Künhül-Ahbär. Leiden, 1991.

TäSkübrizäda, Ahmad b. Mustafa: AS-Saqä'iq an-nu'mäniyya fi 'ulama' ad-dawla al-
'utmäniyya. Istanbul 1405/1985.

Tietze, Andreas: Mus(qß 'Ali's Counsel for Sultans of 1581. Edition, Translation,
Notes, I. Oesterreichische Akademie der Wissenschaften, Phil.-Hist. Klasse,
Denkschriften, 137. Wien 1979.

Uzunçarsili, Ismail Hakki: Osmanli Tarihi. Cilt II: ïstanbul'un Fethinden Kanunî Sultan

Süleyman'in ölümüne kadar. Türk Tarih Kurumu Yayinlan XIII. Dizi — Sa.

16lb3. Ankara 1983.

Wensinck, A.J.: Concordance et Indices de la Tradition Musulmane. Leiden 1936-
1969. 7 Bde.

Yahia, Osman: Histoire et Classification de l'œuvre d'Ibn 'Arabi. Etude critique.
Damaskus 1964. 2 Bde.

Zirikli: Al-a'läm. Beirut, 6. Aufl. 1984. 8 Bde.


	Ahmad B. Abdallāh Al-Qirīmī, ein Verteidiger der Lehre Ibn Al-Arabīs zur Zeit Mehmed II.

