
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 2: Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

Artikel: Zum autobiographischen bei Salim Barakat

Autor: Roos, Walburga

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUM AUTOBIOGRAPHISCHEN BEI SALIM BARAKAT

Walburga Roos, Kehrsatz

Der vorliegende Text ist die Zusammenfassung meines mémoire de

prédoctorat, welches als erste Etappe auf dem Weg zur Doktorarbeit zu
verstehen ist. Das Ziel meiner thèse de doctorat wird sein, die Prosawerke
des kurdischen Schriftstellers arabischer Sprache Salim Barakat (* 1951) zu

untersuchen, deren Handlung in der Heimatstadt des Autors, der
syrischtürkischen Grenzstadt Kamischli, angesiedelt ist. Es sind dies: Al-gundub
al-hadidfi, Hätihi 'äliyan, hat an-nafir 'alä ähirihi2, Fuqahä ai-ialäm?,
Ar-ris^ und Mu'askarät al-abad 5.

öundub und Hätihi 'äliyan, die ältesten beiden Prosawerke in unserer
Liste, sind autobiographische Texte. Das mémoire des prédocotorat behandelt

das Thema des Autobiographischen bei Salim Barakat. Die Analyse
seiner Erzähltechniken, der Perspektive, aus der heraus er die Ereignisse
schildert, und der Art und Weise, wie er die arabische Sprache gebraucht,
versprechen interessante und aufschlussreiche Resultate. In diesem Sinn ist
dieser Aufsatz als "Arbeitspapier" zu verstehen.

Zuerst möchte ich kurz auf die Biographie unseres Autors eingehen.
Anschliessend sollen die beiden Bücher auf ihre Zugehörigkeit zum Genre
der Autobiographie geprüft werden. Eine kurze Inhaltsangabe soll einen
Überblick über die bei Salim Barakat wichtigen Themen geben. In einem
weiteren Abschnitt sollen gewisse Eigenheiten des autobiographischen

1 Der eiserne Grashüpfer, 1980. Untertitel: as-sirat an-näqisa li (iflin lam yara illä
ardan häribatanfa säha: hädihi fthätü ayyuhä al-qa(ä (Die unvollständige Biographie

eines Kindes, das nur fliehende Erde gesehen hat und schreit: Dies sind meine
Fallen, ihr Flughühner!). Dieses Werk wird in der vorliegenden Arbeit mit öundub

abgekürzt.

2 Blas es laut heraus, blas die Trompete zum Angriff, so laut du kannst!, 1982. Un¬

tertitel: sirat a$-sibä (Biographie der Jugendzeit!). Dieses Werk wird in der
vorliegenden Arbeit mit Hätihi 'äliyan abgekürzt.

3 Die Rechtsgelehrten der Finsternis, 1985.

4 Die Feder, 1990.

5 Heerlager der Ewigkeit, 1993.



408 WALBURGA ROOS

Schreibens bei unserem Autor hervorgehoben werden. Den Abschluss bildet

eine Art Zwischenbilanz unserer Untersuchungen.

Der Autor

Der Kurde Salim Barakat ist 1951 in Kamischli, der Grenzstadt zur Türkei
ganz im Norden Syriens zur Welt gekommen. Seine Kindheit und Jugend
verbrachte er in dieser vorwiegend kurdischen Stadt, studierte dann ein

knappes Jahr an der Universität von Damaskus und emigrierte zu Beginn
der Siebzigerjahre nach Beirat. Dort schloss er sich der PLO an und lernt
den palästinensischen Dichter Mahmud Darwi§ kennen. Eine enge Freundschaft6

verbindet seither die beiden Männer. 1982 floh Salim Barakat mit
seinen palästinensischen Freunden aus der libanesischen Hauptstadt nach

Zypern, wo er in der Kulturzeitschrift al-Karmil den Posten des Chefredaktors

innehat. 1994 musste al-Karmil aus finanziellen Gründen eingestellt

werden. Salim Barakat ist verheiratet und hat einen Sohn.
Sieben Gedichtsammlungen, ein Tagebuch, zwei autobiographische

Werke und fünf Romane umfasst Salim Barakats literarisches Werk.
Übersetzungen existieren teilweise ins Französische, Englische, Hebräische,
Spanische und Deutsche.

Salim Barakat ist zweisprachig aufgewachsen. Seine kurdische
Muttersprache beherrscht er allerdings nur mündlich. In Syrien ist es den Kurden

verboten, ihre Kinder in der Muttersprache zu unterrichten. Salim
Barakat schreibt auf Arabisch.

Merkmale des autobiographischen Genres

Es ist vorallem der Strukturalismus, der sich bemüht hat, spezifische
Merkmale des Autobiographischen Genres herauszuarbeiten. Wir stützen

uns in unserer Untersuchung hauptsächlich auf den Merkmalekatalog bei
M. Salzmann,7 beziehen aber auch andere Studien ein.

6 Ein Echo zu dieser Freundschaft findet sich auch im autobiographischen Werk von
M. DarwiS, Däkirat li-n-nisyän (Erinnerung wider das Vergessen), Kairo, 1989.

7 M. Salzmann, Die Kommunikationsstruktur der Autobiographie, Bern, 1988, S.

87/88.



AUTOBIOGRAPHISCHES BEI SALIM BARAKAT 409

Das autobiographische Genre erfordert einen bestimmten Pakt, den

der Autor-Erzähler mit dem Leser schliesst. Ph. Lejeune8 hat ihn pacte
autobiographique genannt. Grundlage dieses Paktes ist eine Vertrauensbeziehung

zwischen Autor-Erzähler und Leser. Diese beruht auf einem

Aufrichtigkeitsversprechen des Autors und kommt durch einen "Vertrags-
abschluss" zwischen Autor-Erzähler und Leser zustande. Dieser Vertrags-
abschluss

"... kann erfolgen durch explizite Erklärung des Erzählers [...] an den [...] Leser

[...] oder durch andere metakommunikative Äusserungen, durch gattungsbezeichnende

Titel bzw. Untertitel, durch Namensgleichheit von realem Autor,
schreibendem Autor und Protagonisten oder durch mehrere dieser Zeichen
gleichzeitig."9

Im Folgenden wollen wir die Untertitel der beiden Bücher betrachten, dann

den Prolog und das erste Kapitel des Gundub nach Zeichen absuchen,
durch die der Autor-Erzähler dem Leser seine Aufrichtigkeit verspricht,
und schliesslich die Namensgleichheit Autor-Erzähler-Protagonist in Hätihi
'äliyan nachweisen.

Beide Bücher tragen den Untertitel sïra. Beim Gundub ist es as-sïrat

an-näqisat li tiflin [...], bei Hätihi 'äliyan ist es sirat as-sibä. Sïra bedeutet
auf arabisch "Biographie". Im Mittelalter war damit vorallem die
Prophetenbiographie (sirat an-nabl) gemeint, aber

"... on connaît l'existence d'une Sirat Mu'äwiya wa Banï 'Umaya qui date de la
même époque. "10

S.A. Shuiskii, der fünf Autobiographien der modernen arabischen Literatur
untersucht, konstatiert das Fehlen eines eindeutigen Begriffs für die
Autobiographie im Arabischen.

"The lack of a special term may be explained by the fact that the authors did not
see their writings any different from regular biographies."11

8 Ph. Lejeune, "Der autobiographische Pakt", in: G. Niggl, (hrsg.), Die Autobio¬

graphie: zu Form und Geschichte einer literarischen Gattung, Darmstadt, 1989, S.

214-257.

9 M. Salzmann, op.cit., S. 87/88.

10 Artikel "Sira", in EI, S. 458.

11 A.S. Shuiskii, "Some observations on modern Arabic autobiography", JAL XIII,
1982, S. 111.



410 WALBURGA ROOS

Die Ausdrücke, die die von ihm untersuchten Autoren gebrauchen, sind

sïrat hayäti (Biographie meines Lebens), targamat oder sïrat (Übertragung
oder Biographie), hayäti (Mein Leben), hikäyat 'umr (Erzählung eines

Lebenslaufes). Andere Möglichkeiten sind al-baht 'an ad-dät (Suche nach

dem Selbst) und qissat hayäti (Geschichte meines Lebens).
"Die unvollständige Biographie eines Kindes [...]" und "Biographie

der Jugendzeit" sind die Untertitel unsere beiden Bücher, durch die uns
Salim Barakat nicht eindeutig zu verstehen gibt, dass es sein Leben ist, das

er erzählt. Immerhin grenzen sich die beiden Werke aber von der riwäya
(Roman) und von der qissa (Novelle, Kurzgeschichte) ab.

Das nach Ph. Lejeune wohl eindeutigste Indiz, dass wir es bei einem

Text mit einer Autobiographie zu tun haben, nämlich die Identität der
Namen von Autor, Erzähler und Protagonist, suchen wir in der Kindheitsbiographie

Salim Barakats vergeblich. Er spart darin nicht nur seinen eigenen
Namen aus, sondern auch den von Familienmitgliedern, Verwandten oder

sonstigen nahestehenden Personen. Jene Eigennamen würden uns eindeutig
und nachweisbar auf die Spur der Autobiographie setzen.

Wir müssen also im Gundub nach anderen Zeichen suchen, die es uns
erlauben, dieses Werk als Autobiographie zu lesen und zu deuten. Welche

Strategien wendet der Autor bzw. der Erzähler an, um das Vertrauen des

Lesers zu gewinnen, ihm nahe zu legen, dass er aufrichtig sein eigenes
Leben darstellen will?

Wie F. Stanzel in seiner Theorie des Erzählens festhält12, sind solche
Zeichen vorwiegend zu Beginn des Textes zu finden, da der Autor-Erzähler

den Leser durch Bekanntgabe des entsprechenen Paktes möglichst bald
und zweifelsfrei auf die "richtige" Bahn lenken will. So wenden wir uns
also haupsächlich dem Prolog und den ersten Passagen im Kapitel "Die
geometrische Gewalt" zu.

Gleich im ersten Satz des Prologs, wie auch im ersten Satz des zweiten

Abschnitts findet sich die Aufforderung eines "ich" an ein Kind, das in
"du"-Form angeredet wird, zu sagen, was es sieht.

12 F. K. Stanzel, Theorie des Erzählens, Göttingen, 1991 (5. Auflage), S. 103-104.



AUTOBIOGRAPHISCHES BEI SALIM BARAKAT 411

"Was siehst du? Sag mir, mein Kind, was du siehst! [...] Unmöglich, mein

Kind, dass du anderes siehst, als was du gesehen hast! Und was du gesehen

hast, sag es mir, ..."13

Weiter unten wird dieser Aufruf noch wiederholt.

"Du bist ein Kind. Sag mir, was du von einem Kind gesehen hast! Sag!"14

Der Leser soll also verstehen, dass das Kind weder von Phantasien, von
Träumen noch von Märchen berichten soll, sondern sich an das hält, was

es tatsächlich auch erlebt hat. Es soll von seiner Welt sprechen. Und das

Kind ist dazu auch fähig, wie dies im ganzen Prolog immer wieder betont

wird, denn es war "wach" (yaqzän) während der Ereignisse, hat bewusst

wahrgenommen und seine Umwelt angeschaut, hat sich insofern mit ihr
auseinandergesetzt, als er ihr, zum Beispiel, Streiche spielt. Der Leser
vertraut also darauf, dass er dem Kind, das hier angesprochen und zum
Erzählen aufgefordert wird, glauben kann.

Wie nun aber ist die Beziehung zwischen diesem Kind, dem Protagonisten

dieser Kindheitsbeschreibung, und dem Erzähler beschaffen? Hinter
dem "ich", welches das Kind anruft, verbirgt sich der Erzähler. Er kennt
das Kind, weiss, in welcher Umgebung es aufgewachsen ist und kann ihm

sogar Ratschläge erteilen. Er hört das Kind, wie es erzählt, schluchzt,
weiss, was es träumt. Neben der Vertrauensbeziehung, die der Leser zum
Kind aufbauen soll, ist auch eine enge Beziehung zwischen Kind und
Erzähler zu erkennen. Wir können sogar die Hypothese wagen, dass Kind
und Erzähler identische Personen sind. Dies wirkt sich wiederum positiv
auf das Verhältnis Erzähler-Leser aus.

Ungefähr in der Mitte des Prologes interveniert neben "ich" und "du"
eine dritte grammatische Person: "wir". Das kollektive "wir" schliesst
neben dem Erzähler auch seine Gesellschaft, seine Altersgenossen ein.

"Nach dieser ganzen Reise wussten wir mit Sicherheit: Du hast in den Weg der
strohbeladenen Karren Löcher gegraben und sie getarnt, damit Samäns Maultier
sich die Beine bricht. [...]15 Da wussten wir mit Sicherheit, dass du wachtest

13 Die Übersetzungen stammen ohne andere Angabe von mir. öundub, S. 7.

14 ibid. S.8.

15 ibid. S.9.



412 WALBURGA ROOS

während dieses ganzen Schlafes, der seine Wurzeln bis in die Tiefe unserer
Schritte ausgestreckt hatte f...]"16

Die "wir"-Grappe ist erwachsen, alt im Gegensatz zum Kind. Das Kind
aber übt seinen Einfluss auf die Gruppe aus, indem es sie aufweckt

(tüqiiü).

"Du warst wach und hast uns geweckt, [...]"17

Es fordert die "Alten" auf, zu erkennen, und den Erzähler, zu erzählen,
auch wenn dies ein schmerzvolles und furchterregendes Unterfangen werden

wird.
Mit diesen "Vereinbarungen" im Hinterkopf, nämlich dass wir eine

Geschichte vor uns haben, die ein Kind tatsächlich erlebt hat, dass dieses

Kind mit dem Erzähler eng verbunden ist, weil er das Kind so gut kennt,
dass man die Hypothese aufstellen kann, es sei mit ihm identisch, und dass

der Erzähler quasi als Repräsentant einer ganzen Generation fungiert,
beginnen wir das erste Kapitel.

Gleich den ersten Satz des Kapitels richtet der Erzähler an einen
Freund.

"Wir waren jung, mein Freund (yä sähibi), jung ..."18

Nicht nur ist der Textbeginn die Bestätigung, dass es hier um ein in der
Zeit weit zurückliegendes Ereignis geht, nein, die Gegenwart des

Erzählvorgangs wird durch die Präsenz des Freundes einbezogen. Denn der
Freund ist nicht der Freund des Kindes, sondern derjenige des Erzählers.
Dieser hofft, dass sich der Leser durch diese vertrauliche Anrede
angesprochen fühlt, dem Erzähler seinerseits Vertrauen schenkt und das

"Aufrichtigkeitsversprechen", das dieser im Prolog abgegeben hat,
annimmt. Sieben Mal wiederholt der Erzähler im ersten Kapitel seinen Appel.

In den andern vier Kapiteln insistiert er weniger. Doch der Leser hat
hier bereits den Pakt verstanden und hält an ihm fest bis zur letzten Seite
des Buches.

16 ibid. S.10.

17 ibid. S.10.

18 ibid. S. 15.



AUTOBIOGRAPHISCHES BEI SALIM BARAKAT 413

Vergeblich suchen wir zu Beginn von Hätihi 'äliyan Anzeichen für
eine ähnlich starke Aufrichtigkeitsbeteuerang wie im öundub.

Die Ankündigung, die dem ersten Kapitel vorangestellt ist, ist ein

Aufruf des Erzähler-Ichs an die Jungen, sich nicht den Erwachsenen zu

unterwerfen, sondern besser ihm zu folgen.

"Hört auf niemanden! [...] Habt keine Angst! Ich bin bereit, euch zum Versteck
zu führen, dahin, wo es weder Gebäude, noch Schulen, nur Zeit für euch

gibt."19

Es sind keine so engen Bande zwischen Protagonisten-Ich und Erzähler-Ich
auszumachen wie im öundub. Auch wird der Leser nicht in ein bestimmtes
Vertrauensverhältnis gesetzt. Über weite Strecken wird nicht einmal das

vertrauenweckende, persönliche "ich" verwendet, sondern das schon sehr

auktorial anmutende "wir".
Auf Seite 116 des 119 Seiten zählenden Buches aber stossen wir auf

folgende Sätze:

"Sülo20 ist ein Mann. Sülo, der ich bin. Sülo, Salïmo, Bawê Ghazzo, der Sohn
des Malia Barakat, das bin ich."21

Und somit erhalten wir die Bestätigung, dass es sich beim Hätihi 'äliyan
tatsächlich um eine Autobiographie im Sinne von Ph. Lejeune handelt.

"Der autobiographische Pakt ist die Bestätigung dieser Identität (i.e.
Autor-Erzähler-Figur) im Text, in letzter Instanz zurückverweisend auf den Namen des

Autors auf dem Titelblatt."22

Gewalt und Sexualität

Ein besonderes Problem autobiographischen Schaffens besteht darin, dass

das darzustellende "Material", nämlich die tatsächlich erlebte Geschichte
des Lebens des Autobiographen, gegeben ist, dass sich dieses "Material"

19 Hätihi 'äliyan, S. 5.

20 Die kurdischen Wörter und Eigennamen werden phonetisch transkribiert. Sülo ist
die kurdische Koseform für Salim.

21 Hätihi 'äliyan, S. 116.

22 Ph. Lejeune, op.cit., S. 231.



414 WALBURGA ROOS

dem Autobiographen aber in völliger Unordnung darbietet. Autobiographien
aber sollen als "einheitliche Werke" verfasst sein, fordert W. Shuma-

ker23. Für G. Gusdorf stellt sich der Verfasser einer Autobiographie die

Aufgabe,

"seine eigene Geschichte zu erzählen; es geht ihm darum, die verstreuten
Elemente seines persönlichen Lebens zu sammeln und sie in einer Gesamtskizze
geordnet darzustellen."24

Die meisten Autobiographen orientieren sich an der Chronologie, um
Ordnung in ihr Leben zu bringen. Die Chronologie der Ereignisse, von denen

im öundub und in Hätihi 'äliyan berichtet werden, ist meist sehr schwierig
zu etablieren. Salim Barakat gibt keine Jahreszahlen, verweist praktisch nie
auf Vorkommnisse ausserhalb der Gazïra. Drei Ereignisse nur lassen sich
relativ genau datieren: der Besuch des ägyptischen Präsidenten Gamal Abd
an-Naser in Kamischli im Frühjahr 1959, also ein paar Monate nach dem
Zusammenschluss Aegyptens und Syriens zur Vereinigten Arabischen
Republik (VAR), der Brand des Kinos von Amüda 1960 und der Zusammenbrach

der VAR im September 1961. Bei Salim Barakat sind die Episoden,
Szenen oder Bilder assoziativ aneinander gereiht. Wie zwei rote Fädern
aber ziehen sich die folgenden Themenschwerpunkte durch die beiden
Bücher hindurch. Sie verleihen dem öundub und Hätihi 'äliyan einen starken
inneren Zusammenhalt.
— Der eine der beiden Schwerpunkte (vorallem im öundub ausgearbeitet)

lässt sich wie folgt beschreiben: Der Protagonist ist ein kurdischer
Junge. Die kurdische Ethnie wird aber von den herrschenden Regierungen
unterdrückt und tyrannisiert, was ein allgemeines Klima der Gewalt ('unfi
zur Folge hat.

— Der zweite Schwerpunkt ist die Sexualität. Während im öundub die
Sexualität für die Knaben etwas sehr Obskures und noch nicht sehr Interessantes

ist, wird das Thema im Hätihi 'äliyan immer wichtiger, zeitweilig
sogar zum dominanten Thema. Es findet seinen Abschluss an dem
Moment, an dem sich der Protagonist selbst in ein Mädchen verliebt, die

23 W. Shumaker, "Die englische Autobiographie, Gestalt und Aufbau", in: G. Niggl,
op.cit., S. 75-120.

24 G. Gusdorf, "Voraussetzungen und Grenzen der Autobiographie", in: G. Niggl,
op.cit., S. 130.



AUTOBIOGRAPHISCHES BEI SALIM BARAKAT 415

stumme Gumäna. Meist ist allerdings auch das Thema der Sexualität mit
Schmerz und Gewalt beladen.

al-'unf. 'anïf (und das dazugehörende Substantiv 'unf) ist wohl eines

der häufigsten Wörter, die Salim Barakat in seinen beiden autobiographischen

Werken verwendet.25 Im Deutschen bieten sich Übersetzungen wie

"unerbittlich", "heftig", "gewalttätig", "hart" oder "brutal" an.
Am Anfang der Gewalt steht der Vorbeimarsch eines nicht mit Namen

genannten Präsidenten. Es ist Gamal Abd an-Nasser, der ägyptische Präsident

und Patron des Arabismus, der im Frühjahr 1959 der Stadt Kamischli
einen offiziellen Besuch abstattete. Im öundub steht dieser Besuch symbolisch

für die Einrichtung der VAR und deren antikurdische Politik.
Für den Schuljungen ist dieser Vorbeimarsch nicht nur wegen des

riesigen Durcheinanders und wegen der nervös mit Stöcken um sich
schlagenden Lehrern eine Tortur, sondern auch weil er von diesem Tag an
Parolen brüllen, Klassenzimmer schmücken, Abzeichen auf die Brust heften
und Freude vorspielen muss, obwohl ihm gar nicht danach zu Mute ist. Ein
besonderer Schock ist die Erkenntnis, dass Kurdisch-Sein ein gewaltiger
Nachteil bedeutete.

"Etwas Neues wurde mir bewusst, das mir bis dahin nicht aufgefallen war. Es

war unerbittlich ('anïf) und schreiend (sähib): 'Du bist Kurde. Die Kurden sind

gefährlich. Du darfst in der Schule nicht kurdisch sprechen.'"26

Salim Barakat stellt in diesem ersten Kapitel dar, wie das Kind (ungefähr
acht Jahre alt), das er damals war, den Anfang der antikurdischen Politik
der VAR als Einbrach in seine Welt erlebt hat. Es finden sich allerdings
nirgends historische Analysen oder Erklärungsversuche. Ganz aus der
Sicht des Kindes nimmt die Geschichte ihren Lauf.

Natürlich hat die Gewalt auch Auswirkungen auf die erwachsenen (al-
kibär) Bewohner der Gazira. Salim Barakat beschreibt, welche Brutalität
die Beduinensoldaten, die sich wie Flutwellen über die Stadt ergiessen, an

den Tag legen. Und obwohl diese Wüstenbewohner eigentlich ungehobelte
Naivlinge sind, sind die Menschen der Stadt ihrer Tyrannei hilflos
ausgeliefert.

25 Allein im ersten Kapitel des öundub ist es neben der Kapitelüberschrift, al-'unf al-
handasï (Die geometrische Gewalt) 21 Mal zu zählen.

26 Öundub, S. 16.



416 WALBURGA ROOS

Die Landreform, die in der Zeit der VAR durchgeführt wurde, bringt
den Zerfall der kurdischen Gesellschaftsstrakturen. Die Grossgrandbesitzer

werden enteignet, können die von ihnen abhängigen Arbeiter nicht
mehr beschäftigen und dank einer vierjährigen Dürreperiode, die auch
noch in diese Zeit fallt, werden zahlreiche Familien Opfer von unerbittlicher

('anif) Armut. Sie verhökern ihren letzten Besitz, um Nahrung für ihre

Kinder zu kaufen. Alternativen sind das lebensgefährliche Schmuggelgeschäft

mit der Türkei oder die ehrverletzende Prostitution der Frauen ihrer
Familie.

Die Gewalt, die die Erwachsenen von "oben" erfahren, entlädt sich
auf die Kinder. Ein Klima von Angst und Schrecken beherrscht das

Verhältnis zwischen den Generationen. Die Erwachsenen wollen, dass die
Kinder so schnell als möglich erwachsen werden. Salim Barakat spricht
von den ewigen Schuld der Kinder, nicht schon als Erwachsene aus dem

Mutterleib gekommen zu sein.27 Die Eltern freuen sich über die Wildheit
und Rohheit des Nachwuchses. Natürlich richtet sich die Zerstörungswut
der Kinder dann auch gegen die Erwachsenen. Die Furcht vor Strafe
erzeugt ein ständiges Klima der Angst und des Ausgeliefertseins. Die
Erwachsenen haben ein Vergnügen daran, die Kinder auszunützen. Man
übertölpelt sie und lügt sie an. Die Kinder leben im "Käfig" (qafas) der
Erwachsenen, die Erwachsenen sind die "Bändiger" (murawwidün) der
Kinder.

Es ist nicht erstaunlich, dass die Kinder alles daran setzten, den
Erwachsenen die von ihnen ausgehende Gewalt mit barer Münze heimzuzahlen.

Unser Autobiograph spricht von einer offenen Feindschaft zwischen
der Mutter und den Kindern. Aber auch Erwachsene ausserhalb der Familie

werden nicht geschont. Es sind aber die Tiere, die am meisten unter
den Kindern zu leiden haben. Es geht dabei nicht nur darum, die Tiere zu
töten, nein, sie zu quälen macht den besonderen Reiz aus. Lieblingsobjekte
sind Igel, Wüstenspringmäuse, Maulwürfe, Hühner, wilde Vögel, Kaninchen,

Kälber, Hunde, Spinnen und Katzen. Auch Pflanzen fallen dem

Zerstörangswillen d^r Kinder zum Opfer, ausserdem Gegenstände wie
Keramiktöpfe, Fensterscheiben usw. Ein besonderes Interesse finden die Kinder

auch daran, Tiere gegeneinander aufzustacheln, und dann ihrem Kampf

27 Aus einem Interview mit Salim Barakat, in: al-Hayät, Nr. 11362, 27. März 1994,
S.17.



AUTOBIOGRAPHISCHES BEI SALIM BARAKAT 417

auf Leben und Tod beizuwohnen. Truthähne und Widder zum Beispiel
liefern sich attraktive Kämpfe.

Es sind "Kinder ohne Kindheit", die hier beschrieben werden. Salim
Barakat gibt keine psychologischen Erklärungen für die Brutalität unter
den Kindern. Er erzählt ganz einfach von den verschiedenen "Untaten" als

wären es ganz gewöhnliche Streiche. Was man aus den Zeilen herausspürt,
ist aber keine Verurteilung oder den erhobenen Zeigefinger gegen irgend-
jemanden. Das ungläubige Staunen ob dieser aggressiven Energie
beherrscht den Text.

Die Kinder sind sich durchaus bewusst, dass ihre Brutalitäten nicht
rechtens sind. Letztendlich aber sind sie eine notwendige Sache. Durch die
Reaktion der Kinder nämlich, durch ihr Unangepasstsein, durch ihr
Aufbäumen gegen die uralte Macht der Erwachsenen beweisen und markieren
sie ihre Anwesenheit. Im Prolog des öundub bedeutet Streiche-Spielen
Wach-Sein, sich nicht in eine Schablone pressen lassen. Der Erzähler singt
ein Loblied auf das Kind, das schön ist, wenn es sein "Unwesen" treibt.
Und auch im Prolog von Hätihi 'äliyan ruft der Erzähler die Knaben zum
Ungehorsam auf. Es ist die einzige Möglichkeit, wie sie sich selbt bleiben
und sich der Tyrannei und Brutalität ihrer Umwelt entziehen können.

Sexualität und Liebe: Die Entwicklung des Themas Sexualität (und
Liebe) findet kontinuierlich über beide Bücher hin statt und spannt sich wie
ein Bogen von einigen für die Kinder noch vagen Anspielungen bis zum
Punkt, an dem sich der Protagonist selbst verliebt.

Im öundub ist Sexualität noch ein unverständliches Kuriosum, für das

sich die Erwachsenen sehr interessieren. Die Jungen spüren das zwar,
bleiben aber mit ihren Fragen allein. Für weibliche Wesen interessieren sie

sich jedenfalls noch nicht.
In den ersten Abschnitten von Hätihi 'äliyan kommen Frauen vor, die

durch ihre sexuelle Anziehung Macht auf die Männer ausüben. Margo zum
Beispiel, Krankenschwester im öffentlichen Spital, hält durch ihre sexuelle

Anziehung alle Männer in Schach und regiert so im Krankenhaus als wäre
sie eine Königin. Sie ist zusätzlich noch Prostituierte für die höheren
Funktionäre der VAR, was ihr zusätzlich Macht verschafft.

Bald schon verfallen auch Burschen, die kaum älter sind als die
Spielgefährten des Protagonisten, der Macht, die Frauen durch ihre Sexualität
über Männer haben. Zwei bekommen es besonders hart zu spüren, als sie

die Liebesdienste einer älteren Frau plötzlich nicht mehr bezahlen können,



418 WALBURGA ROOS

weil ihre Väter sich wieder persönlich um die beinahe bankrotten
Geschäfte kümmern, und die jungen Männer ihre "Freundin" nicht mehr so

grosszügig mit Lebensmitteln versorgen können. Sexualität ist also auch
käuflich. Wer Geld hat, kann auch Sex haben. Einzig der schon etwas
ältere Freund der Knaben, der als Bäckergehilfe in einem andern Stadtteil

angestellt ist, kommt ohne Bezahlung mit der vernachlässigten Ehefrau
seines Meisters zu seinem Vergnügen.

Frauen sind Spielball der Ehre der Männer, unter deren Schutz sie
stehen. Die Gattin von Sayhmüs zum Beispiel macht sich diese Tatsache
auch zu Nutze. Die junge Frau wurde von ihrem Vater "verkauft", denn er
konnte seine Schulden bei Sayhmüs' Vater nicht bezahlen. Die Hochzeit
wurde aber nicht vom vierzehnjährigen Ehemann, der von solchen Dingen
noch nichts verstand, vollzogen, sondern von dessen Vater. Der Kamerad
des Protagonisten, Sayhmüs, ist somit Vater, ohne zu wissen, wie. Doch
die Rache der Gattin für die erlittene Schmach besteht darin, in den frühen
Morgenstunden südlich der Stadt ein "Gespenst" zu treffen. Ihr zweites
und drittes Kind stammen von ihrem Liebhaber.

Verliebte sind verrückt. Zu diesem Schluss kommen die Jungen nach
und nach. Man kann ihnen keine Ratschläge geben, sie hören auf niemanden,

machen sich lächerlich und begeben sich sogar in Lebensgefahr. Sie

eignen sich hervorragend, verspottet zu werden. Ernst wird es zum ersten

Mal, als sich einer aus der Gruppe des Protagonisten verliebt. Von da an
buhlen auch die anderen Jungen um einen Blick der Bewunderung von
einem der Mädchen.

Sülo ist der nächste, der sich unsterblich verliebt. Seine Auserwählte
ist ein stummes Mädchen, das aus einer reichen, einflussreichen Familie
stammt. Ihre Mutter ist Vorsteherin der Mädchenschule. Von den andern
Mädchen hat Sülo erfahren, dass die Stumme trotz ihrer Behinderung eine

hervorragende Tänzerin und Musikerin und die Intelligenteste unter den
Schülerinnen sei. Sülo ist entzückt von ihrem Klavierspiel, das er durch
den herausgeputzten Garten hindurch vernehmen kann und von ihrer
Tanzdarbietung anlässlich des Nationalfeiertages.

"Der Lautsprecher verkündete: 'Wir präsentieren ihnen jetzt öumäna Bäzir
BäSi! ' Gott der Erde! Sülo hüpfte über die Köpfe, hing sich an die Gitterstäbe
der äusseren Kinotür. Zahlreiche Hände griffen nach ihm und zerfetzten seinen

Hemdärmel, doch er stieg nicht hinunter. Da sah er sie: öumäna, die Stumme,
in einem weiten weissen Kleid. Sie bewegte sich wie ein Schwan von einer
Richtung in die andere, verneigte sich, beugte sich, streckte sich, hüpfte,



AUTOBIOGRAPHISCHES BEI SALIM BARAKAT 419

schaute treuherzig, zornig, war fein, hart, schwebte langsam und eilte. Sülo
schrie: 'Sie gehört mir! Sie gehört mir!' Er krallte sich noch stärker an die
Stäbe. Seine Augen konnten fast die ganze Menschenmenge, das Gebäude, die
Stumme, die Papierfähnchen, [...] sehen. 'Gumäaaaana, hier bin ich!'"28

Aber natürlich hat Sülo bei öumäna keine Chance. Ihre Welten sind zu
verschieden. Der Erzähler schilt Sülo einen Dummkopf und rät ihm, seine

Liebe zu öumäna aufzugeben.
Erst ein paar Seiten nach der Geschichte von öumäna und Sülo

erfährt der Leser, wer denn eigentlich Sülo ist. Zum ersten Mal in seinen
beiden autobiographischen Büchern wird der Eigenname des Autors
ausgesprochen.29

Zusammenfassend kann man sagen, dass das Thema der Sexualität auf
die erste Liebe des Protagonisten hinzielt. Im öundub und zu Beginn von
Hätihi 'äliyan ist Sexualität etwas Unverständliches, das nur die Erwachsenen

etwas angeht. Später wird Sexualität mit Macht und mit Geld in
Verbindung gebracht. Eine Frau kann durch ihre sexuelle Attraktivität auf die
Männer, die ihr ergeben sind, Macht ausüben. Auf der andern Seite kann
sich ein Mann durch Geld die Dienste einer Frau erkaufen. Es gibt aber
auch andere Gründe, die Männer und Frauen zueinander bringen. Leidenschaft

lässt die "Mehlblitze" zwischen dem Bäckergehilfen Basirò und der
Frau seines Meisters aufleuchten. Rache treibt die Frau von Sayhmüs dazu,

Ehebruch zu begehen und ein "Gespenst", mit dem sie sich regelmässig

trifft, zum Vater ihrer Kinder zu machen. Verliebtheit kann schliesslich
einen Mann in den Wahnsinn treiben. Verliebte sind unvernünftig,
unempfänglich für Ratschläge, locken zum Spott. Doch die eigene Verliebtheit
lässt einen all das vergessen. Die "Geburt seines Herzens" steht am Ende
der Jugendzeit unseres Autobiographen.

28 Hätihi 'äliyan, S. 108.

29 Vgl. das Zitat bei Anm. 22 oben.



420 WALBURGA ROOS

Das Ich des Autobiographen und seine Umgebung

Für G. Gusdorf30, der 1956 seine wegweisende Studie zum Wesen der
Autobiographie veröffentlichte, ist diese Literaturgattung eine "Erfindung"
der abendländischen Kultur.

Nun ist es aber so, dass gerade die arabische Literatur über einen
reichen Schatz von Selbstzeugnissen verschiedenster Art verfügt. F. Rosenthal

erstellt in seiner Studie von 1937 ein Inventar der arabischen
Autobiographien des Mittelalters und schliesst auf allgemeine Merkmale. G. Misch
widmet den arabischen Selbstzeugnissen ein Kapitel in seinem Standardwerk

zur Autobiographie des Altertums und des Mittelalters. Er achtet dabei

vor allem auf Elemente aus anderen Kulturen, die auf das autobiographische

Schreiben im Islam Einfluss gehabt haben. Der modernen arabischen

Autobiographie sind Untersuchungen von F. Malti-Douglass31, N.
Odeh32, und A.S. Shuiskii33 gewidmet. M. Häuslers34 Arbeit über fiktive
Autobiographien hat uns hier nur am Rand interessiert.35

Wir wenden uns nun einem Punkt zu, über den sich alle Forscherinnen

und Forscher in West und Ost einig sind: In der Autobiographie
konzentriert sich der Autor auf die eigene Person; die Person des Autors ist
das Zentrum der Autobiographie schlechthin; in der Autobiographie
beschreibt der Autobiograph sein Werden und Sein. Dies ist wahrscheinlich
der kleinste Gemeinsame Nenner aller Autobiographie-Definitionen. Denn

wenn es auch in der arabischen Autobiographie mehr um die Sache als um

30 G. Gusdorf, op.cit., S. 130.

31 F. Malti-Douglas, Blindness and Autobiography, Al-Ayyäm of Tähä Husayn,
Princeton, 1988.

32 N. Odeh, Dichtung - Brücke zur Aussenwelt: Studien zur Autobiographie Fadwä
Tüqäns, Berlin, 1994.

33 S.A. Shuiskii, op.cit.

34 M. Häusler, Fiktive ägyptische Autobiographien der zwanziger und dreissiger
Jahre, Frankfurt am Main, 1990.

35 Noch nicht verarbeitet werden konnte leider die folgende Literatur: 'Abbäs, Ihsän,
Fann as-sïra, Bayrüt, 1956; Barakat, 'Ali 'Abduh, I'tiräfät udabä'inäfi siyarihim
ad-dätiyya, öidda, 1982; Dayf, Sawqi, At-targamat as-sahsiyya, Kairo, 1979;
Kramer, Martin, (ed.), Middle Eastern Lives. The Practice ofBiography and Self-
narrative, New York, 1991.



AUTOBIOGRAPHISCHES BEI SALIM BARAKAT 421

die Persönlichkeit geht36 oder in arabischen Autobiographien "nach westlichem

Verständnis wenig Subjektives und Persönliches, im eigentlichen
Sinne Autobiographisches"37, zu finden ist, so steht doch immer die Person,

die sich selbst darstellt, im Mittelpunkt des Werkes.
J.P. Eakin sieht als Hauptziel autobiographischen Schreibens gar die

"Selbst-Erfindung". Sprache und Selbst-Bewusstsein sind eng miteinander
verbunden und hängen voneinander ab. Daraus folgt für ihn, dass

"following the acquisition of language and the T-am-me' experience, the
autobiographical act (if it comes at all) would figure as the third and culminating
moment in the history of self-definition."38

Im öundub allerdings findet das "ich" des Autobiographen relativ wenig
Beachtung. Als wichtigste Manifestation seiner Person steht seine Reaktion
auf den "Anfang der Gewalt" (bidäyat al-'unf) zu Beginn des ersten Kapitels.

Er reagiert mit dem Schreiben des eigenen Namens in aller
Öffentlichkeit auf den Strudel der Gewalt, der die ganze Kindheit verschlingen
wird.

"Dies war der Anfang der Gewalt, mein Freund, ein Anfang, der mich dazu

trieb, in der Schule farbige Kreiden zu klauen, um damit auf die viereckigen
Steinblöcke der Mauer des öffentlichen Parkes (al-hadiqat al-'ämma) die
Buchstaben meines Namens (hurüf ismi) und die Anfangsbuchstaben der Marke meines

Bleistiftes, H.B., zu schreiben (aktubu). Diese beiden Wörter waren der
Auftakt zum Brechen der allgemeinen Anstands- und Verhaltensregeln, ..."39

In Hätihi 'äliyan sind die Angaben zur Person des Protagonisten etwas

häufiger. Wichtige Stationen sind seine Begegnung mit der Figur des

Mèro, einer mythischen, kurdischen Gestalt, seine erste Liebe und seine

Arbeitsstellen, wo er erstmals Geld verdienen kann. Ist es eine gewisse
Scheu, die Salim Barakat davon abhält, seine Privatsphäre zu offenbaren?
Ist es die Sorge um seine Familie, die ihn nicht deutlicher werden lässt?

36 F. Rosenthal, "Die arabische Autobiographie", in: Analecta Orientalia 14, Studia
Arabica I (1937), S. 1-40.

37 N. Odeh, op.cit., S. 6.

38 J.P. Eakin, Fictions in Autobiography. Studies in the Art of Self-Invention, Prince¬

ton, 1985, S. 219

39 öundub, S. 16. Die Hervorhebungen stammen von mir.



422 WALBURGA ROOS

Oder sind die Gründe für diese "Diskretion" in der orientalischen Kultur
von Salim Barakat zu suchen? Ist es die Tatsache, dass der Islam eine

Kultur ist, "die sehr bestimmt zwischen äusserem und innerem Raum,
zwischen Oeffentlichkeit und Privatheit trennt"?40

Unsere These ist die: ein anderes fast noch wichtigeres Thema
verdrängt das Individuum Salim Barakat. Denn dieser sieht sich als "porte-
parole" und Vertreter der Menschen, die das gleiche Schicksal wie er
erleiden, die Kurden seine Heimatstadt Kamischli. Das "wir" verdrängt so
das "ich". Wir vermuten, dass für die beiden Autobiographien von Salim
Barakat ähnliches gilt, wie das, was B. Harlow über Gefängniserinneran-

gen von Drittweltautoren sagt.

"These memoirs are to be distinguished too from conventional autobiography
inasmuch as the narratives are actively engaged in a re-definition of the self and
the individual in terms of a collective enterprise and struggle. The prison
memoirs of political detainees are not written for the sake of a "book of one's
own", rather they are collective documents, testimonies written by individuals
to their common struggle."41

Auch Salim Barakats autobiographische Texte erscheinen teilweise als solche

"kollektive Dokumente". Im Gegensatz zum Individuum Salim Barakat
findet nämlich das kurdische Thema ausführliche Behandlung. Unser
Autobiograph lässt keine Zweifel darüber aufkommen, dass alles, was in seiner

Kindheits- und Jugendzeit geschah in den kurdischen Kontext der öa-
zïra zu stellen ist.

Das Kurdengebiet Syriens trägt bei Salim Barakat nur selten den
Namen öazira. Meistens spricht er vom "Norden". Liegen doch die kurdischen

Gegenden vom syrischen Staatsgebiet aus gesehen im Norden. Der
Norden ist die vierte Himmelsrichtung, die die Götter aus purer Langeweile

erfunden haben. Ausführlich werden die Natur des Nordens, seine
Fauna und Flora beschrieben. Die Vögel und Pflanzen sind die direkten
Freunde des Kindes, sie teilen das gleiche Schicksal. Durch die Aufzählung

von kurdischen Dorfnamen wird der Leser in die kurdische
Toponymie eingeweiht. Sie kann für des Kurdischen unkundige Leser sehr
exotisch wirken.

40 Vgl. N. Odeh, op.cit., S. 6.

41 B. Harlow, Resistance Literature, New York, 1987, S. 120.



AUTOBIOGRAPHISCHES BEI SALIM BARAKAT 423

" Briwa, Mosesana, Amüda, Kestek, Bahareng, Mosan, Semetek, Heiko,
Ko|ek, Antariya, Teresbiy, Agule, Herem Resch, Herem Schecho ..."42

In beiden Büchern legt Salim Barakat grossen Wert auf die kurdischen
Orts-, Fluss- und Gebirgsnamen. Angesichts der rigorosen Arabisierangs-
bestrebungen seitens der Regierungen ist diese Vorgehensweise als

Verteidigung der kurdischen Realität dieser Gegend zu sehen. Auch die Grenzen,

die willkürlich Kurdengebiet von Kurdengebiet trennen, werden
immer wieder kritisiert.

Auch auf die kurdische Geschichte der Region macht Salim Barakat
vereinzelt aufmerksam. Die Menschen, von denen Salim Barakat erzählt,
haben ihren kurdischen Charakter und ihre kurdischen Namen. Angehörige
anderer Minoritäten, die in dieser Gegend angesiedelt sind, kommen in den

Geschichten natürlich auch vor, doch die meisten Menschen, die die Welt
des Protagonisten ausmachen, sind Kurden. Die Fülle von Eigennamen
kann manchmal verwirrend sein und hat Salim Barakat auch schon Kritik
eingebracht. Die Eigennamen der kurdischen Menschen lassen sich in
folgende Kategorien aufteilen: islamische Namen in ihrer kurdischen Version
(z.B. Biro für Ibrahim, Adibo für Adib; kurdische Namen (z.B. Schero:
der Löwe) oder kurdische Übernamen (z.B. Dino: der Verrückte;
Kischomischo: der mit dem Augenleiden).

Die kurdischen Menschen leben ein kurdisches Leben. Salim Barakat

gibt unzählige Einzelheiten aus dem kurdischen Alltag. Wir erfahren, wie
die Kurden ihre Wintervorräte anlegen, wie das Getreide geerntet wird,
wie das Getreide aufgekocht wird, wie die Kurden heiraten und ihre Toten
begraben. Die Rückkehr vom der Pilgerfahrt nach Mekka von älteren
Männern wird als Freudenfest für die Kinder beschrieben. Der Monat
Ramadan vereint die männliche Bevölkerung in der Moschee. Die Kurden
nehmen es mit der Religion offenbar nicht so ernst, wie auch die Episode
über die Meditationszirkel bei Sayh al-Haznawi und die Schilderung des

Streits zwischen den Gebetsrufern Awdeke Kischomischo und Kassimo
zeigen. Ohne sich in technischen Einzelheiten zu verirren, stellt Salim
Barakat auch die wirtschaftliche Situation der Kurden dar, die Landwirtschaft

mit ihren Risiken, den Schmuggel mit Gütern aus der Türkei.

42 Öundub, S. 8-9.



424 WALBURGA ROOS

Auf keineswegs belehrende oder beschönigende Art zeichnet Salim
Barakat das Porträt der kurdischen Gesellschaft während seiner Kindheitsund

Jugendzeit und bietet dazu reichhaltiges ethnologisches Material.
Unter all diesen Elementen, welche die kurdische Welt dieser Kind-

heits- und Jugendzeit konstituieren, verdienen zwei Figuren besondere
Aufmerksamkeit: Büghi Briwa im öundub und Mèro mit seinen Vorboten
in Hätihi 'äliyan.

Büghi Briwa ist das Symbol des alten kurdischen Volkscharakters. Er
ist gutmütig, widerspenstig gegen die Autorität, nimmt sein Schicksal
selbst in die Hand. Doch in der "modernen" Zeit, in der er lebt, ist er trotz
eines Kraftbeweises ohnmächtig und unterliegt schliesslich. Der Protagonist

und seine Altersgenossen bleiben ohne direkten Kontakt zu Büghi
Briwa. Sie vernehmen von ihm vom Hören-Sagen. Bei seinem Kraftbeweis
vor dem Haus des Bezirksgouverneurs sind nicht einmal die Männer dabei.
Diese haben nämlich ermüdet aufgeben müssen, um sich im Schatten eines

Baumes auszuruhen, während Büghi allein den schweren Grenzstein
weiterträgt. Nur das Grab von Büghi auf dem Hügel von Mozän ist den
Kindern geblieben und beflügelt ihre Phantasie, zumal sie spüren, dass Büghi
ihnen vom Wesen her nahe ist und eigentlich Besseres verdient hätte.

"Mitten auf der flachen Kuppe [...] lag mit Keramikscherben bedeckt der drei
Meter lange Büghi Briwa: Sein Grab war wirklich das längste und auch das

breiteste, dennoch war er aufs betrüblichste vernachlässigt worden. Ja, die
Klagefrauen, die an jenem Tag den Leichenzug begleitet hatten, müssten eigentlich
tausend Jahre lang den Hügel hinauf und hinuntersteigen. Und wie der Untergrund

des Hügels hätten auch ihre Klagen bis zu den Wurzeln des Nordens
gelangen sollen. Nicht ein solches Ende hätte Büghi Briwa finden dürfen, nicht auf
diese Weise hätte seine Stimme verklingen dürfen, die langsam, langsam aus

unserem Innern aufstieg, während wir vor der Ungeheuerlichkeit der Zerstörung
standen und unsere Augen erfüllt waren von diesem drei Meter langen, mit
Keramikscherben bedeckten Körper. "43

Die andere, im Reich der Symbolik anzusiedelnde Figur ist Mèro, der in
Hätihi 'äliyan eine bedeutende Rolle spielt. Mèro ist das Symbol für den

Traum von der kurdischen Unabhängigkeit. Er ängstigt die Leute deshalb,
weil sie gar nicht wissen, wie sie sich die Realisierung dieses Traums
vorstellen sollen. Willkommen sind daher Katastrophen von "aussen", die ih-

43 ibid. S. 58-59.



AUTOBIOGRAPHISCHES BEI SALIM BARAKAT 425

nen Aufschub gewähren, ihr Schicksal selbst in die Hände zu nehmen. Es

geht nämlich das Gerücht, dass Mèro keine fünfzigjährige Zeit der Ruhe

(hudü ') erträgt und dass sein Erscheinen für die Menschen schlimmer sei

als alles andere denkbare Unheil.

"Jeder schiebt die Ankunft Mëros auf seine Art hinaus, schiebt die Ankunft der
Böcke hinaus, die mit ihren Hörnern die Erdkruste aufreissen."44

Die Knaben hingegen, und ihnen voran der Protagonist der Autobiographie,

erkennen den kurdischen Charakter Mëros, wissen die Zeichen richtig

zu deuten. Die Beziehung Mëros zum Monat März ist aufschlussreich.
Der März war für die Kurden durch ihre ganze Geschichte hindurch ein
bedeutender Monat. Ausserdem wird das kurdische Neujahrsfest Newroz
am 21. März gefeiert.

"Böcke" nennt man in der kurdischen Sprache besonders mutige und

tapfere Männer; sie sind das Gefolge von Mèro, tragen türkisblaue Hörner
und sind so gross wie Esel oder Maultiere.

Mèro kommt nicht ohne Vorankündigung. Seine Vorboten, Zeitgenossen

der Bewohner von Kamischli, künden seine Ankunft an. Es sind

Menschen, die alle irgendwie geistesgestört sind oder sonst aus der Norm
fallen. Sie lassen sich zu nichts überreden, gehen unbeirrt ihren Weg, der
für die andern völlig unverständlich ist. Und doch hat man Respekt vor
ihnen und würde es nicht wagen, ihnen Übles anzutun. Sie stehen, ähnlich
wie Büghi aus dem öundub für den ursprünglichen kurdischen Volkscharakter.

Sie sind eigensinnig, unbelehrbar, widerspenstig und dickschädelig.
Und alle bewachen sie irgendetwas. Blêro, zum Beispiel, bewacht die beiden

Brücken, die über den Stadtbach fuhren. Sëfe bewacht imaginäre
Bäche. Abbässe Quso fühlt sich beauftragt, Getreidesäcke von der Strasse zu
schaffen. Er allein aber "sieht" die Säcke. Dawüd Kot ist der Hirte einer
unsichtbaren Schafherde.

Als eigentliche Schlüsselstelle in Hätihi 'äliyan ist die Begegnung des

Protagonisten mit Mèro zu deuten. Er ist an einem heissen Sommertag mit
einem Freund unterwegs zu einem Dorf ausserhalb von Kamischli. Aus
Unachtsamkeit purzelt er in den Strassengraben und findet sich in einer
völlig fremden Landschaft wieder. Eine in Schaffelle gehüllte Gestalt —

44 ibid. S. 119.



426 WALBURGA ROOS

erst später erfahren wir, dass es sich um Mèro handelt — unterhält sich
dort mit ihm. Doch in seiner Verwirrung versteht der Junge gar nichts und

gibt nur unzusammenhängende Antworten.
Durch die Begegnung des Protagonisten mit Mèro reiht auch er sich

unter die Leute, die eine bestimmte Beziehung zu dieser kurdischen Figur
unterhalten. Er beginnt, sich von seinen Zeitgenossen zu unterscheiden,
dadurch eben, dass er Zeichen und Dinge wahrnimmt, die andern Angst
machen oder schlicht und einfach verborgen bleiben. Sein Freund hat
nämlich von der merkwürdigen Landschaft nichts mitgekriegt und erkennt
auch auf dem Heimweg an der besagten Stelle kein Anzeichen für
aussergewöhnliche Vorkommnisse. Mèro macht dem Protagonisten den Vorwurf,
dass die Leute schlafen würden, dass sie sich der kurdischen Realität
verschlossen hätten. In den Prologen beider Bücher erscheint dieser Gedanke
ebenfalls wiederholt. Im öundub sind es die "Kumpanen" des Erzählers,
die sich von der kurdischen Identität (d.h. von den Wurzeln) abgewandt
haben, obwohl sie sie eigentlich begriffen (d.h. umschlossen) hatten.

"Hör auf, mich zu den Kumpanen zu stossen, die die Wurzeln zwar umschlossen,

dann aber einschliefen!"45

Im Hätihi 'äliyan wollen die Erwachsenen die Kinder einschläfern. Sie

sollen sich aber gegen das Vergessen ihres Kurdisch-Seins wehren.

"Langsam, langsam werden sie euch wie Katzen zu ihrer Brust haben und
flüstern: 'Schlaft gut, ihr braven Kinder!' [¦••] Schlaft nicht! Werft ungestüm die
Decken zurück! Steigt von euren Betten und flieht zur Tür hinaus."46

"Lasst eure Familien nicht aus dem Auge! Und wenn sie eingeschlafen sind,
folgt mir!"47

Als der Protagnist erkennt, dass es sich bei seinem Gesprächspartner um
Mèro handelt, springt er auf, schreit laut den Namen des Fabelwesens und
fällt in Ohnmacht. Offensichtlich ist auch für ihn die Zeit zur Konfrontation

mit der eigenen Identität noch nicht gekommen. Er wäre den

Konsequenzen (noch) nicht gewachsen. Erst der erwachsene Autobiograph stellt

45 Öundub, S. 7.

46 Hätihi 'äliyan, S. 5.

47 ibid. S. 6.



AUTOBIOGRAPHISCHES BEI SALIM BARAKAT 427

sich der Herausforderung, indem er sich auf literarische — autobiographische,

lyrische oder romaneske — Art mit dem brennenden Thema
auseinandersetzt.

Zusammenfassung und Schlussfolgerang

öundub und Hätihi 'äliyan sind nicht klassische Autobiographien. In beiden

Büchern schliesst zwar der Autor mit dem Leser den pacte
autobiographique. Doch ein leichtes Unbehagen bleibt. Von der Analyse der
Erzähltechniken und vor allem der Perspektive (bzw. des Perspektivenwechsels)

versprechen wir uns aufschlussreichere Ergebnisse zum Wesen des

Autobiographischen bei Salim Barakat.
Gewalt ('unf) und Sexualität sind die beiden thematischen Schwerpunkte,

die sich wie zwei rote Fäden durch die beiden autobiographischen
Werke ziehen.

Die Behandlung des "ich" in Salim Barakats Autobiographien
unterscheidet sich in mancherlei Hinsicht von anderen Autobiographien. Die
Geburt des Protagonisten findet keine Erwähnung, auch nicht seine
Vorfahren oder näheren Familienmitglieder. Von seiner Verwandschaft trägt
(ausser einem einzigen Onkel) niemand einen Eigennamen. Lebensdaten
des Autors werden nicht erwähnt. Das Sich-Erinnern wird nicht thematisiert.

Mehr noch als in anderen Autobiographien ist hingegen der ethnische
Kontext wichtig, in dem sich die Autobiographien ansiedeln. So spielen
zum Beispiel auch die Eigennamen, die fast ausnahmslos kurdisch sind, eine

wichtige Rolle. Sie sind ein Manifest gegen die von der Regierung
angestrebte Arabisierang der Kurdengebiete.

1966 hat der palästinensische Schriftsteller öassän Kanafäni den
Begriff des adab al-muqäwama (Widerstandsliteratur) geprägt. Für Kanafäni
bestand in der Tat eine enge Beziehung "between armed resistance and
resistance literature"48, ja, der kulturelle Widerstand steht in nichts dem
bewaffneten Widerstand nach. Wie richtig diese Meinung — leider — wirklich

war, beweist G. Kanafänis gewaltsamer Tod. Er fiel 1972 einem
Attentat zum Opfer.

48 B. Harlow, op.cit., S. 10.



428 WALBURGA ROOS

Auch die Kurden stehen in allen Ländern, in denen sie leben, in
Opposition zu den sie unterdrückenden Regimes. Wie wichtig neben dem
bewaffneten Kampf auch die kulturelle Aufrüstung ist und war, hat schon der
legendäre Kurdenführer Mustafa Barzani erkannt. Es ist bekannt, dass er
sich stets um die Bildung seiner Peschmerga (Freiheitskämpfer) und der
nicht aktiv am Kampf teilnehmenden Bevölkerung gekümmert hat. Auch
die PKK legt nebst militärischer Schulung und ideologischer Indoktrination
Wert auf eine gewisse Allgemeinbildung der Kämpfer und Kämpferinnen.

Natürlich besteht für Volksgruppen, die im Widerstand zu einer
Okkupationsmacht stehen, die Gefahr des Ideologisierung. Nicht nur die Opfer

der Unterdrückung, sondern auch ihre Taten, ihre Kultur und ihre
Geschichte können für unantastbar erklärt werden. M. Rodinson spricht von
der Gefahr des Narzissmus, der keine Kritik zulässt, auch dann nicht,
wenn die Unterdrückten eventuell selbst zu Unterdrückern werden.

"The slightest criticism is seen as criminal sacrilege."49

Dass man die Literatur von Salim Barakat als adab al-muqäwama lesen

und verstehen kann und muss50, geht aus den vorangehenden Ausführungen

klar hervor. Dass es sich den Gefahren dieser Literatur bewusst ist,
beweist die Art und Weise, wie er möglich auftretende "Probleme" löst.

Er schreibt die Kindheits- und Jugendgeschichte auf. Dies ist eine
geschickte Strategie, um die Leserschaft zu fesseln. Denn wenn man bei den

Widrigkeiten, die Erwachsenen oder gar Helden widerfahren können,
wegsehen kann, so ist das im Zusammenhang mit Kindern und deren Leid um
ein Vielfaches schwieriger. Kinder reflektieren zudem noch (fast) nicht,
und können für das, was sie tun, (noch) nicht zur Rechnenschaft gezogen
werden.Weil die Entwicklung des jungen Menschen zur beschriebenen Zeit
noch nicht abgeschlossen war, fühlt sich der Autor für das Kind, das er

war, noch nicht in dem Mass verantwortlich, wie er es für sich als erwach-

49 M. Rodinson, Einleitung zu People without a Country, The Kurds and Kurdistan,
1980, engl. Ausgabe von G. Chaliand, Die Kurden und Kurdistan, zitiert nach B.
Harlow, op.cit., S. 29.

50 Allerdings wäre es falsch, wollte man die Literatur Salim Barakats auf diesen einen

Aspekt beschränken.



AUTOBIOGRAPHISCHES BEI SALIM BARAKAT 429

senen Person tun.51 Dieser "Abstand" kann den muqäwama-Autor wiederum

vor der Gefahr des Ideologisierens schützen kann.
Salim Barakat zeichnet nicht ein Volk, das nur aus Helden, Märtyrern

und unschuldigen Opfern besteht. Er schildert die Menschen, manchmal in
wenigen skizzenhaften Zügen, so, wie sie sind mit all ihren Fehlern und
Lastern52. Salim Barakat führt uns eine Art kurdische comédie humaine

vor.

"Writing autobiography is one of the strategies human beings have developed to
make life matter. "53

So beschreibt B.J. Mandel die Hauptaufgabe der autobiographischen
Tätigkeit. Salim Barakats Strategie ist aber noch weitreichender. Dadurch
nämlich, dass er sein Leben zum Thema erklärt, erklärt er auch die
Existenz seines Volkes, der Kurden, dazu. So gesehen stimmen wir dem Satz

von R. Rosenblatt zu:

"All autobiography ist minority autobiography."54

51 Vgl. R. Pascal, Die Autobiographie, Gehalt und Gestalt, Stuttgart, 1965, S. 105.

52 Dies hat ihm von verschiedener kurdischer Seite Kritik eingebracht. Es sei nämlich
nicht angebracht, das kurdische Volk, das in einem patriotischen Kampf stehe,
"schlecht" zu machen.

53 B.J. Mandel, "Full of Life Now", in: J.Olney (ed.), Autobiography: Essays Theo¬

retical and Critical, Princeton, 1980, S. 64.

54 R. Rosenblatt, "Black Autobiography: Life as the Death Weapon", in J. Olney,
op.cit. S. 169.




	Zum autobiographischen bei Salim Barakat

