Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 2: Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

Artikel: La poésie arabe médiévale : le canon et la réalité (le madh a-t-il une
valeur documentaire véritable?)

Autor: Kudelin, Alexandre B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147258

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA POESIE ARABE MEDIEVALE: LE CANON ET LA REALITE
(LE MADIH A-T-IL UNE VALEUR DOCUMENTAIRE VERITABLE?)

Alexandre B. Kudelin, Moscou

La poésie arabe classique appartient a 1'art traditionaliste et possede,
comme un type particulier de création artistique, des traits spécifiques. Les
orientalistes ont fait beaucoup, dés le commencement du XXeme siecle,
pour expliquer en quoi consiste cette spécificité. En constatant les résultats
satisfaisants de leur activité il faut noter, tout de méme, une faiblesse
considérable de la plupart des travaux des arabisants de la premiere moitié
du XXeme siecle. Ils ont tiché d'expliquer cette spécificité en se basant sur
les normes de la poétique et de 1'esthétique des littératures européennes des
XIXeme et XXeme siecles, ce qui ne pouvait pas donner de résultats
positifs dans l'interprétation de plusieurs phénomenes de la littérature
arabe médiévale, de sa poétique et de sa valeur esthétique.

Dans 1'interprétation des savants de la premiere moiti€ de notre siecle,
les “canons” médiévaux pesaient sur les poetes arabes et limitaient la
liberté de leur création. C'est seulement les auteurs les plus éminents qui
pouvaient échapper aux exigences séveres des “canons”, mais leur création
tout de méme n'était que “la danse aux chaines”. D'apres cette
interprétation, les chefs-d'oeuvre de la poésie arabe classique étaient le
résultat de 1'élimination des “canons”, on les a créés en dépit du principe
de traditionalisme qui était la base méme de la création des auteurs arabes
médiévaux. Elle traite comme d'une qualité inférieure tout un systeéme
artistique qui a joué un role considérable dans 1'histoire de la littérature
mondiale.

Pour révéler la spécificité d'un phénomene inconnu, il faut le
comparer a un phénomeéne connu. Cela a été fait par les arabisants de la
premiere moitié de notre siecle. Cependant leur représentation de la
spécificité de la poésie classique et de sa poétique n'était pas complete. Ils
ont tres bien montré que les facteurs de la valeur esthétique de la littérature
européenne des XIXeme et XXeme si¢cles ne sont pas valables ou sont
incompletement valables dans la littérature arabe classique. Mais ils n'ont
pas fait la comparaison inverse, indispensable pour la description
typologique d'un phénomene, a savoir: est-ce qu'il existe des facteurs
spécifiques, différents des facteurs contemporains, capables de créer la
valeur esthétique de 1'oeuvre dans la littérature traditionaliste.



372 A. B. KUDELIN

L'actualité de ce deuxitme coOté de la description est devenue
apparente surtout pendant ces trois ou quatre dernieres décennies dans le
cadre du processus de révision de plusieurs problemes de I'histoire, de la
culture et de la littérature du Moyen Age. Dans les nombreux ouvrages sur
la poétique et 1'esthétique de la littérature médiévale mondiale nous
pouvons mettre 1'accent sur les deux theéses qui ont de 1'importance pour la
compréhension de la nature de la poésie arabe médiévale.

D'apres la premiere, le traditionalisme de la littérature médiévale se
fonde sur le systtme des éléments canoniques. Ceux-ci sont le produit
d'une conscience sociale déterminée dont 1'existence s'explique par
plusieurs raisons objectives et comme tels ils ne sont pas capables de
ralentir le processus du développement de la littérature. Ils paraissent et
fonctionnent dans les conditions de la domination d'un type déterminé
d'idéologie. Ils disparaissent simultanément avec 1'éclipse de ce type
d'idéologie.

D'aprées la deuxitme, le systtme canonique connait des
transformations considérables a la suite de changements au sein de la
conscience sociale et grace aux lois immanentes de 1'art canonique, ce qui
explique la conservation de son activité artistique pendant une période de
longue durée.

C'est dans 1'esprit de ces deux theéses que nous essayerons d'examiner
dans notre intervention un genre de la poésie arabe médiévale — le madh.
Rappelons tout d'abord que comme tous les autres genres et méme plus il
était 1'objet d'opinions incorrectes et, aujourd'hui, périmées. On peut les
résumer en quelques mots. C'est un genre figé qui ne donne pas a 1'auteur
les possibilités de développer son initiative. Le héros (le mamdith) est
devenu depuis longtemps “le cliché” dans lequel il serait inutile de
chercher les traits de ressemblance avec celui qui est, pour ainsi dire,
prototype et destinataire du panégyrique. Dans son contenu, qui est tres
pauvre et monotone, on ne reconnaitra qu'avec difficulté les traits précis
du temps et du lieu déterminés. Mais, malgré les invraisemblances dans les
descriptions panégyriques congues en dehors de toute observation, malgré
le manque de sincérité, malgré un intérét littéraire tres discutable de la plus
grande partie des vers laudatifs arabes, les oeuvres de madh contiennent
les données fragmentaires d'une valeur documentaire qui peuvent apporter
une aide au sociologue comme 2 1'historien.



POESIE ARABE MEDIEVALE 373

Il est 2 noter qu'aujourd'hui les regards périmés sur le madh cedent
dans les travaux des orientalistes la place a une conception plus objective.
C'est ainsi que, par exemple, dans 1'article “Madih” (section persane) de
I'Encyclopédie de 1'Islam, J.W. Clinton critique les préjugés anciens. Il
propose d'envisager les oeuvres panégyriques comme des sortes de textes
rituels dans lesquels 1'éloge d'un souverain devient 1'éloge du pouvoir
monarchique lui-méme, ce qui permet aux poetes de cour de confirmer
leur dévouement au mythe du monarque idéal (EI [2], t.5, pp. 960-961.
Madih).

Continuant cette révision, nous examinerons dans notre intervention
un probléme des relations du madh avec la réalité, toujours en tenant
compte que ces relations doivent avoir un caractere spécifique si on les
compare avec celles de la littérature moderne. Pour toucher a ce but nous
essayerons de pénétrer dans le monde intérieur des panégyriques de 1'un
des plus connus des poetes andalous, Ibn Darrag al-Qastalli (958-1030),
consacrés au gouverneur de 1'Espagne musulmane al-Mansur (976-1002).

Ibn Darrag est venu a la cour de Cordoue, la capitale du Califat
umaiyade en Espagne musulmane, en 992, alors que s'était déja installé
solidement et s'approchait du sommet de sa gloire le premier ministre
(hagib) du calife umaiyade Hisham II. L'historien E. Lévi-Provencal
caractérise al-Mansir comme le “champion de la gloire de 1'Islam dans la
Péninsule ibérique” qui a inscrit “aux fastes de 1'empire hispano-umaiyade
ses plus retentissantes victoires sur la Chrétienté”. Pendant plus de vingt
ans, il apparaissait “comme le seul et véritable souverain d'al-Andalus,
tandis que le calife en titre” n'était “qu'un fantoche” et passait “tout a
l'arriere-plan de la scéne politique” (HEM, t.2, pp. 197-198). D'apres les
sources arabes, al-Mansiir a organisé pendant son gouvernement plus de 50
expéditions militaires victorieuses contre les Chrétiens (ibid., p. 233).

Pendant la période de 992 jusqu'a 1002 Ibn Darrag a consacré a al-
Mansir plus de 30 oeuvres. Une partie considérable de ses panégyriques
est liée aux activités militaires contre les ennemis du Califat umaiyade (le
départ des troupes, le retour des troupes d'une expédition victorieuse, la
capture des chefs des armées chrétiennes, les prises des forteresses
ennemies etc.). Les quatre panégyriques sont écrits a 1'occasion de
'arrivée des ambassades chrétiennes (habituellement elles arrivaient 2
Cordoue pour demander la paix), trois oeuvres seulement sont écrites a
I'occasion de fétes religieuses. Quelques panégyriques sont inclus dans le



374 A. B. KUDELIN

Diwan d'Ibn Darrag sans les commentaires médiévaux, tandis que leur
texte ne permet pas d'éclaircir les circonstances de leur composition.

Ainsi environ des deux tiers des panégyriques consacrés a al-Mansir
sont en rapport avec les événements déterminés de la vie politique du
Califat umaiyade. Essayons donc de les examiner du point de vue de leur
exactitude documentaire et historique. Il est connu que dans les sources
concernant 1'histoire d'al-Andalus on trouve trés peu de renseignements
sur les expéditions militaires des Musulmans contre les Chrétiens a
I'époque d'al-Mansur (ibid.). Or, les oeuvres d'Ibn Darrag ne comblent
pas ces lacunes. Juste au contraire, c'est seulement en utilisant les
renseignements déja connus par des travaux historiques qu'on réussit a
déchiffrer les données contenues dans ses panégyriques. On peut tirer du
Diwan du poete parfois la date de composition de 1'oeuvre déterminée (des
commentaires médiévaux au texte poétique), presque toujours le nom du
destinataire du panégyrique (des commentaires et du texte), rarement les
circonstances de la composition d'une piece (habituellement des
commentaires, exceptionnellement du texte), parfois les noms des ennemis
du personnage loué (des commentaires et du texte), parfois aussi les
toponymes de la Péninsule ibérique ou les événements historiques avaient
lieu (le plus souvent du texte).

On peut constater, ainsi, que dans le cas d'absence dans les
commentaires des dates et des indications relatives aux circonstances de la
composition des oeuvres déterminées, il est assez difficile de les trouver
dans les textes poétiques. On passe ici sous silence 1'absence dans les
panégyriques de détails concrets concernant les expéditions militaires elles-
mémes. La “valeur documentaire” des oeuvres laudatives est tres limitée,
dans certains cas elle peut étre presque nulle. On est obligé de tirer la
conclusion que les “oeuvres de circonstance”, qui, parait-il, doivent étre
liées a la réalité, n'ont pas de “valeur documentaire” considérable.

Mais ce n'est pas tout. Les données documentaires discrétes dans les
panégyriques d'Ibn Darrag se trouvent entourées par les éléments d'une
valeur inverse. C'est ainsi que le poete emploie pour créer le portrait
physique et moral d'un personnage loué et pour raconter ses actions des
éléments constants de la poésie arabe classique.

Pour le portrait physique il emploie le trait commun pour toute la
poésie arabe laudative — les images et les comparaisons appelées par la
“face lumineuse” (aurore, lune, soleil, éclair, flambeau): “Son visage est



POESIE ARABE MEDIEVALE 375

comme le soleil & 1'aube qui s'est lié avec la pleine lune entourée par les
étoiles” (DID, N 113, 43):

Kacanna safhata waghi-hi Samsu °l-duha wugilat bi-badrin bi’l-nugimi
mukallali.

Pour le portrait moral, les qualités traditionnelles de générosité et libéralité
ameénent la comparaison avec la pluie bienfaisante etc. (DID, NN 4, 19;
100, 64; 106, 23), celle d'audace dans le combat amene la comparaison
avec le lion; son dévouement a la foi est “une pluie bienfaisante pour
1'Islam, une pluie torrentielle et dévastatrice pour le Paganisme” (le poete
pense a la chrétienté) (DID, N 101, 30):

Fa-hwa li *l-islami gaytun sa’ibun wa ‘ala I-israki sw’bibu barad.

Un élément particulier est la “noble origine” du héros, qualité
traditionnelle elle aussi. Ibn Darrag emploie ce theme dans presque toutes
ses oeuvres. Parfois il décrit en détail les grandes actions des générations
précédentes (DID, NN 78, 33-40; 99, 9-22), plus souvent il évoque ce
theme dans un ou deux bayts, mais en revanche il revient a lui plusieurs
fois dans le méme panégyrique (DID, NN 100, 44, 54-55; 102, 2-3, 18,
21):

Le portrait physique et moral du mamdith est privé de traits concrets
individuels. Les comparaisons ne sont pas destinées a représenter
|'apparence mais touchent le c6té substantiel des objets comparés. C'est
pourquoi on voit souvent dans la description d'un héros la combinaison
d'objets qui ont treés peu en commun: il est en méme temps “la fleche bien
tirée”, “le glaive meurtrier”, “la pluie abondante” et “la pleine lune
lumineuse” (DID, N 106, 22-23):

Sahmun ida Sagara °l-qawadibu sa’ibun sayfun ida tanaqa °I-kumatu mubiru
gaytun ida ma °l-gaytu ablafa hatilun badrun ida dagati °I-hutiubu muniru.

R. Blachere a trés bien décrit 1'impression produite par cette sorte de
description (notons quand méme qu'il s'agit 1a de la description de fleurs):
Ibn Darrag “ne songe pas réellement a décrire 1'objet dont il parle. Il ne
médite méme pas de 1'évoquer. Il se propose simplement de grouper, en
quelques vers, un certain nombre de comparaisons, d'images, de pointes
suggérées par l'objet, terminées par une sorte d'‘envoi’ souvent sans lien
avec la ‘description’ méme” (ID, p. 107). La nature de pareilles



376 A. B. KUDELIN

descriptions, D.S. Likhatchev tente de l'expliquer, en s'appuyant sur les
textes de la littérature russe ancienne: “la ressemblance extérieure des
objets comparés n'est pas seulement rejetée, mais parfois semble étre
rompue expres”, parce qu' “un écrivain russe ancien prétait beaucoup plus
d'attention a la représentation de la fonction d'un objet qu'a la
représentation de son image réelle” (PLRA, p. 194, 196).

Le poette s'adresse a la tradition et crée le portrait d'un personnage
loué qui est prédéterminé en gros. Les comparaisons indiquent les qualités
morales du mamdiih. Les qualités louées sont traditionnelles et non pas
individuelles et on doit les présenter ensemble. On consacrait les
panégyriques a des personnes déterminées, mais cela ne signifie pas que le
poete était tenu de représenter dans son oeuvre les traits individuels de
cette personne. Le panégyrique n'est pas le portrait dans la peinture
européenne des XIXeme et XXeme siecles et il n'est pas raisonnable de
chercher dans son texte des traits de ressemblance avec le “modele”.
Examinons, par exemple, un tel trait de mamdih comme la “noble
origine”.

Al-Mansur était bien d'origine arabe noble, et Ibn Darrag nomme
dans ses oeuvres les aieux véritables du gouverneur. Mais dans ses
panégyriques consacrés aux autres gouverneurs d'al-Andalus il ne suit pas
une “exactitude absolue”. Dans sa fameuse “Lamiyya” consacrée a °‘All
ibn Hammud le poete parle toujours de la noblesse des origines arabes
anciennes d'un gouverneur berbere (!) (DID, N 31, 7-8, 44-45, 55-56, 67).
Et on peut trouver assez d'exemples semblables dans le Diwan d'Ibn
Darra$.

Dans les ouvrages modernes on traite treés souvent ces “inexactitudes”
comme une sorte d'imposture, une tendance a attribuer au héros de basse
origine de glorieux ancétres et par cela méme de soutenir ses aspirations au
pouvoir. Cette explication ne semble pas compléte. Les “inexactitudes” de
cette sorte ne pouvaient pas présenter de secret pour les hommes de la cour
qui étaient 1'auditoire des panégyriques. Il s'ensuit que le poete voulait
tromper les autres sans espérer le succes, ou bien qu'il flattait d'une
maniere grossiere. Ni 1'une ni 1'autre de ces deux possibilités ne semble
étre séduisante pour un poete de cour.

En chantant la gloire a la noblesse des origines du héros Ibn Darrag
suivait strictement les réglements de la poésie laudative arabe. Dans ses
éloges du héros il tenait compte, autant que possible, des données



POESIE ARABE MEDIEVALE 377

“documentaires”, mais si celles-ci n'étaient pas compatibles avec le
standard adopté pour la réalisation de ce theme, il donnait une généalogie
arabe inventée a des Berberes. Mais ici il faut prendre en considération
que la généalogie fictive était courante en Andalousie, notamment pour les
affranchis des califes, et ne devait pas étonner les Hispano-Musulmans.
Dans le Diwan d'Ibn Darrag on trouve quelques pitces adressées aux
mawlds d'al-Mansiur que le poete nomme les “Amirides” comme les
représentants d une fraction du gouverneur avec la mention, naturellement,
de sa généalogie. Donc les pottes avaient assez souvent une base légitime
pour des expériences généalogiques, ce qui leur permettait de composer les
panégyriques en respectant la tradition.

L'événement concret auquel il est fait allusion dans le panégyrique est
placé par le poete dans une série de valeurs connues et constantes, non
transitoires. Les propos sur les “jours de l'actualité présente” sont
transportés sur un plan élevé, hors du temps et de 1'espace. C'est pourquoi
les réalisations glorieuses du héros excitent les réminiscences des
événements louables dans le passé. Ibn Darrag cherche des paralleles dans
I'histoire arabe ancienne et universelle, les précédents dans les jours
anciens de Saba® et de Himyar. On trouve aussi les réminiscences des
Ecritures: “et si l'esprit de 1'oppression est vivante chez eux, 1'esprit de
Goliath, leur ancétre, toi, tu trouveras les pierres de David” (DID, N 1,7):

fa-in yahya fi-him bagyu Galita §addi-him fa-ahgaru Da’iida laday-ka mutilu.

Les petites inexactitudes ont rapport a la réalité “basse” et ne peuvent pas
influencer le sens élevé des problémes posés par le poeéte. Bien plus,
parfois une oeuvre devenait plus expressive grace a ces “inexactitudes”.
Examinons quelques exemples.

Dans le panégyrique composé a 1'occasion des préparatifs de
I'expédition contre le révolté berbere Ziri b. °Atiyya on voit la
représentation de la lutte contre celui-ci comme la lutte contre un Infidele,
(c'est-a-dire un Chrétien). Mais dans la conscience du panégyriste, le
révolté contre 1'autorité d'al-Mansur devient un Infidele et un ennemi de
1'Islam (DID, N 1).

Un roi chrétien — on parle toujours de la conscience médiévale — en
tant qu'il est roi doit avoir de glorieux ancétres. Lesquels? Cela n'a pas
d'importance dans une oeuvre qui chante la gloire de la puissance de
I'Islam. C'est pourquoi il est dépeint comme “héritier de 1'empire des



378 A. B. KUDELIN

Romains” waritu mulki °l-Rim et “descendant des Césars” trawassata
ansaba °I-Qayasiri (DID, N 107, 10-11). Il est a2 noter que dans ce cas le
poete connaissait bien siir la généalogie du roi chrétien parce qu'il parle du
beau-pere (!) d'al-Mansur, Sanche II, Garcia, le roi de Navarre (970-994)
qui maintenait des contacts actifs avec les Musulmans d'Espagne (HEM, t.
2, pp. 242-243).

Un roi chrétien, selon la conscience musulmane médiévale, quoiqu'il
soit un “paien”, doit étre courageux et intrépide: “Il est commandant de
l'infanterie et de la cavalerie, 1'aide et le souci pour les ouailles. Son glaive
rivalise de vaillance et d'audace, l'expérience se trouve réunie chez lui
avec la finesse de 1'esprit” (DID, N 118, 16-17).

Za‘imun bi’l-kata °ibi wa’l-madaki timalun Ii’l-ra*aya wa’l-ri‘a’i.
Mubari sayfi-hi qadaman wa-ba’san wa-masfiu‘u °l-tagaribi bi’l-daha’i.

Un roi chrétien est beau comme un roi musulman (il est dépeint d'apres les
échantillons de représentation du roi musulman). Mais ce n'est pas le
résultat de 1'ignorance de la “couleur locale”; un détail précis et par cela
méme bas en ce cas pourrait étre nuisible au sens élevé du panégyrique. Le
poete arabe dépeint le triomphe du roi musulman sur le roi chrétien
conformément a 1'esprit de son oeuvre: un brave Chrétien est vaincu par
un audacieux Musulman qui a su montrer plus de courage que son ennemi.

La thématique traditionnelle du wasf est utilisée par Ibn Darrag dans
ses panégyriques pour la représentation de ses actions, d'ou les themes du
désert, des traces de campement abandonné, de la “vache sauvage”, du
lion, du chameau, du ciel, des étoiles, de 1'éclair et du tonnerre etc.
Cependant dans les panégyriques d'Ibn Darrag a 1'époque d'al-Mansur
dominent les descriptions liées au monarque guerrier: celles des batailles,
des lances, des épées, du sang versé des ennemis, des cuirasses et autres.

On note ici un niveau élevé d'emploi de formules figées. Des mots
constants sont employés pour la description de 1'arme, du cheval, de la
bataille, de méme qu'on constate 1'emploi de formules dans le theme des
“maisons détruites”, mentionnées par le poete dans le cadre des oeuvres
sur les razzias contre les villes et forteresses des Chrétiens. La
concentration €levée des formules est marquée aussi dans le portrait du
héros, physique et moral (dans les comparaisons figées avec le soleil, la
lune, la mer, le nuage, la pluie, le lion, 1'épée etc.).



POESIE ARABE MEDIEVALE 379

Quelle est la fonction de ces éléments constants du contenu? Les
détails “documentaires” perdent leur signification dans le contexte de la
description d'une situation conventionnelle. Mais ils n'ont pas de rdle
décisif. Le poete dépeint la situation standard selon les regles de la
réalisation des thémes. Il ne s'intéresse pas a faire un exposé écrit des
événements réels, dont il pouvait trés souvent étre le témoin oculaire. Une
description conventionnelle a un rapport au contexte du genre et possede
elle-méme sa “charge” émotionnelle, accumulée au cours de la longue
histoire du madh, qu'elle communique 2 un éloge déterminé. Le mot a
perdu son caractere de nomination d'un objet (la fonction de dénoter
quelque chose) et a obtenu la possibilité de connoter quelque chose, il est
devenu un “signal” qui éveille chez l'auditeur qui le regoit telle ou telle
émotion. Les thtmes conventionnels, les mots-signaux posseédent des
possibilités associatives riches, tout en réduisant le caractére objectif des
détails “documentaires” (“bas”), ils communiquent au panégyrique tout
entier une emphase et solennité particulieres.

La réalité matérielle “basse” est exclue du monde idéal et élevé du
poete andalou. Sous la domination des images et des formules
conventionnelles dans le style panégyrique, les détails “documentaires” qui
pénetrent du “dehors” dans 1'univers hermétique de 1'éloge perdent leur
signification propre (parce qu'ils sont soumis pour ainsi dire a
1'“abstraction”) et obtiennent une signification conventionnelle et figurée.

Cette conclusion n'exclut pas du tout la possibilité d'existence de
rapports du madh avec la réalité. Juste au contraire, on doit insister qu'ils
sont assez intensifs, quoiqu'ils soient indirects. On peut ajouter méme pour
ceux qui ont un penchant pour les paradoxes que ces rapports se réalisent
non pas en dépit des €éléments conventionnels, mais en grande partie grice
a ceux-ci. Cependant nous devons étre préts a constater que ce sont des
rapports singuliers. Leur nature est déterminée par la spécificité de la
littérature médiévale qui représente un type particulier de conscience
artistique.

Ibn Darrag était un poete de large diapason. L'analyse minutieuse
révele dans ses éloges pratiquement tous les th¢mes et motifs les plus
connus du madh (pour la vérification de sa maitrise poétique on peut
s'adresser, par exemple, au “Diwan al-ma‘ani” d'al-°Askari). Dans chaque
oeuvre le poete combine de nouveau les éléments traditionnels dans le
cadre des schémas connus du genre madh. 1l peut sans difficulté créer une



380 A. B. KUDELIN

nouvelle combinaison qui différait sensiblement des précédentes: une
utilisation plus intensive de tel ou tel motif, ou bien au contraire, 1'absence
d'un motif répandu acquiert dans le contexte des schémas connus du madh
le sens de 1'accent personnel, ce qui exerce une influence sensible sur le
contenu de 1'oeuvre déterminée.

Pour illustrer ces possibilités de 1'auteur analysons les deux gasidas
d'Ibn Darrag (DID, NN 100 et 120) sous 1'aspect de la représentation des
rapports entre le madih et le mamdiih.

La premiere a été prononcée en présence d'al-Mansur le 2 décembre
992. Elle commence directement par le theme laudatif. Le pokte déclare
que son coeur et sa vie appartiennent au roi dont la générosité ne connait
pas de limite et qui est couronnée de succes (b. 1-4). Il parle aussi des
signes de la générosité du mamdith qui ont marqué (et pourront marquer)
I'existence du madih (b. 5-9). Dans les bayts 10-11 on entend pour la
premiere fois une allusion aux ennemis envieux qui sont trompés dans leur
attente: le roi n'a pas disgracié son poete. Le madih ne sait pas comment il
peut remercier son protecteur qui 1'a défendu contre les malheurs,
équitable dans ses jugements (b. 12-19.

Les intrigues des calomniateurs et des envieux blessent le coeur du
poete, ce sont leurs intrigues qui ont causé la petite crise dans son oeuvre
(b. 20-22). La vérité triomphera-t-elle? — le poete ose blamer son maitre
qui préte attention aux calomnies (b. 23-31). Le madih est prét a prouver
sa maitrise dans la poésie, la prose, 1'art oratoire (b. 32-40). Le poete
déclare que son devoir est le service des nobles 'Amirides et il ne cherche
pas d'autre destin (b. 41-45). Le madih remplit son devoir envers Allah en
aidant le champion de la foi et un héritier légitime qui remporte les
victoires sur les ennemis de 1'Islam (b. 45-56). A la fin du panégyrique le
poete remercie encore une fois son protecteur généreux (b. 57-64).

Résumons en quelques mots 1'essentiel. Dans cet éloge Ibn Darrag se
plaint que ses mérites ne sont pas suffisamment reconnus tandis qu'il
considere que son service a la cour des ‘Amirides remplit un saint devoir
envers Allah et 1'état. C'est pourquoi il pense qu'il a droit de demander
1'aide du souverain dans 1'exécution de sa mission élevée.

Dans cette gasida la figure du madih est au premier plan, “un esclave
... qui dissipe les doutes par son éloge” (DID, N 100, 37): ‘abdun ... bi-
madhi-ka yaglu °l-Sakka relegue le mamdih au second plan. Le
panégyrique a pour un but essentiel la représentation du mdadih, c'est



POESIE ARABE MEDIEVALE 381

pourquoi les motifs liés au mamdiih sont ici assourdis et occupent une
place subordonnée, bien que ceux-ci soient indiqués dans la gasida, et le
portrait du mamdith dans lequel on devine avec facilité les traits
conventionnels est dessiné assez nettement. Cependant les accents mis par
le poete sur les motifs conventionnels, eux aussi, a savoir: la générosité du
mamdith, la plainte du madih sur son sort etc. transforment un “éloge” en
une “plainte”, c'est pour ainsi dire une “éloge-plainte” ou une “plainte
élogieuse”.

La deuxitme gasida (N 120) a été composée sous l'impression de
I'expédition d'al-Mansur en 997 contre Saint Jacques de Compostelle, la
ville au nord-ouest de la Péninsule ibérique qui est devenue depuis le
IXeme siecle l'endroit de pelerinage des Chrétiens le plus connu en
Europe. Les troupes d'al-Mansir ont pillé et incendié la ville, ont rasé la
basilique. Le gouverneur retourna a Cordoue, “ramenant, avec de tres
nombreux captifs, les clochers de 1'église de Saint Jacques de Compostelle
et les vantaux des portes de la ville; ceux-ci furent utilisés pour la
charpente de la toiture des nouvelles nefs” de la grande mosquée de la
capitale andalouse (HEM, t. 2, pp. 249-250).

Dans son panégyrique, Ibn Darrag reproduit exactement 1'atmosphere
de cette expédition. La chute de cette ville est représentée par le poete
comme la défaite la plus importante du “paganisme” et la victoire de la foi
(b. 2-4). Le panégyriste parle du role joué par Saint Jacques de
Compostelle en Europe, du pelerinage des Chrétiens dans cette ville etc.
(b. 5-16). Il mentionne la fuite du roi chrétien de cette ville (b. 17-22) et
souligne une contribution importante du général musulman a la victoire (b.
23-30).

La figure du mamdith dans cette gasida est au premier plan. La madih
est présent ici tout simplement pour apprécier “objectivement” les actions
du mamdith, qui a répondu a 1'“appel d'Allah”. Dans cette gasida il n'y a
pas de place pour les relations “personnelles” entre le madih et le
mamduh. On voit dans cette oeuvre |'exaltation des vertus traditionnelles
musulmanes: la dévotion, le courage, etc. Mais l'accentuation dans le
portrait du héros de ces traits et en méme temps l'absence d'un des
éléments essentiels, a savoir: le motif de la générosité, changent
sensiblement le ton de 1'éloge. Le motif de la générosité implique la
présence du solliciteur ( le madih), ce qui contredirait, a ce qu'il parait, le



382 A. B. KUDELIN

but de l'auteur dans cette oeuvre. Et le poete s'abstient de produire ce
motif laudatif important.

Les oeuvres d'Ibn Darrag se caractérisent par les dissemblances
sensibles, dues a l'accent personnel, chaque fois différent, mis par le poete
sur tel ou tel theme, tel ou tel motif. On peut distinguer dans ses
panégyriques trois types principaux de héros loué suivant 1'accentuation
dans le portrait de tel ou tel trait conventionnel. Ces types sont, comme il
semble, les suivants: 1) le souverain guerrier, le défenseur de la foi,
1'organisateur de la “guerre sainte”; 2) le souverain sage et équitable qui
gouverne habilement son état; 3) le fin connaisseur d'art et méceéne
généreux des littérateurs et des savants.

L'auteur du panégyrique fait consciencieusement le choix du type
suivant ' “occasion” qui a donné lieu a la composition. Cette supposition se
base sur l'analyse de l'oeuvre créatrice d'Ibn Darrag. Dans ses
panégyriques de 1'époque de Cordoue qui chantent la gloire des victoires
d'al-Mansur, on voit constamment le type du souverain guerrier. Il est
évident qu'il existe un lien étroit entre le “type” et 1'“occasion”.
L'interprétation d'un “type”, tel quel, qui ne tient pas compte de
1'“occasion”, c'est-a-dire en dehors de la réalité, amenerait a la conclusion
qu'il se meut sans raisons explicables. Ici il convient de se référer aux
recherches sur la peinture médiévale dans lesquelles on fait la distinction
nette entre 1'iconographie (étude descriptive des différentes représentations
figurées d'un méme sujet) et 1'iconologie (étude de la formation, de la
transmission et du contenu des représentations figurées). Il semble utile
d'étudier le genre du madh arabe dans ce cadre, a savoir: dans 1'aspect de
I'interprétation “iconologique” des “types” “iconographiques” du mamdih
mentionnés ci-dessus.

En effet, il est facile de remarquer la différence de ton entre les
panégyriques de 1'époque glorieuse de Cordoue et ceux du temps de la
fitna et des Muliik at-tawa‘if. Al-Andalus ne connaitra jamais de puissance
militaire et économique comparable a celle du Xe¢me siecle. On ne trouvera
plus jusqu'a la fin de la domination musulmane dans la Péninsule ibérique
un panégyriste qui prétendrait étre la “langue de son temps”. Apres Ibn
Darrag le madh andalou aura un autre ton. Le theme de la “guerre sainte”
paraitra chez les auteurs andalous, mais dans les oeuvres élégiaques. Ils
décriront la reconquéte (Reconquista) chrétienne comme une catastrophe
inévitable dans une résistance fatale des forces du bien aux forces du mal,



POESIE ARABE MEDIEVALE 383

comme le signe de l'approche de la fin du monde. C'est pourquoi ce
theme, se liant avec les motifs eschatologiques, résonnera dans les
lamentations poétiques sur la perte des “terres de 1'Islam”. Tandis que
dans les panégyriques les poetes souhaiteront a leurs protecteurs bonheur
et prospérité, longévité et multiplication des richesses. Les poetes
chanteront encore les succes militaires des souverains (par exemple Ibn
Zaydun et Ibn ‘Ammar loueront les gouverneurs de la Séville de leurs
conquétes), mais ce ne sera pas le theme essentiel de leur oeuvre laudative.
On comprend que dans ces conditions il est impossible que le “type” de
souverain guerrier soit le “type iconographique” principal dans le madh
andalou.

Le contenu de la poésie panégyrique andalouse a des rapports
spécifiques avec la réalité et subit indirectement l'influence des facteurs
politiques, historiques, sociaux. C'était de la poésie andalouse produite par
des circonstances andalouses. C'est pourquoi 1'analyse des panégyriques
hispano-musulmans en tant que documents de 1'époque qui refletent d'une
maniere artistique singuliere les regards et l'état d'esprit de couches
sociales déterminées donnerait des renseignements considérables sur la
société et 1'époque d'une valeur documentaire véritable.

BIBLIOGRAPHIE

DID — Diwan Ibn Darrag al-Qastalli. Tahqiq Mahmud °Ali Makki. Dimasq, 1961.

EI [2] — Wickens G.M., Clinton J.W. Madih. Encyclopédie de I'Islam. 2 ed. T. 5
[1984].

HEM — Lévi-Provencal E. Histoire de I'Espagne Musulmane. T. I-IIl. Paris-Leyde,
1950, 1953.

ID — Blachere R. “La Vie et 1'Oeuvre du poete-épistolier andalou Ibn Darrag al-
Qastalli.” Hespéris. T. XVI (1933), pp. 99-121.

PLRA — 1971. (Likhatchev D.S. Poétique de la littérature russe ancienne. Léningrad,
1971)






	La poésie arabe médiévale : le canon et la réalité (le madīh a-t-il une valeur documentaire véritable?)

