
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 2: Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

Artikel: La poésie arabe médiévale : le canon et la réalité (le madh a-t-il une
valeur documentaire véritable?)

Autor: Kudelin, Alexandre B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147258

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA POESIE ARABE MÉDIÉVALE: LE CANON ET LA REALITE
(LE MADÏH A-T-IL UNE VALEUR DOCUMENTAIRE VÉRITABLE?)

Alexandre B. Kudelin, Moscou

La poésie arabe classique appartient à l'art traditionaliste et possède,

comme un type particulier de création artistique, des traits spécifiques. Les
orientalistes ont fait beaucoup, dès le commencement du XXème siècle,

pour expliquer en quoi consiste cette spécificité. En constatant les résultats
satisfaisants de leur activité il faut noter, tout de même, une faiblesse
considérable de la plupart des travaux des arabisants de la première moitié
du XXème siècle. Ils ont tâché d'expliquer cette spécificité en se basant sur
les normes de la poétique et de l'esthétique des littératures européennes des

XIXème et XXème siècles, ce qui ne pouvait pas donner de résultats

positifs dans l'interprétation de plusieurs phénomènes de la littérature
arabe médiévale, de sa poétique et de sa valeur esthétique.

Dans l'interprétation des savants de la première moitié de notre siècle,
les "canons" médiévaux pesaient sur les poètes arabes et limitaient la

liberté de leur création. C'est seulement les auteurs les plus éminents qui
pouvaient échapper aux exigences sévères des "canons", mais leur création

tout de même n'était que "la danse aux chaînes". D'après cette

interprétation, les chefs-d'oeuvre de la poésie arabe classique étaient le

résultat de l'élimination des "canons", on les a créés en dépit du principe
de traditionalisme qui était la base même de la création des auteurs arabes

médiévaux. Elle traite comme d'une qualité inférieure tout un système

artistique qui a joué un rôle considérable dans l'histoire de la littérature
mondiale.

Pour révéler la spécificité d'un phénomène inconnu, il faut le

comparer à un phénomène connu. Cela a été fait par les arabisants de la

première moitié de notre siècle. Cependant leur représentation de la

spécificité de la poésie classique et de sa poétique n'était pas complète. Ils
ont très bien montré que les facteurs de la valeur esthétique de la littérature
européenne des XIXème et XXème siècles ne sont pas valables ou sont

incomplètement valables dans la littérature arabe classique. Mais ils n'ont

pas fait la comparaison inverse, indispensable pour la description
typologique d'un phénomène, à savoir: est-ce qu'il existe des facteurs

spécifiques, différents des facteurs contemporains, capables de créer la

valeur esthétique de l'oeuvre dans la littérature traditionaliste.



372 A. B. KUDELIN

L'actualité de ce deuxième côté de la description est devenue

apparente surtout pendant ces trois ou quatre dernières décennies dans le
cadre du processus de révision de plusieurs problèmes de l'histoire, de la

culture et de la littérature du Moyen Âge. Dans les nombreux ouvrages sur
la poétique et l'esthétique de la littérature médiévale mondiale nous

pouvons mettre l'accent sur les deux thèses qui ont de l'importance pour la

compréhension de la nature de la poésie arabe médiévale.

D'après la première, le traditionalisme de la littérature médiévale se

fonde sur le système des éléments canoniques. Ceux-ci sont le produit
d'une conscience sociale déterminée dont l'existence s'explique par
plusieurs raisons objectives et comme tels ils ne sont pas capables de

ralentir le processus du développement de la littérature. Ils paraissent et

fonctionnent dans les conditions de la domination d'un type déterminé

d'idéologie. Ils disparaissent simultanément avec l'éclipsé de ce type
d'idéologie.

D'après la deuxième, le système canonique connaît des

transformations considérables à la suite de changements au sein de la

conscience sociale et grâce aux lois immanentes de l'art canonique, ce qui
explique la conservation de son activité artistique pendant une période de

longue durée.
C'est dans l'esprit de ces deux thèses que nous essayerons d'examiner

dans notre intervention un genre de la poésie arabe médiévale — le madh.

Rappelons tout d'abord que comme tous les autres genres et même plus il
était l'objet d'opinions incorrectes et, aujourd'hui, périmées. On peut les

résumer en quelques mots. C'est un genre figé qui ne donne pas à l'auteur
les possibilités de développer son initiative. Le héros (le mamdûh) est

devenu depuis longtemps "le cliché" dans lequel il serait inutile de

chercher les traits de ressemblance avec celui qui est, pour ainsi dire,
prototype et destinataire du panégyrique. Dans son contenu, qui est très

pauvre et monotone, on ne reconnaîtra qu'avec difficulté les traits précis
du temps et du lieu déterminés. Mais, malgré les invraisemblances dans les

descriptions panégyriques conçues en dehors de toute observation, malgré
le manque de sincérité, malgré un intérêt littéraire très discutable de la plus
grande partie des vers laudatifs arabes, les oeuvres de madh contiennent
les données fragmentaires d'une valeur documentaire qui peuvent apporter
une aide au sociologue comme à l'historien.



POÉSIE ARABE MÉDIÉVALE 373

Il est à noter qu'aujourd'hui les regards périmés sur le madh cèdent
dans les travaux des orientalistes la place à une conception plus objective.
C'est ainsi que, par exemple, dans l'article "Madïh" (section persane) de

l'Encyclopédie de l'Islam, J.W. Clinton critique les préjugés anciens. Il
propose d'envisager les oeuvres panégyriques comme des sortes de textes

rituels dans lesquels l'éloge d'un souverain devient l'éloge du pouvoir
monarchique lui-même, ce qui permet aux poètes de cour de confirmer
leur dévouement au mythe du monarque idéal (El [2], t.5, pp. 960-961.

Madïh).
Continuant cette révision, nous examinerons dans notre intervention

un problème des relations du madh avec la réalité, toujours en tenant

compte que ces relations doivent avoir un caractère spécifique si on les

compare avec celles de la littérature moderne. Pour toucher à ce but nous

essayerons de pénétrer dans le monde intérieur des panégyriques de l'un
des plus connus des poètes andalous, Ibn Darräg al-Qastallï (958-1030),
consacrés au gouverneur de l'Espagne musulmane al-Mansùr (976-1002).

Ibn Darräg est venu à la cour de Cordoue, la capitale du Califat
umaiyade en Espagne musulmane, en 992, alors que s'était déjà installé
solidement et s'approchait du sommet de sa gloire le premier ministre
(hägib) du calife umaiyade Hisham IL L'historien E. Lévi-Provençal
caractérise al-Mansùr comme le "champion de la gloire de l'Islam dans la

Péninsule ibérique" qui a inscrit "aux fastes de l'empire hispano-umaiyade
ses plus retentissantes victoires sur la Chrétienté". Pendant plus de vingt
ans, il apparaissait "comme le seul et véritable souverain d'al-Andalus,
tandis que le calife en titre" n'était "qu'un fantoche" et passait "tout à

l'arrière-plan de la scène politique" (HEM, t.2, pp. 197-198). D'après les

sources arabes, al-Mansùr a organisé pendant son gouvernement plus de 50

expéditions militaires victorieuses contre les Chrétiens (ibid., p. 233).
Pendant la période de 992 jusqu'à 1002 Ibn Darräg a consacré à al-

Mansùr plus de 30 oeuvres. Une partie considérable de ses panégyriques
est liée aux activités militaires contre les ennemis du Califat umaiyade (le

départ des troupes, le retour des troupes d'une expédition victorieuse, la

capture des chefs des armées chrétiennes, les prises des forteresses
ennemies etc.). Les quatre panégyriques sont écrits à l'occasion de

l'arrivée des ambassades chrétiennes (habituellement elles arrivaient à

Cordoue pour demander la paix), trois oeuvres seulement sont écrites à

l'occasion de fêtes religieuses. Quelques panégyriques sont inclus dans le



374 A. B. KUDELIN

Dïwân d'Ibn Darrä| sans les commentaires médiévaux, tandis que leur
texte ne permet pas d'éclaircir les circonstances de leur composition.

Ainsi environ des deux tiers des panégyriques consacrés à al-Mansùr
sont en rapport avec les événements déterminés de la vie politique du

Califat umaiyade. Essayons donc de les examiner du point de vue de leur
exactitude documentaire et historique. Il est connu que dans les sources
concernant l'histoire d'al-Andalus on trouve très peu de renseignements
sur les expéditions militaires des Musulmans contre les Chrétiens à

l'époque d'al-Mansùr (ibid.). Or, les oeuvres d'Ibn Darräg ne comblent

pas ces lacunes. Juste au contraire, c'est seulement en utilisant les

renseignements déjà connus par des travaux historiques qu'on réussit à

déchiffrer les données contenues dans ses panégyriques. On peut tirer du
Dïwân du poète parfois la date de composition de l'oeuvre déterminée (des

commentaires médiévaux au texte poétique), presque toujours le nom du
destinataire du panégyrique (des commentaires et du texte), rarement les

circonstances de la composition d'une pièce (habituellement des

commentaires, exceptionnellement du texte), parfois les noms des ennemis
du personnage loué (des commentaires et du texte), parfois aussi les

toponymes de la Péninsule ibérique où les événements historiques avaient
lieu (le plus souvent du texte).

On peut constater, ainsi, que dans le cas d'absence dans les

commentaires des dates et des indications relatives aux circonstances de la

composition des oeuvres déterminées, il est assez difficile de les trouver
dans les textes poétiques. On passe ici sous silence l'absence dans les

panégyriques de détails concrets concernant les expéditions militaires elles-
mêmes. La "valeur documentaire" des oeuvres laudatives est très limitée,
dans certains cas elle peut être presque nulle. On est obligé de tirer la
conclusion que les "oeuvres de circonstance", qui, paraît-il, doivent être
liées à la réalité, n'ont pas de "valeur documentaire" considérable.

Mais ce n'est pas tout. Les données documentaires discrètes dans les

panégyriques d'Ibn Darräg se trouvent entourées par les éléments d'une
valeur inverse. C'est ainsi que le poète emploie pour créer le portrait
physique et moral d'un personnage loué et pour raconter ses actions des

éléments constants de la poésie arabe classique.
Pour le portrait physique il emploie le trait commun pour toute la

poésie arabe laudative — les images et les comparaisons appelées par la
"face lumineuse" (aurore, lune, soleil, éclair, flambeau): "Son visage est



POESIE ARABE MEDIEVALE 375

comme le soleil à l'aube qui s'est lié avec la pleine lune entourée par les

étoiles" (DID, N 113, 43):

Ka'anna soffiata waghi-hi Samsu 'l-duhâ wusilat bi-badrin bi'1-nugümi
mukallali.

Pour le portrait moral, les qualités traditionnelles de générosité et libéralité
amènent la comparaison avec la pluie bienfaisante etc. (DID, NN 4, 19;

100, 64; 106, 23), celle d'audace dans le combat amène la comparaison
avec le lion; son dévouement à la foi est "une pluie bienfaisante pour
l'Islam, une pluie torrentielle et dévastatrice pour le Paganisme" (le poète

pense à la chrétienté) (DID, N 101, 30):

Fa-hwa li 'l-islämi gaytun sä'ibun wa 'ala l-isräki su'bübu barad.

Un élément particulier est la "noble origine" du héros, qualité
traditionnelle elle aussi. Ibn Darräg emploie ce thème dans presque toutes

ses oeuvres. Parfois il décrit en détail les grandes actions des générations
précédentes (DID, NN 78, 33-40; 99, 9-22), plus souvent il évoque ce
thème dans un ou deux bayts, mais en revanche il revient à lui plusieurs
fois dans le même panégyrique (DID, NN 100, 44, 54-55; 102, 2-3, 18,

21).
Le portrait physique et moral du mamdûh est privé de traits concrets

individuels. Les comparaisons ne sont pas destinées à représenter
l'apparence mais touchent le côté substantiel des objets comparés. C'est

pourquoi on voit souvent dans la description d'un héros la combinaison

d'objets qui ont très peu en commun: il est en même temps "la flèche bien

tirée", "le glaive meurtrier", "la pluie abondante" et "la pleine lune
lumineuse" (DID, N 106, 22-23):

Sahmun idä sagara °l-qawadibu sa'ibun sayfun ida tanaqa 'l-kumätu mubïru
gaytun idä mä 'l-gaytii ahlafa hatilun badrun idä dagati 'l-hutûbu murûru.

R. Blachère a très bien décrit l'impression produite par cette sorte de

description (notons quand même qu'il s'agit là de la description de fleurs):
Ibn Darrà| "ne songe pas réellement à décrire l'objet dont il parle. Il ne
médite même pas de l'évoquer. Il se propose simplement de grouper, en

quelques vers, un certain nombre de comparaisons, d'images, de pointes
suggérées par l'objet, terminées par une sorte d "envoi' souvent sans lien
avec la 'description' même" (ID, p. 107). La nature de pareilles



376 A. B. KUDELIN

descriptions, D.S. Likhatchev tente de l'expliquer, en s'appuyant sur les

textes de la littérature russe ancienne: "la ressemblance extérieure des

objets comparés n'est pas seulement rejetée, mais parfois semble être

rompue exprès", parce qu'"un écrivain russe ancien prêtait beaucoup plus
d'attention à la représentation de la fonction d'un objet qu'à la

représentation de son image réelle" (PLRA, p. 194, 196).
Le poète s'adresse à la tradition et crée le portrait d'un personnage

loué qui est prédéterminé en gros. Les comparaisons indiquent les qualités
morales du mamdûh. Les qualités louées sont traditionnelles et non pas
individuelles et on doit les présenter ensemble. On consacrait les

panégyriques à des personnes déterminées, mais cela ne signifie pas que le

poète était tenu de représenter dans son oeuvre les traits individuels de

cette personne. Le panégyrique n'est pas le portrait dans la peinture
européenne des XIXème et XXème siècles et il n'est pas raisonnable de

chercher dans son texte des traits de ressemblance avec le "modèle".
Examinons, par exemple, un tel trait de mamdûh comme la "noble
origine".

Al-Mansùr était bien d'origine arabe noble, et Ibn Darräg nomme
dans ses oeuvres les aïeux véritables du gouverneur. Mais dans ses

panégyriques consacrés aux autres gouverneurs d'al-Andalus il ne suit pas
une "exactitude absolue". Dans sa fameuse "Làmiyya" consacrée à cAlî
ibn Hammùd le poète parle toujours de la noblesse des origines arabes

anciennes d'un gouverneur berbère (DID, N 31, 7-8, 44-45, 55-56, 67).
Et on peut trouver assez d'exemples semblables dans le Dïwân d'Ibn
Darräg.

Dans les ouvrages modernes on traite très souvent ces "inexactitudes"
comme une sorte d'imposture, une tendance à attribuer au héros de basse

origine de glorieux ancêtres et par cela même de soutenir ses aspirations au

pouvoir. Cette explication ne semble pas complète. Les "inexactitudes" de

cette sorte ne pouvaient pas présenter de secret pour les hommes de la cour
qui étaient l'auditoire des panégyriques. Il s'ensuit que le poète voulait
tromper les autres sans espérer le succès, ou bien qu'il flattait d'une
manière grossière. Ni l'une ni l'autre de ces deux possibilités ne semble
être séduisante pour un poète de cour.

En chantant la gloire à la noblesse des origines du héros Ibn Darräg
suivait strictement les règlements de la poésie laudative arabe. Dans ses

éloges du héros il tenait compte, autant que possible, des données



POESIE ARABE MEDIEVALE 377

"documentaires", mais si celles-ci n'étaient pas compatibles avec le

standard adopté pour la réalisation de ce thème, il donnait une généalogie
arabe inventée à des Berbères. Mais ici il faut prendre en considération

que la généalogie fictive était courante en Andalousie, notamment pour les

affranchis des califes, et ne devait pas étonner les Hispano-Musulmans.
Dans le Dïwân d'Ibn Darräg on trouve quelques pièces adressées aux
mawläs d'al-Mansùr que le poète nomme les "Amirides" comme les

représentants d'une fraction du gouverneur avec la mention, naturellement,
de sa généalogie. Donc les poètes avaient assez souvent une base légitime

pour des expériences généalogiques, ce qui leur permettait de composer les

panégyriques en respectant la tradition.
L'événement concret auquel il est fait allusion dans le panégyrique est

placé par le poète dans une série de valeurs connues et constantes, non
transitoires. Les propos sur les "jours de l'actualité présente" sont

transportés sur un plan élevé, hors du temps et de l'espace. C'est pourquoi
les réalisations glorieuses du héros excitent les réminiscences des

événements louables dans le passé. Ibn Darräg cherche des parallèles dans

l'histoire arabe ancienne et universelle, les précédents dans les jours
anciens de Saba0 et de Himyar. On trouve aussi les réminiscences des

Ecritures: "et si l'esprit de l'oppression est vivante chez eux, l'esprit de

Goliath, leur ancêtre, toi, tu trouveras les pierres de David" (DID, N 1,7):

fa-in yahyafi-him bagyu Gâlûta gaddi-him fa-ahgäru Dä'üda laday-ka mutûlu.

Les petites inexactitudes ont rapport à la réalité "basse" et ne peuvent pas
influencer le sens élevé des problèmes posés par le poète. Bien plus,
parfois une oeuvre devenait plus expressive grâce à ces "inexactitudes".
Examinons quelques exemples.

Dans le panégyrique composé à l'occasion des préparatifs de

l'expédition contre le révolté berbère Zïrî b. °Atiyya on voit la

représentation de la lutte contre celui-ci comme la lutte contre un Infidèle,
(c'est-à-dire un Chrétien). Mais dans la conscience du panégyriste, le
révolté contre l'autorité d'al-Mansùr devient un Infidèle et un ennemi de

l'Islam (DID, N 1).

Un roi chrétien — on parle toujours de la conscience médiévale — en
tant qu'il est roi doit avoir de glorieux ancêtres. Lesquels? Cela n'a pas
d'importance dans une oeuvre qui chante la gloire de la puissance de
l'Islam. C'est pourquoi il est dépeint comme "héritier de l'empire des



378 A. B. KUDELIN

Romains" wäritu mulki °l-Rüm et "descendant des Césars" tawassata
ansäba H-Qayäsiri (DID, N 107, 10-11). Il est à noter que dans ce cas le

poète connaissait bien sûr la généalogie du roi chrétien parce qu'il parle du

beau-père d'al-Mansùr, Sanche II, Garcia, le roi de Navarre (970-994)
qui maintenait des contacts actifs avec les Musulmans d'Espagne (HEM, t.

2, pp. 242-243).
Un roi chrétien, selon la conscience musulmane médiévale, quoiqu'il

soit un "païen", doit être courageux et intrépide: "Il est commandant de

l'infanterie et de la cavalerie, l'aide et le souci pour les ouailles. Son glaive
rivalise de vaillance et d'audace, l'expérience se trouve réunie chez lui
avec la finesse de l'esprit" (DID, N 118, 16-17).

Za'ïmun bi'1-katä 'ibi wa'l-madâkï timälun li'l-ra'äyä wa'l-ri'ä'i.
Mubäri sayfi-hi qadaman wa-ba'san wa-masfu'u 'l-tagäribi bi'l-dahä'i.

Un roi chrétien est beau comme un roi musulman (il est dépeint d'après les

échantillons de représentation du roi musulman). Mais ce n'est pas le

résultat de l'ignorance de la "couleur locale"; un détail précis et par cela
même bas en ce cas pourrait être nuisible au sens élevé du panégyrique. Le
poète arabe dépeint le triomphe du roi musulman sur le roi chrétien
conformément à l'esprit de son oeuvre: un brave Chrétien est vaincu par
un audacieux Musulman qui a su montrer plus de courage que son ennemi.

La thématique traditionnelle du wasf est utilisée par Ibn Darräg dans

ses panégyriques pour la représentation de ses actions, d'où les thèmes du

désert, des traces de campement abandonné, de la "vache sauvage", du

lion, du chameau, du ciel, des étoiles, de l'éclair et du tonnerre etc.

Cependant dans les panégyriques d'Ibn Darräg à l'époque d'al-Mansùr
dominent les descriptions liées au monarque guerrier: celles des batailles,
des lances, des épées, du sang versé des ennemis, des cuirasses et autres.

On note ici un niveau élevé d'emploi de formules figées. Des mots
constants sont employés pour la description de l'arme, du cheval, de la

bataille, de même qu'on constate l'emploi de formules dans le thème des

"maisons détruites", mentionnées par le poète dans le cadre des oeuvres
sur les razzias contre les villes et forteresses des Chrétiens. La
concentration élevée des formules est marquée aussi dans le portrait du

héros, physique et moral (dans les comparaisons figées avec le soleil, la
lune, la mer, le nuage, la pluie, le lion, l'épée etc.).



POÉSIE ARABE MÉDIÉVALE 379

Quelle est la fonction de ces éléments constants du contenu? Les
détails "documentaires" perdent leur signification dans le contexte de la

description d'une situation conventionnelle. Mais ils n'ont pas de rôle
décisif. Le poète dépeint la situation standard selon les règles de la
réalisation des thèmes. Il ne s'intéresse pas à faire un exposé écrit des

événements réels, dont il pouvait très souvent être le témoin oculaire. Une

description conventionnelle a un rapport au contexte du genre et possède
elle-même sa "charge" émotionnelle, accumulée au cours de la longue
histoire du madh, qu'elle communique à un éloge déterminé. Le mot a

perdu son caractère de nomination d'un objet (la fonction de dénoter

quelque chose) et a obtenu la possibilité de connoter quelque chose, il est

devenu un "signal" qui éveille chez l'auditeur qui le reçoit telle ou telle
émotion. Les thèmes conventionnels, les mots-signaux possèdent des

possibilités associatives riches, tout en réduisant le caractère objectif des

détails "documentaires" ("bas"), ils communiquent au panégyrique tout
entier une emphase et solennité particulières.

La réalité matérielle "basse" est exclue du monde idéal et élevé du

poète andalou. Sous la domination des images et des formules
conventionnelles dans le style panégyrique, les détails "documentaires" qui
pénètrent du "dehors" dans l'univers hermétique de l'éloge perdent leur
signification propre (parce qu'ils sont soumis pour ainsi dire à

1'"abstraction") et obtiennent une signification conventionnelle et figurée.
Cette conclusion n'exclut pas du tout la possibilité d'existence de

rapports du madh avec la réalité. Juste au contraire, on doit insister qu'ils
sont assez intensifs, quoiqu'ils soient indirects. On peut ajouter même pour
ceux qui ont un penchant pour les paradoxes que ces rapports se réalisent

non pas en dépit des éléments conventionnels, mais en grande partie grâce
à ceux-ci. Cependant nous devons être prêts à constater que ce sont des

rapports singuliers. Leur nature est déterminée par la spécificité de la

littérature médiévale qui représente un type particulier de conscience

artistique.
Ibn Darräg était un poète de large diapason. L'analyse minutieuse

révèle dans ses éloges pratiquement tous les thèmes et motifs les plus
connus du madh (pour la vérification de sa maîtrise poétique on peut
s'adresser, par exemple, au "Dïwan al-macânî" d'al-cAskarï). Dans chaque
oeuvre le poète combine de nouveau les éléments traditionnels dans le
cadre des schémas connus du genre madh. Il peut sans difficulté créer une



380 A. B. KUDELIN

nouvelle combinaison qui différait sensiblement des précédentes: une
utilisation plus intensive de tel ou tel motif, ou bien au contraire, l'absence
d'un motif répandu acquiert dans le contexte des schémas connus du madh
le sens de l'accent personnel, ce qui exerce une influence sensible sur le

contenu de l'oeuvre déterminée.
Pour illustrer ces possibilités de l'auteur analysons les deux qasïdas

d'Ibn Darräg (DID, NN 100 et 120) sous l'aspect de la représentation des

rapports entre le mädih et le mamdûh.
La première a été prononcée en présence d'al-Mansùr le 2 décembre

992. Elle commence directement par le thème laudatif. Le poète déclare

que son coeur et sa vie appartiennent au roi dont la générosité ne connaît

pas de limite et qui est couronnée de succès (b. 1-4). Il parle aussi des

signes de la générosité du mamdûh qui ont marqué (et pourront marquer)
l'existence du mädih (b. 5-9). Dans les bayts 10-11 on entend pour la

première fois une allusion aux ennemis envieux qui sont trompés dans leur
attente: le roi n'a pas disgracié son poète. Le mädih ne sait pas comment il
peut remercier son protecteur qui l'a défendu contre les malheurs,
équitable dans ses jugements (b. 12-19.

Les intrigues des calomniateurs et des envieux blessent le coeur du

poète, ce sont leurs intrigues qui ont causé la petite crise dans son oeuvre
(b. 20-22). La vérité triomphera-t-elle? — le poète ose blâmer son maître
qui prête attention aux calomnies (b. 23-31). Le mädih est prêt à prouver
sa maîtrise dans la poésie, la prose, l'art oratoire (b. 32-40). Le poète
déclare que son devoir est le service des nobles 'Amirides et il ne cherche

pas d'autre destin (b. 41-45). Le mädih remplit son devoir envers Allah en
aidant le champion de la foi et un héritier légitime qui remporte les

victoires sur les ennemis de l'Islam (b. 45-56). A la fin du panégyrique le
poète remercie encore une fois son protecteur généreux (b. 57-64).

Résumons en quelques mots l'essentiel. Dans cet éloge Ibn Darräg se

plaint que ses mérites ne sont pas suffisamment reconnus tandis qu'il
considère que son service à la cour des cAmirides remplit un saint devoir
envers Allah et l'état. C'est pourquoi il pense qu'il a droit de demander
l'aide du souverain dans l'exécution de sa mission élevée.

Dans cette qasïda la figure du mädih est au premier plan, "un esclave

qui dissipe les doutes par son éloge" (DID, N 100, 37): 'abdun bi-
madhi-ka yaglu H-sakka relègue le mamdûh au second plan. Le
panégyrique a pour un but essentiel la représentation du mädih, c'est



POÉSIE ARABE MÉDIÉVALE 381

pourquoi les motifs liés au mamdûh sont ici assourdis et occupent une
place subordonnée, bien que ceux-ci soient indiqués dans la qasïda, et le

portrait du mamdûh dans lequel on devine avec facilité les traits
conventionnels est dessiné assez nettement. Cependant les accents mis par
le poète sur les motifs conventionnels, eux aussi, à savoir: la générosité du

mamdûh, la plainte du mädih sur son sort etc. transforment un "éloge" en

une "plainte", c'est pour ainsi dire une "éloge-plainte" ou une "plainte
élogieuse".

La deuxième qasida (N 120) a été composée sous l'impression de

l'expédition d'al-Mansùr en 997 contre Saint Jacques de Compostene, la

ville au nord-ouest de la Péninsule ibérique qui est devenue depuis le

IXème siècle l'endroit de pèlerinage des Chrétiens le plus connu en

Europe. Les troupes d'al-Mansùr ont pillé et incendié la ville, ont rasé la

basilique. Le gouverneur retourna à Cordoue, "ramenant, avec de très

nombreux captifs, les clochers de l'église de Saint Jacques de Compostene
et les vantaux des portes de la ville; ceux-ci furent utilisés pour la

charpente de la toiture des nouvelles nefs" de la grande mosquée de la

capitale andalouse (HEM, t. 2, pp. 249-250).
Dans son panégyrique, Ibn Darräg reproduit exactement l'atmosphère

de cette expédition. La chute de cette ville est représentée par le poète
comme la défaite la plus importante du "paganisme" et la victoire de la foi
(b. 2-4). Le panégyriste parle du rôle joué par Saint Jacques de

Compostelle en Europe, du pèlerinage des Chrétiens dans cette ville etc.

(b. 5-16). Il mentionne la fuite du roi chrétien de cette ville (b. 17-22) et

souligne une contribution importante du général musulman à la victoire (b.
23-30).

La figure du mamdûh dans cette qasida est au premier plan. La mädih
est présent ici tout simplement pour apprécier "objectivement" les actions
du mamdûh, qui a répondu à 1'"appel d'Allah". Dans cette qasïda il n'y a

pas de place pour les relations "personnelles" entre le mädih et le
mamdûh. On voit dans cette oeuvre l'exaltation des vertus traditionnelles
musulmanes: la dévotion, le courage, etc. Mais l'accentuation dans le

portrait du héros de ces traits et en même temps l'absence d'un des

éléments essentiels, à savoir: le motif de la générosité, changent
sensiblement le ton de l'éloge. Le motif de la générosité implique la

présence du solliciteur le mädih), ce qui contredirait, à ce qu'il paraît, le



382 A. B. KUDELIN

but de l'auteur dans cette oeuvre. Et le poète s'abstient de produire ce

motif laudatif important.
Les oeuvres d'Ibn Darräg se caractérisent par les dissemblances

sensibles, dues à l'accent personnel, chaque fois différent, mis par le poète
sur tel ou tel thème, tel ou tel motif. On peut distinguer dans ses

panégyriques trois types principaux de héros loué suivant l'accentuation
dans le portrait de tel ou tel trait conventionnel. Ces types sont, comme il
semble, les suivants: 1) le souverain guerrier, le défenseur de la foi,
l'organisateur de la "guerre sainte"; 2) le souverain sage et équitable qui

gouverne habilement son état; 3) le fin connaisseur d'art et mécène

généreux des littérateurs et des savants.
L'auteur du panégyrique fait consciencieusement le choix du type

suivant I'"occasion" qui a donné lieu à la composition. Cette supposition se

base sur l'analyse de l'oeuvre créatrice d'Ibn Darräg. Dans ses

panégyriques de l'époque de Cordoue qui chantent la gloire des victoires
d'al-Mansùr, on voit constamment le type du souverain guerrier. Il est

évident qu'il existe un lien étroit entre le "type" et 1'"occasion".
L'interprétation d'un "type", tel quel, qui ne tient pas compte de

I'"occasion", c'est-à-dire en dehors de la réalité, amènerait à la conclusion

qu'il se meut sans raisons explicables. Ici il convient de se référer aux
recherches sur la peinture médiévale dans lesquelles on fait la distinction
nette entre l'iconographie (étude descriptive des différentes représentations
figurées d'un même sujet) et l'iconologie (étude de la formation, de la
transmission et du contenu des représentations figurées). Il semble utile
d'étudier le genre du madh arabe dans ce cadre, à savoir: dans l'aspect de

l'interprétation "iconologique" des "types" "iconographiques" du mamdûh
mentionnés ci-dessus.

En effet, il est facile de remarquer la différence de ton entre les

panégyriques de l'époque glorieuse de Cordoue et ceux du temps de la

fitna et des Mulük at-tawä'if Al-Andalus ne connaîtra jamais de puissance
militaire et économique comparable à celle du Xème siècle. On ne trouvera
plus jusqu'à la fin de la domination musulmane dans la Péninsule ibérique
un panégyriste qui prétendrait être la "langue de son temps". Après Ibn
Darräg le madh andalou aura un autre ton. Le thème de la "guerre sainte"

paraîtra chez les auteurs andalous, mais dans les oeuvres élégiaques. Ils
décriront la reconquête (Reconquista) chrétienne comme une catastrophe
inévitable dans une résistance fatale des forces du bien aux forces du mal,



POÉSIE ARABE MÉDIÉVALE 383

comme le signe de l'approche de la fin du monde. C'est pourquoi ce

thème, se liant avec les motifs eschatologiques, résonnera dans les

lamentations poétiques sur la perte des "terres de l'Islam". Tandis que
dans les panégyriques les poètes souhaiteront à leurs protecteurs bonheur
et prospérité, longévité et multiplication des richesses. Les poètes
chanteront encore les succès militaires des souverains (par exemple Ibn

Zaydùn et Ibn °Ammâr loueront les gouverneurs de la Seville de leurs

conquêtes), mais ce ne sera pas le thème essentiel de leur oeuvre laudative.
On comprend que dans ces conditions il est impossible que le "type" de

souverain guerrier soit le "type iconographique" principal dans le madh

andalou.
Le contenu de la poésie panégyrique andalouse a des rapports

spécifiques avec la réalité et subit indirectement l'influence des facteurs

politiques, historiques, sociaux. C'était de la poésie andalouse produite par
des circonstances andalouses. C'est pourquoi l'analyse des panégyriques
hispano-musulmans en tant que documents de l'époque qui reflètent d'une
manière artistique singulière les regards et l'état d'esprit de couches

sociales déterminées donnerait des renseignements considérables sur la

société et l'époque d'une valeur documentaire véritable.

BIBLIOGRAPHIE

DID — Dïwân Ibn Darräg al-Qastalli. Tahqïq Mahmûd 'Ali Makki. Dimasq, 1961.

El [2] — Wickens G.M., Clinton J.W. Madïh. Encyclopédie de l'Islam. 2 éd. T. 5

[1984].

HEM — Lévi-Provençal E. Histoire de l'Espagne Musulmane. T. I-III. Paris-Leyde,
1950, 1953.

ID — Blachère R. "La Vie et l'Oeuvre du poète-épistolier andalou Ibn Darrä| al-
Qastallï." Hespéris. T. XVI (1933), pp. 99-121.

PLRA — 1971. (Likhatchev D.S. Poétique de la littérature russe ancienne. Leningrad,
1971)




	La poésie arabe médiévale : le canon et la réalité (le madīh a-t-il une valeur documentaire véritable?)

