Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =

Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 2: Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

Artikel: Fenster zur Welt oder selbstreflektierender Spiegel? : Referentialitat
und Textualitat in der modernen tirkischen Erzahlliteratur

Autor: Furrer, Priska

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147255

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FENSTER ZUR WELT ODER SELBSTREFLEKTIERENDER
SPIEGEL? REFERENTIALITAT UND TEXTUALITAT IN DER
MODERNEN TURKISCHEN ERZAHLLITERATUR

Priska Furrer, Bern

“Ozet olarak diyebilirim ki, kendi insammizi, giinliik isi ve yasayisi icinde, zor-
lamadan, abartmadan oldugu gibi vermege ¢alisiyorum.” (“Zusammenfassend
kann ich sagen, dass ich mich darum bemiihe, unseren Menschen, inmitten sei-
ner tiglichen Arbeit und Lebensweise, ohne Bemiihung, ohne Ubertreibung, so
wie er ist, zu geben.”)
Talip Apaydin!
“For the statement about language, that sign and meaning can never coincide, is
what is precisely taken for granted in the kind of language we call literary. [...]
The self-reflecting mirror-effect by means of which a work of fiction asserts, by
its very existence, its separation from empirical reality, its divergence, as a
sign, from a meaning that depends for its existence on the constitutive activity
of this sign, characterizes the work of literature in its essence. It is always
against the explicit assertion of the writer that readers degrade the fiction by
confusing it with a reality from which it has forever taken leave.”
Paul de Man?

Talip Apaydin und Paul de Man, der tiirkische Autor und der amerikani-
sche Literaturtheoretiker, stehen mit ihren Aussagen stellvertretend fur
zwei sehr unterschiedliche Arten, sich das Verhdltnis zwischen Literatur
und Realitdt zu denken.

Die erste ist die Vorstellung, dass Literatur ihren Bezugspunkt — ih-
ren “Referenten” in der Sprache der Zeichentheorie — in der ausser-
sprachlichen Wirklichkeit hat. Es ist die Vorstellung von der Literatur als
“Spiegelung” der Realitdt oder zumindest der Realitdtserfahrung des Au-
tors/der Autorin. Dabei muss die in der Literatur “gespiegelte” Realitit
durchaus nicht nur in der materiellen Welt oder in soziologischen Fakten
liegen, sondern kann bei einem weiter gefassten Realitdtsbegriff auch in-
nerpsychische Vorginge, Phantasien und Trdume umfassen. Charakteri-

1 Zitiert nach Olcay Onertoy, Cumhuriyet Donemi Tiirk Roman ve Oykiisi, Ankara:
Tirkiye Is Bankasi Kiiltiir Yayinlan, 1984, S. 120.

2 Paul de Man, Blindness and Insight. Essays in the Rhetoric of Contemporary
Criricism, Second Edition, Revised, Minneapolis: University of Minnesota Press,
19957, S. 17.



322 PRISKA FURRER

stisch fiir das Konzept von der Referentialitit der Literatur sind die Ver-
ben, mit denen die Funktion der Literatur bezeichnet wird: Literatur “spie-
gelt wider” und “bildet ab”, “reprisentiert”, “reflektiert” und “zeigt” oder
— falls das Abbild der Realitit nicht gerecht wird — “verzerrt”, “verfrem-
det”, “verfilscht” und “iiberspitzt”. Zur letzten Konsequenz weiterge-
dacht, miisste das Ideal dieser Vorstellung die “transparente” Sprache sein;
in einer Metapher ausgedriickt: eine Fensterscheibe, die ihre eigene Exi-
stenz vergessen ldsst, die keine eigene “Realitit” hat, sondern den Blick
ungehindert und ungetriibt auf die Welt ausserhalb des Fensters durch-
gehen lasst.

Doch oft wird der Blick auf die Realititen vor dem Fenster “behin-
dert” oder “verstellt”. In einer Kritik am Autor Tarik Bugra bleibt der
tiirkische Literaturkritiker Fethi Naci genau in diesem Bild:

“Fakat, Prof. Mehmet Kaplan'in sozciikleriyle soylersek, 'Ideoloji, sanatct ile
gercek arasina bir perde' germemeli. Firavun Imam'nda karsimiza ¢ikan bu
perde, Gengligim Eyvah'ra arnk perde olmaktan da ¢ikiyor, 'sanatgt ile gercek
arasitna’ gerilmis bir branda bezi oluyor!” (“Aber, wenn wir es mit den Worten
von Prof. Mehmet Kaplan sagen, die Ideologie darf keinen ‘Vorhang zwischen
den Kiinstler und die Realitit’ ziehen. Dieser Vorhang, der sich uns in Firavun
Imam in den Weg stellt, hort in Gengligim Eyvah schliesslich sogar auf, bloss
ein Vorhang zu sein; er wird zum ‘zwischen Kiinstler und Realitdt’ aufgespann-
ten Segeltuch.”)3

Wenn auch nicht immer bewusst durchdacht, so ist es doch die Vorstellung
von der Referentialitit der Literatur, die dem common-sense entspricht. Sie
scheint keiner weiteren Begriindung zu bediirfen, prigt unser Alltagsver-
standnis von Literatur und driickt sich auch in der literarischen Wertung —
diese oder jene Schilderung sei “unrealistisch”, was meist gleichbedeutend
ist mit “schlecht” — mit grosser Selbstverstiandlichkeit aus.

Weniger selbstverstindlich scheinen da die Konzepte zu sein, welche
von Literatur als einem “sich selbst reflektierenden Spiegel” sprechen und
ihre “Textualitit” in den Vordergrund stellen. Sie lassen sich im weitesten
Sinn den theoretischen Richtungen zuordnen, die unter dem Oberbegriff
“Poststrukturalismus” zusammengefasst werden. Die Hierarchien, in de-
nen wir iiblicherweise denken, stellen sie auf den Kopf: In der gewohnten

3 Fethi Naci, 100 Soruda Tiirkiye'de Roman ve Toplumsal Degisme, Istanbul: Ger-
¢ek Yayinevi, 1981, S. 445.



REFERENTIALITAT UND TEXTUALITAT 323

Vorstellung existiert das, was wir “Realitdt” oder “Bedeutung” oder “Bot-
schaft” nennen, vor und ausserhalb der Sprache. Die Sprache ist nur se-
kundir, sie ist das Medium, mit dessen Hilfe diese primiren Realitidten
vermittelt werden. Von einem textualistischen Standpunkt aus gesehen, er-
scheint nun aber die Sprache als das Primire. Sie ist vor der “Realitdt” da,
denn all unsere Realitdtserfahrungen werden durch sie erst konstruiert;
Realitdt existiert als etwas Erfahrbares gar nicht ausserhalb von Sprachen,
Diskursen, semiotischen Systemen:

“Un second principe, particulierement important en ce qui concerne la littéra-
ture, c'est que le langage ne peut étre considéré comme un simple instrument,
utilitaire ou décorativ, de la pensée. L'homme ne préexiste pas au langage, ni
phylogénétiquement ni ontogénétiquement. Nous n'attaignons jamais un état o
1'homme serait séparé du langage, qu'il élaborerait alors pour 'exprimer' ce qui
se passe en lui: c'est le langage qui enseigne la définition de 1'homme, non le
contraire. 4

Der referentielle Charakter von Literatur wird in dieser Sicht der Dinge
grundsitzlich in Frage gestellt. Realistische Literatur repridsentiert nicht
aussersprachliche Wirklichkeiten, sondern schafft mit sprachlichen Mitteln
“Realititseffekte” oder eine “illusion référentielle”:

“Le barometre de Flaubert, la petite porte de Michelet ne disent finalement rien
d'autre que ceci: 'nous sommes le réel'; c'est la catégorie du 'réel' (et non ses
contenus contigents) qui est alors signifiée.”>

Es liegt auf der Hand, dass dort, wo literarische Texte sowohl von ihren
Produzenten als auch von ihren Lesern in erster Linie als sozialkritisch
verstanden werden, ganz klar die Vorstellung von der Referentialitdt der
Literatur im Vordergrund steht. Dies gilt sicher fiir einen grossen Teil der
tirkischen Erzihlliteratur der 50er und 60er Jahre, der hohen Zeit dessen
also, was Petra Kappert das “Herzstiick” der tiirkischen Nationalliteratur®
nennt: der “Dorfliteratur”. Das &dsthetische Programm dieser lange Zeit

4 Roland Barthes, Le bruissement de la langue. Essais critiques IV. Paris: Editions
du Seuil, 1984, S. 23.

Ebd. S.186

Petra Kappert, Ubersichtsdarstellung zum Thema “Literatur” in: Klaus-Detlev
Grothusen (Hrsg.), Siidosteuropa-Handbuch, Band 1V, Tiirkei, Gottingen 1985, S.
621-649, hier S. 628.



324 PRISKA FURRER

dominierenden Stromung war das des “sozialen Realismus”. Ihre Vertreter
wandten sich im Namen des Realismus gegen diejenigen ihrer Vorginger,
die sich schon in frithrepublikanischer Zeit mit dérflichen Themen befasst
hatten. Thnen warfen sie nun vor, die Wirklichkeit in ihren Texten ver-
filscht zu haben. Mit stereotypen und romantisierenden Bildern hitten sie
ein idealisiertes Bild der dorflichen Realitit gezeigt. Fiir sich selber nah-
men sie in Anspruch, die “Realitidt” mit all ihrer Misere unverfélscht zu
zeigen. Implizit oder auch explizit in programmatischen Ausserungen for-
muliert, stand dahinter nicht nur die Absicht, die Realitdt zu zeigen, son-
dern bei den Lesern einen Bewusstseinsprozess in Gang zu setzen, der
schliesslich zu einer Verinderung der Realitit fiihren sollte.”

Natiirlich sehen sich auch die Autoren des sozialen Realismus als
Kiinstler, nicht einfach als passive Aufnahme- und Wiedergabegerite. Sie
wissen, dass ihr Bild der Realitdat kein eins-zu-eins Bild ist, dass sie im
Gegenteil auswihlen, verindern, bearbeiten, gestalten. Um sich selber
tberhaupt als Kiinstler sehen zu konnen, miissen sie auch ihren eigenen
Beitrag zu diesem “Abbild der Realitit” betonen, das also, was sich ge-
meinhin “kiinstlerische Form” nennt:

“Eser gercekten sanat eseriyse, 0zii kadar biciminin estetigi de goz dniinde tu-
tulmus demektir. Yani, 0ze en iyi, en uygun bicimi vermek sanatcimin bag pro-
blemidir.” (“Wenn das Werk tatsachlich ein Kunstwerk ist, bedeutet dies, dass
der Asthetik seiner Form genau soviel Beachtung geschenkt wurde wie seinem
Gehalt [6z: Selbst, Kern, Wesen, wesentlicher Bestandteil, Substanz, Geist,
Sinn]. Das heisst, das Hauptproblem des Kiinstlers ist, dem Gehalt die beste,
die passendste Form zu geben.”)8

Eine klare Hierarchie driickt sich hier aus: Zuerst ist da das Eigentliche,
der Gehalt, dz, das Wesen, der Kern, die Substanz. Die sprachliche Form
ist etwas Sekundires, etwas, das nur der Vermittlung des Eigentlichen

7 Dazu ein Zitat von Orhan Kemal, einem der grossen Namen des tiirkischen sozia-
len Realismus: “Ben kalemimi, aslhinda oOteki milletlerden hicbir bakimdan geri
olmayan milletimin gelismesini engelleyen sartlara karsi koymus bir yazanm.”
(“Ich bin ein Schriftsteller, der mit seiner Feder Widerstand leistet gegen die Be-
dingungen, welche meine Nation, die eigentlich in keiner Hinsicht hinter den ande-
ren Nationen zuriicksteht, an der Entwicklung hindern.”) (Zitiert nach Asim Bezir-
ci, 1950 Sonrasinda Hikdyecilerimiz. Elegtiriler-Konusmalar, Istanbul: ABeCe
Yayinlan, 1980, S. 256.)

8 Orhan Kemal, zitiert nach Asim Bezirci, op.cit., S. 257



REFERENTIALITAT UND TEXTUALITAT 325

dient. Aufgabe der kiinstlerischen Sprache ist es, fiir dieses Eigentliche den
geeigneten Ausdruck zu finden.

Tiurkische sozialrealistische Autoren haben nicht nur im Zeichen des Rea-
lismus geschrieben, sie wurden und werden auch im Zeichen des Realis-
mus rezipiert. Wenn wir uns Ubersichtsdarstellungen iiber die Entwicklung
der neueren tiirkischen Literatur ansehen, so féllt auf, dass es im Zusam-
menhang mit der Dorfliteratur zum iiblichen Vorgehen gehort, auf den so-
zialen Hintergrund der Autoren zu verweisen, was fiir andere literarische
Strémungen nicht im gleichen Masse gilt.9 Dabei wird gezeigt, dass viele
der Autoren der Dorfliteratur selber dorflicher oder zumindest provinziel-
ler Herkunft sind und also das, was sie beschreiben, aus eigener Anschau-
ung kennen. 10 Thre dérfliche Herkunft wird gewissermassen zum Garanten
dafiir, dass ihre Realitdtsdarstellung wirklichkeitsgetreu ist. Die Frage, ob
ein Autor lidndlicher Herkunft ist oder nicht, ist Hauptkriterium fiir die
Authentizitit seiner literarischen Schilderung. 11

Gegen diese eingebiirgerte Sicht hat sich die amerikanische Turkolo-
gin Sarah Moment Atis gewandt:

9 Z.B. bei Robert Anciaux, “Le 'Réalisme Social' dans la littérature turque contem-
poraine” in: Correspondance d'Orient, Etudes, 19-20, 1971-1972, S. 111-124,
besonders S. 115 f.; entsprechend auch die Einleitung zu meinem Artikel “Land-
flucht aus unterschiedlicher literarischer Perspektive: Orhan Kemals Bereketli
Topraklar Uzerinde und Muzaffer Izgiis Halo Dayt ve Iki Okiiz” in: Asiatische
Studien, XLV, 2, 1991, S. 277-295.

10 “C'est, avant tout, une littérature batie sur 1'observation da la vie quotidienne, sur
des expériences personelles, sur des notes prises sur le terrain.” (Anciaux, op.
¢it.; S, 117.)

11 Eine deutliche Resonanz findet diese Betrachtungsweise in Petra Kapperts Uber-

sichtsdarstellung zum Thema “Literatur”, op. cit., speziell S. 631; in popularisier-
ter Form hat sie Eingang gefunden in Reisehandbiicher:
“Das Thema anatolisches Dorf wurde in den 50er und 60er Jahren auch von Auto-
ren aus biirgerlich-mittelstindischem Milieu gestreift, die glaubten, nicht an diesem
Trendthema vorbeigehen zu konnen. Die Werke dieser Gruppe unterscheiden sich
deutlich von den authentischeren Schopfungen der Dorf-Institut-Absolventen.” (Se-
vim Ercan-Ozata; Eberhard Schmitt, “Erzihlende Prosa: Roman, Kurzgeschichte,
Satire” in: Schmitt, Eberhard (Hrsg.), Tiirkei. Politik-Okonomie-Kultur, Leer
1991, S. 340).



326 PRISKA FURRER

“A systematic analysis of these two categories of ‘village fiction’ has revealed a
significant lack of any characteristics differentiating village life and attitudes as
conceived and depicted by urban-born authors from that represented in the
works of the younger, village-born writers. [...] It would seem that the village-
born authors -- disassociated from their own backgrounds, passionately dedica-
ted to a certain conception of modernization, and anxious to be identified as part
of the urban, reformist elite -- have come to view the problems of village exi-
stence through precisely the same sets of ideological prisms, i.e., Kemalism on
the one hand and Marxism, on the other, which affect the urban-born author's
perception of village reality. ‘Village fiction’ does constitute in one sense a
faithful mirror of society, but the reality it reflects pertains not to the subject it
depicts but rather to the assumptions, attitudes and needs of its authors and their
audiences both within Turkey and in translation abroad.”12

Wie erkldrt sich Sarah Moment Atis das — zumindest von ihr behauptete
— Phidnomen, dass sich zwischen den Romanen von Autoren dorflicher
Herkunft und solchen nicht-dorflicher Herkunft keine wesentlichen Unter-
schiede zeigen? Sie erklért es zu einem Problem der Ideologie: Es sind die
ideologischen Scheuklappen des Kemalismus und Marxismus, welche beide
Gruppen von Autoren behindern und sie ein falsches Bild liefern lassen, in
dem die Landbevdélkerung nur als unartikulierte, fatalistische, aberglaubige
und der Aufklarung bediirftige Masse erscheint. Sie kritisiert also glei-
chermassen die eingebiirgerte Rezeptionsweise der Dorfliteratur als auch
die Dorfliteratur selber. Aber ihre Kritik wird wiederum im Namen des
Realismus gefiihrt. Atis greift das Abbild der dorflichen Realitédt, das die
Dorfliteratur liefert, als verfilscht an. Es bildet zwar ab, es ist ein “Spie-
gel”, aber nicht einer der dorflichen Realitdt, sondern der ideologisch
verfalschten Vorstellungen der Autoren und ihres Publikums. Sie selber
glaubt, eine authentischere Reprisentation der ldndlichen tiirkischen Reali-
tit in den Texten der asiks, der wandernden Volkssinger, gefunden zu ha-
ben.

Ein Gesichtspunkt, den Atis kaum in Betracht zieht, sind literarische
“Realitdten”. Eine mehr an textualistischen Vorstellungen orientierte Lek-
ture der Dorfliteratur wiirde aber genau dies tun. Ganz andere Fragestel-
lungen konnten sich daraus ergeben: Inwiefern ist hier ein Genre mit sei-
nen eigenen Regeln und Konventionen entstanden, denen sich der einzelne
Autor kaum entziehen kann? Stehen Dorfromane nicht mindestens ebenso

12 Sarah Moment Atis, Sociology and the Literary Text in Turkey, in: Edebiydt, N.S.
Vol. 1, Nr. 1, 1987, S. 116-125, hier S. 124.



REFERENTIALITAT UND TEXTUALITAT 327

stark wie mit aussersprachlichen Realititen mit anderen Texten, speziell
mit anderen Dorfromanen, in Beziehung? Wie wirken sich die Zwinge des
Erzdhlens in Romanform — etwa, dass Romane konventionellerweise mit
einem markanten Ereignis, einem wichtigen Einschnitt im Leben der
Hauptfiguren einsetzen und/oder aufhoren — auf diese Art von Literatur
und das “Realititsbild”, das sie zu liefern vorgibt, aus? Welche Textstra-
tegien wenden die Autoren an, um ganz bestimmte Wirkungen zu errei-
chen?

Die Aufgliederung der Romanhandlung in mehrere Handlungsstriange
in Orhan Kemals Bereketli Topraklar Uzerinde zum Beispiel wird gewiss
nicht durch aussersprachliche Realititen erzwungen, sondern ist vom Au-
tor ganz klar mit einer bestimmten Absicht konstruiert: Anhand der unter-
schiedlichen Schicksale der als Saisonarbeiter nach Adana ziehenden
Freunde Iflahsizin Yusuf, Pehlivan Ali und K&se Hasan kann er seine
Handlung der Reihe nach in verschiedenen Lebens- und Arbeitsbereichen
spielen lassen. Diese Aufeinanderfolge der Milieus — Baumwollfabrik,
Bauplatz, Gutshof, Dreschplatz und “Arbeitermarkt” — erlaubt es ihm,
seine zwei Hauptthemen, die Ausbeutung der Arbeiter und den Mangel an
Solidaritt unter ihnen, in immer neuen Variationen zu wiederholen und so
erst richtig zu akzentuieren.13 Von den drei Hauptfiguren kehrt am Schluss
des Romans nur Iflahsizin Yusuf ins Dorf zuriick. Kose Hasan stirbt an ei-
ner Krankheit, die er sich wegen der miserablen Arbeitsbedingungen in der
Baumwollverarbeitungsfabrik zugezogen hat. Pehlivan Ali stiirzt in eine
Dreschmaschine, dabei wird ihm das linke Bein abgerissen, und er verblu-
tet. Dass zwei der drei Hauptfiguren ums Leben kommen, kann nun sicher
nicht als realistische Aussage iiber die Uberlebenschancen tiirkischer Sai-
sonarbeiter verstanden werden. Natiirlich konnte man Orhan Kemal vor-
werfen, dass er in ideologischer Verblendung die Wirklichkeit absichtlich
allzu negativ dargestellt habe, aber es sind auch Erklirungen denkbar, die
mehr mit “Textrealititen” zu tun haben: Der Autor musste seine Er-
zahlstrange auf irgendeine Weise zum Abschluss bringen, und ein dramati-
sches Ereignis wie der Sturz Pehlivan Alis in die Dreschmaschine ist nun
einmal erzdhlerisch besonders attraktiv. Ausserdem stellt sich die Frage,
ob sich “sozialrealistisches” Erzihlen als Erzihlstil nicht iiberhaupt gegen
allzu positive Handlungsausginge sperrt.

13 Vgl. dazu meinen Artikel “Landflucht ...”, speziell S. 288 ff.



328 PRISKA FURRER

Und wie steht es mit all den “realistischen” Details, die bei dieser Art
des Erzihlens so wichtig sind? Details wie diesem:

“Als die drei Freunde hineintraten in eine ihnen bisher unbekannte, harte, pras-
selnde Luft, in der Baumwollflocken umherflogen, fuhren sie wie unter einem
Schlag zuriick. Hier wackelte, schiittelte und drehte sich fast alles. Zwischen
den Staubwolken, die von der niedrigen, dunklen Holzdecke hingen, brannten
gelb winzige Glihbirnen. Von den Egreniermaschinen, welche durch seitlich
angebrachte Schwungrader unter starkem Riitteln angetrieben wurden, stiegen
furchtbare Gerdusche auf; die Staubwolken, die staubigen Wiande, die Fussbo-
denbretter und die in der Luft umherfliegenden Flocken vibrierten.

Auf jeder Egreniermaschine sassen junge oder alte Frauen, Madchen, Kinder.
Sie bewegten die Kniippel in ihren Hianden zwischen den ‘Trommeln’ genannten
Zylindern der Maschinen nach rechts und links und sorgten so dafiir, dass die
flockige Baumwolle zwischen den Zylindern von den Trommeln richtig auf-
genommen wurde,”14

Was ist die Funktion solcher Beschreibungen? Ist es wirklich nur die,
Realitidt abzubilden, oder haben wir es hier nicht vielleicht mit dem Schaf-
fen der “referentiellen Illusion” zu tun? Ist solche Genauigkeit in der Be-
schreibung nicht vielleicht in erster Linie ein “Realismuszeichen”, dessen
Funktion darin besteht, Leserinnen und Lesern zu signalisieren, dass sie es
mit einem realistischen Text zu tun haben? Das aber wiirde bedeuten, dass
es nicht darum ginge, das Funktionieren einer Egreniermaschine vorzufiih-
ren, sondern die Leser dahingehend zu beeinflussen, auch die iibrigen
Teile des Textes als realistische Reprisentation von Wirklichkeit zu lesen.
Ahnliche Fragen konnten natiirlich nicht nur an Bereketli Topraklar Uze-
rinde, sondern an jeden anderen “sozialrealistischen” Text gestellt werden.

Die tiirkische Dorfliteratur wurde schon relativ frith in der Tiirkei selber
von Autoren und Autorinnen eher stidtischer Herkunft angegriffen. Ihr
Realismus sei oberflichlich, ihre Figuren stereotyp und ohne psychologi-
sche Tiefe. So ist schon ab Ende der 50er Jahre eine gegenldufige Stro-
mung entstanden, die sich mit dem Individuum und seinem Verhiltnis zur
Welt auseinandersetzt. Anders als in der Dorfliteratur wird hier das Innen-
leben der Figuren zum wichtigsten Thema. Traume und Phantasien erhal-
ten viel Raum, und die Autoren experimentieren mit neuen sprachlichen

14 Orhan Kemal, Bereketli Topraklar Uzerinde, [0.0.] Cem Yayinevi, 1982, S. 54.



REFERENTIALITAT UND TEXTUALITAT 329

Techniken, vor allem dem Inneren Monolog mit fragmentarischen Sitzen
und assoziativen Gedankenspriingen.15 Auch wenn diese Literatur jetzt
nicht mehr als “Realismus” bezeichnet wird — viele ihrer Ziige entspre-
chen dem, was literaturhistorisch im allgemeinen der “literarischen Mo-
derne” zugerechnet wird16 — so steckt dahinter im Grunde doch ein rea-
listischer Impetus, nur dass es jetzt um eine “realistische Reprdsentation
von Subjektivitit”17 geht: Der Realismus wird nicht eigentlich negiert,
sondern der Realitdtsbegriff erweitert. In seinem Zentrum steht jetzt das
Individuum in seiner Subjektivitit.18

Auch erkenntnistheoretische Fragen stellen sich vermehrt: Wie wird
Realitét iberhaupt wahrgenommen? Was spielt das wahrnehmende Subjekt
dabei fiir eine Rolle? Es gilt nun, sich nicht nur mit einer Realitdt, sondern
mit den verschiedenen Realititen der unterschiedlichen wahrnehmenden
Subjekte auseinanderzusetzen. Literarisches Mittel dazu ist die Perspekti-
vierung, die “Prisentation eines Geschehens von einem ganz bestimmten
Standpunkt und durch ein in seiner Besonderheit definierbares Bewusst-
sein”19. Dem verinderten, multiplizierten und fragmentierten Realitéts-
begriff entspricht eine Multiplizierung der Perspektiven.

Aus dem in dieser Art von Literatur meist sehr ausgepragten Form-
bemiihen ergeben sich nicht selten Elemente einer Reflexion liber das We-

15 Als Beispiel fiir eine deutlich an James Joyce geschulte Bewusstseinsstromtechnik
sei hier nur die Erzdhlung Ayna von Leild Erbil genannt (aus dem Erzdhlband Ge-
cede, Istanbul: Can Yayinlar1, 19903 (erste Auflage 1968); deutsch in: Petra Kap-
pert; Tevfik Turan (Hrsg.), Tiirkische Erzdhlungen des 20. Jahrhunderts, Frank--
furt/M. 1992).

16 Entsprechend auch die Periodisierung bei Stephan Guth, “Zwei Regionen - Eine
Literaturgeschichte. Zwei zeitgendssische Romane aus Agypten und der Tiirkei und
die Moglichkeiten einer iibergreifenden Periodisierung nahostlicher Literatur” in:
Die Welt des Islams, XXXIV, 2 1994, S. 218-245, hier speziell S. 242 f.

17 John Mepham, “Narratives of Postmodernism” in: Edmund J. Smith (Hrsg.),
Postmodernism and Contemporary Fiction, London 1991, S. 141. Mephams Ar-
tikel gibt eine interessante Zusammenstellung einiger verbreiteter — und einander
in manchen Punkten diametral entgegengesetzter — Definitionen dessen, was “mo-
derne” und was “postmoderne” Literatur sei.

18 Atilla Ozkinmli, Edebiyar Incelemeleri, Yazular 1, Istanbul: Cem Yayinevi, 1983,
S. 151.

19 Franz K. Stanzel, Theorie des Erzdihlens, Gottingen 1982 (2. verbesserte Auflage),
5. 185,



330 PRISKA FURRER

sen des Literarischen. Zur Selbstreflexivitit tendieren besonders solche
Texte, in denen das beschriebene Subjekt auch als schreibendes Subjekt
dargestellt ist, in denen — was gar nicht so selten vorkommt — der Ich-Er-
zahler als Schriftsteller erscheint und der Text also auch vom Schreiben,
vom Entstehen von Texten handelt.20 Ein solcher Text ist Ferit Edgiis
Roman 0. In ihm findet sich ein interessantes Beispiel fiir eine durch den
Text selber vollzogene Auseinandersetzung mit der Wirkung unterschied-
licher Textstrategien. O gibt sich als ein Heft voller literarischer Versuche
eines Lehrers aus, der einen Winter lang in einem Dorf in der Provinz
Hakkari leben und unterrichten muss. Er ist formal heterogen, besteht aus
einzelnen narrativen Episoden, aber auch aus bruchstiickhaften, aufs dus-
serste reduzierten Textteilen, aus Briefen, Gedichten, Trdumen. An einer
Stelle nun beschreibt der Text “dieselbe” Episode — den Besuch zweier
Minner beim Lehrer zu Hause — zweimal direkt hintereinander, aber auf
unterschiedliche Weise: zuerst in Ich- dann in Er-Form.2l Der in einem
dritten Abschnitt folgende Kommentar des Ich-Erzédhlers lenkt die Leser-
aufmerksamkeit zusitzlich auf diese nicht gerade alltigliche Darstellungs-
weise:

“Ab und zu muss man in die Haut eines anderen schliipfen. Und man muss eine
bestimmte Zeit dabei bleiben. Um die Ereignisse zu beurteilen. Um objektiv
sein zu konnen, insoweit es so etwas wie Objektivitit gibt.

Auch ich tat es. Eine Weile spiter begann ich zu schreiben. Uber den Besuch
von Halit und Seyit. Und ich redete von mir in der dritten Person, so wie es
viele Schriftsteller tun. (Da ich kein Schriftsteller bin, kann ich leider nicht alle
Erlebnisse in diesem Stil schreiben.) Die zwei verschiedenen Beschreibungen
jener Nacht sind gewiss mangelhaft und weit entfernt von der kompletten
Wirklichkeit. Wie man sieht, sind die Details (in beiden Beschreibungen) nicht

20 Als Beispiel sei hier nur die Erzdhlung Bunaln aus dem 1958 erschienenen
gleichnamigen Erzihlband von Demir Ozlii genannt (deutsch als “Der Ekel” in:
Petra Kappert; Tevfik Turan, op. cit.). Interessant in der Hinsicht ist auch die
Erzdhlung Erol Bey von Nezihe Meri¢ (Dumanaln, Istanbul: Can Yayinlar, 1985
(1. Aufl. 1979)), die sich mit der Entstehung einer fiktiven Geschichte beschiftigt.

21 Ferit Edgli, O (Hakkari'de Bir Mevsim), Istanbul: Ada Yayinlari, 19906 (1. Aufl.
1977), S. 78-87 (dt. Ein Winter in Hakkari, Ziirich 1987).



REFERENTIALITAT UND TEXTUALITAT 331

genau genug, die Bilder nicht scharf [...] Aber wie gesagt, ich bin kein
Schriftsteller.”22

Auch wenn der Ich-Erzéhler noch so oft betont, keine literarischen Ambi-
tionen zu haben, so konfrontiert er seine Leser hier doch mit einer erzihl-
theoretischen Fragestellung. Die Art und Weise, wie er seine Textstellen
arrangiert hat, regt zu grundsitzlichen Uberlegungen dazu an, ob und wie
die Wahl einer bestimmten Darstellungsweise die Moglichkeiten des Er-
zdhlens und die Wirkung des Erzéhlten beeinflusst.

In ungleich stirkerem Masse noch als in Edgiis Buch macht sich der Nie-
derschlag textualistischer Konzepte im 1990 erschienenen Roman Kara
Kitap (Das Schwarze Buch) von Orhan Pamuk23 bemerkbar, einem Text
voll von metafiktionalen Strategien24.

Kara Kitap ist ein 427 Seiten langes Labyrinth von Geschichten, die
in eine Rahmenhandlung eingebettet sind25: Der junge Istanbuler Anwalt
Galip sucht seine Frau Riiya, die ihn unter Hinterlegung einer enigmati-
schen Botschaft verlassen hat. Riiya hat einen Halbbruder Celdl — die An-
spielung auf Mevlana Celalettin Rumi wird im Verlauf des Romans immer

22 Zitiert nach der deutschen Ubersetzung von Sezer Duru, S. 90 f.

23 Orhan Pamuk, Kara Kitap, Istanbul: Can Yayinlar, Juli 19906 (1. Aufl. Mirz
1990); (dt. Das Schwarze Buch, Miinchen/Wien 1995).

24 Ein weiterer Roman, der stark auf solchen Strategien aufbaut, ist Bir Cinayet Ro-

mam von Pinar Kiir aus dem Jahr 1989, ein Kriminalroman und gleichzeitig ein
Roman iiber das Schreiben eines Kriminalromans und die Konventionen des Genre
Kriminalroman.
Metafiktionale Strategien werden oft als eines der Hauptcharakteristika postmo-
dernen Schreibens dargestellt, wobei Kritiker dieser Zuschreibung — so z.B. auch
Mepham, op.cit. — zu bedenken geben, dass derartige Strategien nicht neu sind,
sondern eine lange Geschichte haben. David Lodge, der ebenfalls darauf hinweist,
dass solches “baring of the device” an sich nichts Neues ist, sieht im metafik-
tionalen Spiel, wie es in der gegenwartig produzierten Literatur weit verbreitet ist,
keinen grundsdtzlichen Widerspruch gegeniiber dem Realismus, sondern eine
defensive Antwort zeitgenossischer Schriftsteller “to the questioning of the idea of
the author and of the mimetic function of fiction by modern critical theory” (David
Lodge, After Bakhtin. Essays on Fiction and Criticism, London 1990, S. 18 £.)

25 Zu Kara Kitap vgl. auch mein “Literatur und Hypertext. Nicht-Linearitit im Kara
Kitap des tiirkischen Autors Orhan Pamuk” in: Studia Iranica, Mesopotamica et
Anatolica, 1, 1994, S. 167-177.



332 PRISKA FURRER

deutlicher —, der in einer Tageszeitung vielbeachtete Kolumnen iiber my-
steriose Vorfille im Alltag schreibt. Als Galip nun Riiya bei Celal sucht,
muss er feststellen, dass auch dieser verschwunden ist. Doch er hat eine
Serie von alten, vor zwanzig und mehr Jahren schon einmal verdffent-
lichten Texten zum Druck bereitgelegt, so dass seine Kolumne weiterhin
taglich erscheinen kann. In diesen Kolumnentexten glaubt Galip nun plotz-
lich verschliisselte Hinweise darauf zu finden, was hinter dem Verschwin-
den Riiyas und Celals stecken konnte und wo sie sich aufhalten. Unter
Anleitung von Celals Texten irrt er durch Istanbul, trifft allerlei Leute, die
ihm merkwiirdige Geschichten erzihlen, und erlebt eine Stadt, die ihm zu-
nehmend fremd und unvertraut vorkommt und voller Zeichen und Hin-
weise auf eine hinter der alltiglichen Oberfliche verborgene zweite Reali-
tat zu stecken scheint. Nach einigen Tagen und Nichten der Suche endlich
entdeckt er eine geheime Wohnung Celals mit Schubladen, Schachteln und
Schrianken voller Notizmaterial, angefangenen Texten und alten Kolumnen.
Wihrend er sich in Celidls Theorien iber Mevlana, die wahren Hinter-
griinde des Mordes an Sems-i Tebrizi26 und die Zahlenmystik der Hurufis
versenkt, kommt er dem Geheimnis um Celédls und Riiyas Verschwinden
Schritt um Schritt auf die Spur.

Kara Kitap ist ein Buch, das sich einer herkdmmlichen Lektiire, die
nach “Inhalten” und “Aussagen” fragt, hartnidckig widersetzt. Wann im-
mer man als Leserin oder Leser glaubt, einer “Botschaft” auf die Spur ge-
kommen zu sein, fordert das Buch gerade wieder die gegenteilige Interpre-
tation. Ein — willkiirlich ausgewiéhltes — Beispiel fiir dieses stindige Os-
zillieren ist die Geschichte vom Sehzade, einem Osmanenprinzen, der da-
hinter gekommen ist, dass alle Nationen, die keinen Weg finden, sich sel-
ber zu sein, zum Untergang verurteilt sind. Als zukiinftiger Padisah mit
der historischen Aufgabe, das Uberleben des Osmanischen Reiches sicher-
zustellen, glaubt er sich nun dazu verpflichtet, all die fremden Gedanken in
seinem Kopf — er hat jahrelang Voltaire, Schopenhauer, Rousseau u.a. ge-
lesen — loszuwerden und gegen die fremden Stimmen ecine eigene zu erhe-
ben. Seine Uberlegungen liessen sich durchaus in einem nationalistischen
Sinn, als Kritik an der Verwestlichung der Tiirkei interpretieren. Eine
nationalistische Interpretation stellt die Geschichte selber aber gleich wie-

26 Zur Geschichte von Mevldna und Sems-i Tebrizi vgl. Annemarie Schimmel, Ich
bin Wind und du bist Feuer, Koln 1978.



REFERENTIALITAT UND TEXTUALITAT 333

der in Frage. Denn sie endet mit dem Tod des Prinzen in volliger Irrealitét
und Leere, und seine letzten Worte nach seinem jahrelangen Kampf um
eine eigene Identitéat sind: “Hicbir sey.” (“Nichts.”)

Wenn es sich schon gegen eine Festlegung auf eine klare Aussage
sperrt, so ldsst sich Kara Kitap mit seinen verschwunden Figuren, seinen
vielen mysteridsen Telefonanrufen und Galips dedektivartigem Vorgehen
doch immerhin als eine Art Kriminalroman lesen. Am Schluss allerdings,
als Riiya und Celal tatsichlich ermordet aufgefunden werden, erscheint die
Frage, wer der Mo6rder war, hochst irrelevant. Das eigentliche “Geheim-
nis” aber, um das sich die ganze Geschichte dreht, bleibt weiterhin
verborgen.

Kaum mehr als die kriminalistische Lektiire befriedigt eine Lektiire
des Romans, die nach einer mystischen Aussage sucht. Sie scheint sich zu-
nichst aufzudringen wegen all der Verweise auf mystische Zusammen-
hinge, die der Roman so exzessiv einsetzt, dass hier nur einige Elemente
genannt werden konnen: die Namen Celdl und Galip, die auf Mevléna
Celéttin Rumi und den Mevlevi-Dichter Seyh Galip verweisen, eine ganze
Reihe von Anspielungen auf oder Zitaten aus mystischen Werken in den
Kapiteliiberschriften und Epigraphen und mehrere Kapitel, die
Spekulationen iiber die Buchstabenmystik der Hurufis gewidmet sind;
ausserdem werden Galip und Riiya explizit mit den beiden Liebenden in
Seyh Galips Mesnevi Hiisn-ii Ask parallel gesetzt2’, und als Galip Celal
und Rilya nicht finden kann, schliipft er selber in die Rolle Celals und
schreibt an dessen Stelle und in dessen Namen weitere Kolumnen fiir die
Zeitung, so wie Mevlina seinen Divan unter den Namen Divan-i Sems-i
Tebrizi gestellt hat.

Kein Wunder also, wenn man beim Lesen unweigerlich davon aus-
geht, dass sich Kara Kitap um mystische Inhalte dreht, dass es darin wo-
moglich um eine zeitgendssische Interpretation islamischer Mystik gehen
konnte. Doch auch diese Lesart lisst merkwiirdig unbefriedigt. Immer
mehr verstirkt sich bei der Lektiire der Eindruck, dass da mit einem ge-
spielt wird, dass Erwartungen geweckt, aber nie erfiillt werden, dass die
tiefsinnigen Inhalte, die einem stidndig versprochen werden, gar nicht exi-
stieren. In dem Kapitel Kesf-iil esrar etwa, das schon wegen seines Titels

27 Zu Hisn-ii Ask von Seyh Galip s. Victoria Rowe Holbrook, The Inreadable Shores
of Love. Turkish Modernity and Mystic Romance, Austin 1994.



334 PRISKA FURRER

endlich Aufschluss dariiber verspricht, worum sich das ganze Buch eigent-
lich dreht, kommt Galip beim Betrachten seines Gesichtes im Spiegel zwar
hinter das “Geheimnis” :

“Das Gefiihl, das er spiter ‘Entsetzen’ nennen wiirde, packte ihn in diesem
Augenblick. Aber alles war so schnell geschehen, und er hatte die Buchstaben
auf seinem Gesicht und das Wort, auf welches die Buchstaben hinwiesen, so
schnell gesehen, dass er spiter nicht mehr genau herausfinden konnte, ob er
vom Entsetzen gepackt worden war, weil sein Gesicht zu einer Maske geworden
war, auf der Zeichen standen, oder wegen der Schrecklichkeit der Bedeutung,
welche die Buchstaben ergaben. Die Buchstaben enthiillten eine Wahrheit, die
Galip seit Jahren kannte, aber vergessen wollte, an die er sich erinnerte, aber
sich nicht zu erinnern glaubte, die er gelernt hatte, aber nicht mehr wusste, ein
Geheimnis, an das er sich spiter, wenn er es aufschreiben wollte, mit ganz
anderen Wortern erinnern wiirde.” (S. 299)

Doch was es nun genau ist, dieses Geheimnis, das erfahren wir als Leser
nicht, und so verfihrt der Roman bis zum Schluss: Er weckt Erwartungen,
deren Einlosung er immer weiter hinausschiebt. Spitestens dann, wenn
auch der Romanschluss keine Auflésung bringt, drangt sich eine neuerliche
Lektire auf, welche das “Geheimnis” nicht mehr auf einer inhaltlichen
Ebene sucht, sondern sich Gedanken iiber die angewendeten Textstrategien
macht: Was ist das fiir ein Verwirrspiel, welches dieser Text mit einem
treibt? Mit welchen “Tricks” hat er einen dazu gebracht, ihn in der “fal-
schen” Erwartung einer kriminalistischen Auflésung zu lesen? Wie hat er
einem vorgegaukelt, auf der Spur tiefsinniger mystischer Erkenntnisse zu
sein?

Kara Kitap ist ein Buch, das seine Leser also geradezu dazu zwingt,
iber ihre Leseerwartungen und die Textverfahren, mit welchen diese ge-
steuert werden, nachzudenken. Und so lernt man — dies jedenfalls ist mei-
ne eigene Leseerfahrung — durch die Auseinandersetzung mit diesem Ro-
man einiges, wenn vielleicht auch nicht iiber aussersprachliche Realititen,
so immerhin iber das Funktionieren von Texten. Eine mehr auf sprach-
liche als auf aussersprachliche “Realitdt” konzentrierte Lesart ist es auch,
welche der Text an vielen Stellen selber vorschligt. Zumindest legt er
mehreren seiner Figuren Sétze in den Mund, die den Realitidtsbezug von
Texten in Frage stellen:

“Wihrend Saim die unter der Tiir durchgeschobenen Zeitungen des Tages las,
sagte er, dass das Wissen, dass Texte, alle Texte, nicht vom Leben redeten,



REFERENTIALITAT UND TEXTUALITAT 335

sondern, weil sie nur Texte waren, schliesslich nur von einem Traum, nichts
dndern wiirde.” (S. 79)

Wenn aber Texte nur eine Illusion von Referentialitit schaffen — was
zwar, auch das legt der Roman nahe, in vielen Fillen notwendig, niitzlich
oder trostlich sein mag -, was ist dann die “richtige” Lesart eines Romans?
Kara Kitap legt selber ein Interpretationsmodell vor. Es fiihrt uns zuriick
zur Metapher von der Literatur als “Abbild” oder “Spiegel”, interpretiert
sie aber nicht referentialistisch, sondern textualistisch:

“Okumak, aynamn igine bakmaknr; aynamn arkasindaki 'sirrt’ bilenler Oteki
tarafa gegerler, harflerin sirnndan haberdar olmayanlar ise bu diinya icinde
kendi yiizlerinin yavanlindan baska bir sey bulamazlar.” (“Lesen heisst in den
Spiegel hineinschauen; diejenigen, die das ‘Geheimnis’ kennen, welches hinter
dem Spiegel steckt, gehen hindurch auf die andere Seite; diejenigen, die nicht
um das Geheimnis der Buchstaben wissen, konnen in dieser Welt nichts anderes
finden als die Fadheit ihrer eigenen Gesichter.”) (S. 328)

Um ein Wortspiel handelt es sich hier, das im Text auch erkldrt wird. Das
tirkische Wort sir bedeutet “Geheimnis”, aber auch “Spiegelbelag”. Nur
diejenigen also, die wissen, dass hinter dem Spiegel nichts ist als ein Be-
lag, konnen wirklich lesen, konnen ein Werk wirklich geniessen. Der Text
selber und nichts anderes ist das “Geheimnis”, das es aufzudecken gilt.

Von dieser Selbstaussage des Buches ermutigt und durch die vielen
enttauschten Erwartungen ohnehin schon dazu angeregt, uns mit den Stra-
tegien des Textes auseinanderzusetzen, konnen wir als Leserin oder Leser
uns nun Uberlegungen erlauben, die in einer “orientalistischen”, aber auch
in einer mystisch-islamischen Lesart in den Bereich des fast Undenkbaren
gehoren: Die vielen Anspielungen auf mystische Themen und berihmte
mystische Werke in Kara Kitap haben vielleicht gar keine inhaltliche,
sondern bloss eine textuelle Funktion. Das stindige Versprechen, hinter
dem &dusseren Schein verborgene tiefere Realititen zur Sprache zu bringen
und Geheimnisse aufzudecken, dient womdglich ganz einfach “nur” dazu,
den Spannungsbogen der erzihlten Geschichte aufrechtzuerhalten. Einige
tirkische Rezensenten sind sogar so weit gegangen, Kara Kitap jegliche
“Bedeutung” abzusprechen, so zum Beispiel Orhan Kogak:

“Romandaki biitiin motifler [...] bu romanin kurulmasina hizmet etmekten ote bir
anlam tasimayan malzemeler, hammaddeleridir.” (“Alle Motive in dem Roman



336 PRISKA FURRER

[...] sind nur Material, Rohstoff, der keine andere Bedeutung hat als die, zur
Konstruktion dieses Romans zu dienen.”)28

Kogak nennt Kara Kitap eine “Poetik der Postmoderne”29 und sieht eines
seiner Hauptcharakteristika in der Absage an die Referentialitit:

“Das moderne Werk ist ein Werk, das sich einer immer jenseits von ihm selber
bleibenden Bedeutung entgegenstreckt. Die Postmoderne reprasentiert das Ver-
gessen dieses ganzen Représentationsproblems. In Kara Kirap gibt es ausserhalb
des Textes, genauer gesagt, ausserhalb des intertextuellen Feldes keine geistige
oder physische Realitit. ”30

Das “intertextuelle Feld”, von dem hier die Rede ist, ist weit gesteckt:
Uber Personenkonstellationen, Namen, Motive, Zitate spannt Kara Kitap
Fidden auf zu Werken wie Tausendundeine Nacht, Hiisn-ii Ask, Rumis
Mesnevi oder Prousts A la Recherche du Temps Perdu.31 Der Roman stellt
sich so selber in Bezug zu einer ganzen Reihe von Texten aus der islami-
schen und der westlichen Tradition.32 Dies wiederum ist auch ein Kom-
mentar zur Frage nach dem Verhiltnis von Text und Realitit: Ein Buch
wie Kara Kitap gibt offen zu erkennen, dass die fiktive Welt, die es proji-
ziert, mindestens so sehr aus Elementen aus anderen Texten besteht wie
aus Elementen aus der “Wirklichkeit”.

Wie ein textualistisches Programm lesen sich auch mehrere Episoden
des Romans, in denen davon die Rede ist, dass nicht etwa die Literatur das
Leben/die Realitdt nachbildet, sondern umgekehrt. Dazu gehdrt etwa das
Kapitel II, 12 Aynaya girdi hikdye: Darin verliebt sich Galip in Riiya, als

28 Orhan Kogak, Aynudaki Kitap/Kitaptaki Ayna in: Niiket Esen (Hrsg.) Kara Kitap
Uzerine Yazilar, Istanbul: Can Yayinlari, 1992, S. 181. Zu einem &hnlichen Er-
gebnis, das er aber anders als Kogak dusserst negativ wertet, kommt auch Tahsin
Yiicel (Kara Kitap, in: Esen, op. cit., S. 66-74).

29 Orhan Kogak, op. cit., S. 166.
30 Ebd. S. 165.

31 Fir genauere Nachweise intertextueller Zusammenhange sei auf die verschiedenen
Artikel in Esen, op.cit. verwiesen, speziell Berna Morans Artikel Ustkurmaca Ola-
rak Kara Kitap, und Adlar ve Kitaplar von Mustafa Ever.

32 Aber er stellt — und auch dies wire einer eingehenderen Untersuchung wert —
auch eine Beziehung her zwischen diesen Texten untereinander und ebnet so den
Graben ein zwischen westlicher und ostlich-islamischer literarischer Tradition.



REFERENTIALITAT UND TEXTUALITAT 337

sie gemeinsam die Geschichte von Hiisn und Ask lesen. Er lernt seine
Gefiihle also aus der Literatur.

“So schon war die Liebe beschrieben, dass der Junge verliebt sein wollte wie
der Junge im Buch.” (S. 340)

Neben der starken Kategorie “Text” verliert die Kategorie “Realitit” ihre
Konturen und Grenzen. Sie wird destabilisiert und beginnt sich aufzuldsen.
Denn auch das, was die Romanfiguren als ihre Wirklichkeit kennen, wird
zunchmend “irreal” und stellt sich selber als “Text” heraus: Strassen,
Hauser, Alltagsgegenstinde und Gesichter sind Zeichen, die zum Lesen
auffordern, die auf etwas anderes als sich selber zu verweisen scheinen:

“In der Néhe der Siileymaniye-Moschee sah er einen Lehrbuben, der das
eingerahmte, aus kleinen Glasperlen zusammengesetzte Bild dieser Moschee
trug. Das allein liess ihn zu dem Schluss kommen, dass nicht nur diec Worter,
Buchstaben und Bilder selbst auf den Plastiktaschen, sondern auch das, was sie
sagten oder darstellten, weitere Hinweise waren. Die grellen Farben des Bildes
waren wirklicher als die Moschee. Nicht nur mit Schriften, Gesichtern und
Bildern spielte die heimliche Hand ihr Spiel, sondern auch mit allen Sachen.
Kaum hatte er das verstanden, da war er schon iiberzeugt davon, dass der Name
des Kerkertor-Viertels, durch dessen Strassengewirr er lief, noch eine andere,
von niemandem erkannte Bedeutung besitzen miisse, und er spiirte wie ein
geduldiger Spieler, der ans Ende eines Puzzles gelangt, dass die Teile dabei
waren, sich ineinanderzufiigen.

Er ahnte, dass auch die Gartenscheren, Kreuzschraubenzieher, Parkverbots-
schilder, Kanister mit Tomatenmark, die Wandkalender in den billigen Lokalen,
ein mit Plexiglasbuchstaben behangter byzantinischer Bogen und die schweren
Vorhdngeschlosser an den Rolldden, alles, was er in den roh zusammenge-
hauenen Verkaufsbuden und auf den holprigen Gehwegen sah, Kennzeichen
dieser heimlichen Bedeutung waren. [...] Doch es gab in seiner Umgebung noch
wesentlich schwerer zu deutende Zeichen: Telefonkabel, eine Beschneidungs-
reklame, Verkehrsschilder, Waschpulverpakete, Spaten ohne Stiel, unleserliche
politische Parolen, Eisstiicke, Nummernschilder elektrischer Zahler, Richtungs-
pfeile, unbeschriebene Papierfetzen ...” (S. 200)33

Doch Kara Kitap wire nicht das Buch voller Widerspriiche, das es ist,
wenn nicht alles gleichzeitig auch ganz anders wire und “hinter” dem Text
nicht eben doch auch etwas wie “gesellschaftliche Realitdt” sichtbar wiir-
de. Denn auch Kara Kitaps Spiel mit den Lesererwartungen und sogar

33 Hier zitiert nach der deutschen Ubersetzung von Ingrid Iren, S. 240 f.



338 PRISKA FURRER

seine Weigerung, sich auf eine einheitliche Bedeutung festzulegen, lassen
sich natiirlich wiederum als Aussagen “iiber” etwas lesen. Der Osmanist
Walter Andrews etwa hat in einem Vortrag iiber verschiedene moderne
tirkische Lesarten osmanischer Poesie Kara Kitap ein Buch “about ‘about-
ness’” genannt, einen ironischen Kommentar zu dem weitverbreiteten Be-
diirfnis, in allem und jedem — und im von Andrews angesprochenen Fall
speziell in der osmanischen Dichtung — tiefe Bedeutungen und letzte
Wahrheiten zu suchen.34

Orhan Pamuks — wenn auch sehr unkonventionelle — Verwendung
traditioneller literarischer Stoffe ist selber natiirlich auch ein Ausdruck
einer in den letzten Jahren in der Tiirkei deutlich spiirbaren Neubewertung
der osmanischen Vergangenheit. Bezilige zur tiirkischen Gegenwart dridn-
gen sich bei der Lektiire auch sonst immer wieder auf: Spielt die mehrmals
angesprochene Erkrankung, die Celal allmdhlich das Gedichtnis verlieren
lasst, nicht auf den Gedichtnisverlust einer ganzen Nation an, der von
Staates wegen eine vOllig neue Identitit verordnet worden ist? All die Ge-
schichten und Geriichte tiber Verschworungen, Komplotte und drohende
Militarputsche, die sich um Celdls Verschwinden ranken, sind sie nicht
auch ein Kommentar zum tiirkischen Hang, hinter allen politischen Pro-
blemen des Landes — meist vom Ausland gesteuerte — Verschworungen
am Werk zu sehen? Und schliesslich fillt es schwer, in dem fast obsessi-
ven Kreisen des Romans um Fragen der Identitit und der Authentizitat, des
Sich-selber-Seins und des In-fremde-Rollen-Schliipfens wirklich nur einen
blossen Vorwand zum Geschichtenerzidhlen zu sehen und nicht auch eine
Aussage tber die tiirkische Gesellschaft und ihre Identititskrise am Ende
des 20. Jahrhunderts.

34 Ich danke Walter Andrews fiir die Zurverfiigungstellung des Manuskripts seines an
der University of Michigan gehaltenen Vortrags “Contested Mysteries and Mingled
Dreams: Speaking for Ottoman Culture Today from Gencebay to Pamuk”.



	Fenster zur Welt oder selbstreflektierender Spiegel? : Referentialität und Textualität in der modernen türkischen Erzählliteratur

