
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 2: Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

Artikel: Fenster zur Welt oder selbstreflektierender Spiegel? : Referentialität
und Textualität in der modernen türkischen Erzählliteratur

Autor: Furrer, Priska

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147255

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FENSTER ZUR WELT ODER SELBSTREFLEKTIERENDER
SPIEGEL? REFERENTIALITÄT UND TEXTUALITÄT IN DER

MODERNEN TÜRKISCHEN ERZÄHLLITERATUR

Priska Furrer, Bern

"Özet olarak diyebilirim ki, kendi insamnuzi, günlük isi ve yasayisi içinde, zor-
lamadan, abartmadan oldu^u gibi vermene çalifiyorum. " ("Zusammenfassend
kann ich sagen, dass ich mich darum bemühe, unseren Menschen, inmitten seiner

täglichen Arbeit und Lebensweise, ohne Bemühung, ohne Übertreibung, so

wie er ist, zu geben.")
Talip Apaydin1

"For the Statement about language, that sign and meaning can never coincide, is
what is precisely taken for granted in the kind of language we call literary. [...]
The self-reflecting mirror-effect by means of which a work of fiction asserts, by
its very existence, its separation from empirical reality, its divergence, as a

sign, from a meaning that depends for its existence on the constitutive activity
of this sign, characterizes the work of literature in its essence. It is always
against the explicit assertion of the writer that readers degrade the fiction by
confusing it with a reality from which it has forever taken leave. "

Paul de Man2

Talip Apaydin und Paul de Man, der türkische Autor und der amerikanische

Literaturtheoretiker, stehen mit ihren Aussagen stellvertretend für
zwei sehr unterschiedliche Arten, sich das Verhältnis zwischen Literatur
und Realität zu denken.

Die erste ist die Vorstellung, dass Literatur ihren Bezugspunkt —
ihren "Referenten" in der Sprache der Zeichentheorie — in der ausser-

sprachlichen Wirklichkeit hat. Es ist die Vorstellung von der Literatur als

"Spiegelung" der Realität oder zumindest der Realitätserfahrang des
Autors/der Autorin. Dabei muss die in der Literatur "gespiegelte" Realität
durchaus nicht nur in der materiellen Welt oder in soziologischen Fakten

liegen, sondern kann bei einem weiter gefassten Realitätsbegriff auch

innerpsychische Vorgänge, Phantasien und Träume umfassen. Charakteri-

1 Zitiert nach Olcay Önertoy, Cumhuriyet Dönemi Türk Roman ve Öyküsü, Ankara:
Türkiye I§ Bankasi Kultur Yayinlan, 1984, S. 120.

2 Paul de Man, Blindness and Insight. Essays in the Rhetoric of Contemporary
Criticism, Second Edition, Revised, Minneapolis: University of Minnesota Press,
19957, S. 17.



322 PRISKA FURRER

stisch für das Konzept von der Referentialität der Literatur sind die Verben,

mit denen die Funktion der Literatur bezeichnet wird: Literatur "spiegelt

wider" und "bildet ab", "repräsentiert", "reflektiert" und "zeigt" oder

— falls das Abbild der Realität nicht gerecht wird — "verzerrt", "verfremdet",

"verfälscht" und "überspitzt". Zur letzten Konsequenz weitergedacht,

musste das Ideal dieser Vorstellung die "transparente" Sprache sein;
in einer Metapher ausgedrückt: eine Fensterscheibe, die ihre eigene
Existenz vergessen lässt, die keine eigene "Realität" hat, sondern den Blick
ungehindert und ungetrübt auf die Welt ausserhalb des Fensters durchgehen

lässt.

Doch oft wird der Blick auf die Realitäten vor dem Fenster "behindert"

oder "verstellt". In einer Kritik am Autor Tarik Bugra bleibt der
türkische Literaturkritiker Fethi Naci genau in diesem Bild:

"Fakat, Prof. Mehmet Kaplan'in sözcükleriyle söylersek, 'ideoloji, sanatçi ile
gerçek arasina bir perde ' germemeli. Firavun Imam 'nda kar$irmza çikan bu

perde, Gencligim Eyvah 'ta arak perde olmaktan da çilayor, 'sanatçt ile gerçek
arasina' gerilmis bir branda bezi oluyor!" ("Aber, wenn wir es mit den Worten
von Prof. Mehmet Kaplan sagen, die Ideologie darf keinen 'Vorhang zwischen
den Künstler und die Realität' ziehen. Dieser Vorhang, der sich uns in Firavun
Imam in den Weg stellt, hört in Gençlijjim Eyvah schliesslich sogar auf, bloss
ein Vorhang zu sein; er wird zum 'zwischen Künstler und Realität' aufgespannten

Segeltuch.")3

Wenn auch nicht immer bewusst durchdacht, so ist es doch die Vorstellung
von der Referentialität der Literatur, die dem common-sense entspricht. Sie

scheint keiner weiteren Begründung zu bedürfen, prägt unser Alltagsverständnis

von Literatur und drückt sich auch in der literarischen Wertung —

diese oder jene Schilderung sei "unrealistisch", was meist gleichbedeutend
ist mit "schlecht" — mit grosser Selbstverständlichkeit aus.

Weniger selbstverständlich scheinen da die Konzepte zu sein, welche

von Literatur als einem "sich selbst reflektierenden Spiegel" sprechen und
ihre "Textualität" in den Vordergrund stellen. Sie lassen sich im weitesten
Sinn den theoretischen Richtungen zuordnen, die unter dem Oberbegriff
"Poststrukturalismus" zusammengefasst werden. Die Hierarchien, in
denen wir üblicherweise denken, stellen sie auf den Kopf: In der gewohnten

Fethi Naci, 100 Soruda Türkiye'de Roman ve Toplumsal Degi$me, Istanbul: Gerçek

Yayinevi, 1981, S. 445.



REFERENTIALITÄT UND TEXTUALITÄT 323

Vorstellung existiert das, was wir "Realität" oder "Bedeutung" oder
"Botschaft" nennen, vor und ausserhalb der Sprache. Die Sprache ist nur
sekundär, sie ist das Medium, mit dessen Hilfe diese primären Realitäten
vermittelt werden. Von einem textualistischen Standpunkt aus gesehen,
erscheint nun aber die Sprache als das Primäre. Sie ist vor der "Realität" da,
denn all unsere Realitätserfahrangen werden durch sie erst konstruiert;
Realität existiert als etwas Erfahrbares gar nicht ausserhalb von Sprachen,
Diskursen, semiotischen Systemen:

"Un second principe, particulièrement important en ce qui concerne la littérature,

c'est que le langage ne peut être considéré comme un simple instrument,
utilitaire ou décorativ, de la pensée. L'homme ne préexiste pas au langage, ni
phylogénétiquement ni ontogénétiquement. Nous n'attaignons jamais un état où
l'homme serait séparé du langage, qu'il élaborerait alors pour 'exprimer' ce qui
se passe en lui: c'est le langage qui enseigne la définition de l'homme, non le
contraire. "4

Der referentielle Charakter von Literatur wird in dieser Sicht der Dinge
grundsätzlich in Frage gestellt. Realistische Literatur repräsentiert nicht
aussersprachliche Wirklichkeiten, sondern schafft mit sprachlichen Mitteln
"Realitätseffekte" oder eine "illusion referentielle":

"Le baromètre de Flaubert, la petite porte de Michelet ne disent finalement rien
d'autre que ceci: 'nous sommes le réel'; c'est la catégorie du 'réel' (et non ses

contenus contigents) qui est alors signifiée. "5

Es liegt auf der Hand, dass dort, wo literarische Texte sowohl von ihren
Produzenten als auch von ihren Lesern in erster Linie als sozialkritisch
verstanden werden, ganz klar die Vorstellung von der Referentialität der
Literatur im Vordergrand steht. Dies gilt sicher für einen grossen Teil der
türkischen Erzählliteratur der 50er und 60er Jahre, der hohen Zeit dessen

also, was Petra Kappert das "Herzstück" der türkischen Nationalliteratur6
nennt: der "Dorfliteratur". Das ästhetische Programm dieser lange Zeit

4 Roland Barthes, Le bruissement de la langue. Essais critiques IV. Paris: Éditions
du Seuil, 1984, S. 23.

5 Ebd. S. 186

6 Petra Kappert, Übersichtsdarstellung zum Thema "Literatur" in: Klaus-Detlev
Grothusen (Hrsg.), Südosteuropa-Handbuch, Band IV, Türkei, Göttingen 1985, S.

621-649, hier S. 628.



324 PRISKA FURRER

dominierenden Strömung war das des "sozialen Realismus". Ihre Vertreter
wandten sich im Namen des Realismus gegen diejenigen ihrer Vorgänger,
die sich schon in frührepublikanischer Zeit mit dörflichen Themen befasst
hatten. Ihnen warfen sie nun vor, die Wirklichkeit in ihren Texten
verfälscht zu haben. Mit stereotypen und romantisierenden Bildern hätten sie

ein idealisiertes Bild der dörflichen Realität gezeigt. Für sich selber nahmen

sie in Ansprach, die "Realität" mit all ihrer Misere unverfälscht zu
zeigen. Implizit oder auch explizit in programmatischen Äusserungen
formuliert, stand dahinter nicht nur die Absicht, die Realität zu zeigen,
sondern bei den Lesern einen Bewusstseinsprozess in Gang zu setzen, der
schliesslich zu einer Veränderung der Realität führen sollte.7

Natürlich sehen sich auch die Autoren des sozialen Realismus als

Künstler, nicht einfach als passive Aufnahme- und Wiedergabegeräte. Sie

wissen, dass ihr Bild der Realität kein eins-zu-eins Bild ist, dass sie im
Gegenteil auswählen, verändern, bearbeiten, gestalten. Um sich selber

überhaupt als Künstler sehen zu können, müssen sie auch ihren eigenen
Beitrag zu diesem "Abbild der Realität" betonen, das also, was sich
gemeinhin "künstlerische Form" nennt:

"Eser gerçekten sanai eseriyse, özü kadar biçiminin estetici de göz önünde tu-
tulmus demektir. Yâni, öze en iyi, en uygun biçimi vermek sanatçinin bas pro-
blemidir. " ("Wenn das Werk tatsächlich ein Kunstwerk ist, bedeutet dies, dass

der Ästhetik seiner Form genau soviel Beachtung geschenkt wurde wie seinem
Gehalt [öz: Selbst, Kern, Wesen, wesentlicher Bestandteil, Substanz, Geist,
Sinn]. Das heisst, das Hauptproblem des Künstlers ist, dem Gehalt die beste,
die passendste Form zu geben.")8

Eine klare Hierarchie drückt sich hier aus: Zuerst ist da das Eigentliche,
der Gehalt, öz, das Wesen, der Kern, die Substanz. Die sprachliche Form
ist etwas Sekundäres, etwas, das nur der Vermittlung des Eigentlichen

Dazu ein Zitat von Orhan Kemal, einem der grossen Namen des türkischen sozialen

Realismus: "Ben kalemimi, ashnda öteki milletlerden hiçbir bahmdan gerì
olmayan milletimin gelismesini engelleyen sartlara karsi koymus bir yazanm."
("Ich bin ein Schriftsteller, der mit seiner Feder Widerstand leistet gegen die
Bedingungen, welche meine Nation, die eigentlich in keiner Hinsicht hinter den anderen

Nationen zurücksteht, an der Entwicklung hindern.") (Zitiert nach Asim Bezir-
ci, 1950 Sonrasinda Hikäyecilerimiz. Elestiriler-Konusmalar, Istanbul: ABeCe
Yayinlan, 1980, S. 256.)

Orhan Kemal, zitiert nach Asim Bezirci, op.cit., S. 257



REFERENTIALITÄT UND TEXTUALITÄT 325

dient. Aufgabe der künstlerischen Sprache ist es, für dieses Eigentliche den

geeigneten Ausdruck zu finden.

Türkische sozialrealistische Autoren haben nicht nur im Zeichen des
Realismus geschrieben, sie wurden und werden auch im Zeichen des Realismus

rezipiert. Wenn wir uns Übersichtsdarstellungen über die Entwicklung
der neueren türkischen Literatur ansehen, so fällt auf, dass es im
Zusammenhang mit der Dorfliteratur zum üblichen Vorgehen gehört, auf den
sozialen Hintergrund der Autoren zu verweisen, was für andere literarische
Strömungen nicht im gleichen Masse gilt.9 Dabei wird gezeigt, dass viele
der Autoren der Dorfliteratur selber dörflicher oder zumindest provinzieller

Herkunft sind und also das, was sie beschreiben, aus eigener Anschauung

kennen.10 Ihre dörfliche Herkunft wird gewissermassen zum Garanten

dafür, dass ihre Realitätsdarstellung wirklichkeitsgetreu ist. Die Frage, ob

ein Autor ländlicher Herkunft ist oder nicht, ist Hauptkriterium für die
Authentizität seiner literarischen Schilderung.11

Gegen diese eingebürgerte Sicht hat sich die amerikanische Turkolo-
gin Sarah Moment Ati§ gewandt:

9 Z.B. bei Robert Anciaux, "Le 'Réalisme Social' dans la littérature turque contem¬

poraine" in: Correspondance d'Orient, Etudes, 19-20, 1971-1972, S. 111-124,
besonders S. 115 f.; entsprechend auch die Einleitung zu meinem Artikel "Landflucht

aus unterschiedlicher literarischer Perspektive: Orhan Kemals Bereketli
Topraklar Üzerinde und Muzaffer izgüs Halo Dayi ve ild Öküz" in: Asiatische
Studien, XLV, 2, 1991, S. 277-295.

10 "C'est, avant tout, une littérature bâtie sur l'observation da la vie quotidienne, sur
des expériences personelles, sur des notes prises sur le terrain." (Anciaux, op.
cit., S. 117.)

11 Eine deutliche Resonanz findet diese Betrachtungsweise in Petra Kapperts Über¬

sichtsdarstellung zum Thema "Literatur", op. cit., speziell S. 631; in popularisierter
Form hat sie Eingang gefunden in Reisehandbücher:

"Das Thema anatolisches Dorf wurde in den 50er und 60er Jahren auch von Autoren

aus bürgerlich-mittelständischem Milieu gestreift, die glaubten, nicht an diesem
Trendthema vorbeigehen zu können. Die Werke dieser Gruppe unterscheiden sich
deutlich von den authentischeren Schöpfungen der Dorf-Institut-Absolventen. * (Se-
vim Ercan-Özata; Eberhard Schmitt, "Erzählende Prosa: Roman, Kurzgeschichte,
Satire" in: Schmitt, Eberhard (Hrsg.), Türkei. Politik-Ökonomie-Kultur, Leer
1991, S. 340).



326 PRISKA FURRER

"A systematic analysis of these two categories of 'village fiction' has revealed a

significant lack of any characteristics differentiating village life and attitudes as

conceived and depicted by urban-bom authors from that represented in the

works of the younger, village-bom writers. [...] It would seem that the village-
born authors — disassociated from their own backgrounds, passionately dedicated

to a certain conception of modernization, and anxious to be identified as part
of the urban, reformist elite — have come to view the problems of village
existence through precisely the same sets of ideological prisms, i.e., Kemalism on
the one hand and Marxism, on the other, which affect the urban-bom author's
perception of village reality. 'Village fiction' does constitute in one sense a
faithful mirror of society, but the reality it reflects pertains not to the subject it
depicts but rather to the assumptions, attitudes and needs of its authors and their
audiences both within Turkey and in translation abroad."12

Wie erklärt sich Sarah Moment Ati§ das — zumindest von ihr behauptete
— Phänomen, dass sich zwischen den Romanen von Autoren dörflicher
Herkunft und solchen nicht-dörflicher Herkunft keine wesentlichen
Unterschiede zeigen? Sie erklärt es zu einem Problem der Ideologie: Es sind die
ideologischen Scheuklappen des Kemalismus und Marxismus, welche beide

Gruppen von Autoren behindern und sie ein falsches Bild liefern lassen, in
dem die Landbevölkerung nur als unartikulierte, fatalistische, abergläubige
und der Aufklärung bedürftige Masse erscheint. Sie kritisiert also
gleichermassen die eingebürgerte Rezeptionsweise der Dorfliteratur als auch
die Dorfliteratur selber. Aber ihre Kritik wird wiederum im Namen des

Realismus geführt. Ati§ greift das Abbild der dörflichen Realität, das die
Dorfliteratur liefert, als verfälscht an. Es bildet zwar ab, es ist ein "Spiegel",

aber nicht einer der dörflichen Realität, sondern der ideologisch
verfälschten Vorstellungen der Autoren und ihres Publikums. Sie selber
glaubt, eine authentischere Repräsentation der ländlichen türkischen Realität

in den Texten der asiks, der wandernden Volkssänger, gefunden zu
haben.

Ein Gesichtspunkt, den Ati§ kaum in Betracht zieht, sind literarische
"Realitäten". Eine mehr an textualistischen Vorstellungen orientierte Lektüre

der Dorfliteratur würde aber genau dies tun. Ganz andere Fragestellungen

könnten sich daraus ergeben: Inwiefern ist hier ein Genre mit
seinen eigenen Regeln und Konventionen entstanden, denen sich der einzelne
Autor kaum entziehen kann? Stehen Dorfromane nicht mindestens ebenso

12 Sarah Moment Ati§, Sociology and the Literary Text in Turkey, in: Edebiyât, N.S.
Vol. 1, Nr. 1, 1987, S. 116-125, hier S. 124.



REFERENTIALITÄT UND TEXTUALITÄT 327

stark wie mit aussersprachlichen Realitäten mit anderen Texten, speziell
mit anderen Dorfromanen, in Beziehung? Wie wirken sich die Zwänge des

Erzählens in Romanform — etwa, dass Romane konventionellerweise mit
einem markanten Ereignis, einem wichtigen Einschnitt im Leben der

Hauptfiguren einsetzen und/oder aufhören — auf diese Art von Literatur
und das "Realitätsbild", das sie zu liefern vorgibt, aus? Welche Textstrategien

wenden die Autoren an, um ganz bestimmte Wirkungen zu
erreichen?

Die Aufgliederung der Romanhandlung in mehrere Handlungsstränge
in Orhan Kemals Bereketli Topraklar Üzerinde zum Beispiel wird gewiss
nicht durch aussersprachliche Realitäten erzwungen, sondern ist vom Autor

ganz klar mit einer bestimmten Absicht konstruiert: Anhand der
unterschiedlichen Schicksale der als Saisonarbeiter nach Adana ziehenden
Freunde Iflähsizin Yusuf, Pehlivan Ali und Kose Hasan kann er seine

Handlung der Reihe nach in verschiedenen Lebens- und Arbeitsbereichen
spielen lassen. Diese Aufeinanderfolge der Milieus — Baumwollfabrik,
Bauplatz, Gutshof, Dreschplatz und "Arbeitermarkt" — erlaubt es ihm,
seine zwei Hauptthemen, die Ausbeutung der Arbeiter und den Mangel an
Solidarität unter ihnen, in immer neuen Variationen zu wiederholen und so

erst richtig zu akzentuieren.13 Von den drei Hauptfiguren kehrt am Schluss
des Romans nur Iflähsizin Yusuf ins Dorf zurück. Kose Hasan stirbt an
einer Krankheit, die er sich wegen der miserablen Arbeitsbedingungen in der

Baumwollverarbeitungsfabrik zugezogen hat. Pehlivan Ali stürzt in eine

Dreschmaschine, dabei wird ihm das linke Bein abgerissen, und er verblutet.

Dass zwei der drei Hauptfiguren ums Leben kommen, kann nun sicher
nicht als realistische Aussage über die Überlebenschancen türkischer
Saisonarbeiter verstanden werden. Natürlich könnte man Orhan Kemal
vorwerfen, dass er in ideologischer Verblendung die Wirklichkeit absichtlich
allzu negativ dargestellt habe, aber es sind auch Erklärungen denkbar, die
mehr mit "Textrealitäten" zu tun haben: Der Autor musste seine

Erzählstränge auf irgendeine Weise zum Abschluss bringen, und ein dramatisches

Ereignis wie der Sturz Pehlivan Alis in die Dreschmaschine ist nun
einmal erzählerisch besonders attraktiv. Ausserdem stellt sich die Frage,
ob sich "sozialrealistisches" Erzählen als Erzählstil nicht überhaupt gegen
allzu positive Handlungsausgänge sperrt.

13 Vgl. dazu meinen Artikel "Landflucht...", speziell S. 288 ff.



328 PRISKA FURRER

Und wie steht es mit all den "realistischen" Details, die bei dieser Art
des Erzählens so wichtig sind? Details wie diesem:

"Als die drei Freunde hineintraten in eine ihnen bisher unbekannte, harte,
prasselnde Luft, in der Baumwollflocken umherflogen, fuhren sie wie unter einem
Schlag zurück. Hier wackelte, schüttelte und drehte sich fast alles. Zwischen
den Staubwolken, die von der niedrigen, dunklen Holzdecke hingen, brannten

gelb winzige Glühbirnen. Von den Egreniermaschinen, welche durch seitlich
angebrachte Schwungräder unter starkem Rütteln angetrieben wurden, stiegen
furchtbare Geräusche auf; die Staubwolken, die staubigen Wände, die Fussbo-
denbretter und die in der Luft umherfliegenden Flocken vibrierten.

Auf jeder Egreniermaschine sassen junge oder alte Frauen, Mädchen, Kinder.
Sie bewegten die Knüppel in ihren Händen zwischen den 'Trommeln' genannten
Zylindern der Maschinen nach rechts und links und sorgten so dafür, dass die
flockige Baumwolle zwischen den Zylindern von den Trommeln richtig
aufgenommen wurde. "14

Was ist die Funktion solcher Beschreibungen? Ist es wirklich nur die,
Realität abzubilden, oder haben wir es hier nicht vielleicht mit dem Schaffen

der "referentiellen Illusion" zu tun? Ist solche Genauigkeit in der
Beschreibung nicht vielleicht in erster Linie ein "Realismuszeichen", dessen

Funktion darin besteht, Leserinnen und Lesern zu signalisieren, dass sie es

mit einem realistischen Text zu tun haben? Das aber würde bedeuten, dass

es nicht darum ginge, das Funktionieren einer Egreniermaschine vorzuführen,

sondern die Leser dahingehend zu beeinflussen, auch die übrigen
Teile des Textes als realistische Repräsentation von Wirklichkeit zu lesen.
Ähnliche Fragen könnten natürlich nicht nur an Bereketli Topraklar
Üzerinde, sondern an jeden anderen "sozialrealistischen" Text gestellt werden.

Die türkische Dorfliteratur wurde schon relativ früh in der Türkei selber

von Autoren und Autorinnen eher städtischer Herkunft angegriffen. Ihr
Realismus sei oberflächlich, ihre Figuren stereotyp und ohne psychologische

Tiefe. So ist schon ab Ende der 50er Jahre eine gegenläufige
Strömung entstanden, die sich mit dem Individuum und seinem Verhältnis zur
Welt auseinandersetzt. Anders als in der Dorfliteratur wird hier das Innenleben

der Figuren zum wichtigsten Thema. Träume und Phantasien erhalten

viel Raum, und die Autoren experimentieren mit neuen sprachlichen

14 Orhan Kemal, Bereketli Topraklar Üzerinde, [o.O.] Cem Yayinevi, 1982, S. 54.



REFERENTIALITÄT UND TEXTUALITÄT 329

Techniken, vor allem dem Inneren Monolog mit fragmentarischen Sätzen

und assoziativen Gedankensprüngen.15 Auch wenn diese Literatur jetzt
nicht mehr als "Realismus" bezeichnet wird — viele ihrer Züge entsprechen

dem, was literaturhistorisch im allgemeinen der "literarischen
Moderne" zugerechnet wird16 —, so steckt dahinter im Grande doch ein
realistischer Impetus, nur dass es jetzt um eine "realistische Repräsentation
von Subjektivität"17 geht: Der Realismus wird nicht eigentlich negiert,
sondern der Realitätsbegriff erweitert. In seinem Zentrum steht jetzt das

Individuum in seiner Subjektivität.18
Auch erkenntnistheoretische Fragen stellen sich vermehrt: Wie wird

Realität überhaupt wahrgenommen? Was spielt das wahrnehmende Subjekt
dabei für eine Rolle? Es gilt nun, sich nicht nur mit einer Realität, sondern

mit den verschiedenen Realitäten der unterschiedlichen wahrnehmenden

Subjekte auseinanderzusetzen. Literarisches Mittel dazu ist die Perspekti-
vierang, die "Präsentation eines Geschehens von einem ganz bestimmten

Standpunkt und durch ein in seiner Besonderheit definierbares Bewusstsein"19.

Dem veränderten, multiplizierten und fragmentierten Realitätsbegriff

entspricht eine Multiplizierang der Perspektiven.
Aus dem in dieser Art von Literatur meist sehr ausgeprägten

Formbemühen ergeben sich nicht selten Elemente einer Reflexion über das We-

15 Als Beispiel für eine deutlich an James Joyce geschulte Bewusstseinsstromtechnik
sei hier nur die Erzählung Ayna von Leila Erbil genannt (aus dem Erzählband Ge-

cede, Istanbul: Can Yayinlan, 19903 (erste Auflage 1968); deutsch in: Petra Kap-
pert; Tevfik Turan (Hrsg.), Türkische Erzählungen des 20. Jahrhunderts,
Frankfurt/M. 1992).

16 Entsprechend auch die Periodisierung bei Stephan Guth, "Zwei Regionen - Eine
Literaturgeschichte. Zwei zeitgenössische Romane aus Ägypten und der Türkei und
die Möglichkeiten einer übergreifenden Periodisierung nahöstlicher Literatur" in:
Die Welt des Islams, XXXIV, 2 1994, S. 218-245, hier speziell S. 242 f.

17 John Mepham, "Narratives of Postmodernism" in: Edmund J. Smith (Hrsg.),
Postmodernism and Contemporary Fiction, London 1991, S. 141. Mephams
Artikel gibt eine interessante Zusammenstellung einiger verbreiteter — und einander
in manchen Punkten diametral entgegengesetzter — Definitionen dessen, was
"moderne" und was "postmoderne" Literatur sei.

18 Atilla Özkinmli, Edebiyat incelemeleri, Yazilar 1, Istanbul: Cem Yayinevi, 1983,
S. 151.

19 Franz K. Stanzel, Theorie des Erzählens, Göttingen 1982 (2. verbesserte Auflage),
S. 185.



330 PRISKA FURRER

sen des Literarischen. Zur Selbstreflexivität tendieren besonders solche

Texte, in denen das beschriebene Subjekt auch als schreibendes Subjekt
dargestellt ist, in denen — was gar nicht so selten vorkommt — der Ich-Erzähler

als Schriftsteller erscheint und der Text also auch vom Schreiben,
vom Entstehen von Texten handelt.20 Ein solcher Text ist Fer it Edgüs
Roman 0. In ihm findet sich ein interessantes Beispiel für eine durch den

Text selber vollzogene Auseinandersetzung mit der Wirkung unterschiedlicher

Textstrategien. O gibt sich als ein Heft voller literarischer Versuche
eines Lehrers aus, der einen Winter lang in einem Dorf in der Provinz
Hakkari leben und unterrichten muss. Er ist formal heterogen, besteht aus

einzelnen narrativen Episoden, aber auch aus brachstückhaften, aufs
äusserste reduzierten Textteilen, aus Briefen, Gedichten, Träumen. An einer
Stelle nun beschreibt der Text "dieselbe" Episode — den Besuch zweier
Männer beim Lehrer zu Hause — zweimal direkt hintereinander, aber auf
unterschiedliche Weise: zuerst in Ich- dann in Er-Form.21 Der in einem
dritten Abschnitt folgende Kommentar des Ich-Erzählers lenkt die
Leseraufmerksamkeit zusätzlich auf diese nicht gerade alltägliche Darstellungsweise:

"Ab und zu muss man in die Haut eines anderen schlüpfen. Und man muss eine
bestimmte Zeit dabei bleiben. Um die Ereignisse zu beurteilen. Um objektiv
sein zu können, insoweit es so etwas wie Objektivität gibt.

Auch ich tat es. Eine Weile später begann ich zu schreiben. Über den Besuch

von Halit und Seyit. Und ich redete von mir in der dritten Person, so wie es

viele Schriftsteller tun. (Da ich kein Schriftsteller bin, kann ich leider nicht alle
Erlebnisse in diesem Stil schreiben.) Die zwei verschiedenen Beschreibungen
jener Nacht sind gewiss mangelhaft und weit entfernt von der kompletten
Wirklichkeit. Wie man sieht, sind die Details (in beiden Beschreibungen) nicht

20 Als Beispiel sei hier nur die Erzählung Bunalti aus dem 1958 erschienenen

gleichnamigen Erzählband von Demir Özlü genannt (deutsch als "Der Ekel" in:
Petra Kappert; Tevfik Turan, op. cit.). Interessant in der Hinsicht ist auch die
Erzählung Eroi Bey von Nezihe Meriç (Dumanalti, Istanbul: Can Yayinlan, 1985

(1. Aufl. 1979)), die sich mit der Entstehung einer fiktiven Geschichte beschäftigt.

21 Ferit Edgü, O (Hakkari'de Bir Mevsim), Istanbul: Ada Yayinlan, 19906 (1. Aufl.
1977), S. 78-87 (dt. Ein Winter in Hakkari, Zürich 1987).



REFERENTIALITÄT UND TEXTUALITÄT 331

genau genug, die Bilder nicht scharf [...] Aber wie gesagt, ich bin kein
Schriftsteller. "22

Auch wenn der Ich-Erzähler noch so oft betont, keine literarischen Ambitionen

zu haben, so konfrontiert er seine Leser hier doch mit einer
erzähltheoretischen Fragestellung. Die Art und Weise, wie er seine Textstellen

arrangiert hat, regt zu grundsätzlichen Überlegungen dazu an, ob und wie
die Wahl einer bestimmten Darstellungsweise die Möglichkeiten des

Erzählens und die Wirkung des Erzählten beeinflusst.

In ungleich stärkerem Masse noch als in Edgüs Buch macht sich der
Niederschlag textualistischer Konzepte im 1990 erschienenen Roman Kara
Kitap (Das Schwarze Buch) von Orhan Pamuk23 bemerkbar, einem Text
voll von metafiktionalen Strategien24.

Kara Kitap ist ein 427 Seiten langes Labyrinth von Geschichten, die
in eine Rahmenhandlung eingebettet sind25: Der junge Istanbuler Anwalt
Galip sucht seine Frau Rüya, die ihn unter Hinterlegung einer enigmati-
schen Botschaft verlassen hat. Rüya hat einen Halbbruder Celai — die

Anspielung auf Mevlâna Celâlettin Rumï wird im Verlauf des Romans immer

22 Zitiert nach der deutschen Übersetzung von Sezer Dum, S. 90 f.

23 Orhan Pamuk, Kara Kitap, Istanbul: Can Yayinlan, Juli 19906 (1. Aufl. März
1990); (dt. Das Schwarze Buch, München/Wien 1995).

24 Ein weiterer Roman, der stark auf solchen Strategien aufbaut, ist Bir Cinayet Ro¬

mani von Pinar Kür aus dem Jahr 1989, ein Kriminalroman und gleichzeitig ein

Roman über das Schreiben eines Kriminalromans und die Konventionen des Genre
Kriminalroman.
Metafiktionale Strategien werden oft als eines der Hauptcharakteristika postmodernen

Schreibens dargestellt, wobei Kritiker dieser Zuschreibung — so z.B. auch

Mepham, op.cit. — zu bedenken geben, dass derartige Strategien nicht neu sind,
sondern eine lange Geschichte haben. David Lodge, der ebenfalls darauf hinweist,
dass solches "baring of the device" an sich nichts Neues ist, sieht im metafiktionalen

Spiel, wie es in der gegenwärtig produzierten Literatur weit verbreitet ist,
keinen grundsätzlichen Widerspruch gegenüber dem Realismus, sondern eine
defensive Antwort zeitgenössischer Schriftsteller "to the questioning of the idea of
the author and of the mimetic function of fiction by modem critical theory" (David
Lodge, After Bakhtin. Essays on Fiction and Criticism, London 1990, S. 18 f.)

25 Zu Kara Kitap vgl. auch mein "Literatur und Hypertext. Nicht-Linearität im Kara
Kitap des türkischen Autors Orhan Pamuk" in: Studia Iranica, Mesopotamica et
Anatolica, 1, 1994, S. 167-177.



332 PRISKA FURRER

deutlicher —, der in einer Tageszeitung vielbeachtete Kolumnen über
mysteriöse Vorfälle im Alltag schreibt. Als Galip nun Rüya bei Celai sucht,
muss er feststellen, dass auch dieser verschwunden ist. Doch er hat eine
Serie von alten, vor zwanzig und mehr Jahren schon einmal veröffentlichten

Texten zum Druck bereitgelegt, so dass seine Kolumne weiterhin
täglich erscheinen kann. In diesen Kolumnentexten glaubt Galip nun plötzlich

verschlüsselte Hinweise darauf zu finden, was hinter dem Verschwinden

Rüyas und Celais stecken könnte und wo sie sich aufhalten. Unter
Anleitung von Celais Texten irrt er durch Istanbul, trifft allerlei Leute, die
ihm merkwürdige Geschichten erzählen, und erlebt eine Stadt, die ihm
zunehmend fremd und unvertraut vorkommt und voller Zeichen und
Hinweise auf eine hinter der alltäglichen Oberfläche verborgene zweite Realität

zu stecken scheint. Nach einigen Tagen und Nächten der Suche endlich
entdeckt er eine geheime Wohnung Celais mit Schubladen, Schachteln und
Schränken voller Notizmaterial, angefangenen Texten und alten Kolumnen.
Während er sich in Celais Theorien über Mevlänä, die wahren Hintergründe

des Mordes an Sems-i Tebrizi26 und die Zahlenmystik der Hurafis
versenkt, kommt er dem Geheimnis um Celais und Rüyas Verschwinden
Schritt um Schritt auf die Spur.

Kara Kitap ist ein Buch, das sich einer herkömmlichen Lektüre, die
nach "Inhalten" und "Aussagen" fragt, hartnäckig widersetzt. Wann
immer man als Leserin oder Leser glaubt, einer "Botschaft" auf die Spur
gekommen zu sein, fordert das Buch gerade wieder die gegenteilige Interpretation.

Ein — willkürlich ausgewähltes — Beispiel für dieses ständige
Oszillieren ist die Geschichte vom Sehzade, einem Osmanenprinzen, der
dahinter gekommen ist, dass alle Nationen, die keinen Weg finden, sich selber

zu sein, zum Untergang verurteilt sind. Als zukünftiger Padiçah mit
der historischen Aufgabe, das Überleben des Osmanischen Reiches
sicherzustellen, glaubt er sich nun dazu verpflichtet, all die fremden Gedanken in
seinem Kopf— er hat jahrelang Voltaire, Schopenhauer, Rousseau u.a.
gelesen — loszuwerden und gegen die fremden Stimmen eine eigene zu erheben.

Seine Überlegungen Hessen sich durchaus in einem nationalistischen
Sinn, als Kritik an der Verwestlichung der Türkei interpretieren. Eine
nationalistische Interpretation stellt die Geschichte selber aber gleich wie-

26 Zur Geschichte von Mevlänä und §ems-i Tebrizi vgl. Annemarie Schimmel, Ich
bin Wind und du bist Feuer, Köln 1978.



REFERENTIALITÄT UND TEXTUALITÄT 333

der in Frage. Denn sie endet mit dem Tod des Prinzen in völliger Irrealität
und Leere, und seine letzten Worte nach seinem jahrelangen Kampf um
eine eigene Identität sind: "Hiçbirsey." ("Nichts.")

Wenn es sich schon gegen eine Festlegung auf eine klare Aussage

sperrt, so lässt sich Kara Kitap mit seinen verschwunden Figuren, seinen

vielen mysteriösen Telefonanrafen und Galips dedektivartigem Vorgehen
doch immerhin als eine Art Kriminalroman lesen. Am Schluss allerdings,
als Rüya und Celai tatsächlich ermordet aufgefunden werden, erscheint die

Frage, wer der Mörder war, höchst irrelevant. Das eigentliche "Geheimnis"

aber, um das sich die ganze Geschichte dreht, bleibt weiterhin
verborgen.

Kaum mehr als die kriminalistische Lektüre befriedigt eine Lektüre
des Romans, die nach einer mystischen Aussage sucht. Sie scheint sich
zunächst aufzudrängen wegen all der Verweise auf mystische Zusammenhänge,

die der Roman so exzessiv einsetzt, dass hier nur einige Elemente

genannt werden können: die Namen Celai und Galip, die auf Mevlänä
Celâttin Rumï und den Mevlevi-Dichter Seyh Galip verweisen, eine ganze
Reihe von Anspielungen auf oder Zitaten aus mystischen Werken in den

Kapitelüberschriften und Epigraphen und mehrere Kapitel, die

Spekulationen über die Buchstabenmystik der Hurafis gewidmet sind;
ausserdem werden Galip und Rüya explizit mit den beiden Liebenden in
§eyh Galips Mesnevi Hüsn-ü Ask parallel gesetzt27, und als Galip Celai
und Rüya nicht finden kann, schlüpft er selber in die Rolle Celais und
schreibt an dessen Stelle und in dessen Namen weitere Kolumnen für die

Zeitung, so wie Mevlänä seinen Divan unter den Namen Divan-i Sems-i

Tebrizi gestellt hat.

Kein Wunder also, wenn man beim Lesen unweigerlich davon
ausgeht, dass sich Kara Kitap um mystische Inhalte dreht, dass es darin
womöglich um eine zeitgenössische Interpretation islamischer Mystik gehen
könnte. Doch auch diese Lesart lässt merkwürdig unbefriedigt. Immer
mehr verstärkt sich bei der Lektüre der Eindruck, dass da mit einem
gespielt wird, dass Erwartungen geweckt, aber nie erfüllt werden, dass die

tiefsinnigen Inhalte, die einem ständig versprochen werden, gar nicht
existieren. In dem Kapitel Kesf-ül esrar etwa, das schon wegen seines Titels

27 Zu Hüsn-ü Ask von §eyh Galip s. Victoria Rowe Holbrook, The Inreadable Shores

ofLove. Turkish Modernity and Mystic Romance, Austin 1994.



334 PRISKA FURRER

endlich Aufschluss darüber verspricht, worum sich das ganze Buch eigentlich

dreht, kommt Galip beim Betrachten seines Gesichtes im Spiegel zwar
hinter das "Geheimnis" :

"Das Gefühl, das er später 'Entsetzen' nennen würde, packte ihn in diesem

Augenblick. Aber alles war so schnell geschehen, und er hatte die Buchstaben
auf seinem Gesicht und das Wort, auf welches die Buchstaben hinwiesen, so
schnell gesehen, dass er später nicht mehr genau herausfinden konnte, ob er
vom Entsetzen gepackt worden war, weil sein Gesicht zu einer Maske geworden
war, auf der Zeichen standen, oder wegen der Schrecklichkeit der Bedeutung,
welche die Buchstaben ergaben. Die Buchstaben enthüllten eine Wahrheit, die
Galip seit Jahren kannte, aber vergessen wollte, an die er sich erinnerte, aber
sich nicht zu erinnern glaubte, die er gelernt hatte, aber nicht mehr wusste, ein
Geheimnis, an das er sich später, wenn er es aufschreiben wollte, mit ganz
anderen Wörtern erinnern würde." (S. 299)

Doch was es nun genau ist, dieses Geheimnis, das erfahren wir als Leser
nicht, und so verfährt der Roman bis zum Schluss: Er weckt Erwartungen,
deren Einlösung er immer weiter hinausschiebt. Spätestens dann, wenn
auch der Romanschluss keine Auflösung bringt, drängt sich eine neuerliche
Lektüre auf, welche das "Geheimnis" nicht mehr auf einer inhaltlichen
Ebene sucht, sondern sich Gedanken über die angewendeten Textstrategien
macht: Was ist das für ein Verwirrspiel, welches dieser Text mit einem
treibt? Mit welchen "Tricks" hat er einen dazu gebracht, ihn in der
"falschen" Erwartung einer kriminalistischen Auflösung zu lesen? Wie hat er
einem vorgegaukelt, auf der Spur tiefsinniger mystischer Erkenntnisse zu
sein?

Kara Kitap ist ein Buch, das seine Leser also geradezu dazu zwingt,
über ihre Leseerwartungen und die Textverfahren, mit welchen diese
gesteuert werden, nachzudenken. Und so lernt man — dies jedenfalls ist meine

eigene Leseerfahrang — durch die Auseinandersetzung mit diesem
Roman einiges, wenn vielleicht auch nicht über aussersprachliche Realitäten,
so immerhin über das Funktionieren von Texten. Eine mehr auf sprachliche

als auf aussersprachliche "Realität" konzentrierte Lesart ist es auch,
welche der Text an vielen Stellen selber vorschlägt. Zumindest legt er
mehreren seiner Figuren Sätze in den Mund, die den Realitätsbezug von
Texten in Frage stellen:

"Während Saim die unter der Tür durchgeschobenen Zeitungen des Tages las,
sagte er, dass das Wissen, dass Texte, alle Texte, nicht vom Leben redeten,



REFERENTIALITÄT UND TEXTUALITÄT 335

sondern, weil sie nur Texte waren, schliesslich nur von einem Traum, nichts
ändern würde." (S. 79)

Wenn aber Texte nur eine Illusion von Referentialität schaffen — was

zwar, auch das legt der Roman nahe, in vielen Fällen notwendig, nützlich
oder tröstlich sein mag -, was ist dann die "richtige" Lesart eines Romans?

Kara Kitap legt selber ein Interpretationsmodell vor. Es führt uns zurück

zur Metapher von der Literatur als "Abbild" oder "Spiegel", interpretiert
sie aber nicht referentialistisch, sondern textualistisch:

"Okumak, aynanin içine bakmaktir; aynamn arkasindaki 'sirn' bilenler öteki

tarafa geçerler, harflerin sirnndan haberdar olmayanlar ise bu dünya içinde
kendi yüzlerinin yavanli^indan ba$ka bir sey bulamazlar. " ("Lesen heisst in den

Spiegel hineinschauen; diejenigen, die das 'Geheimnis' kennen, welches hinter
dem Spiegel steckt, gehen hindurch auf die andere Seite; diejenigen, die nicht
um das Geheimnis der Buchstaben wissen, können in dieser Welt nichts anderes

finden als die Fadheit ihrer eigenen Gesichter.") (S. 328)

Um ein Wortspiel handelt es sich hier, das im Text auch erklärt wird. Das

türkische Wort sir bedeutet "Geheimnis", aber auch "Spiegelbelag". Nur
diejenigen also, die wissen, dass hinter dem Spiegel nichts ist als ein
Belag, können wirklich lesen, können ein Werk wirklich geniessen. Der Text
selber und nichts anderes ist das "Geheimnis", das es aufzudecken gilt.

Von dieser Selbstaussage des Buches ermutigt und durch die vielen
enttäuschten Erwartungen ohnehin schon dazu angeregt, uns mit den
Strategien des Textes auseinanderzusetzen, können wir als Leserin oder Leser

uns nun Überlegungen erlauben, die in einer "orientalistischen", aber auch

in einer mystisch-islamischen Lesart in den Bereich des fast Undenkbaren

gehören: Die vielen Anspielungen auf mystische Themen und berühmte

mystische Werke in Kara Kitap haben vielleicht gar keine inhaltliche,
sondern bloss eine textuelle Funktion. Das ständige Versprechen, hinter
dem äusseren Schein verborgene tiefere Realitäten zur Sprache zu bringen
und Geheimnisse aufzudecken, dient womöglich ganz einfach "nur" dazu,
den Spannungsbogen der erzählten Geschichte aufrechtzuerhalten. Einige
türkische Rezensenten sind sogar so weit gegangen, Kara Kitap jegliche
"Bedeutung" abzusprechen, so zum Beispiel Orhan Koçak:

"Romandaki bütün motifler [...] bu romanin kurulmasina hizmet etmekten öte bir
anlam tasimayan malzemeler, hammaddeleridir. " ("Alle Motive in dem Roman



336 PRISKA FURRER

[...] sind nur Material, Rohstoff, der keine andere Bedeutung hat als die, zur
Konstruktion dieses Romans zu dienen.")28

Koçak nennt Kara Kitap eine "Poetik der Postmoderne"29 und sieht eines

seiner Hauptcharakteristika in der Absage an die Referentialität:

"Das moderne Werk ist ein Werk, das sich einer immer jenseits von ihm selber
bleibenden Bedeutung entgegenstreckt. Die Postmoderne repräsentiert das

Vergessen dieses ganzen Repräsentationsproblems. In Kara Kitap gibt es ausserhalb
des Textes, genauer gesagt, ausserhalb des intertextuellen Feldes keine geistige
oder physische Realität."30

Das "intertextuelle Feld", von dem hier die Rede ist, ist weit gesteckt:
Über Personenkonstellationen, Namen, Motive, Zitate spannt Kara Kitap
Fäden auf zu Werken wie Tausendundeine Nacht, Hüsn-ü Ask, Rumis
Mesnevi oder Prousts A la Recherche du Temps Perdue Der Roman stellt
sich so selber in Bezug zu einer ganzen Reihe von Texten aus der islamischen

und der westlichen Tradition.32 Dies wiederum ist auch ein
Kommentar zur Frage nach dem Verhältnis von Text und Realität: Ein Buch
wie Kara Kitap gibt offen zu erkennen, dass die fiktive Welt, die es projiziert,

mindestens so sehr aus Elementen aus anderen Texten besteht wie
aus Elementen aus der "Wirklichkeit".

Wie ein textualistisches Programm lesen sich auch mehrere Episoden
des Romans, in denen davon die Rede ist, dass nicht etwa die Literatur das

Leben/die Realität nachbildet, sondern umgekehrt. Dazu gehört etwa das

Kapitel II, 12 Aynaya girdi hikäye: Darin verliebt sich Galip in Rüya, als

28 Orhan Koçak, Aynadaki Kitap/Kitaptaki Ayna in: Nüket Esen (Hrsg.) Kara Kitap
Üzerine Yazilar, Istanbul: Can Yayinlan, 1992, S. 181. Zu einem ähnlichen
Ergebnis, das er aber anders als Koçak äusserst negativ wertet, kommt auch Tahsin
Yücel (Kara Kitap, in: Esen, op. cit., S. 66-74).

29 Orhan Koçak, op. cit., S. 166.

30 Ebd. S. 165.

31 Für genauere Nachweise intertextueller Zusammenhänge sei auf die verschiedenen
Artikel in Esen, op.cit. verwiesen, speziell Berna Morans Artikel Üstkurmaca Ola-
rak Kara Kitap, und Adlar ve Kitaplar von Mustafa Ever.

32 Aber er stellt — und auch dies wäre einer eingehenderen Untersuchung wert —
auch eine Beziehung her zwischen diesen Texten untereinander und ebnet so den
Graben ein zwischen westlicher und östlich-islamischer literarischer Tradition.



REFERENTIALITÄT UND TEXTUALITÄT 337

sie gemeinsam die Geschichte von Hüsn und A§k lesen. Er lernt seine

Gefühle also aus der Literatur.

"So schön war die Liebe beschrieben, dass der Junge verliebt sein wollte wie
der Junge im Buch." (S. 340)

Neben der starken Kategorie "Text" verliert die Kategorie "Realität" ihre
Konturen und Grenzen. Sie wird destabilisiert und beginnt sich aufzulösen.
Denn auch das, was die Romanfiguren als ihre Wirklichkeit kennen, wird
zunehmend "irreal" und stellt sich selber als "Text" heraus: Strassen,

Häuser, Alltagsgegenstände und Gesichter sind Zeichen, die zum Lesen

auffordern, die auf etwas anderes als sich selber zu verweisen scheinen:

"In der Nähe der Süleymaniye-Moschee sah er einen Lehrbuben, der das

eingerahmte, aus kleinen Glasperlen zusammengesetzte Bild dieser Moschee

trug. Das allein liess ihn zu dem Schluss kommen, dass nicht nur die Wörter,
Buchstaben und Bilder selbst auf den Plastiktaschen, sondern auch das, was sie

sagten oder darstellten, weitere Hinweise waren. Die grellen Farben des Bildes
waren wirklicher als die Moschee. Nicht nur mit Schriften, Gesichtern und
Bildern spielte die heimliche Hand ihr Spiel, sondern auch mit allen Sachen.
Kaum hatte er das verstanden, da war er schon überzeugt davon, dass der Name
des Kerkertor-Viertels, durch dessen Strassengewirr er lief, noch eine andere,
von niemandem erkannte Bedeutung besitzen müsse, und er spürte wie ein

geduldiger Spieler, der ans Ende eines Puzzles gelangt, dass die Teile dabei

waren, sich ineinanderzufügen.

Er ahnte, dass auch die Gartenscheren, Kreuzschraubenzieher, Parkverbotsschilder,

Kanister mit Tomatenmark, die Wandkalender in den billigen Lokalen,
ein mit Plexiglasbuchstaben behängter byzantinischer Bogen und die schweren

Vorhängeschlösser an den Rolläden, alles, was er in den roh zusammengehauenen

Verkaufsbuden und auf den holprigen Gehwegen sah, Kennzeichen
dieser heimlichen Bedeutung waren. [...] Doch es gab in seiner Umgebung noch
wesentlich schwerer zu deutende Zeichen: Telefonkabel, eine Beschneidungs-
reklame, Verkehrsschilder, Waschpulverpakete, Spaten ohne Stiel, unleserliche
politische Parolen, Eisstücke, Nummernschilder elektrischer Zähler, Richtungspfeile,

unbeschriebene Papierfetzen ..." (S. 200)33

Doch Kara Kitap wäre nicht das Buch voller Widersprüche, das es ist,
wenn nicht alles gleichzeitig auch ganz anders wäre und "hinter" dem Text
nicht eben doch auch etwas wie "gesellschaftliche Realität" sichtbar würde.

Denn auch Kara Kitaps Spiel mit den Lesererwartungen und sogar

33 Hier zitiert nach der deutschen Übersetzung von Ingrid Iren, S. 240 f.



338 PRISKA FURRER

seine Weigerung, sich auf eine einheitliche Bedeutung festzulegen, lassen

sich natürlich wiederum als Aussagen "über" etwas lesen. Der Osmanist
Walter Andrews etwa hat in einem Vortrag über verschiedene moderne
türkische Lesarten osmanischer Poesie Kara Kitap ein Buch "about 'about-
ness'" genannt, einen ironischen Kommentar zu dem weitverbreiteten
Bedürfnis, in allem und jedem — und im von Andrews angesprochenen Fall
speziell in der osmanischen Dichtung — tiefe Bedeutungen und letzte
Wahrheiten zu suchen.34

Orhan Pamuks — wenn auch sehr unkonventionelle — Verwendung
traditioneller literarischer Stoffe ist selber natürlich auch ein Ausdruck
einer in den letzten Jahren in der Türkei deutlich spürbaren Neubewertung
der osmanischen Vergangenheit. Bezüge zur türkischen Gegenwart drängen

sich bei der Lektüre auch sonst immer wieder auf: Spielt die mehrmals

angesprochene Erkrankung, die Celai allmählich das Gedächtnis verlieren
lässt, nicht auf den Gedächtnisverlust einer ganzen Nation an, der von
Staates wegen eine völlig neue Identität verordnet worden ist? All die
Geschichten und Gerüchte über Verschwörungen, Komplotte und drohende

Militärputsche, die sich um Celais Verschwinden ranken, sind sie nicht
auch ein Kommentar zum türkischen Hang, hinter allen politischen
Problemen des Landes — meist vom Ausland gesteuerte — Verschwörungen
am Werk zu sehen? Und schliesslich fällt es schwer, in dem fast obsessiven

Kreisen des Romans um Fragen der Identität und der Authentizität, des

Sich-selber-Seins und des In-fremde-Rollen-Schlüpfens wirklich nur einen
blossen Vorwand zum Geschichtenerzählen zu sehen und nicht auch eine

Aussage über die türkische Gesellschaft und ihre Identitätskrise am Ende
des 20. Jahrhunderts.

34 Ich danke Walter Andrews für die Zurverfügungstellung des Manuskripts seines an
der University of Michigan gehaltenen Vortrags "Contested Mysteries and Mingled
Dreams: Speaking for Ottoman Culture Today from Gencebay to Pamuk".


	Fenster zur Welt oder selbstreflektierender Spiegel? : Referentialität und Textualität in der modernen türkischen Erzählliteratur

