
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 2: Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

Artikel: "Lecke den Honig und frage nicht!" : Realität und Fiktion in den
Maqmen Al-Harrs

Autor: Chenou, Mariana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"LECKE DEN HONIG UND FRAGE NICHT!"
REALITÄT UND FIKTION IN DEN MAQÀMEN AL-HARÏRÏS

Mariana Chenou, Oberweningen

Al-Hariri erhielt im 11. Jahrhundert den Auftrag, Maqämen nach dem
berühmten Vorbild Badï'az-Zamân al-Hamadânïs zu verfassen, der ungefähr
ein Jahrhundert früher gelebt hatte. In enger Anlehnung an seinen Vorgänger

verfasste er daraufhin eine Sammlung von fünfzig Maqämen, amüsanten

Anekdoten voller ausgefeilter Rhetorik und Sprachspielereien, gemischt
aus Reimprosa und Poesie.

Eine 'Standardmaqäme' sieht ungefähr so aus: Ein trickreicher Bettelpoet,

Abu Zaid aus Sarüg, tritt in immer neuen Verkleidungen und Rollen
irgendwo im östlichen Teil der islamischen Welt auf; meist geht es ihm bei
seinen Darbietungen darum, den Leuten das Geld aus der Tasche zu lok-
ken. Ein Berichterstatter, al-Härit ibn Hammäm, ebenfalls ständig auf Reisen,

wird Zeuge dieser Szenen und erkennt jeweils, meist erst gegen den
Schluss hin, dass es sich um seinen alten Bekannten Abu Zaid den Sarüger
handelt. Wegen seines skrupellosen Verhaltens von al-Härit zur Rede

gestellt, rechtfertigt sich Abu Zaid mit den schlechten Zeiten, die ihn dazu

zwängen, worauf sich die beiden trennen, um an irgendeinem anderen Ort
ebenso unverhofft wieder zusammenzutreffen.

Im folgenden soll von zwei verschiedenen Aspekten der Realität von
al-Hariris Maqämen die Rede sein: zum einen vom Aspekt der historischen
Realität, sodann — und dies scheint mir der wesentlich interessantere

Aspekt zu sein — von dem der werkimmanenten, literarischen Realität.

1. Die historische Realität

Aus al-Hariris Vorrede zu seiner Maqämensammlung wird deutlich, dass

der Verfasser die Maqämen seines Vorgängers al-Hamadäni für reine Fiktion

hält, dass also die darin vorkommenden Personen nicht historisch
existiert haben.

"In einer der Versammlungen der Bildung zirkulierte die Erwähnung der

Maqämen, die Badi'az-Zamän ersonnen hatte, deren Abfassung er Abu 1-Fath
al-Iskandari zugeschrieben hatte, und deren Ueberlieferung Tsä ibn Hisäm, und
sie beide sind obskur und unbekannt, und anonym, die sich nicht zu erkennen
geben."



312 MARIANA CHENOU

Aus dieser Vorrede scheint mir aber ebenfalls eindeutig hervorzugehen,
dass auch al-Hariris Maqämen Fiktion und nicht Realität sind.

"... das alles habe ich der Zunge Abu Zaids des Sarü|ers diktiert, und seine

Berichterstattung gestützt auf al-Härit ibn Hammäm aus Basra, und ich habe
ihm an fremder Dichtung nur zwei einzelne Verse anvertraut, auf denen ich das

Gebäude der Maqäme von Hulwän errichtet, und zwei andere, Zwillinge, die
ich am Ende der Karag-Maqäme eingefügt habe. Was darüber hinausgeht, so ist
mein Geist der Vater seiner Jungfräulichkeit und der Improvisator seines Süssen

und seines Bitteren!"

Real im Sinne historischer Realität ist also nur der Verfasser al-Hariri
selbst, seine Maqämen aber sind keine Augenzeugenberichte, sondern
reine Fiktion; Abu Zaid und al-Härit sind erfundene literarische Figuren,
keine historischen Persönlichkeiten. Wären sie es, so hätte es der Verfasser

bestimmt nicht unterlassen, diese Tatsache gebührend herauszustreichen,

doch tut er dies nicht, sondern ist sich im Gegenteil der möglichen
Vorwürfe bewusst und rechtfertigt sich schon im vornherein dafür.

Trotzdem hat der Druck des islamischen Fiktionsverbots sich offenbar
später dahingehend ausgewirkt, dass al-Hariris Verteidiger sich genötigt
sahen, aus Abu Zaid im nachhinein eine real existierende Persönlichkeit zu
machen, die den Autor zumindest zu seinem Werk angeregt haben soll.
(Dass ihnen dies nicht schlecht gelungen ist, zeigt al-Hariris ausserordentliche

Beliebtheit in der islamischen Welt!) Al-Hariri habe nach dieser
späteren Version, die auf al-Hariris eigenen Sohn zurückgehen soll, den
Bettelpoeten Abu Zaid aus Sarüg in der Harämiya-Moschee in Basra getroffen;

diese Begegnung habe ihn inspiriert, die Maqäme al-Harämiya zu
schreiben, die in der Maqämensammlung die 48. Stelle einnimmt, chronologisch

aber die erste Maqäme sein soll. Während anscheinend alle
Kommentatoren an die Wahrheit dieses Berichtes glauben, habe ich meine
Zweifel daran. Ich kann mir, wie gesagt, nicht vorstellen, dass al-Hariri
dies in seiner Vorrede nicht erwähnt hätte, und zudem wäre es absolut
unbegreiflich, warum die al-Harämiya-Maqäme in der Sammlung die 48. und
nicht die erste ist.

Ich gehe also davon aus, dass die in al-Hariris Maqämen erzählten
Begebenheiten und die darin vorkommenden Personen Fiktion sind.



„LECKE DEN HONIG UND FRAGE NICHT!" 313

2. Die literarische Realität

Gehen wir nun aber einen Schritt weiter, lassen wir die Frage der
historisch-biographischen Realität beiseite und nennen wir die Fiktion hinfort
literarische Realität. Wenn im folgenden von Realität die Rede ist, so ist
damit ausschliesslich diese literarische Realität gemeint. Es soll nun um die

Frage gehen, wie sich werkimmanent Realität und Fiktion zueinander
verhalten, eine Frage, die m.E. wesentlich interessanter ist als die nach der
historischen Realität.

Wessen Realität? — Realität, auch literarische, ist ja nie einfach
objektive Realität, sondern zwingend immer subjektiv wahrgenommene
Realität, also jemandes Realität. Dieser jemand ist in allen Maqämen al-
Hariris — mit einer einzigen Ausnahme — der Berichterstatter al-Härit ibn
Hammäm; al-Hariri berichtet alle Texte vom 'point of view' al-Härits aus,

was natürlich keineswegs bedeutet, dass al-Härits Standpunkt so ohne

weiteres mit demjenigen des Verfassers zu identifizieren ist.
Die erwähnte einzige Ausnahme bildet die 48. Maqäme (al-Ha-

rämiya), in der Abu Zaid selbst der Berichterstatter ist. Chenery meint in
der Einleitung zu seiner englischen Uebersetzung von al-Hariris Maqämen,
diese Maqäme sei chronologisch die erste gewesen, und al-Hariri habe

diese Erzählweise mit Abu Zaid als Berichterstatter später als ungeeignet
zugunsten des Berichterstatters al-Härit ibn Hammäm aufgegeben. Al-Hariri

scheint mir jedoch viel zu raffiniert und zu hintergründig, als dass mir
diese Erklärang genügen könnte. Es ist vielmehr ein beabsichtigter Wechsel

des 'point of view': in der 48. Maqäme schildert Abu Zaid seine Realität,

die etwas anders aussieht als diejenige al-Härits. Dies zeigt sich
beispielsweise in den beiden Beschreibungen Basras, das als al-Hariris (und
auch als al-Härits) Heimatstadt unter allen in den Maqämen vorkommenden

Ortschaften eine besondere Stellung einnimmt. Die eine Beschreibung
Basras findet sich in der 50. Maqäme (al-Basriya), wo al-Härit ibn Hammäm

Berichterstatter ist: al-Härit trifft in Basra den reumütigen Sünder
Abu Zaid, der zum Volk von Basra spricht und um seine Fürbitte fleht.
Die 50. Maqäme gibt die Realität wieder, wie sie Abu Zaid ausspricht und

al-Härit wahrnimmt bzw. wie Abu Zaid will, dass al-Härit und das

Publikum sie wahrnehmen. Diese Beschreibung Basras enthält die völlig
konventionellen Elemente des Städtelobs; der Länge wegen sei hier nur der
Schlussteil zitiert:



314 MARIANA CHENOU

"... Sodann habt ihr mehr Muezzine als die Leute irgendeiner Grossstadt, und
ihr seid die schönsten von ihnen in der Frömmigkeit, was die Regeln betrifft,
und eurem Beispiel wird gefolgt in den 'Arafat-Zeremonien, und durch euch ist
das am frühen Morgen Kommen im edlen Monat bekannt, und bei euch weckt,
wenn die Lagerstätten ruhig sind und der Schläfer ruhig schläft, die Mahnung
den Schlafenden und stimmt den Stehenden froh. Nicht lächelt der Vorderzahn
der Morgenröte und nicht bricht ihr Licht hervor in Kälte und Hitze, ohne dass

euer Gebetsruf in der Morgenfrühe ein Hall ist wie der Hall des Windes auf den
Meeren. Und diesbezüglich hat die Tradition von euch klar dargelegt und der
Prophet — über ihm sei Friede! — zuvor informiert und erklärt, dass euer Hall
in der Morgenfrühe ist wie der Hall der Bienen in den Wüsten. So sei euch Ehre
durch die Verkündigung des Auserwählten, und Heil eurer Stadt, würde sie
auch ausgelöscht und nichts von ihr bleiben als ein Rand!"

Die 48. Maqäme ist hingegen die einzige überhaupt, die uns Einblick in
Abu Zaids Gedanken gibt, weil er in der Ich-Form erzählt. Dort heisst es

von Basra:

"Darin (gibt es) was du willst an Religion und Diesseits, und Nachbarn, die sich
unterscheiden in den Meinungen,
solche, die völlig eingenommen sind von den Versen der Heiligen Schrift, und
solche, die fasziniert sind von den Klängen der Zweisaitigen,
solche, die bewandert sind im Herausziehen des verborgenen Sinns, und solche,
die sich mit der Befreiung der Elenden beschäftigen.
Und wieviele Stätten der Wissenschaft sind dort, und Versammlungen der
Freigebigkeit, süss an Geerntetem,
und Wohnsitze, in denen unaufhörlich das Gezwitscher der schönen Frauen und
der Gesänge zu vernehmen ist!
So verbinde dich darin, mit wem du willst: mit dem, der betet, oder, wenn du

willst, nähere dich den Weinkrügen!
Denn hier hast du die Gesellschaft der Scharfsinnigen in ihr, oder die Pokale
dessen, der die Zügel schiessen lässt!"

Es fällt auf, dass Abu Zaids Beschreibung von Basra völlig ambivalent ist;
Frömmigkeit und Weltlichkeit bilden eine Antithese, die im Gleichgewicht
stehen bleibt, ohne dass zum Schluss der eine Pol zugunsten des anderen
verworfen wird. Das Fazit dieser Verse ist: Jeder kommt in Basra auf
seine Rechnung, ob er nun weltliche Genüsse oder Frömmigkeit sucht; es

sind zwei gänzlich verschiedene Welten, die sich gegenseitig aber weder
ausschliessen noch stören. Es ist dies das Bild einer erstaunlich toleranten,
pluralistischen Gesellschaft; dies ist also die Realität, wie Abu Zaid sie

wahrnimmt!



„LECKE DEN HONIG UND FRAGE NICHT! " 315

Vielschichtige Realität

Wenden wir uns nun aber der Realität zu, wie sie al-Härit in den übrigen
49 Maqämen erlebt. Die Realität, mit der sich al-Härit konfrontiert sieht,
ist oft nicht das, was sie zunächst zu sein scheint.

Al-Härit trifft beispielsweise in der 13. Maqäme (al-Bagdadïya) eine

zerlumpte alte Frau mit ihren kleinen Kindern, doch dann stellt sich heraus,

dass es in Wirklichkeit eine verkleideter Mann — natürlich Abu Zaid

— ist, und dass die Kinder nicht die seinen sind, sondern bloss zufällige
Bettlerrequisiten. Oder al-Härit wird Augenzeuge von Gerichtsszenen und

Schlägereien, nur um nachher erfahren zu müssen, dass die vermeintlichen
Widersacher in Tat und Wahrheit Komplizen sind. Oder al-Härit lässt sich

durch einen Mahnprediger beeindrucken, und stellt später fest, dass der

angebliche Mann der Religion es sich beim Wein Wohlsein lässt.

Die Realität, die al-Härit wahrnimmt, ist also zunächst einmal inszenierte

Realität, verhüllte Realität, die Realität einer Theateraufführang,
vergleichbar etwa mit dem 'Unsichtbaren Theater' des Brasilianers Augusto

Boal. Es ist immer Abu Zaid, der die Realität al-Härits und der übrigen
Beteiligten manipuliert, und oft ist es al-Härit allein, der zum Schluss die

Wahrheit erfährt oder aufdeckt. Die Realität ist also nicht eindimensional,
sondern hat zwei, manchmal gar noch mehr Ebenen, sie kann vielschichtig
sein, vergleichbar mit einer Zwiebel. Im Verlauf einer Maqäme kommt
immer wieder eine neue 'Haut', eine neue Schicht zum Vorschein, die die

vorhergehende Schicht damit von der vermeintlichen Realität zur
Täuschung, also zur Fiktion macht. Ein besonders deutliches Beispiel für eine

solch stufenweise Enthüllung der Realität ist die 8. Maqäme (al-

Ma'arriya):
Vor dem Richter, bei dem sich al-Härit aufhält, treten zwei Prozessgegner

auf, ein Alter und ein Jüngling. Der Alte klagt an, er habe dem

Jüngling eine vorzügliche Sklavin ausgeliehen, dieser aber habe sie
missbraucht und verstümmelt. Der Jüngling gibt dies zwar zu, rechtfertigt sich
aber damit, dass er dem Alten als Entschädigung einen ebenso ausgezeichneten

Sklaven gegeben habe. Diesen Teil kann man als die erste Schicht
oder Ebene der Realität bezeichnen.

Als der Richter, stutzig geworden, sie nun auffordert, Klartext zu

sprechen, erklärt der Jüngling, die geliehene Sklavin sei eine Nadel, der
als Pfand gegebene Sklave hingegen sei ein Kuhl-Stift. Der Alte seinerseits



316 MARIANA CHENOU

fügt hinzu, es sei ihrer beider Armut, die sie dazu zwinge, sich überhaupt
um solche Bagatellen zu streiten.

Diese zweite Ebene der Realität ist nun aber noch immer nicht die
Ebene der endgültigen Wahrheit: Zum Schluss stellt sich heraus — dies ist
dann bereits die dritte Ebene —, dass die beiden Kontrahenten in
Wirklichkeit Vater und Sohn sind und keine Prozessgegner, sondern Komplizen,

und dass Nadel und Kuhl-Stift gar nicht existieren.
Im Zusammenhang mit dieser stufenweisen Aufdeckung der Realität

steht natürlich die grosse Bedeutung, die Motive wie Verstellung, Verkleidung

und Schleier, aber auch Dunkelheit und Nacht in al-Hariris Maqämen
haben, denn sie sind alle geeignet, die wahre Realität zunächst zu verhüllen.

In der 18. Maqäme ist dieses Motiv gar thematisiert: An einem Gastmahl

weist Abu Zaid, einer der Gäste, leckere Süssigkeiten zurück — und

frustriert damit alle anderen Gäste, weil sie aus Höflichkeit nun ebenfalls
nichts davon essen dürfen —, und zwar tut er dies allein deshalb, weil
diese Leckereien in einem Glasgefäss serviert werden, er aber das Glas

wegen seiner Durchsichtigkeit als Verräter hasst. Aus demselben Grund,
so erklärt er, hasse er auch den Tag, liebe dagegen alles Verhüllende wie
Metallgetasse oder die Nacht.

Wie bereits die 8. Maqäme (al-Ma'arriya) zeigte, geschieht das

Verbergen der Realität nicht allein mit äusseren Mitteln wie Schleier,
Frauenkleidern, Körpergebrechen oder fingierter Identität, sondern auch, und oft

sogar ausschliesslich, mit den Mitteln der Sprache, genauer gesagt
dadurch, dass Abu Zaid bewusst eine zweideutige Sprache spricht, von der er
weiss, dass sein Publikum sie falsch verstehen muss. Häufig verwendet er
Begriffe, die das Publikum konkret, wörtlich versteht, er aber metaphorisch

meint. Weitere Beispiele eines solch metaphorischen Sprachgebrauchs

finden sich in der 20., der 35. und der 45. Maqäme, um nur einige
zu nennen.

In der 20. Maqäme (al-Färiqiya) besingt Abu Zaid in elegischer Weise
einen Freund, der in seiner Jugend ein unermüdlicher und tapferer Kämpfer,

ein Liebling der Frauen gewesen, dann aber alt und gebeugt geworden
und nun gar gestorben sei. Er beklagt besonders, dass seine Armut es ihm,
Abu Zaid, verunmögliche, diesem Freund den letzten Liebesdienst zu
erweisen und ihn mit einem Totenkleid zu bedecken. Gerührt spenden al-
Härit und das restliche Publikum auch dieses Mal, nur um am Schluss der



„LECKE DEN HONIG UND FRAGE NICHT!" 317

Maqäme zu erfahren, dass der besungene Tote der Penis des alten Abu
Zaid ist.

In der 35. Maqäme (as-3iräziya) tritt Abu Zaid als reumütiger Sünder

auf, der bekennt, er habe in seinem Leben schon viele alte Jungfern getötet,

doch nun sei mit dem Weisswerden der Haare auch die Reue über sein

Tun gekommen, und er möchte zur Wiedergutmachung eine ältliche Jungfrau,

die sich in seiner Obhut befinde, verheiraten, habe aber kein Geld für
ihre Ausstattung zur Hochzeit. Die Umstehenden spenden daraufhin Geld,
um dieses fromme Werk zu unterstützen. Abu Zaid erklärt al-Härit aber

zum Schluss, mit 'Töten' sei das Mischen von Wein mit Wasser gemeint,
unter 'alte Jungfer' sei der Erstling der Rebe zu verstehen, und 'Aussteuer'
bedeute ihre Ausstattung mit Becher und Schale zur Vermählung mit dem
Trinker.

In der 45. Maqäme (ar-Ramlïya) beklagt sich eine Frau bitterlich vor
dem Richter, ihr betrügerischer Ehemann habe sie zur Frau erhalten, weil
er ihrem Vater vorgespiegelt habe, er sei Perlensticker von Beruf. Nun sei

aber von den Einkünften aus diesem angesehenen Gewerbe nicht nur nichts

zu sehen, sondern ihr Mann verkaufe sogar noch ihre eigene Aussteuer
Stück für Stück, um überhaupt überleben zu können. Der Mann — Abu
Zaid natürlich — beharrt demgegenüber auf der Wahrheit seiner früheren
Angaben, erklärt aber, er arbeite nicht mit wirklichen Perlen, sondern
reihe die Perlen der Worte zu Versen aneinander, bloss bringe seine

Wortmagie im Gegensatz zu früher heutzutage nichts mehr ein.
Die literarische Realität ist also — zumindest teilweise — deshalb

vielschichtig, weil die Sprache vieldeutig ist. (Oder ist es gar umgekehrt:
die Sprache ist vieldeutig, weil die Realität vielschichtig ist?)

"Lecke den Honig undfrage nicht! "

Doch zu all diesem kommt noch ein weiterer und meiner Meinung nach

entscheidender Aspekt hinzu. Dieses esoterisch anmutende Verhülltsein
der wahren Realität ist noch nicht alles, denn es würde ja bedeuten, dass

die echte Realität am Schluss einer Maqäme bzw. am Schluss des Gesamtwerks

immer eindeutig feststünde. Es wäre aber in meinen Augen eine
eklatante Fehlinterpretation von al-Harïris Maqämen, wenn man sie in die

Bätinlya-Literatur einreihte. In Tat und Wahrheit ist es nämlich so, dass

Realität und Fiktion in den Maqämen häufig nicht klar auseinanderzuhalten



318 MARIANA CHENOU

sind, sondern sich untrennbar durchdringen, insbesondere dann, wenn wir
nicht die einzelne Maqäme, sondern das Gesamtwerk betrachten.

Hierzu ein besonders auffälliges Beispiel: In einigen Maqämen (wie
z.B. in der bereits erwähnten 8. Maqäme al-Ma'arriya) tritt neben Abu
Zaid ein zweiter 'Schauspieler' auf, meist als sein Kontrahent, der sich
dann zum Schluss als sein Sohn und Komplize beim Betteln und Betrügen
entpuppt. Doch aufgrund dessen anzunehmen, dass die Figur des Sohnes

eindeutig zur literarischen Realität gehöre, würde bedeuten, geradewegs in
al-Hariris Falle zu tappen. In der 5. Maqäme (al-Küfiya) nämlich erzählt
Abu Zaid seinen Gastfreunden, er habe kurz zuvor zufällig seinen eigenen
Sohn gefunden, den er noch nie gesehen habe, er könne sich ihm aber wegen

seiner völligen Mittellosigkeit nicht zu erkennen geben. Nachdem
daraufhin die erwünschten Spenden reichlich geflossen sind, möchte al-Härit
Abu Zaid begleiten, um dessen Sohn kennenzulernen. Da lacht Abu Zaid
Tränen über al-Härits Naivität und bekennt, es sei bloss eine List gewesen,
denn in Wahrheit existiere dieser Sohn gar nicht.

"Oh du, der du die Luftspiegelung für Wasser gehalten hast, als ich erzählte,
was ich erzählte!
Ich bildete mir nicht ein, dass meine List verborgen wäre, oder dass zweifelhaft
wäre, was ich meinte.
Bei Gott, es gibt keine Barra als meine Frau, und ich habe keinen Sohn, nach
dem ich die Kunya trüge!
Vielmehr habe ich (verschiedene) Arten von Zauberei, in denen ich Einzigartiges

leiste und nicht nachahme,
al-Asma'i hat sie nicht erzählt in dem, was er erzählt hat, und al-Kumait hat sie

nicht gewoben.
Ich nehme sie als Mittel zu dem, was meine Hand pflückt, wenn ich es begehre,
und wenn ich sie aufgäbe, so würde sich mein Zustand verändern und ich würde
nicht sammeln, was ich sammle.
So nimm die Entschuldigung an oder sei nachsichtig, wenn ich ein Verbrechen
oder Vergehen begangen habe! "

Das vermeintlich Reale hat hier also den Charakter einer Fata Morgana
bzw. von Zauberei. Diese Aussage in der 5. Maqäme bedeutet einen
unauflösbaren Widersprach zur Ebene der enthüllten wahren Realität in
verschiedenen anderen Maqämen, beispielsweise der 8. Maqäme, und macht
diese ihrerseits wieder zur Fiktion. Bei näherem Zusehen zeigt es

übrigens, dass es kein einziges wichtiges Element in al-Hariris Maqämen gibt,
das nicht mindestens an einer Stelle wieder verneint oder aufgehoben ist.



„LECKE DEN HONIG UND FRAGE NICHT!" 319

In diesen Zusammenhang gehört auch die heftig umstrittene Frage
nach der Echtheit von Abu Zaids Bekehrung in der 50. Maqäme (al-

Basriya). Während Abu Zaids Frömmigkeit oder Bekehrung in den

vorangehenden Maqämen in der Regel nur vorgetäuscht ist, um dem Publikum
das Geld aus der Tasche zu locken, scheint sie in der 50. Maqäme echt zu
sein. Ich sage 'scheint', weil es da eine Reihe von kleinen, unauffälligen
Unstimmigkeiten gibt, auf die ich an dieser Stelle nicht weiter eingehen
kann. Diese Reue und Bekehrung, die natürlich viel dazu beitrug, das

Werk für das religiöse Establishment akzeptabel zu machen, für eindeutige
literarische Realität zu nehmen, wie dies die meisten tun, verbietet sich

aber deshalb, weil das Werk im Grande genommen nicht einen Schluss,
sondern zwei völlig verschiedene Schlussvarianten enthält, die 49. und die
50. Maqäme. In der 49. Maqäme (as-Sâsânïya) gibt Abu Zaid, der sein

Ende nahen fühlt, dem Sohn sein geistiges Vermächtnis weiter, er rät ihm

zum Beruf der Banü Säsän, der Bettler und Vagabunden, der einzigen
wirklich freien und ungebundenen Lebensweise. Es ist eine areligiöse
carpe-diem-Ethik, die hier zum Ausdruck kommt. Dass die 50. chronologisch

an die 49. Maqäme anschliesst, ist dadurch explizit ausgeschlossen,
dass Abu Zaid in der 49. Maqäme seines hohen Alters wegen nicht mehr

gehen kann, während er in der 50. Maqäme noch recht munter und rüstig
in der Gegend umherwandert. Dies stellt die Realität der Bekehrung Abu
Zaids völlig in Frage, oder anders gesagt, die Realität wird in eine Po-

tentialität verkehrt; es gibt nicht eine einzige Realität, sondern zwei diametral

entgegengesetzte Optionen.
In den von Abu Zaid erzählten Szenen findet sich aber noch ein

zusätzlicher Aspekt; betrachten wir in diesem Zusammenhang die 43.

Maqäme (al-Bakriya), einer der bemerkenswertesten Maqämen überhaupt.
Nachdem Abu Zaid eine sehr amüsante Geschichte von seinem entlaufenen
und wiedergefundenen Kamel erzählt hat, deren Wahrheitsgehalt völlig
offen bleibt, fügt er, da al-Härit seine Beredsamkeit über alle Massen

bewundert, gleich noch eine zweite Erzählung an. Er berichtet, er habe sich
verheiraten wollen, sei aber unschlüssig gewesen, ob er eine Jungfrau oder
eine Frau mit Erfahrung wählen solle, und habe deshalb den erstbesten um
Rat gefragt. Dieser, ein Jüngling, habe ihm in klassischer al-mahäsin wal-
masâwî-Art zuerst die Vorteile beider, danach die Nachteile beider geschildert,

und als Abu Zaid, darob noch ratloser geworden, sich überlegte, ob

er nicht doch besser ehelos bleiben solle, habe ihm der Jüngling die hef-



320 MARIANA CHENOU

tigsten Vorwürfe gemacht, etwa in der Art, dass der Islam kein Mönchtum
kenne, und dass Abu Zaid sicher nur ehelos bleiben wolle, um sich selbst

zu befriedigen und so die Mitgift zu sparen, so dass Abu Zaid schliesslich

bereute, ihn überhaupt gefragt zu haben. Al-Härit, der seinen Abu Zaid
mittlerweile kennt, hält nun aber die Geschichte nicht einfach für wahr,
sondern sagt:

"Ich schwöre bei dem, der das Baumdickicht hat wachsen lassen, dass der Disput

von dir und zu dir war! "

Mit anderen Worten, al-Härit hält diese Geschichte für Fiktion. Abu Zaid

reagiert darauf so:

"Da überbordete er im Gelächter
und war entzückt wie der völlig Versunkene.
Dann sagte er: L,ecke den Honig und frage nicht! "

Abu Zaid amüsiert sich also köstlich darüber, dass al-Härit unbedingt
zwischen Realität und Fiktion unterscheiden will, und er bestätigt weder Realität

noch Fiktion, sondern gibt al-Härit zu verstehen, dass der Genuss an
der Erzählung die Hauptsache sei und nicht etwa deren Wahrheitsgehalt,
dass die Frage 'Realität oder Fiktion' eigentlich absolut irrelevant sei.

So sind al-Hariris Maqämen ein Werk, das sich der definitiven
Interpretation immer wieder konsequent und erfolgreich entzieht, das die Leser
bis zum Schluss narrt. Wer glaubt, al-Hariri eindeutig festgenagelt zu
haben, ist prompt in eine seiner Fallen getappt. Die Ambivalenz der Maqämen

lässt sich nicht auflösen, weil die Welt selbst ambivalent ist.


	"Lecke den Honig und frage nicht!" : Realität und Fiktion in den Maqāmen Al-Harīrīs

