
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 2: Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

Artikel: L'image du "prince" chez Ibn Al-Muqaffa entre littérature et réalité

Autor: Cassarino, Mirella

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'IMAGE DU "PRINCE" CHEZ IBN AL-MUQAFFAC ENTRE
LITTÉRATURE ET RÉALITÉ

Mirella Cassarino, Palermo

Le but de ces pages est d'examiner deux ouvrages d'Ibn al-Muqaffac,
VAdab al-kabir et la Risala fi's-sahâba, presque certainement autographes,
à la lumière de leur rapport avec l'époque dans laquelle ils furent conçus,
et avec le caractère universel, typique du genre Fürstenspiegel, auquel au

moins en partie, VAdab al-kabir doit être rapporté.
Je désire envisager, à cet égard, une perspective non univoque, mais

au contraire multiple, dans le mélange de trois niveaux distincts d'enquête
qui me semble pouvoir former un ensemble solide.

Le fil rouge est donné par l'image du prince, qui est inhérente aux
deux ouvrages avec des caractéristiques tantôt semblables, si non égales,
tantôt divergentes.

Dans VAdab al-kabïr,^ Ibn al-Muqaffac recouvre ses pensées d'une
forme littéraire prise et adaptée par une autre civilisation, celle persane,
dont il était imprégné, et confère au texte un caractère éternel du moment

qu'il fournit, à un souverain sans nom et sans temps, une série de conseils
universellement valables sur l'art du bon gouvernement. "En vain, — écrit
en effet Francesco Gabrieli — on chercherait un seul cas où l'auteur sort
de la théorie abstraite pour l'appuyer avec des exemples du passé ou des

allusions à l'environnement réel dans lequel il vivait".2
L'autre ouvrage, au contraire, la Risala fi's-sahâba, composé entre

136 de l'hégire et 139/40, est un important témoignage d'un moment
historique précis. En effet, à l'intérieur de celle-ci est traitée une série de

questions brûlantes de caractère politique, économique et social, si bien

que Charles Pellat, dans l'introduction de la version française qu'il a donné

1 Cf. Ibn al-Muqaffa\ al-Adab as-sagïr wa'l-adab al-kabïr, éd. I. Fawwäk, Bayrüt
1994, pp. 72-101.

2 F. Gabrieli, "L'opera di Ibn al-Muqaffae", dans Rivista degli Studi Orientali, XIII,
1932, pp. 226.



298 MIRELLA CASSARINO

en 1976, la place "à mi-chemin entre Vadab parénetique et Vadab
professionnel".3

Au thème de l'image du prince, avec la fonction qu'il revêt dans les

deux ouvrages, s'ajoute naturellement celui de sa stature morale, avec

quelques concepts empruntés à la culture iranienne,4 puis insérés dans le
domaine islamique, où le souverain devient, entre autre, le défenseur de la
foi.

À ce point, nous touchons alors l'histoire de la pensée politique
islamique, sur laquelle se sont penchés les spécialistes comme E. I. J. Rosenthal5

et A. K. S. Lambton,6 qui ont centré leur attention sur le problème
suivant, à savoir, comment on a concilié pendant les siècles les deux
pouvoirs réels, celui de la sari'a et celui de la siyâsa. Et ceci, en effet, est le

point central du problème, car c'est la loi révélée qui fournit dans l'Islam
les bases pour le gouvernement de la communauté des croyants. Et il est

intéressant de voir comment la connexion entre le pouvoir temporel et le

pouvoir spirituel est énoncée par Ibn al-Muqaffac, qui, par son activité de

traduction et par ses écrits ici examinés, a laissé une empreinte profonde
dans le développement de l'art de gouverner, et a exercé une grande influence

sur la littérature d'adab en langue arabe.

Il existe une troisième direction, plus subtile et discontinue, c'est-à-
dire l'analyse et l'histoire interne de l'oeuvre de Ibn al-Muqaffac: la
comparaison entre quelques passages du Kitâb Kalîla wa Dimna et les conseils

au souverain offerts dans VAdab al-kabïr, ou ceux qui sont énoncés dans la
Risala fics-sahäba, servent, beaucoup plus que de nombreux discours, à

individualiser dans son oeuvre un caractère unitaire général, sur lequel
peut-être on n'a pas assez insisté, probablement pour la complexité du

Cf. Ch. Pellat, Ibn al-Muqaffa' (mort vers 140/757) «conseilleur du calife», Paris
1976, p. 4.

Cf. Sh. Shaked, "From Iran to Islam: notes on some themes in transmission", dans
Jerusalem Studies in Arabic and Islam, IV, 1984, pp. 31-67.

De ce savant voir en particulier Political Thought in Medieval Islam, New York
1958, pp. 62-83.

Cf. "The use and abuse of sovereignty: Abu Yüsuf, Ibn al-Muqaffac, al-Jähiz and
Ibn Qutayba", dans State and Government in Medieval Islam, New York 1981, pp.
43-68.



L'IMAGE DU "PRINCE" 299

caractère de l'auteur et pour l'incertitude qui pèse encore sur quelques
détails de sa vie.

Il me semble que de l'intersection des susdits projets d'enquêtes tels

que l'image du prince, le développement de la pensée politique islamique,7

l'analyse et la comparaison de plusieurs textes de Ibn al-Muqaffac, dérive
ce que l'on peut trouver de plus original dans la ligne de cette étude.

Les nombreuses citations de VAdab al-kabir qui se trouvent dans

'Uyün al-ahbâr% de Ibn Qutayba, en plus de qui a été conservé de cet ouvrage

par Ibn Miskawayh,9 ont dissipé tous les doutes sur l'authenticité du

petit traité, contrairement à l'autre Adab, celui mineur, souvent considéré

comme apocryphe.10
Cet ouvrage peut être rapproché seulement pour la première partie au

genre Fürstenspiegel, la deuxième et la troisième section étant, au
contraire, dédiées au rapport entre le souverain et le courtisan, et à celles

qu'aujourd'hui nous appelerions relations sociales.

Après une brève partie introductive dans laquelle la supériorité physique

et morale des générations précédentes est évoquée et dans laquelle un
rappel à la leçon des "anciens" est énoncé, leçon à laquelle on ne peut rien
ajouter, suit une invocation à celui qui s'intéresse du 'ilm et du adab,
auquel est présentée tout de suite une distinction entre principes et développements

appliqués aux domaines les plus divers, du religieux à

l'administratif, du social au politique, et cetera.11

7 Pour étudier les influences de la théorie persane du gouvernement sur l'Islam à la

première époque 'abbäside, il y a plusieurs articles intéressants et utiles de A. K.
S. Lambton, parmi lesquels il faut rappeler "Justice in the Medieval Persian Theory

of Kingship", dans Studia Islamica, XVII, 1962, pp. 91-119, et "Islamic Mirrors

for Princes", dans La Persia nel medioevo (Atti del Convegno Intemazionale
di Roma, 31 marzo - 5 aprile 1970), Roma 1971, pp. 419-422.

8 Cf. 'Uyün al-ahbâr, éd. Ahmad Zaki al-'AdawI, al-Qähira 1925-1930, I, pp. 2;
20-21; 22; 31; 166; 276; 289; II, p. 26; III, p. 15. On peut lire le passage sur la

tripartition du gouvernement (p. 77 de la récente édition Fawwäk utilisée ici)
même dans at-TurtüsI, Siräg al-mulük, ed. ö. al-Bayätl, London 1990, p. 174.

9 Cf. al-Hikma al-hälida, éd. 'Abd ar-Rahmân Badawî, al-Qähira réimpr. 1980, pp.
293-327.

10 Cf. Richter, "Über das kleine Adabbuch des Ibn al-Muqaffac", dans Der Islam,
XIX, 1931, pp. 278-281.

11 Cf. al-Adab al-kabïr, op. cit., pp. 69-71.



300 MIRELLA CASSARINO

Ensuite débute la première partie, VÄdäb as-sultân, comme cite

l'ouvrage Ibn Qutayba, consacrée au véritables préceptes offerts au

prince.12 Les termes sont au nombre de trois, équivalents entre eux, que
Ibn al-Muqaffac utilise ici pour désigner le souverain: sultän, sâhib as-
sultân et wâlï, détenteur du pouvoir, tandis que les composants de son

entourage, ou pour mieux dire, les "conseillers", les "intimes" ou

"compagnons", sont souvent désignés par le pluriel de wazïr, wuzarâ'.
Mais il manque encore cette précise hiérarchie et répartition des pouvoirs
entre ministres et secrétaires, que nous trouverons réalisée en pleine époque

'abbâside.13 Loin de toute situation concrète, de n'importe quel
événement réellement arrivé, le prince est ici une figure fictive, un
espédiant littéraire (comme cela arrivait déjà dans le Kitâb Kalîla wa
Dimna) auquel Ibn al-Muqaffac s'adresse continuellement avec le "tu" de

la seconde personne du singulier. S'acquittant de son devoir de dresseur
des puissants, l'auteur se limite donc à énoncer les normes de comportement

sur le correct accomplissement de leur devoir. Le souverain doit être
humble et abhorrer la louange et l'encensement, il doit savoir trouver dans

chaque ville, village ou tribu, dans son règne, les hommes pieux et vertueux

et mettre à profit leurs conseils; il doit savoir utiliser le temps et faire
bon usage de sa richesse, vu qu'il lui incombe d'assurer la prospérité du

règne; il doit maîtriser sa colère, se méfier de la prospérité et de la gloire
éphémère d'une dynastie, se défier des circonstances lorsqu'il, ne disposant

pas de personne de confiance, doit se lancer dans des nouvelles
entreprises. Il doit encore savoir tourner son âme vers le bien et, chose assez

importante, utiliser correctement deux principes fondamentaux de

gouvernement, entre eux inséparables: la force avec laquelle s'affirmer et se faire

respecter de ses sujets, et la force de persuasion pour les conquérir. Dans
le conseil d'obéir à la religion Ibn al-Muqaffac est tout à fait conscient de

l'importance qu'elle revêt dans les formes stables de gouvernement et

distingue trois sortes de règne: le mulk din, le mulk hazm et le mulk hawàM
Le premier, qui se fonde sur la religion, est sans aucun doute le meilleur,
parce qu'il assure aux sujets ce qui leur est dû, et ceux-ci par contre ac-

12 Ibidem, pp. 72-101.

13 Sur la question, voire l'ouvrage de D. Sourdel, Le vizirat 'abbâside de 749 à 963,
Damas 1959-1960.

14 Cf. al-Adab al-kabïr, op. cit., p. 77.



L'IMAGE DU "PRINCE" 301

complissent leurs devoirs envers l'État dans la conformité avec ce que la

religion demande. Le mulk hazm, qui est le résultat de la soif de pouvoir,
est plutôt stable, mais il doit faire les comptes avec la calomnie et la
rancoeur qui se nichent dans les sujets. Quant à l'État de passion, c'est un
hasard véritable, c'est une raine éternelle. Une tripartition, celle-ci, qui
anticipe ce qu'aurait écrit par la suite dans la célèbre Muqaddima
l'historien et sociologue tunisien Ibn Haldün, même si nous nous trouvons
ici loin d'une véritable théorie systématisée de gouvernement.15

Ce tableau sommaire et court récapitulatif de la matière exprimée
dans VÀdâb as-sultân, reflète plus ou moins fidèlement la série de normes

que Ibn al-Muqaffac se limite ici à énoncer, les commentant seulement avec

un approfondissement de reflections théoriques, tandis que, la tendance qui
prévaudra dans de semblables traités postérieurs sera celle d'alterner aux
exhortations des exemples, ou encore plus décisivement, de faire prévaloir
la narration illustrative. Ainsi ce sera le cas, par exemple, dans le at-Tibr
al-masbûk de al-Gazâlï (m. en 1111), dans Siräg al-mulük de at-Turtûsï (m.
en 1126), ou dans Sulwän al-mutâ' de Ibn Zafer (m. en 1169).

Celui que Ibn al-Muqaffac nous décrit ici est le souverain idéal, ainsi

comme il aurait voulu que fût le chef de la communauté des croyants:
monarque suprême de la société islamique, ceint d'une aura de splendeur,
aux manières raffinées, politicien compétent et bon administrateur, propagateur

et tuteur, mais non interprète, ni élaborateur de la foi. Le tout selon
la conception et la pratique du pouvoir caractéristique des anciennes
monarchies orientales, surtout de l'État sâsânide de la Perse.

Une image celle-ci, qui change dans les autres parties de l'ouvrage,
avec le changement du destinataire des conseils. Dans la deuxième et
troisième partie,16 en effet, nous nous trouvons devant une série variée de

normes, offertes au courtisan, auquel il revient de ne pas aduler, de rester
à côté du souverain en le conseillant impartialement, pour corriger les

erreurs que sa conduite quelquefois provoque, ne pas se plaindre avec des

tiers de ses défauts, lui obéir toujours et de toute façon même si, pour faire

15 Plusieurs études concernant la théorie du governement formulée par Ibn Haldün,
existent aujourd'hui. Il nous semble intéressant, pour une illustration pertinente de
notre discours, l'avis de M. Khadduri, The Islamic Conception of Justice,
Baltimore-London 1984, pp. 182-189.

16 Cf. al-Adab al-kabïr, op. cit., pp. 102-137.



302 MIRELLA CASSARINO

ceci, il est nécessaire d'atténuer certains aspects de son caractère. Au
contraire, conclut Ibn al-Muqaffac, si celui-ci n'est pas prêt à supporter avec
fermeté et détermination chaque difficulté que la vie à côté des gouvernants
exige, s'il n'a pas la capacité de faire passer le plaisir des autres avant le

sien, alors il vaut mieux qu'il s'éloigne.
Ce n'est pas le moment ici de suivre de plus près le développement de

cette partie et de la successive, dédiées à la vie sociale et aux rapports avec
les amis, et à certains égards semblables, dans l'esprit, au Kitâb Kalîla wa
Dimna. Mais ce qui emerge surtout dans la deuxième partie, que le savant
A. Zakï a brillamment intitulé Fi mu'âmalat al-asdiqâ', est l'image d'un
prince tyran, d'un despote arrogant auquel il est bien dangereux et difficile
d'offrir des services. Aucune attention semble être dédiée par le souverain
au bien-être et au bonheur des sujets, et le thème de la justice, qui a une

grande place dans les écrits de ce genre,17 occupe ici un rôle secondaire.
Parmi les savants, quelqu'un a découvert dans les dernières sections

du petit traité une sorte de pessimisme concernant la nature humaine,
mauvaise, et a voulu le mettre en relation avec la crise politique et la phase
difficile traversées à l'époque par l'État 'abbâside à ses débuts. Ce
pessimisme nous semble plutôt semblable au sens d'inquiétude qui est aussi

exprimé dans le Kalîla wa Dimna et c' est la dernière preuve du véritable lien
entre les deux ouvrages: l'homme retrouve en effet dans le monde et dans

ses événements éphémère un sujet de peine et d'affliction. La vie d'ici-bas
est abandonnée aux caprices du sort; bien souvent, même l'intelligence, la
beauté et la fortune n'évitent pas le décret du destin, comme dans la fable
du fils du roi et de ses compagnons;18 et la fortune, considérée en tant que
richesse ou bonne chance, doit être regardée comme tout à fait trompeuse
par le savant, qui doit en jouir mais en même temps lui être supérieur, en
faisant du bien et en mettant à la disposition des autres ce qu'il possède.

Dans les sections conclusives de VAdab al-kabïr, ensuite, où le concept

fondamental est celui de l'amitié — que le savant Richter a brillamment

lié au sujet exprimé par les Ihwän as-safâ ' dans les célèbres Rasa 'il
(voir, par exemple, l'êpitre XLV où est traité de l'amitié et la collaboration
dans les choses de ce monde et de l'autre) — Ibn al-Muqaffac invite le

17 Cf. "Islamic Mirrors for Princes", op. cit., pp. 421-422. Voir aussi M. Khadduri,
The Islamic Conception ofJustice, op. cit., pp. 126-134.

18 Cf. Ibn al-Muqaffae, Il Libro di Kalila e Dimna, Roma 1991, pp. 249-254.



L'IMAGE DU "PRINCE" 303

courtisan à donner la vie et les biens à son propre ami, après l'avoir choisi

parmi les hommes les plus pieux et vertueux, à ne pas affecter de la familiarité

à son égard dans le cas où il se soit hissé au pouvoir, à dominer

l'orgueil qui empêche d'avoir d'utiles amitiés, à se montrer humble tout en
sachant de posséder de nombreuses et belles qualités, et lui conseille, au

contraire, de se conduire de façon que ces qualités se révèlent par elles-
mêmes.

Même dans la dernière partie, bien que cela ne soit pas explicitement
affirmé, Ibn al-Muqaffac reste dans les hautes sphères de la société et, dans

l'ensemble, les conseils et les normes exprimés dans cet écrit ético-politi-
que résultent être les réflexions isolées d'un esprit inquiet dont l'origine
persane, comme pour Ibn Qutayba et al-öähiz, fut déterminante pour
l'histoire et le développement de son oeuvre de traducteur et d'auteur, et
fut ensuite enrichie par la formation iraquienne, l'apprentissage de l'arabe,
l'expérience de kâtib faite précédemment dans le dïwân de Dä'wüd ibn
Hubayra, gouverneur umayyade, et ensuite au service de 'Isa b. 'AIï, oncle
du calife al-Mansür.19

Il vécut donc pendant la phase de passage des pouvoirs des Umayya-
des, dont le califat s'éteignit en moins d'un siècle, aux 'Abbâsides dont le

gouvernement se prolongea jusqu'en 1258. Il suivit ainsi de près les efforts
de la dynastie émergente, qui tentait de faire de la loi islamique la loi de

l'État, alors qu'elle n'était qu'encore en cours de formation et de définition.

Le déplacement plus à l'Orient du centre du califat, maintenant établi

en Iraq, fut, surtout pour les provinces africaines, le signe de leur
détachement concret du pouvoir central et leurs premiers pas vers l'autonomie
effective.

Le caractère purement arabe de l'État que les Umayyades avaient
réussi à maintenir fut perdu. Alors, les populations conquises, les Iraniens,
les Turcs, les Kurdes, les Araméens et plus à l'Occident même les Espa-

19 Cf. Ibn an-Nadïm, Kitâb al-fihrist, éd. G. Flügel, p. 50; 118. Voir aussi al-
öahäiyäri, cité dans as-Safadï, al-Wäfi bi'l-wafayât, IV, éd. L. Krawulsky,
Wiesbaden 1981, p. 635; Ibn Hallikän, Wafayät al-a'yân, éd. Muhyl ad-dïn 'Abd al-
Hamïd, al-Qähira 1948, p. 413; al-öähiz, "Damm ahlâq al-kuttäb", dans Talât
rasä'il, éd. Finkel, al-Qähira 1926, p. 47; 'Abd Allah al-Bagdâdï, Kitâb al-kuttâb,
éd. D. Sourdel, dans Bulletin d'Études Orientales, XIV, 1952-1954, p. 140.



304 MIRELLA CASSARINO

gnols et les Berbères participèrent aux activités du gouvernement.2^ Ce qui

regroupe toutes ces populations conquises fut l'Islam: la foi constitua, en

somme, le lien pour la synthèse des éléments arabes purs avec les autres
les plus divers à l'égard de la provenance et des traditions culturelles.

Ibn al-Muqaffac est l'image emblématique dans ce sens, ayant contribué

de façon déterminante à donner du lustre à la langue et à la culture
arabe et en faisant partie en fonction de kâtib, de cette hiérarchie complexe
de pouvoirs qui voyait dans le califat la plus haute autorité de l'État, dans

le vizir ou premier ministre le réfèrent d'une foule de secrétaires et
fonctionnaires des différents ministères, et en premier lieu ceux de la chancellerie

et des finances.
Ce furent les éléments iraniens ou arabes de provenance iranienne à

étoffer les cadres militaires et civils; ceux-là mêmes qui avaient fait la

révolution, les Khorasaniens et les partisans de la première heure.21

Mais le pouvoir politique, ne resta pas longtemps compact. Très vite
les provinces périphériques de l'empire échappèrent au contrôle des

'Abbäsides: au particularisme arabe qui avait miné les bases du califat des

Umayyades, s'ajoutait maintenant celui des populations conquises qui
contribuèrent à son clivage. Les nominations des gouverneurs des provinces
de l'empire devinrent très vite de véritables procurations de pouvoir,
invention légale des autonomies naissantes et des indépendances dynastiques
locales. Les rapports des provinces avec le pouvoir central étaient seulement

représentés par le recouvrement des impots canoniques, comme
l'aumône légale ou zakât, et laïques comme l'impôt foncier ou harâg, dont
le bilan de l'État s'alimentait. En outre, nombreux furent les mouvements

politico-religieux avec lesquels la dynastie 'abbâside dut faire les comptes
pendant les cinq siècles de la durée formelle du Califat, bien qu'elle ait mis

comme fondement de son activité de gouvernement l'Islam.
Bon nombre de ces aspects furent des sujets de réflexion pour Ibn al-

Muqaffa0, lequel s'il avait énoncé dans VAdab al-kabïr des normes générales

sur l'art de gouverner, en s'adressant à un prince, fruit d'invention
littéraire, offre maintenant à un calife qui opère pendant un moment histori-

20 Voir à ce propos ce qu'écrit Jacob Lassner dans "The ruling family and its clients
(mawâlî): reflection on a conversation among notables", in The Shaping of
'Abbäsid Rule, Princeton 1980, pp. 91-115 (note pp. 268-275).

21 Cf. Risala fi's-sahâba, op. cit., pp. 22-25; 32-36.



L'IMAGE DU "PRINCE" 305

que bien précis, et identifiable presque certainement comme al-Mansùr,
une série de conseils sur les questions les plus brûlantes, politiques,
militaires, économiques et religieuses, de la première époque 'abbâside. La
composition de l'écrit, sur lequel de nombreux auteurs se sont penchés

pour son importance,22 a lieu entre 754 et 757. Nous ne connaissons pas
l'occasion qui a déterminé la composition de l'ouvrage. Monsieur Goitein

suppose que l'auteur ait, de sa propre initiative, décidé de dresser pour le

calife un véritable programme politique.23 Il existe cependant la possibilité
que la charge lui ait été confiée par 'îsà b. 'AIï et par son frère Sulaymän,

gouverneur de Basra entre 751 et 756, lesquels n'osaient pas s'adresser
directement à leur neveu.24 Certainement, cela étonne qu'à un moment pendant

lequel les autres persans éminents, parmi lesquels Abu Muslim,
avaient été mis à mort pour s'être interposés dans les affaires de l'Etat, Ibn
al-Muqaffac ait osé composer un mémento pour le calife. Monsieur Goitein
s'avance à ce propos à supposer que l'écrit ait un certain rôle dans la mort
du présumé zindïq, sur lequel ibn Hallikân nous à laissé une célèbre
anecdote. Il semble, en effet, qu'à la veille de la conversion formelle à

l'Islam Ibn al-Muqaffa1 continuait à répéter la zamzama, la prière zoro-
astrienne, et quand 'ïsà b. 'AIï lui en demanda la raison il répondit: "Je ne

veux pas passer une nuit sans religion".
Dans la Risala fi's-sahâba l'auteur s'adresse au calife à la troisième

personne, le définissant "amîr al-mu'minïn", et utilise les formules

"yudakkar amïr al-mu'minïn" et, encore avec plus de respect, "law ra'a"
ou "law arâda amïr al-mu'minïn". Dans la Risala, la mention de Abu T-

'Abbâs déjà mort confirme que le souverain en question ne peut être qu'al-
Mansùr, qui dans la captatio benevolentiae est loué pour sa préoccupation

pour les conditions de ses sujets et pour l'attention qu'il montre en
pourvoyant à leur bien-être. Sa conduite doit encourager les hommes doués de

22 Ce type de recherches n'a cessé de s'amplifier depuis. Voir, par exemple, l'article
de S. D. Goitein, "A turning point in the history of Muslim state. A propos of Ibn
al-Muqaffaes Kitäb as-sahâba", dans Islamic Culture, XXIII, 1949, pp. 120-135,
et A. K. S. Lambton, "The use and abuse of sovereignty: Abu Yüsuf, Ibn al-Muqaffa',

al-Jähiz and Ibn Qutayba", op. cit., pp. 43-68.

23 Voir Particle de Goitein déjà cité, p. 154.

24 Cf. F. Gabrieli, "L'opera di Ibn al-Muqaffae", op. cit., p. 237, n. 5.



306 MIRELLA CASSARINO

bon sens à conseiller le Calife, dans le cas où ils y seraient invités, et à le
tenir informé sur des questions qu'il connaît déjà.

Les qualités du chef de la communauté des croyants sont nombreuses,
si nous nous référons à ce que nous propose Ibn al-Muqaffac, surtout si

elles sont mises en relation à celles des prédécesseurs Umayyades. Il
s'agit, en réalité, de qualités que Dieu a attribué au souverain, presque

pour confirmer le concept qu'avec les 'Abbâsides le Califat continua à

exister comme institution qui gouvernait effectivement dans la mesure où il
fut capable de se proposer comme une fidèle institution musulmane. La
légitimité du pouvoir du Califat était déduite de la volonté divine, comme
on lit dans la Risala: "En faisant périr ses ennemis, en exauçant ses plus
ardents désirs, en le rendant maître de la terre, en lui accordant la
souveraineté et les trésors du monde, Dieu épargne au Commandeur des

Croyants une préoccupation: celle d'avoir à compter, à gagner âprement
des richesses, à les accroître et à constituer un abondant patrimoine. Il lui a

en effet permis de se contenter des biens qu'il possède et de satisfaire,
grâce à eux, les besoins qu'il éprouve. Dieu a donné au Commandeur des

Croyants assez de noblesse pour dédaigner, pour mépriser ces contingences

matérielles. Voilà une marque fort éloquente du bonheur dont il
jouit et l'un des moyens les plus efficaces de parvenir au bien idéal".25 Les

gouvernants umayyades, au contraire, étaient ignorants, prétentieux et
conservateurs. Il se montraient difficiles non seulement face à chaque type de

réforme à introduire dans l'administration, mais aussi lorsqu'il s'agissait
d'écouter les conseils des autres, et ils étaient incapables de s'entourer de

personnes de confiance: leurs collaborateurs, en effet, étaient trop
puissants, malhonnêtes et incompétents.

Ibn al-Muqaffac passe ensuite à traiter une série de problèmes
concrets auxquels le calife dut se confronter, et commence avec les milices qui
assurent la stabilité du règne ainsi que son renforcement.26 La plus
importante réforme effectuée par les 'Abbâsides dans le domaine de l'armée
concerne la création d'une armée impériale stable, à l'intérieur de laquelle
les éléments prépondérants étaient les Arabes et les Persans provenant du
Huräsän. Ibn al-Muqaffac, en suggérant au calife le comportement à tenir

par rapport à l'armée, l'incite à rédiger un antan, sorte de règlement des

25 Cf. Risalafi'ssahâba, op. cit., pp. 17-18.

26 Ibidem, pp. 22-25.



L'IMAGE DU "PRINCE" 307

devoirs et droits des militaires.27 Au sommet des devoirs il place
l'obéissance que les soldats doivent au calife et à l'imam. Il s'agit d'un
point, celui-ci, que l'auteur essaie de clarifier pour mettre un peu d'ordre
dans ce marasme qu'était la loi islamique encore en cours de stabilisation.
Et, contrairement à ce qui arriva ensuite, dans l'histoire successive de

l'Islam, Ibn al-Muqaffac attribue les pleins pouvoirs à Vimâm, soit pour les

questions de caractère administratif et politique soit en fait de légifération,
en utilisant son propre avis, en arabe ra'y.28

Et pour revenir aux milices, le souverain doit essayer d'extirper des

troupes le mécontentement car les désordres à l'intérieur de l'armée
pourraient avoir de très graves conséquences sur la stabilité de l'État. Pour être

constamment informé de ce qui arrive entre les soldats, Ibn al-Muqaffac
conseille au calife d'individualiser parmi eux les plus sûrs et valeureux et

d'en faire ses compagnons, auxquels serait assurée une promotion à

l'intérieur de l'armée même. De plus, il lui suggère de payer la solde aux
soldats à des dates trimestrielles ou quadrimestrielles préétablies: "il faudra

— écrit entre autre Ibn al-Muqaffac — que l'armée sache à quelle date

elle percevra sa solde, afin que soit coupé court aux impatiences et aux
plaintes. Un seul mot de protestation prononcé à ce propos par un soldat

risque de prendre de graves proportions, et il faut par conséquent supprimer

toute cause de récrimination".29 Ce qui nous amène à supposer que
déjà dans cette première phase du Califat 'abbâside il existait ces services,
connus sous le nom persan de diwän, où chacun dequels avait un chef;
parmi eux, par exemple, le dïwân al-gund auquel Ibn al-Muqaffac fait
allusion. Par contre, aucune tâche de caractère administratif ou bureaucratique

ne peut être assigné à l'armée, car elle est considérée comme dangereuse

pour la bonne conduite des soldats et point approprié aux hommes de

guerre.30 De plus, il faut qu'une solide et complète éducation religieuse
avec l'étude du Coran et de la sunna leur soit impartie.

S'il est impossible de suivre ici à la lettre le développement de la

Risala, chose qu'ont déjà faite plusieurs spécialistes, il me semble par contre

27 Ibidem, p. 24.

28 Ibidem, pp.24-29.

29 Ibidem, pp. 34-35.

30 Ibidem, pp. 32-33.



308 MIRELLA CASSARINO

intéressant faire allusion à deux autres questions importantes exploitées par
l'auteur, qui témoignent du grand travail et de la phase d'évolution
continuelle traversées par le califat de la première période 'abbâside. Je me

réfère avant tout à ce que Ibn al-Muqaffac dit sur les divergences existantes

dans la loi et dans l'administration de la justice, non seulement entre Basra

et Küfa, mais aussi entre les quartiers de ces centres mêmes. Le calife doit
chercher d'aplanir de telles divergences — suggère Ibn al-Muqaffac —

alléguant deux exemples: la condamnation à mort et le délit sexuel, qui
sont considérés permis à Hïra et illicites à Küfa, et dans cette dernière ville
ils sont même admis dans un quartier et pas dans un autre.

Les écoles juridiques qui ont examiné les questions s'arrogent
chacune pour elle la raison. Il faut donc que ce soit le calife à travailler

pour l'uniformité et faire rédiger un code, unique et juste, parce que
seulement lui, en examinant les questions les plus variées et en leur trouvant
des solutions valables, sera inspiré et guidé par Dieu. C'est au calife
seulement qu'il revient de prendre les décisions sur chaque question d'ordre
administratif ou militaire sur lesquelles il n'existe aucun précédent, et pour
faire cela il doit s'appuyer sur le Coran et la sunna. Les divergences
causées par les anciennes traditions sur lesquelles ne s'était pas vérifiées
l'unanimité seront ainsi aplanies, et de même celles causées par le qiyâs, le

raisonnement analogique qui peut conduire, selon Ibn al-Muqaffa% à des

conclusions erronées.31

Un autre thème intéressant pour le rapport entre l'ouvrage en question
et la réalité pendant laquelle il fut produit, est celui des finances. En
particulier, l'auteur soumet à l'attention du Calife le problème des terres et de

l'impôt foncier qui se présentait surtout dans ces zones pas encore
cadastrées et divisées en circonscriptions irrégulières. Dans ces cas les agents
du fisc agissaient de façon tout à fait autonome, commettant souvent des

abus qui nuisaient aux propriétaires. En effet il arrivait par exemple,
qu'ils obligeassent les paysans, qui avaient semé leurs terres, de payer le

fjarâg, et qu'ils dispensassent de le faire à ceux qui, au contraire, les

avaient laissées incultes. Même dans ce cas Ibn al-Muqaffac conseille au
souverain une réglementation qui prévoit non seulement le cadrastage et

l'enregistrement des terres, mais aussi l'établissement pour chaque district
ou village de l'impôt à payer. En outre, il est nécessaire qu'il choisisse des

31 Ibidem, pp. 40-47.



L'IMAGE DU "PRINCE" 309

hommes de confiance pour surveiller la conduite des 'ummâl.H II se peut
que ce document adressé au Calife ait eu un rôle dans les mesures prises

par al-Mansùr pour le harâg, mais qui instaurèrent le système opposé.

L'impôt foncier, en effet, vint par la suite calculé ou par rapport aux
récoltes, et il était donc variable (muqâsamd), ou alors par rapport à des

unités fixes d'exploitation de surface, avec des retouches selon le rendement,

ou à des unités d'exploitation de superficie variables selon le rendement

ou les conditions de travail (misâha).
Et nous arrivons, enfin, au sujet qui a donné le titre à la Risala: comment

le calife doit choisir ses compagnons, son entourage, défini par Ibn
al-Muqaffac "la parure de sa cour, l'ornement de son salon, le porte-parole
de ses sujets, l'auxiliaire de ses décisions, l'objet de sa générosité, l'élite
par rapport à la masse du peuple".33 Le calife doit éviter de s'entourer
d'hommes indignes et incapables comme avaient fait ses prédécesseurs
umayyades, qui avaient favorisé l'accès au pouvoir de fonctionnaires ignorants

et incompétents. Pour Ibn al-Muqaffac il est nécessaire qu'ils
possèdent une bonne éducation, qu'ils soient loyals envers le souverain et

capables de le conseiller, et à toutes ces qualités générales, déjà énoncées
dans VAdab al-kabir, il semble en ajouter d'autres relatives à la formation
d'une élite caractérisée par les connaissances en matière religieuse34 et par
la valeur dérivant des services rendus à la cause de l'Islam. En outre, il
peut s'agir aussi de nobles qui ne se feront pas corrompre ni ne corrompront

les autres et seront un modèle et un guide pour les sujets.35 Chaque
fonctionnaire doit rester à sa propre place et opérer seulement dans le

cadre qui lui est assigné: "Il ne faut pas qu'un secrétaire ait le pouvoir
d'augmenter la pension ou de la diminuer et qu'un chambellan ait [la
faculté] d'avancer ou de retarder une audience".36 En somme, en ce qui
concerne les mérites et les vertus des hommes qui doivent entourer le
souverain, Ibn al-Muqaffac aura certainement pensé à la formation d'une élite

32 Ibidem, pp. 58-61.

33 Ibidem, p. 50.

34 Ibidem, p. 52.

35 Ibidem, p. 56.

36 Ibidem, p. 56.



310 MIRELLA CASSARINO

(hâssa) dans laquelle pouvait se réaliser une intégration majeure des

mawâlî dans la vie sociale, politique et administrative de l'État.
Dans la Risala ces concepts exemplaires sur les vertus du souverain,

sur son entourage, et sur l'amitié, exposés dans VAdab al-kabir et dans le

Kitâb Kalîla wa Dimna, se nouent de façon plus précise à la réalité et font
de cette oeuvre non seulement une oeuvre atypique du genre adab, "un
développement original de ce genre",37 comme écrit Charles Pellat à ce

propos, mais aussi un travail de "bureau", si nous suivons la définition
qu'en a donné F. Gabrieli,38 ou encore "A turning point in the history of
Muslim state", comme Monsieur Goitein a intitulé son article sur la Risala.

Nous ne savons pas si al-Mansùr a reçu cette Risala et si elle a en quelque

sorte influencé sa conduite politique. Il est certain, de toute façon

qu'en affirmant l'absolutisme impérial 'abbâside sur la base de

l'orthodoxie et de la continuité, il refusa de prendre en considération
certaines conceptions qui se développaient dans le milieu iranien, surtout
parmi les nobles, qui tendaient à faire du Califat l'autorité suprême
religieuse et le codificateur de la loi et du credo, aidé par une aristocratie
formée de hauts officiers, d'hommes de loi, d'eminentes personnalités de

noble naissance. Et il nous semble que Ibn al-Muqaffac ait cherché à

communiquer de telles idées au souverain dans ce programme politique qui
nous montre, à son tour un autre aspect de sa personnalité complexe.

37 Ibidem, p. 4.

38 Cf. "L'opera di Ibn al-Muqaffac", op. cit., p. 235.


	L'image du "prince" chez Ibn Al-Muqaffa entre littérature et réalité

