Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 2: Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

Artikel: L'image du "prince" chez Ibn Al-Mugaffa entre littérature et réalité
Autor: Cassarino, Mirella

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L'IMAGE DU “PRINCE” CHEZ IBN AL-MUQAFFA® ENTRE
LITTERATURE ET REALITE

Mirella Cassarino, Palermo

Le but de ces pages est d'éxaminer deux ouvrages d'Ibn al-Muqaffa®,
1'Adab al-kabir et la Risala fi’s-sahaba, presque certainement autographes,
a la lumiere de leur rapport avec 1'époque dans laquelle ils furent congus,
et avec le caractere universel, typique du genre Fiirstenspiegel, auquel au
moins en partie, 1'Adab al-kabir doit étre rapporté.

Je désire envisager, a cet égard, une perspective non univoque, mais
au contraire multiple, dans le mélange de trois niveaux distincts d'enquéte
qui me semble pouvoir former un ensemble solide.

Le fil rouge est donné par 1'image du prince, qui est inhérente aux
deux ouvrages avec des caractéristiques tantdt semblables, si non égales,
tantot divergentes.

Dans 1'Adab al-kabir,! Tbn al-Muqaffa® recouvre ses pensées d'une
forme littéraire prise et adaptée par une autre civilisation, celle persane,
dont il était imprégné, et confere au texte un caractere éternel du moment
qu'il fournit, a un souverain sans nom et sans temps, une série de conseils
universellement valables sur 1'art du bon gouvernement. “En vain, — écrit
en effet Francesco Gabrieli — on chercherait un seul cas ou 1'auteur sort
de la théorie abstraite pour 1'appuyer avec des exemples du passé ou des
allusions 2 1'environnement réel dans lequel il vivait”.2

L'autre ouvrage, au contraire, la Risala fi’s-sahaba, composé entre
136 de 1'hégire et 139/40, est un important témoignage d'un moment hi-
storique précis. En effet, a 1'intérieur de celle-ci est traitée une série de
questions brilantes de caractere politique, économique et social, si bien
que Charles Pellat, dans 1'introduction de la version frangaise qu'il a donné

1 Cf. Ibn al-Muqaffa®, al-Adab as-sagir wa’l-adab al-kabir, éd. 1. Fawwak, Bayrut
1994, pp. 72-101.

2 F. Gabrieli, “L'opera di Ibn al-Muqaffa®”, dans Rivista degli Studi Orientali, XIII,
1932, pp. 226.



298 MIRELLA CASSARINO

en 1976, la place “a mi-chemin entre 1'adab parénetique et 1'adab profes-
sionnel”.3

Au théme de 1'image du prince, avec la fonction qu'il revét dans les
deux ouvrages, s'ajoute naturellement celui de sa stature morale, avec
quelques concepts empruntés a la culture iranienne,4 puis insérés dans le
domaine islamique, ou le souverain devient, entre autre, le défenseur de la
foi.

A ce point, nous touchons alors 1'histoire de la pensée politique isla-
mique, sur laquelle se sont penchés les spécialistes comme E. 1. J. Rosen-
thald et A. K. S. Lambton,® qui ont centré leur attention sur le probleme
suivant, a savoir, comment on a concilié pendant les siécles les deux pou-
voirs réels, celui de la sari‘a et celui de la siyasa. Et ceci, en effet, est le
point central du probleme, car c'est la loi révélée qui fournit dans 1'Islam
les bases pour le gouvernement de la communauté des croyants. Et il est
intéressant de voir comment la connexion entre le pouvoir temporel et le
pouvoir spirituel est énoncée par Ibn al-Muqaffa®, qui, par son activité de
traduction et par ses écrits ici examinés, a laissé une empreinte profonde
dans le développement de 1'art de gouverner, et a exercé une grande influ-
ence sur la littérature d'adab en langue arabe.

Il existe une troisieme direction, plus subtile et discontinue, c'est-a-
dire 1'analyse et 1'histoire interne de 1'oeuvre de Ibn al-Muqaffa®: la com-
paraison entre quelques passages du Kitab Kalila wa Dimna et les conseils
au souverain offerts dans 1'Adab al-kabir, ou ceux qui sont énoncés dans la
Risala fi‘s-sahaba, servent, beaucoup plus que de nombreux discours, a
individualiser dans son oeuvre un caractére unitaire général, sur lequel
peut-étre on n'a pas assez insisté, probablement pour la complexité du

3 Cf. Ch. Pellat, Ibn al-Muqaffa° (mort vers 140/757) «conseilleur du calife», Paris
1976, p. 4.

4 Cf. Sh. Shaked, “From Iran to Islam: notes on some themes in transmission”, dans
Jerusalem Studies in Arabic and Islam, 1V, 1984, pp. 31-67.

5 De ce savant voir en particulier Political Thought in Medieval Islam, New York
1958, pp. 62-83.

6 Cf. “The use and abuse of sovereignty: Abu Yusuf, Ibn al-Muqaffa®, al-Jahiz and
Ibn Qutayba”, dans State and Government in Medieval Islam, New York 1981, pp.
43-68.



L'IMAGE DU “PRINCE” 299

caractere de 1'auteur et pour l'incertitude qui pese encore sur quelques
détails de sa vie.

Il me semble que de l'intersection des susdits projets d'enquétes tels
que 1'image du prince, le développement de la pensée politique islamique,”
I'analyse et la comparaison de plusieurs textes de Ibn al-Mugaffa®, dérive
ce que 1'on peut trouver de plus original dans la ligne de cette étude.

Les nombreuses citations de 1'Adab al-kabir qui se trouvent dans
‘Uyin al-ahbard de Tbn Qutayba, en plus de qui a été conservé de cet ouv-
rage par Ibn Miskawayh,? ont dissipé tous les doutes sur 1'authenticité du
petit traité, contrairement a 1'autre Adab, celui mineur, souvent considéré
comme apocryphe.10

Cet ouvrage peut etre rapproché seulement pour la premiere partie au
genre Fiirstenspiegel, la deuxi¢me et la troisieme section étant, au con-
traire, dédiées au rapport entre le souverain et le courtisan, et a celles
qu'aujourd'hui nous appelerions relations sociales.

Apres une breve partie introductive dans laquelle la supériorité physi-
que et morale des générations précédentes est évoquée et dans laquelle un
rappel a la lecon des “anciens” est énoncé, legon a laquelle on ne peut rien
ajouter, suit une invocation a celui qui s'intéresse du ‘ilm et du adab, au-
quel est présentée tout de suite une distinction entre principes et dévelop-
pements appliqués aux domaines les plus divers, du religieux a
1'administratif, du social au politique, et cetera.ll

7  Pour étudier les influences de la théorie persane du gouvernement sur 1'Islam a la
premiere époque ‘abbaside, il y a plusieurs articles intéressants et utiles de A. K.
S. Lambton, parmi lesquels il faut rappeler “Justice in the Medieval Persian Theo-
ry of Kingship”, dans Studia Islamica, XVII, 1962, pp. 91-119, et “Islamic Mir-
rors for Princes”, dans La Persia nel medioevo (Atti del Convegno Internazionale
di Roma, 31 marzo - 5 aprile 1970), Roma 1971, pp. 419-422.

8 Cf. ‘Uyun al-ahbar, éd. Ahmad Zaki al-‘Adawi, al-Qahira 1925-1930, I, pp. 2;
20-21; 22; 31, 166; 276; 289; II, p. 26; III, p. 15. On peut lire le passage sur la
tripartition du gouvernement (p. 77 de la récente édition Fawwak utilisée ici)
méme dans at-Turtasi, Sirag al-mulitk, ed. G. al-Bayati, London 1990, p. 174.

9 Cf. al-Hikma al-halida, éd. ‘Abd ar-Rahman Badawi, al-Qahira réimpr. 1980, pp.
293-327.

10 Cf. Richter, “Uber das kleine Adabbuch des Ibn al-Muqaffa”, dans Der Islam,
XIX, 1931, pp. 278-281.

11 Cf. al-Adab al-kabir, op. cit., pp. 69-71.



300 MIRELLA CASSARINO

Ensuite débute la prémitre partie, 1'Adab as-sultan, comme cite
I'ouvrage Ibn Qutayba, consacrée au véritables préceptes offerts au
prince.12 Les termes sont au nombre de trois, équivalents entre eux, que
Ibn al-Muqaffa® utilise ici pour désigner le souverain: sultan, sahib as-
sultan et wali, détenteur du pouvoir, tandis que les composants de son en-
tourage, ou pour mieux dire, les “conseillers”, les “intimes” ou
“compagnons”, sont souvent désignés par le pluriel de wazir, wuzara’.
Mais il manque encore cette précise hiérarchie et répartition des pouvoirs
entre ministres et secrétaires, que nous trouverons realisée en pleine épo-
que ‘abbaside.l3 Loin de toute situation concrete, de n'importe quel
événement réellement arrivé, le prince est ici une figure fictive, un
espédiant littéraire (comme cela arrivait déja dans le Kirab Kalila wa
Dimna) auquel Ibn al-Mugaffa® s'adresse continuellement avec le “tu” de
la seconde personne du singulier. S'acquittant de son devoir de dresseur
des puissants, l'auteur se limite donc a énoncer les normes de comporte-
ment sur le correct accomplissement de leur devoir. Le souverain doit étre
humble et abhorrer la louange et 1'encensement, il doit savoir trouver dans
chaque ville, village ou tribu, dans son reégne, les hommes pieux et vertu-
eux et mettre a profit leurs conseils; il doit savoir utiliser le temps et faire
bon usage de sa richesse, vu qu'il lui incombe d'assurer la prospérité du
regne; il doit maitriser sa colere, se méfier de la prosperité et de la gloire
éphémere d'une dynastie, se défier des circonstances lorsqu'il, ne dispo-
sant pas de personne de confiance, doit se lancer dans des nouvelles entre-
prises. Il doit encore savoir tourner son ame vers le bien et, chose assez
importante, utiliser correctement deux principes fondamentaux de gouver-
nement, entre eux inséparables: la force avec laquelle s'affirmer et se faire
respecter de ses sujets, et la force de persuasion pour les conquérir. Dans
le conseil d'obéir a la religion Ibn al-Muqaffa® est tout a fait conscient de
I'importance qu'elle revét dans les formes stables de gouvernement et di-
stingue trois sortes de régne: le mulk din, le mulk hazm et le mulk hawa.14
Le premier, qui se fonde sur la religion, est sans aucun doute le meilleur,
parce qu'il assure aux sujets ce qui leur est di, et ceux-ci par contre ac-

12 Ibidem, pp. 72-101.

13 Sur la question, voire 1'ouvrage de D. Sourdel, Le vizirat ‘abbaside de 749 a 963,
Damas 1959-1960.

14 Cf. al-Adab al-kabir, op. cit., p. 77.



L'IMAGE DU “PRINCE” 301

complissent leurs devoirs envers 1'Etat dans la conformité avec ce que la
religion demande. Le mulk hazm, qui est le résultat de la soif de pouvoir,
est plutdt stable, mais il doit faire les comptes avec la calomnie et la ran-
coeur qui se nichent dans les sujets. Quant 2 1'Etat de passion, c'est un
hasard véritable, c'est une ruine éternelle. Une tripartition, celle-ci, qui
anticipe ce qu'aurait écrit par la suite dans la célébre Mugaddima
1'historien et sociologue tunisien Ibn Haldlin, méme si nous nous trouvons
ici loin d'une véritable théorie systématisée de gouvernement.15

Ce tableau sommaire et court récapitulatif de la matiere exprimée
dans 1'Adab as-sultan, reflete plus ou moins fidelement la série de normes
que Ibn al-Mugaffa® se limite ici 2 énoncer, les commentant seulement avec
un approfondissement de réflections théoriques, tandis que, la tendance qui
prévaudra dans de semblables traités postérieurs sera celle d'alterner aux
exhortations des exemples, ou encore plus décisivement, de faire prévaloir
la narration illustrative. Ainsi ce sera le cas, par exemple, dans le at-Tibr
al-masbiik de al-Gazali (m. en 1111), dans Sirag¢ al-muluk de at-Turtdsi (m.
en 1126), ou dans Sulwan al-muta‘ de Ibn Zafer (m. en 1169).

Celui que Ibn al-Mugaffa® nous décrit ici est le souverain idéal, ainsi
comme il aurait voulu que fit le chef de la communauté des croyants:
monarque supréme de la société islamique, ceint d'une aura de splendeur,
aux manieres raffinées, politicien compétent et bon administrateur, propa-
gateur et tuteur, mais non interpréte, ni élaborateur de la foi. Le tout selon
la conception et la pratique du pouvoir caractéristique des anciennes mon-
archies orientales, surtout de 1'Etat sasanide de la Perse.

Une image celle-ci, qui change dans les autres parties de 1'ouvrage,
avec le changement du destinataire des conseils. Dans la deuxi¢me et troi-
sitme partie,16 en effet, nous nous trouvons devant une série variée de
normes, offertes au courtisan, auquel il revient de ne pas aduler, de rester
a coté du souverain en le conseillant impartialement, pour corriger les er-
reurs que sa conduite quelquefois provoque, ne pas se plaindre avec des
tiers de ses défauts, lui obéir toujours et de toute fagon méme si, pour faire

15 Plusieurs études concernant la théorie du governement formulée par Ibn Haldun,
existent aujourd'hui. Il nous semble intéressant, pour une illustration pertinente de
notre discours, 1'avis de M. Khadduri, The Islamic Conception of Justice, Balti-
more-London 1984, pp. 182-189.

16 Cf. al-Adab al-kabir, op. cit., pp. 102-137.



302 MIRELLA CASSARINO

cecl, il est nécessaire d'atténuer certains aspects de son caractére. Au con-
traire, conclut Ibn al-Mugqaffa®, si celui-ci n'est pas prét a supporter avec
fermeté et détermination chaque difficulté que la vie a coté des gouvernants
exige, s'il n'a pas la capacité de faire passer le plaisir des autres avant le
sien, alors il vaut mieux qu'il s'éloigne.

Ce n'est pas le moment ici de suivre de plus pres le développement de
cette partie et de la successive, dédiées a la vie sociale et aux rapports avec
les amis, et a certains égards semblables, dans 1'esprit, au Kitab Kalila wa
Dimna. Mais ce qui emerge surtout dans la deuxi¢me partie, que le savant
A. Zaki a brillamment intitulé Fi mu‘amalat al-asdiga’, est 1'image d'un
prince tyran, d'un despote arrogant auquel il est bien dangereux et difficile
d'offrir des services. Aucune attention semble étre dédiée par le souverain
au bien-étre et au bonheur des sujets, et le theme de la justice, qui a une
grande place dans les écrits de ce genre,17 occupe ici un rdle secondaire.

Parmi les savants, quelqu'un a découvert dans les dernieres sections
du petit traité une sorte de pessimisme concernant la nature humaine, mau-
vaise, et a voulu le mettre en relation avec la crise politique et la phase
difficile traversées A 1'époque par 1'Etat ‘abbaside 2 ses débuts. Ce pessi-
misme nous semble plutét semblable au sens d'inquiétude qui est aussi ex-
primé dans le Kalila wa Dimna et c' est la derniere preuve du véritable lien
entre les deux ouvrages: 1'homme retrouve en effet dans le monde et dans
ses événements éphémere un sujet de peine et d'affliction. La vie d'ici-bas
est abandonnée aux caprices du sort; bien souvent, méme 1'intelligence, la
beaut€ et la fortune n'évitent pas le décret du destin, comme dans la fable
du fils du roi et de ses compagnons;18 et la fortune, considérée en tant que
richesse ou bonne chance, doit étre regardée comme tout a fait trompeuse
par le savant, qui doit en jouir mais en méme temps lui étre supérieur, en
faisant du bien et en mettant a la disposition des autres ce qu'il possede.

Dans les sections conclusives de 1'Adab al-kabir, ensuite, ou le con-
cept fondamental est celui de 1'amitié — que le savant Richter a brillam-
ment lié¢ au sujet exprimé par les Ihwan as-safa’ dans les célebres Rasa ‘il
(voir, par exemple, 1'épitre XLV ou est traité de 1'amitié et la collaboration
dans les choses de ce monde et de 1'autre) — Ibn al-Mugqaffa® invite le

17 Cf. “Islamic Mirrors for Princes”, op. cit., pp. 421-422. Voir aussi M. Khadduri,
The Islamic Conception of Justice, op. cit., pp. 126-134.

18 Cf. Ibn al-Muqaffa®, Il Libro di Kalila e Dimna, Roma 1991, pp. 249-254.



L'IMAGE DU “PRINCE” 303

courtisan a donner la vie et les biens 2 son propre ami, apres 1'avoir choisi
parmi les hommes les plus pieux et vertueux, a ne pas affecter de la famili-
arit¢ a son égard dans le cas ou il se soit hissé au pouvoir, a dominer
I'orgueil qui empéche d'avoir d'utiles amitiés, a se montrer humble tout en
sachant de posséder de nombreuses et belles qualités, et lui conseille, au
contraire, de se conduire de fagon que ces qualités se révelent par elles-
mémes.

Méme dans la derniere partie, bien que cela ne soit pas explicitement
affirmé, Ibn al-Muqaffa® reste dans les hautes spheres de la société et, dans
I'ensemble, les conseils et les normes exprimés dans cet écrit ético-politi-
que résultent étre les réflexions isolées d'un esprit inquiet dont 1'origine
persane, comme pour Ibn Qutayba et al-Gahiz, fut déterminante pour
I'histoire et le développement de son oeuvre de traducteur et d'auteur, et
fut ensuite enrichie par la formation iraquienne, 1'apprentissage de 1'arabe,
I'expérience de katib faite précédemment dans le diwan de Da’wud ibn
Hubayra, gouverneur umayyade, et ensuite au service de ‘Isa b. ‘Ali, oncle
du calife al-Mansir. 19

Il vécut donc pendant la phase de passage des pouvoirs des Umayya-
des, dont le califat s'éteignit en moins d'un siecle, aux ‘Abbasides dont le
gouvernement se prolongea jusqu'en 1258. Il suivit ainsi de pres les efforts
de la dynastie émergente, qui tentait de faire de la loi islamique la loi de
I'Etat, alors qu'elle n'était qu'encore en cours de formation et de défini-
tion.

Le déplacement plus a 1'Orient du centre du califat, maintenant établi
en Iraq, fut, surtout pour les provinces africaines, le signe de leur déta-
chement concret du pouvoir central et leurs premiers pas vers 1'autonomie
effective.

Le caractere purement arabe de 1'Etat que les Umayyades avaient
réussi 2 maintenir fut perdu. Alors, les populations conquises, les Iraniens,
les Turcs, les Kurdes, les Araméens et plus a 1'Occident méme les Espa-

19 Cf. Ibn an-Nadim, Kirab al-fihrist, éd. G. Fligel, p. 50; 118. Voir aussi al-
Gahﬁiyéri, cité dans as-Safadi, al-Wafi bi'l-wafayat, IV, éd. L. Krawulsky, Wies-
baden 1981, p. 635; Ibn Hallikan, Wafayat al-a‘yan, éd. Muhyi ad-din ‘Abd al-
Hamid, al-Qahira 1948, p. 413; al-Gahiz, “Damm ahlaq al-kuttab”, dans Talat
rasa’il, éd. Finkel, al-Qahira 1926, p. 47; ‘Abd Allah al-Bagdadi, Kitab al-kuttab,
éd. D. Sourdel, dans Bulletin d'Etudes Orientales, XIV, 1952-1954, p. 140.



304 MIRELLA CASSARINO

gnols et les Berberes participerent aux activités du gouvernement.20 Ce qui
regroupe toutes ces populations conquises fut 1'Islam: la foi constitua, en
somme, le lien pour la synthese des éléments arabes purs avec les autres
les plus divers a 1'égard de la provenance et des traditions culturelles.

Ibn al-Mugqaffa® est 1'image emblématique dans ce sens, ayant contri-
bué de facon déterminante a donner du lustre a la langue et a la culture
arabe et en faisant partie en fonction de katib, de cette hiérarchie complexe
de pouvoirs qui voyait dans le califat la plus haute autorité de I'Etat, dans
le vizir ou premier ministre le réferent d'une foule de secrétaires et fonc-
tionnaires des différents ministeres, et en premier lieu ceux de la chancel-
lerie et des finances.

Ce furent les éléments iraniens ou arabes de provenance iranienne a
étoffer les cadres militaires et civils; ceux-la mémes qui avaient fait la
révolution, les Khorasaniens et les partisans de la premiére heure.21

Mais le pouvoir politique, ne resta pas longtemps compact. Tres vite
les provinces périphériques de l'empire échapperent au contrdle des
‘Abbasides: au particularisme arabe qui avait miné les bases du califat des
Umayyades, s'ajoutait maintenant celui des populations conquises qui con-
tribuerent 2 son clivage. Les nominations des gouverneurs des provinces
de 1'empire devinrent trés vite de véritables procurations de pouvoir, in-
vention légale des autonomies naissantes et des indépendances dynastiques
locales. Les rapports des provinces avec le pouvoir central étaient seule-
ment représentés par le recouvrement des impots canoniques, comme
1'aumone 1égale ou zakat, et laiques comme 1'impdt foncier ou harag, dont
le bilan de 1'Etat s'alimentait. En outre, nombreux furent les mouvements
politico-religieux avec lesquels la dynastie ‘abbaside dut faire les comptes
pendant les cinq siecles de la durée formelle du Califat, bien qu'elle ait mis
comme fondement de son activité de gouvernement 1'Islam.

Bon nombre de ces aspects furent des sujets de réflexion pour Ibn al-
Mugqaffa®, lequel s'il avait énoncé dans 1'Adab al-kabir des normes généra-
les sur l'art de gouverner, en s'adressant a un prince, fruit d'invention lit-
téraire, offre maintenant a un calife qui opére pendant un moment histori-

20 Voir a ce propos ce qu'écrit Jacob Lassner dans “The ruling family and its clients
(mawali): reflection on a conversation among notables”, in The Shaping of ‘Ab-
basid Rule, Princeton 1980, pp. 91-115 (note pp. 268-275).

21 Cf. Risala fi°s-sahaba, op. cit., pp. 22-25; 32-36.



L'IMAGE DU “PRINCE” 305

que bien précis, et identifiable presque certainement comme al-Mansur,
une série de conseils sur les questions les plus briilantes, politiques, mili-
taires, économiques et religieuses, de la premitre époque ‘abbaside. La
composition de 1'écrit, sur lequel de nombreux auteurs se sont penchés
pour son importance,22 a lieu entre 754 et 757. Nous ne connaissons pas
I'occasion qui a déterminé la composition de 1'ouvrage. Monsieur Goitein
suppose que l'auteur ait, de sa propre initiative, décidé de dresser pour le
calife un véritable programme politique.23 Il existe cependant la possibilité
que la charge lui ait été confiée par ‘Isa b. ‘Ali et par son freére Sulayman,
gouverneur de Basra entre 751 et 756, lesquels n'osaient pas s'adresser di-
rectement 2 leur neveu.24 Certainement, cela étonne qu'a un moment pen-
dant lequel les autres persans éminents, parmi lesquels Abu Muslim,
avaient été mis & mort pour s'étre interposés dans les affaires de 1'Etat, Ibn
al-Mugqaffa® ait osé composer un mémento pour le calife. Monsieur Goitein
s'avance a ce propos a supposer que 1'écrit ait un certain rdle dans la mort
du présumé zindiq, sur lequel ibn Hallikan nous a laissé une célebre
anecdote. Il semble, en effet, qu'a la veille de la conversion formelle a
I'Islam Ibn al-Mugqaffa® continuait a répéter la zamzama, la priere zoro-
astrienne, et quand ‘Isa b. ‘Ali lui en demanda la raison il répondit: “Je ne
veux pas passer une nuit sans religion”.

Dans la Risala fi’s-sahaba 1'auteur s'adresse au calife a la troisiéme
personne, le définissant “amir al-mu'minin”, et utilise les formules
“yudakkar amir al-mu'minin” et, encore avec plus de respect, “law ra'a”
ou “law arada amir al-mu'minin”. Dans la Risala, la mention de Abu 'l-
‘Abbas déja mort confirme que le souverain en question ne peut étre qu'al-
Mansir, qui dans la capratio benevolentiae est loué pour sa préoccupation
pour les conditions de ses sujets et pour 1'attention qu'il montre en pour-
voyant a leur bien-étre. Sa conduite doit encourager les hommes doués de

22 Ce type de recherches n'a cessé de s'amplifier depuis. Voir, par exemple, 1'article
de S. D. Goitein, “A turning point in the history of Muslim state. A propos of Ibn
al-Mugqaffa‘s Kitab as-sahaba”, dans Islamic Culture, XXIII, 1949, pp. 120-135,
et A. K. S. Lambton, “The use and abuse of sovereignty: Abu Yusuf, Ibn al-Mu-
qaffa®, al-Jahiz and Ibn Qutayba”, op. cit., pp. 43-68.

23 Voir l'article de Goitein déja cité, p. 154.
24 Cf. F. Gabrieli, “L'opera di Ibn al-Mugqaffa”, op. cit., p. 237, n. 5.



306 MIRELLA CASSARINO

bon sens a conseiller le Calife, dans le cas ou ils y seraient invités, et a le
tenir informé sur des questions qu'il connait déja.

Les qualités du chef de la communauté des croyants sont nombreuses,
si nous nous référons a ce que nous propose Ibn al-Muqaffa®, surtout si
elles sont mises en relation a celles des prédécesseurs Umayyades. Il
s'agit, en réalité, de qualit€és que Dieu a attribué au souverain, presque
pour confirmer le concept qu'avec les ‘Abbasides le Califat continua a
exister comme institution qui gouvernait effectivement dans la mesure ou il
fut capable de se proposer comme une fidele institution musulmane. La
légitimité du pouvoir du Califat était déduite de la volonté divine, comme
on lit dans la Risala: “En faisant périr ses ennemis, en exaugant ses plus
ardents désirs, en le rendant maitre de la terre, en lui accordant la sou-
veraineté et les trésors du monde, Dieu épargne au Commandeur des
Croyants une préoccupation: celle d'avoir 2 compter, a gagner aprement
des richesses, a les accroitre et a constituer un abondant patrimoine. Il lui a
en effet permis de se contenter des biens qu'il possede et de satisfaire,
grace a eux, les besoins qu'il éprouve. Dieu a donné au Commandeur des
Croyants assez de noblesse pour dédaigner, pour mépriser ces contin-
gences matérielles. Voila une marque fort éloquente du bonheur dont il
jouit et 1'un des moyens les plus efficaces de parvenir au bien idéal”.25 Les
gouvernants umayyades, au contraire, étaient ignorants, prétentieux et con-
servateurs. Il se montraient difficiles non seulement face a chaque type de
réforme a introduire dans l'administration, mais aussi lorsqu'il s'agissait
d'écouter les conseils des autres, et ils étaient incapables de s'entourer de
personnes de confiance: leurs collaborateurs, en effet, étaient trop puis-
sants, malhonnétes et incompétents.

Ibn al-Muqaffa® passe ensuite a traiter une série de problemes con-
crets auxquels le calife dut se confronter, et commence avec les milices qui
assurent la stabilité du régne ainsi que son renforcement.26 La plus im-
portante réforme effectuée par les ‘Abbasides dans le domaine de 1'armée
concerne la création d'une armée impériale stable, a 1'interieur de laquelle
les éléments prépondérants étaient les Arabes et les Persans provenant du
Hurasan. Ibn al-Mugaffa®, en suggérant au calife le comportement 2 tenir
par rapport a l'armée, 1'incite a rédiger un aman, sorte de réglement des

25 Cf. Risala fi°s-sahaba, op. cit., pp. 17-18.
26 Ibidem, pp. 22-25.



L'IMAGE DU “PRINCE” 307

devoirs et droits des militaires.2’ Au sommet des devoirs il place
1'obéissance que les soldats doivent au calife et a 1'imam. Il s'agit d'un
point, celui-ci, que 1'auteur essaie de clarifier pour mettre un peu d'ordre
dans ce marasme qu'était la loi islamique encore en cours de stabilisation.
Et, contrairement 2 ce qui arriva ensuite, dans I'histoire successive de
1'Islam, Ibn al-Muqaffa® attribue les pleins pouvoirs a 1'imam, soit pour les
questions de caractere administratif et politique soit en fait de 1égifération,
en utilisant son propre avis, en arabe ra'y.28

Et pour revenir aux milices, le souverain doit essayer d'extirper des
troupes le mécontentement car les désordres a 1'intérieur de 1'armée pour-
raient avoir de trés graves conséquences sur la stabilité de 1'Etat. Pour étre
constamment informé de ce qui arrive entre les soldats, Ibn al-Mugqaffa®
conseille au calife d'individualiser parmi eux les plus sirs et valeureux et
d'en faire ses compagnons, auxquels serait assurée une promotion 2a
I'intérieur de 1'armée méme. De plus, il lui suggere de payer la solde aux
soldats a des dates trimestrielles ou quadrimestrielles préétablies: “il fau-
dra — écrit entre autre Ibn al-Mugaffa® — que 1'armée sache a quelle date
elle percevra sa solde, afin que soit coupé court aux impatiences et aux
plaintes. Un seul mot de protestation prononcé a ce propos par un soldat
risque de prendre de graves proportions, et il faut par conséquent suppri-
mer toute cause de récrimination”.29 Ce qui nous amene 2 supposer que
déja dans cette premiere phase du Califat ‘abbaside il existait ces services,
connus sous le nom persan de diwan, ou chacun dequels avait un chef;
parmi eux, par exemple, le diwan al-gund auquel Ibn al-Mugqaffa® fait al-
lusion. Par contre, aucune tiche de caractere administratif ou bureaucrati-
que ne peut étre assigné a l'armée, car elle est considérée comme dange-
reuse pour la bonne conduite des soldats et point approprié¢ aux hommes de
guerre.30 De plus, il faut qu'une solide et complete éducation religieuse
avec l'étude du Coran et de la sunna leur soit impartie.

S'il est impossible de suivre ici a la lettre le développement de la Ri-
sala, chose qu'ont déja faite plusieurs spécialistes, il me semble par contre

27 Ibidem, p. 24.

28 Ibidem, pp.24-29.
29 Ibidem, pp. 34-35.
30 Ibidem, pp. 32-33.



308 MIRELLA CASSARINO

intéressant faire allusion a deux autres questions importantes exploitées par
'auteur, qui témoignent du grand travail et de la phase d'évolution conti-
nuelle traversées par le califat de la premiere période ‘abbaside. Je me
réfere avant tout a ce que Ibn al-Mugaffa® dit sur les divergences existantes
dans la loi et dans 1'administration de la justice, non seulement entre Basra
et Kiifa, mais aussi entre les quartiers de ces centres mémes. Le calife doit
chercher d'aplanir de telles divergences — suggere Ibn al-Muqaffa® —
alléguant deux exemples: la condamnation a mort et le délit sexuel, qui
sont considérés permis a Hira et illicites a Kufa, et dans cette derniere ville
ils sont méme admis dans un quartier et pas dans un autre.

Les écoles juridiques qui ont examiné les questions s'arrogent
chacune pour elle la raison. Il faut donc que ce soit le calife a travailler
pour l'uniformité et faire rédiger un code, unique et juste, parce que seu-
lement lui, en examinant les questions les plus variées et en leur trouvant
des solutions valables, sera inspiré et guidé par Dieu. C'est au calife seu-
lement qu'il revient de prendre les décisions sur chaque question d'ordre
administratif ou militaire sur lesquelles il n'existe aucun précédent, et pour
faire cela il doit s'appuyer sur le Coran et la sunna. Les divergences
causées par les anciennes traditions sur lesquelles ne s'était pas vérifiées
I'unanimité seront ainsi aplanies, et de méme celles causées par le giyas, le
raisonnement analogique qui peut conduire, selon Ibn al-Muqaffa®, a des
conclusions erronées.3!

Un autre theme intéressant pour le rapport entre 1'ouvrage en question
et la réalité pendant laquelle il fut produit, est celui des finances. En par-
ticulier, 1'auteur soumet a 1'attention du Calife le probleme des terres et de
I'imp6t foncier qui se présentait surtout dans ces zones pas encore cada-
strées et divisées en circonscriptions irrégulieres. Dans ces cas les agents
du fisc agissaient de facon tout a fait autonome, commettant souvent des
abus qui nuisaient aux propriétaires. En effet il arrivait , par exemple,
qu'ils obligeassent les paysans, qui avaient semé leurs terres, de payer le
harag, et qu'ils dispensassent de le faire & ceux qui, au contraire, les
avaient laissées incultes. Méme dans ce cas Ibn al-Muqaffa® conseille au
souverain une réglementation qui prévoit non seulement le cadrastage et
'enregistrement des terres, mais aussi 1'établissement pour chaque district
ou village de 1'impdt a payer. En outre, il est nécessaire qu'il choisisse des

31 Ibidem, pp. 40-47.



L'IMAGE DU “PRINCE” 309

hommes de confiance pour surveiller la conduite des ‘wmmal.32 1l se peut
que ce document adressé au Calife ait eu un role dans les mesures prises
par al-Mansur pour le hardg, mais qui instaurérent le systtme opposé.
L'impdt foncier, en effet, vint par la suite calculé ou par rapport aux
récoltes, et il était donc variable (mugdsama), ou alors par rapport a des
unités fixes d'exploitation de surface, avec des retouches selon le rende-
ment, ou a des unités d'exploitation de superficie variables selon le rende-
ment ou les conditions de travail (misaha).

Et nous arrivons, enfin, au sujet qui a donné le titre a la Risala: com-
ment le calife doit choisir ses compagnons, son entourage, défini par Ibn
al-Mugqaffa® “la parure de sa cour, 1'ornement de son salon, le porte-parole
de ses sujets, 1'auxiliaire de ses décisions, 1'objet de sa générosité, 1'élite
par rapport 2 la masse du peuple”.33 Le calife doit éviter de s'entourer
d'hommes indignes et incapables comme avaient fait ses prédécesseurs
umayyades, qui avaient favorisé 1'acces au pouvoir de fonctionnaires igno-
rants et incompétents. Pour Ibn al-Muqaffa® il est nécessaire qu'ils pos-
sedent une bonne éducation, qu'ils soient loyals envers le souverain et
capables de le conseiller, et a toutes ces qualités générales, déja enoncées
dans 1'Adab al-kabir, il semble en ajouter d'autres relatives a la formation
d'une élite caractérisée par les connaissances en matiere religieuse34 et par
la valeur dérivant des services rendus a la cause de 1'Islam. En outre, il
peut s'agir aussi de nobles qui ne se feront pas corrompre ni ne corrom-
pront les autres et seront un modele et un guide pour les sujets.35 Chaque
fonctionnaire doit rester a sa propre place et opérer seulement dans le
cadre qui lui est assigné: “Il ne faut pas qu'un secrétaire ait le pouvoir
d'augmenter la pension ou de la diminuer et qu'un chambellan ait [la
faculté] d'avancer ou de retarder une audience”.36 En somme, en ce qui
concerne les mérites et les vertus des hommes qui doivent entourer le sou-
verain, Ibn al-Mugqaffa® aura certainement pensé a la formation d'une élite

32 Ibidem, pp. 58-61.
33 Ibidem, p. 50.
34 Ibidem, p. 52.
35 Ibidem, p. 56.
36 Ibidem, p. 56.



310 MIRELLA CASSARINO

(hassa) dans laquelle pouvait se réaliser une intégration majeure des ma-
wall dans la vie sociale, politique et administrative de 1'Etat.

Dans la Risala ces concepts exemplaires sur les vertus du souverain,
sur son entourage, et sur l'amitié, exposés dans 1'Adab al-kabir et dans le
Kitab Kalila wa Dimna, se nouent de fagon plus précise a la réalité et font
de cette oeuvre non seulement une oeuvre atypique du genre adab, “un
développement original de ce genre”,37 comme écrit Charles Pellat a ce
propos, mais aussi un travail de “bureau”, si nous suivons la définition
qu'en a donné F. Gabrieli,38 ou encore “A turning point in the history of
Muslim state”, comme Monsieur Goitein a intitulé son article sur la Risa-
la. Nous ne savons pas si al-Mansur a régu cette Risdla et si elle a en quel-
que sorte influencé sa conduite politique. Il est certain, de toute facon
qu'en affirmant 1'absolutisme impérial ‘abbaside sur la base de
1'orthodoxie et de la continuité, il refusa de prendre en considération cer-
taines conceptions qui se développaient dans le milieu iranien, surtout
parmi les nobles, qui tendaient a faire du Califat 1'autorité supréme reli-
gieuse et le codificateur de la loi et du credo, aidé par une aristocratie for-
mée de hauts officiers, d'hommes de loi, d'éminentes personnalités de
noble naissance. Et il nous semble que Ibn al-Mugaffa® ait cherché a com-
muniquer de telles idées au souverain dans ce programme politique qui
nous montre, a son tour , un autre aspect de sa personnalité complexe.

37 Ibidem, p. 4.
38 Cf. “L'opera di Ibn al-Mugqaffa“”, op. cit., p. 235.



	L'image du "prince" chez Ibn Al-Muqaffa entre littérature et réalité

