
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 2: Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

Artikel: Raffinement und Frömmigkeit : säkulare Poesie islamischer
Religionsgelehrter der späten Abbasidenzeit

Autor: Bauer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RAFFINEMENT UND FRÖMMIGKEIT
SÄKULARE POESIE ISLAMISCHER RELIGIONSGELEHRTER DER

SPÄTEN ABBASIDENZEIT

Thomas Bauer, Erlangen

Einer der beherrschenden Züge der Geschichte des europäischen Spätmittelalters

und der europäischen Neuzeit ist der fortwährende Kampf gegen
religiöse Autoritäten, der Kampf um die Etablierung und Aufrechterhaltung

einer säkularen Sphäre gegen die Ansprüche der religiösen Elite.
Diese jahrhundertelangen Auseinandersetzungen haben nicht nur die
Denkweise der Europäer nachhaltig geprägt, sondern sind sogar in die
Selbstdefinition des modernen Europäers als "aufgeklärt" und "fortschrittlich"

eingegangen. Von daher ist es unausweichlich, dass jeder Angehörige
des europäischen Kulturkreises bei der Betrachtung anderer Kulturen dem

Verhältnis zwischen religiöser und säkularer Sphäre besondere Aufmerksamkeit

schenkt (wahrscheinlich mehr Aufmerksamkeit, als die Angehörigen

dieser Kultur dem Problem jemals geschenkt haben). Das aber muss
noch lange nicht bedeuten, dass er deshalb auch besonders gute
Voraussetzungen mitbringt, dieses Verhältnis zu untersuchen und zu verstehen.

Weit eher scheint mir das Gegenteil der Fall zu sein. Die europäische

Erfahrung lautet, dass eine von der Religion abgetrennte säkulare Sphäre
eine wichtige Voraussetzung für die Entfaltung menschlicher Freiheit und

Kreativität ist. Diese Erfahrung wird auf andere Kulturen übertragen, ohne

die Möglichkeit einzuräumen, dass es Religionen geben könnte, die, anders

als das mittelalterliche, reformatorische und gegenreformatorische
Christentum, nicht alle vitalen und kreativen Lebensäusserungen der Menschen
entweder in ihren Dienst stellen oder unterdrücken.

Sehen wir uns vor diesem Hintergrund ein Gedicht an, dessen
Verfasser sich sowohl in der weltlichen als auch in der religiösen Sphäre
Ruhm erworben hat. In der einen als Dichter, in der anderen als Hadït-

gelehrter:

[1] 'Àsim b. al-Hasan in der Harida III/l, S. 297f.

1 Kehre ein in ein Kloster in Qutrabbul und lasse dich nieder bei einem Priester und
einem Diakon,



276 THOMAS BAUER

2 und trinke, während du auf Myrten blickst und auf ein Gesicht, dessen

Wangenflaum die Farbe von Myrten hat1,
3 und schenk mir ein, bis du siehst, wie ich hingestreckt bin zwischen meinen

Freunden und Zechgenossen,
4 und füll (mir) den Kelch, denn ich bin einer, dem es gefällt, wenn man den Kelch

füllt!

Dieses Gedicht ist ein ganz gewöhnliches, recht konventionelles Weingedicht,

das sich in nichts von den Hunderten von Weingedichten
unterscheidet, wie sie von Abu Nuwäs und seinen Nachfolgern verfasst worden
sind. Sogar das Kloster in Qutrabbui mit seinen Bewohnern ist ein schon

aus der Dichtung des Abu Nuwäs bestens bekannter Lustort. Und wie in
vielen anderen Weingedichten auch, thematisiert der Dichter nicht nur eine

angenehme Sache, also den Wein, sondern kombiniert die Lust am Wein
mit zwei anderen Lüsten, nämlich zum einen mit der Erotik (die in den

Wein- und Liebesgedichten dieser Zeit so gut wie ausschliesslich Homoerotik

ist), und zum anderen mit der Freude an der Natur, die hier durch
die blühende Myrte vertreten ist.

Das alles wäre, wie gesagt, noch nichts Besonderes, wenn dieses

Gedicht nicht von einem Hadïtgelehrten verfasst worden wäre, also von
einem Vertreter der religiösen Elite seiner Zeit. Und dieser im Jahr 483/
1090 86jährig verstorbene 'Àsim war keineswegs ein unbedeutender Hadit-
gelehrter. Eine Kurzbiographie von ihm findet sich in mehreren
Biographiensammlungen2. Dort werden natürlich auch die Gewährsmänner

genannt, von denen er Hadïte überliefert hat, sowie die Namen der wichtigsten

Tradenten, die von ihm überliefern. 'Àsim gilt als "zuverlässiger"
Überlieferer (tiqdft. Schliesslich fügen die Biographen noch hinzu, dass

'Àsim ein frommer und gottesfürchtiger Mann war.
Und hier beginnt man doch zu stutzen. Jenes Weingedicht verherrlicht

nun ganz eindeutig gleich mehrere Verstösse gegen die sari'a. Das
Weintrinken gehört bekanntlich zu den schwerwiegendsten Sünden, die ein
Muslim begehen kann, nämlich zu den fünf Vergehen, für die im Koran

Wörtl: "die dunkelgrüne Farbe von Myrten" (fyudrat al-äs). Der Bartflaum ist
entweder als atjdar oder als aswad empfunden worden.

Vgl. Harida III/1, S. 290-299; ausserdem u.a.: al-Muntazam 9/5lf., Sadarät ad-
dahab 3/368, al-'lbar 3/302, al-Lubäb 2/105, al-Wäft 16/565L

So sagt zum Beispiel der bekannte hanbalitische Gelehrte Ibn al-Gauzi in seinem
Muntazam (9/51): wa-käna tiqatan mutqinan, haddatanä 'anhu asyätjunä katïran.



RAFFINEMENT UND FRÖMMIGKEIT 277

selbst eine Bestrafung vorgeschrieben ist (auf die also eine hadd-Strafe
steht). Bei den vom Dichter allerdings eher angedeuteten erotischen
Vergnügungen ist das Urteil der Rechtsgelehrten nicht ganz so eindeutig, weil
man sich nicht sicher war, ob mann-männlicher Verkehr in Analogie mit
der hadd-Strafe für zinä belegt werden soll oder ob hier lediglich ta'zir
angebracht oder ob überhaupt keine Strafe vorgesehen ist.4 Wie auch

immer, im grossen und ganzen waren sich die Religionsgelehrten einig, dass

sexueller Verkehr zwischen dem Mann und seinen Ehefrauen und
rechtmässigen Sklavinnen gut und erwünscht ist, in jeglicher anderer Form aber

nicht mit der Sari'a vereinbar ist. Bleibt mithin aus 'Àsims Weingedicht
lediglich die Myrte, die als moralisch unbedenklich gelten kann.

Wenn man versucht, diesen Widerspruch auf die Weise, wie wir das

aus unserer Kultur gewöhnt sind, aufzulösen, kommt man nicht weit.5
Wenn ein christlicher Theologe eines früheren Jahrhunderts ein ähnliches
Gedicht verfasst hat, in dem er entsprechende Verletzungen christlicher
Gebote verherrlicht, dann betrachten wir dies entweder als Zeichen einer
weltlichen Gesinnung und als Rebellion gegen religiöse Zwänge, oder aber

wir nehmen entrüstet oder augenzwinkernd zur Kenntnis, dass auch ein
frommer Mann einmal eine schwache Stunde hat.

Beides kann aber auf 'Àsim nicht zutreffen. 'Àsim war, wie wir hörten

und ohne Zögern glauben wollen, ein frommer Mann. Allein die ja in
aller Regel unentgeltliche Tätigkeit als Hadïtgelehrter6 weist auf eine

vorbehaltlose Identifikation mit dem Religionsgesetz hin. Ein einmaliger
Ausrutscher in einer schwachen Stunde war das Weingedicht aber auch

nicht. Denn wenngleich 'Àsim sicherlich als Hadïtgelehrter bedeutender ist

4 Vgl. z.B. Adam Mez: Die Renaissance des Islams. Heidelberg 1922, S. 337.

5 Genausowenig übrigens im Fall der ZMM-Gedichte des Abu Nuwäs, die man, wie
ich glaube, nicht als Ausflüsse einer Altersdepression abtun kann.

6 'Àsim könnte entweder Parfümhändler ('attär) oder Bleigiesser (oder Bleihändler?,
rassäs, evtl. Beruf des Vaters) gewesen sein. Beide Bezeichnungen finden sich bei
al-Wäfi 16/565. — Während bei einem Hadïtgelehrten immer eine fromme
Lebenshaltung vorausgesetzt werden kann, ist dies bei einem Qâdï keineswegs der
Fall. Qädls waren ebenso wie die kuttäb Staatsbeamte, und so ist es nicht
verwunderlich, dass die Literatur der qudäh, die in Anthologien wie at-Ta'älibis
Yatïma etc. vertreten ist, sich so gut wie gar nicht von der der kuttäb
unterscheidet, während die ohnehin wenigen Gedichte von muhadditün eindeutig
ein Übergewicht in frommen und erbaulichen Gattungen aufweisen.



278 THOMAS BAUER

als als Dichter, hat er doch auch als Poet einen gewissen Ruhm errungen.
Alle seine Biographen erwähnen seine poetischen Aktivitäten, und ad-

Dahabï spricht sogar von "'Äsim dem berühmten Dichter"7. Die
Tätigkeit als Dichter war somit, wie die überlieferten Gedichte und alle

Biographen einstimmig bezeugen, Teil des Lebensentwurfs 'Àsims, ebenso

Teil also, wie seine fromme Tätigkeit als Hadïtgelehrter. Und diese seine

poetische Tätigkeit konzentrierte sich nun gerade auf das Verfertigen von
Wein- und Liebesgedichten, wie dem folgenden:

[2] 'Àsim b. al-Hasan in der Harida HI/1, S. 295

1 Das Ächzen des Wasserrads am frühen Morgen und das Erschallen von Flöte und
Saite

2 und die Orte, die, wenn sie lächeln, Zähne aus weissen und bunten Blumen ent-
blössen,

3 haben mich zum Nachbarn einer Weinpresse werden lassen, wo ich niemals aus
meiner Trunkenheit aufwache.

4 Dies ist meine Lebensweise, die ich beibehalten werde, solange man mir Leben
gewährt!

Auch hier wieder Trunkenheit und Natur, diesmal zwar keine Erotik,
stattdessen aber Musik, die, wie wir noch sehen werden, bei manchen
Frommen ebenfalls als verwerflich galt. Und dies nun bezeichnet der
Dichter nicht etwa als vorübergehenden Genuss, sondern als seine ge-
wohnheitsmässige Lebensweise. Ein wahrhaft überraschendes Bekenntnis
eines frommen Hadïtgelehrten! Überraschend ist aber nicht nur das
Gedicht und sein Dichter, sondern auch der Weg, auf dem das Gedicht in die
Sammlung des 'Imädaddin gekommen ist. Das Gedicht ist nämlich
zunächst keineswegs von Dichterkreisen aufgegriffen und tradiert worden,
sondern wiederum von Hadïtgelehrten weitergegeben worden und hat
natürlich auch einen Isnäd, der von 'Àsim über den 541 a.H. verstorbenen
berühmten Hadïtgelehrten Abu 'Abdallah as-Salläl zu dem wegen seines

Al-'Ibar 3/302: as-sä'ir al-mashür. — Die Nachricht, dass sich 'Äsim auf dem
Sterbebett von seiner Dichtung distanzierte, indem er die Sammlung seiner
Gedichte "abwusch" (vgl. al-'lbar 3/302 etc.), d.h. austilgte (zu dieser Praxis vgl.
M. Chamberlain: Knowledge and Social Practice in Medieval Damascus, 1190-
1350. Cambridge 1994, S. 166f.), zeigt zum einen, dass auch 'Äsim eine gewisse
Widersprüchlichkeit in seinem Tun erkannte, zum anderen, dass seine weltliche
und seine religiöse Tätigkeit nicht zwei unterschiedlichen Lebensphasen
zuzurechnen sind, sondern bis kurz vor seinen Tod parallel liefen.



RAFFINEMENT UND FRÖMMIGKEIT 279

Buchs über das "Diktatkolleg" auch in Europa bekannten as-Sam'äni (gest.
562 a.H.) reicht.

Dem Sam'äni kamen nun aber angesichts dieses Gedichts doch
Bedenken, und er fügte den bezeichnenden und höchst erstaunlichen Satz

hinzu: "Er ('Àsim) hat feine Liebes- und Weingedichte verfasst. Es ist
aber nicht bekannt, dass er sich jemals auf diese Dinge eingelassen hätte".
Ist dies nun die sozusagen positive Entsprechung des koranischen
Vorwurfs an die Dichter, sie würden sagen, was sie nicht tun (Q 26/226)?
Wäre also das poetische Œuvre 'Àsims nichts anderes als Fiktion, deren

angebliches Fehlen in der klassischen arabischen Literatur man immer
wieder beklagt hat,8 und die sich nun an überraschender und unerwarteter
Stelle wiederfindet, nämlich in den Liebes- und Weingedichten?

Dagegen spricht aber der überaus realistische Eindruck, den 'Àsims
Gedichte machen, vor allem die Liebesgedichte, die nichts Fiktionales
erkennen lassen. Bei dem folgenden Gazai z.B. würde man keine Sekunde

zögern, es für die Umsetzung eines eigenen Erlebnisses zu halten, wenn es

etwa von Abu Nuwäs stammen würde (von dem es durchaus stammen

könnte):

[3] 'Äsim b. al-Hasan in al-Wäfl 16/565

1 Meine Seele gäbe ich für einen, den ich so übermässig liebe, dass ich mich über
die Demut und Unterwürfigkeit in meiner Liebe zu ihm beklagen muss.

2 Da kam er grüssend und heilte mein Herz und gewährte mir, nachdem er mich
vorher gemieden hatte, die Wohltat der Vereinigung mit ihm.

3 Und ich verbrachte die Nacht damit, an der Rose seiner Wangen zu riechen und
den nüsselosen9 Wein seines Mundes zu trinken.

Das Gedicht schildert — übrigens wieder unter Bezugnahme auf die Natur
(nämlich auf den Duft der Rose) und auf den Wein — in der üblichen
dezenten Weise die Erfüllung der Liebessehnsucht in der körperlichen
Vereinigung mit der geliebten Person. Hierfür gibt es Vorbilder, etwa bei Abu

8 Vgl. z.B. G.E. von Grünebaum: Der Islam im Mittelalter. Zürich 1963, S. 367.

9 Die Rede vom "Wein ohne Nüsse" geht zurück auf die Sitte, zum Wein auch

"Knabberzeug" zu reichen (vgl. z.B. Abu Nuwäs: Diwän, Teil IV, Ed. G.
Schoeler, Wiesbaden 1982, s. 295 [Nr. 225/1]). In dem Gedicht ist aber kein
wirklicher Wein gemeint. Vielmehr steht der "Wein" als Metapher für den Speichel

der geliebten Person, und dies ist eben ein "Wein, zu dem keine Nüsse
gereicht werden".



280 THOMAS BAUER

Nuwäs oder Ibn al-Mu'tazz, aber im grossen und ganzen war dies ein eher

seltenes Thema. Häufiger sind Liebesgedichte, in denen über eine

unerfüllte Beziehung gesprochen wird, über den Schmerz der Trennung
und die Sehnsucht nach dem Geliebten. Tatsächlich konzentrieren sich
andere Persönlichkeiten der religiösen Sphäre, wenn sie denn überhaupt
Liebesgedichte verfasst haben, meist auf solche eher elegischen Themen,
oder sie beschränken sich auf Nasibe im altarabischen Stil. Es mutet
seltsam an, dass 'Äsim, wenn er fiktive Liebesgedichte hätte dichten

wollen, ausgerechnet solche dichtet, die den Stein des Anstosses
unmittelbar zum Gegenstand haben, obwohl er mit elegischen Gedichten die
Gunst des Publikums ebenso hätte gewinnen können, wie die Werke anderer

Dichter zeigen.
Regelrecht autobiographisch wirkt das folgende Gedicht, weil es sich

in Karh abspielt, der Vorstadt Bagdads, wo 'Àsim zu Hause war. Dass das

Gedicht an einen schiitischen Jüngling gerichtet ist und mehrere religiöse
Anspielungen enthält, macht die Sache nicht unbedingt harmloser:

[4] 'Äsim b. al-Hasan in der Harida Ulli, S. 298

1 Da ist ein schiitisches Gazellenkitz in Karh, das in seiner Geschmeidigkeit einem

Zweig ähnelt.
2 Es hatte sich mit mir verbunden, doch dann aus Überdruss abgewandt — ach

hätte es sich doch bloss vorher nicht mir zugewandt!
3 Denn jetzt ist mein Herz wegen der Trennung von ihm und wegen seiner

übermässigen Abwendung jeden Tag voller Furcht.
4 Seine Blicke rufen, wenn sie mit ihrem Zauber die Liebenden in Versuchung

führen: Oh 'All!

Diese Verse erwecken nun keineswegs den Eindruck, Fiktion zu sein.

Dabei ist es für uns natürlich unerheblich, was zwischen 'Àsim und 'AH
tatsächlich geschehen ist, weil es uns nicht darum geht, den Ruf eines

Hadïtgelehrten in Zweifel zu ziehen. Wichtig ist vielmehr, dass aus diesen
Gedichten ein anderer Lebensentwurf, ein anderes Idealbild spricht als aus
den Prosaschriften von Vertretern eines asketischen Ideals. Wir werden

später eine solche Schrift kennenlernen. In dieser Schrift wird besonders
die Gefahr beschworen, die vom Blick ausgeht, der der Anfang aller



RAFFINEMENT UND FRÖMMIGKEIT 281

Fehltritte ist.10 Der Fromme muss es deshalb auf jeden Fall vermeiden,
hübsche Frauen und Jünglinge anzublicken. Der ebenfalls, aber
offensichtlich auf andere Art, fromme 'Äsim hat nun nicht nur solche Blicke
nicht gemieden, sondern sie sogar regelrecht zelebriert. Und dass dies

diesmal ganz gewiss keine Fiktion ist, wird durch eben jenen uns bereits
bekannten Hadïtgelehrten as-Salläl bestätigt, von dem as-Sam'anï überliefert:

"Ich hörte von Abu 'Abdallah as-Salläl: 'Äsim ging durch die qati'at
al-lahm in Karh. Da erblickte er einen Bäckerjungen, der ihm gefiel, und

er blieb ihm gegenüber stehen, um ihn anzuschauen und war verwundert
über dessen schöne Gestalt. Da dichtete er aus dem Stegreif:

[5] 'Äsim b. al-Hasan in der Harida III/l, S. 295f.

1 Ich will Lösegeld sein für einen Bäcker, der durch seinen Glanz den Vollmond
beschämt.

2 Weil er sich schon lange von mir abwendet, habe ich genau das in meinem

Herzen, was er in seinem Ofen hat.11

Dass sich 'Àsim sehr gerne und sehr genau umgeschaut hat, zeigt
schliesslich auch ein Epigramm über das Bad (hammäm), das seine Pointe

aus dem Bild bezieht, wonach man ein hübsches Gesicht bzw. allgemein
eine hübsche Person mit der Sonne oder dem Mond vergleicht. Das

Badegedicht lautet:

[6] 'Äsim b. al-Hasan in der Harida III/l, S. 296

1 Ich denke an einen Versammlungsort, an dem sich, wenn die Leute
zusammenkommen, der Knecht und der Chef nicht voneinander unterscheiden.

2 Und wenn man den Blick im Raum umherschweifen lässt, sieht man vor lauter
Sonnen und Monden sonst schier gar nichts mehr.

10 Dies ist (ausgehend vom Gebot des "Niederschiagens des Blickes", wie es in Q
24/30f. für Gläubige beiderlei Geschlechts formuliert wird) auch ein Grundthema
des Buchs Raudat al-muhibbïn wa-nuzhat al-mustâqïn des hanbalitischen Gelehrten
Ibn Qayyim al-öauziyya.

11 Das Epigramm ist ein Stegreifgedicht, soll aber nicht wie ein solches aussehen.
Deshalb kann der Dichter im zweiten Vers von einer "langdauernden" Abwendung
sprechen, auch wenn er den Bäcker zum erstenmal gesehen hat. Das, was der
Dichter im Herzen (bzw. der Leber, kabid) hat, ist (Liebes-)Glut.



282 THOMAS BAUER

In diesem Gedicht macht 'Àsim zwar Gebrauch vom Stilmittel der
Paradoxic Dennoch hat auch dieses Gedicht ganz und gar nichts Fiktives,
sondern beschreibt eine durch und durch wirkliche, vom Dichter sicher
zahllose Male erlebte Situation. Auch der versuchsweise eingeführte
Begriff der Fiktion hilft also nicht, das Phänomen der Dichtung unseres

Hadïtgelehrten und seiner Kollegen besser zu verstehen.
Vielleicht aber führt uns eine Charakterisierung 'Àsims durch as-

Safadï weiter, die sich ähnlich auch bei anderen Biographen findet. As-
Safadï schreibt nämlich: "Er ('Àsim) war wahrheitsliebend (sadüq),
enthaltsam ('qfif) und den religiösen Dingen zugewandt (mutadayyin), hatte

aber zusätzlich Raffinement darf) und Esprit (lutj)".12 Das heisst also,
dass 'Äsim zwei Dinge miteinander vereinte, die normalerweise nicht
miteinander vereint sind, dass seine Persönlichkeit zwei Ideale erfüllte, von
denen normalerweise höchstens eines erfüllt werden kann. Damit scheint
das Wesen 'Àsims gut charakterisiert. Es bleibt aber noch herauszufinden,
wie diese Ideale im einzelnen beschaffen sind, vor allem aber, wie sie sich
in literarischer Produktion niederschlagen, denn darum geht es uns hier,
und darum ging es auch as-Safadï in seiner Charakterisierung.

Bevor wir aber im Stande sein werden, den Ort und die Funktion der
Gedichte 'Àsims in der damaligen Gesellschaft zu verstehen, muss ich
etwas ausholen. Wer immer sich mit einer vormodernen Kultur beschäftigt
(also auch ein Europäer, der sich mit der Zeit des Dreissigjährigen Krieges
beschäftigt), betreibt einen Kulturvergleich (auch wenn er sich dessen nicht
bewusst ist), d.h. er nimmt ein Phänomen der Zielkultur (der zu
erforschenden Kultur) und sucht nach einem entsprechenden Phänomen der

Ausgangskultur, um ersteres benennen und verstehen zu können, oder aber

er nimmt ein Phänomen der Ausgangskultur und sucht ein entsprechendes
Phänomen der Zielkultur, das damit aber zwangsläufig der Terminologie
und dem Vorverständnis der Ausgangskultur unterworfen ist. Da ein
solches Vorgehen fast immer nach homologen Phänomenen sucht (ich
werde den Begriff gleich noch erläutern), ist die Gefahr von
Missverständnissen ausgesprochen gross. Das kann man an einem Beispiel aus

12 Vgl. al-Wäfi 16/565 — Zur Bedeutung "Sensibilität, Feinheit (des Geistes), Esprit"
von /«(/vgl. WKAS II 710 a 27ff. — Die komplexe Bedeutung von zarf ist mit
"Raffinement" nur annäherungsweise wiedergegeben. Zum Terminus vgl. Susanne
Enderwitz: Du fatä au zarïf, ou comment on se distingue? In: Arabica 36 (1989),
S. 125-142.



RAFFINEMENT UND FRÖMMIGKEIT 283

der Biologie zeigen. In der Biologie spricht man von homologen und

analogen Organen. Homologe Organe sind Organe, die sich auf den
gleichen Grundtyp zurückführen lassen, aber in Gestalt und Funktion
unterschiedlich sein können (z.B. die Vorderbeine der Säugetiere und die Flügel
der Vögel). Analoge Organe sind solche, die die gleiche Funktion haben,
aber einen anderen Bauplan und eine andere Herkunft haben (z.B. die

Flügel der Insekten und die der Vögel).
Oft verfährt man bei einem Kulturvergleich nun dergestalt, dass man

nach homologen Phänomenen fragt. Man kennt etwa eine christliche

Theologie und sucht nach einer islamischen, der man, nachdem man sie

gefunden hat, automatisch unterstellt, sie müsse, da es ja eine Theologie
ist, dieselbe Funktion in der islamischen Kultur haben wie die Theologie in
der christlichen Kultur. Man sucht und findet eine vormoderne arabische

Literatur und meint, diese Literatur müsse dieselbe Funktion und

denselben "Bauplan" haben wie die europäische. Wo sie davon abweicht,
wird dies oft als Mangel betrachtet. Das ist nun aber gerade so, als würde

man sagen — um im biologischen Beispiel zu bleiben —, dass Vögel
besonders missglückte Produkte der Evolution sind, weil ihre Vorderbeine
mit Federn bedeckt sind und deshalb zum Laufen und Greifen untauglich
sind.

Solche Missverständnisse, wie sie in den Kulturwissenschaften gar
nicht so selten sind, können nur vermieden werden, wenn man die homologe

Betrachtungsweise um eine analoge Betrachtungsweise ergänzt, also

mit der Möglichkeit rechnet, dass eine bestimmte kulturelle Funktion an

einem anderen Ort oder zu einer anderen Zeit durch ein Phänomen erfüllt
wird, das einen anderen Bauplan und eine andere Herkunft hat. Es ist
üblich, ein Phänomen der Ausgangskultur herzunehmen und nach einem

gleich gestalteten Phänomen der Zielkultur zu suchen. Wird man nicht

fündig, behauptet man, dieses Phänomen gäbe es in der Zielkultur nicht.
Aussagen wie "in der arabischen Literatur/Kultur/Gesellschaft gab bzw.

gibt es dies und jenes nicht" müssen deshalb stutzig machen. Richtiger
wäre es, die Funktion dieses Phänomens in der Ausgangskultur zu
bestimmen und nach einem Phänomen der Zielkultur zu suchen, das dieselbe

Funktion erfüllt, aber ganz anders gestaltet sein kann.
Nachdem wir auf der Suche nach der Funktion der Gedichte des

'Äsim mit dem Begriff der Fiktion nicht zum Ziel gekommen sind, wollen
wir nach diesen Prämissen noch einen Versuch mit einem anderen Phä-



284 THOMAS BAUER

nomen wagen, das es in der vormodernen arabischen Literatur
augenscheinlich gleichfalls nicht gibt und das in der Tat in diesem Zusammenhang

zunächst deplaziert erscheinen mag. Ich spreche von der Utopie. In
einer Utopie drücken Menschen ihre Vorstellung, ihr Bild von einem

Idealzustand von Mensch und Gesellschaft aus. Dieses Bild kann
bekanntlich ganz unterschiedlich sein und sich in ganz unterschiedlicher
Form niederschlagen. In den europäischen Utopien dominieren, stark

vereinfacht, zwei Idealbilder, nämlich das von einer gerechten Gesellschaft
und das von einer Gesellschaft ohne Zwänge (vor allem ohne
Sexualfeindlichkeit: Arkadien). In der utopischen Literatur wird dieses
Idealbild in eine ferne (vergangene oder zukünftige) Zeit oder in ein fernes

Land verlegt, wobei man sich fast immer der Irrealität bewusst ist und man
die Tatsache, dass dieser Zustand unerreichbar — also eben "utopisch" —

ist, immer wieder betont.

Fragen wir also: Welche Vorstellungen vom Idealzustand von Mensch
und Gesellschaft gab es in der islamisch-arabischen Kultur, und wodurch
wurde dieses Bild vom Idealzustand vermittelt?

Ich glaube, dass eine Betrachtungsweise der islamischen Kultur als

homolog zu einer christlichen (und "mittelalterlichen") Kultur (also einer

religiös determinierten) bislang verhindert hat, dass man mehr als nur die
halbe Antwort auf diese Frage gegeben hat. Betrachtet man das gesamte
Schrifttum dieser Kultur, dann stellt man fest, dass es mindestens zwei
verschiedene in der Gesellschaft wirksame Idealbilder gegeben hat, ein

religiöses nämlich und ein — sozusagen — säkulares. Das gängigste
religiöse Idealbild findet ihren Niederschlag in der sari'a, die ja nicht eigentlich

ein religiöses Gesetz ist, sondern das Ideal einer Gesellschaft, die

gottgegebenen Gesetzen folgt und dadurch Heil erlangt. Diese Seite ist
relativ gut erforscht, die einschlägigen Schriften sind weithin bekannt und

wir brauchen deshalb hierauf nicht mehr ausführlich eingehen.
Das andere Idealbild aber, das in weiten Gesellschaftskreisen (also bei

weitem nicht nur in der Oberschicht) mindestens ebenso wirksam war, ist
ein säkulares. Es ist natürlich niemals so sorgfältig kodifiziert worden wie
das religiöse, fand aber seinen Niederschlag in Tausenden und
Abertausenden von Gedichten über das Glück in Liebe, Wein und Natur. Eine
besonders übersichtliche und umfassende Formulierung dieses Ideals
verdanken wir dem Syrer as-Sari ar-Raffä'. Dieser Mann, der etwa um das

Jahr 970 gestorben ist und es vom Flickschneider zum Hofdichter bei Saif-



RAFFINEMENT UND FRÖMMIGKEIT 285

addaula gebracht hat, ist Verfasser einer Anthologie, die in vier Büchern
die wichtigsten Bestandteile des weltlichen Ideals vereint. Das Buch heisst
al-muhibb wa-l-mahbüb wa-l-masmüm wa-1-maSrûb und behandelt, wie der
Titel schon sagt, die Liebe, die Natur (al-masmüm d.h. das, was gut riecht,
also vor allem Blumen) und den Wein.13 In den Vorworten zu den

Kapiteln mit den Blumen- und den Weingedichten wird in ausgefeilter
Reimprosa das Bild eines arabischen Arkadien gezeichnet, das, kurz zu-

sammengefasst, so aussieht: Es ist Frühling. Die lauen Lüfte des Zephyrs
tragen den Duft der Blumen mit sich. Man sitzt inmitten eines Gartens mit
Bächen kühlen Wassers, trinkt alten Wein, der von hübschen Mädchen und

Jünglingen eingeschenkt wird. Dazu erklingt Musik und Gesang und man
ist im Kreis von kultivierten Zechgenossen, mit denen man Gedichte
austauscht. Es ist dies also genau der Zustand, den auch die Wein- und

Liebesgedichte 'Àsims ausmalen.
Die Frage, wieweit ein solches Bild fiktiven Charakter hat, ist

nebensächlich. Denn beide Idealbilder der arabisch-islamischen Gesellschaft
zeichnen sich dadurch aus, dass sie partiell durchaus realisierbar sind.

Dadurch unterscheiden sie sich aber von den Utopien Europas. In den

europäischen Literaturen versteht man unter "Utopie" eine "nur in gedankl.
Konstruktion in e. imaginierten, räumlich oder zeitlich entfernten Welt
erreichbaren, praktisch nicht zu verwirklichenden Idealzustand von
Menschheit, Staat und Gesellschaft".14 Eine Utopie, die in fernen Zeiten
und Orten stattfindet, gibt es in der arabischen Literatur in der Tat nicht.
Der "utopische Ort" der arabisch-islamischen Kultur ist sozusagen in ihrer
eigenen Mitte gelegen. Eine homologe Betrachtungsweise vermag hier nur
ein Defizit aufzuzeigen. Eine analoge Betrachtung führt uns aber zu

Phänomenen, die wir ihrer Andersartigkeit wegen vielleicht nicht mehr

"Utopie" nennen können, die aber doch genau deren Funktion einnehmen.

Aber wenngleich auch die Idealbilder in der arabisch-islamischen
Kultur nicht in die Ferne projiziert werden, sind sie dennoch nicht
vollständig realisierbar. Es bleibt ihnen ein utopischer Rest. Kleine, aber
unabänderliche Umstände verhindern ihre Verwirklichung. Das weltliche
Arkadien-Ideal ist, wie dies von as-Sari deutlich zum Ausdruck gebracht

13 Vol. I-III Ed. Misbäh Galâwunèi, Vol. IV Ed. Mä|id Hasan ad-Dahabï. Damaskus
1985-86.

14 Gero von Wilpert: Sachwörterbuch der Literatur. Stuttgart 1989, S. 986 a.



286 THOMAS BAUER

wird, nur in der Jugend zu verwirklichen. Seine vollständige Verwirklichung

wird also durch die unvermeidliche Tatsache des Alterns verhindert.15

Lediglich durch die Kultivierung einer ästhetischen Lebensform
lässt sich ein Stück davon in fortgeschrittenere Lebensstadien überführen.
Diese Kultiviertheit aber, die sich vor allem in der Fähigkeit zu dichten

zeigt, ist etwa das, was der schon erwähnte arabische Begriff des larf
ausdrückt.

Das andere Ideal, das religiöse .farra-Projekt, scheitert seinerseits

daran, dass es schlechte Menschen gibt und immer geben wird. Auch hier
ist nur eine Annäherung möglich. Dass beide Ideale auf Erden nicht zu
verwirklichen sind, wird — anders als in Europa — meist bedauernd

akzeptiert, und nur vergleichsweise selten wird versucht, eine dieser
Vorstellungen zu bekämpfen. Doch es geschieht etwas anderes. Es kommt
stattdessen immer wieder zu Versuchen, beide Utopien miteinander zu
kombinieren, was im Grunde der Lebensentwurf von 'Àsim zu sein
scheint. Natürlich geht das nicht. Und wir sahen, auf welch wenig glaubhafte

Weise die Biographen 'Äsim in Schutz nehmen müssen. Aber
dennoch hat jeder seiner frommen Schüler und Biographen den Versuch
'Àsims bewundert, beide Ideale in sich zu vereinen.

'Äsim war selbstverständlich nicht der einzige, der sich an einer
solchen Synthese versucht hat. Schliesslich waren beide Idealvorstellungen
allgemein gültig und anerkannt, und es lässt sich immer wieder feststellen,
dass ein jeder (zumindest in der städtischen Gesellschaft) beiden Modellen
in der einen oder anderen Form mit dem einen oder anderen Schwerpunkt
nacheiferte. 'Àsim nimmt lediglich unter den schreibenden Religionsgelehrten

eine Sonderstellung ein mit seiner unverblümten Verherrlichung
eines säkularen Arkadiens.16

15 Dadurch, dass in vielen Liebesgedichten die Unerfülltheit der Beziehung (die aber
seit Abu Nuwäs fast immer als prinzipiell realisierbar zu denken ist) beklagt wird,
wird gleichzeitig die Schwierigkeit der Realisierung des Arkadien-Ideals thematisiert.

16 Die drei hier vorgestellten dichtenden Religionsgelehrten stellen überhaupt keine
Ausnahme dar. Schon ein flüchtiger Blick in ri£ä/-Werke zeigt, dass ein grosser
Prozentsatz der muhadditün und fuqahä' künstlerisch anspruchsvolle säkulare
Dichtung verfasst hat. Der Imam aä-Säfi'I (st. 204/820) hatte noch stärkere Skrupel

und u.a. gedichtet: "Wenn die Dichtung nicht Schande über die Gelehrten
('ulama') bringen würde, wäre ich heute ein besserer Dichter als Labld" (Dïwân



RAFFINEMENT UND FRÖMMIGKEIT 287

Eine, wie mir scheint, besonders glückliche Verbindung der säkularen

und der religiösen Sphäre gelang dem in Bagdad gebürtigen, aber in
Damaskus ansässigen Abu 1-Muzaffar Muhammad ibn As'ad, bekannt als

Ibn al-Hakïm,17 der im Jahr 567/1171-2 über achtzigjährig verstorben ist.

Dieser Muhammad ibn As'ad war hanafitischer Rechtsgelehrter (faqlh) und

wirkte vor allem als anscheinend sehr populärer Prediger (wä 'i£) an

mehreren Medresen von Damaskus. Seine literarische Bildung muss
ausgezeichnet gewesen sein. 'Imadaddïn schreibt, Muhammad sei min lurqß'
al-'ulama' wa-'ulama' ai-iuraß' gewesen.18 Ibn As'ad verfasste
Kommentare zum Koran, zu Hadît- und Fiqhwerken sowie zu den Maqamen al-

Hariris.^
Es versteht sich von selbst, dass ein so umfassend gebildeter Mann

Gedichte verfasst hat. Und es scheint auch, dass der Beruf des Predigers
seine Spuren in diesen Gedichten hinterlassen hat, vor allem in einigen
Gedichten, die man der "Gedankenlyrik" zuordnen kann.20 Deren
Hauptanliegen scheint die Warnung vor dem "sorglosen Dahinleben" (gafla)

gewesen zu sein, ein Thema, das Muhammad gleich in einer ganzen Serie

von Epigrammen behandelt hat, z.B. in folgendem:

[7] Muhammad ibn As'ad in der Harida III/l, S. 270

1 Oh du, der du achtlos in den Tag hineinlebst (yä gäfilari), der du nicht weisst,
wann du sterben wirst und man dich begräbt:

2 Sei nicht so sorglos (lä tagfulanna), denn dafür ist das Leben zu kurz!

al-Imäm as-Sâfi'ï. Ed. Emil Badi' Ya'qüb. 2. Druck Beirut 1994, Nr. 47/1).
Deshalb hat er zumeist zuhdiyyät oder ähnliche paränetische Verse verfasst.
Immerhin werden aber auch zwei £aza/-Gedichte von ihm überliefert (ebd. Nr. 70
und Nr. 178, vgl. auch Nr. 51).

17 Vgl. Ifarida III/l, S. 266-273. Ausserdem u.a.: Sadarät ad-dahab 4/218, al-'Ibar
4/199, al-Lubäb 1/313, al-Wäfi 2/203, Tabaqât al-mufassirin 90-92; Ibn al-Qiftî,
Gamäladdln 'Ali b. Yüsuf: Al-Muhammadün mina s-su'arä' wa-aS'äruhum. Ed.

Riyäd 'Abdalhamïd Muräd. Damaskus 1975, S. 208-211.

18 Harida III/l, S. 266.

19 Vgl. al- 'Ibar 4/199 und Tabaqât al-mufassirin 91.

20 Solche Gedichte bei Ibn ar-Rümi s. Gregor Schoeler: Ibn ar-Rüml's Gedicht über
die Dichtung und seine Gedankenlyrik. In: Festschrift Ewald Wagner zum 65.

Geburtstag. Hg. von W. Heinrichs und G. Schoeler. Bd. 2: Studien zur arabischen

Dichtung. Beirut 1994 (Beiruter Texte und Studien, Bd. 54), S. 318-336.



288 THOMAS BAUER

Oder in folgendem:

[8] Muhammad ibn As'ad ebd.

1 Die betrübtesten Menschen, die, die am traurigsten sind, wenn sie sterben

müssen,
2 sind die, die achtlos dahinleben und der Zeit nicht zuvorkommen, ehe sie

vergeht.

Diese vielleicht nicht allzu originellen Epigramme wirken auf uns zunächst
in der Tat wie Ermahnungen eines Predigers, zumal der Begriff gafla auch

in der islamischen Ethik eine wichtige Rolle spielt. Der hanbalitische

Religionsgelehrte Ibn al-Haffäf, ein Zeitgenosse unseres Muhammad ibn

As'ad, hält die gafla für eines der grössten Übel. Mit gafla meint Ibn al-

Haffäf einen Zustand, in dem man nicht an Gott und sein Gesetz denkt und

damit in Gefahr gerät, aus dieser Unachtsamkeit eine Sünde zu begehen.21

Ob Muhammad ibn As'ad dasselbe meint, oder ob man seine Epigramme
nicht eher als Aufforderung zum carpe diem lesen muss? Wie man sieht,
sind die beiden Ideale gar nicht immer so einfach voneinander zu
unterscheiden! Dass bei Muhammad ibn As'ad aber vielleicht doch das

weltliche Ideal im Vordergrund gestanden haben könnte, wenn er dazu

auffordert, die Zeit zu nutzen, legt folgendes Gedicht nahe, dass

unmittelbar hinter der ga/7a-Warnung steht und in dem gleichfalls dazu

aufgefordert wird, zu handeln, ehe die Zeit vergeht:

[9] Muhammad ibn As'ad in der Harida III/l, S. 271

1 Oh mein Zechgenosse: Bring Wein (räh) herbei, denn es ist schon Abend (rawäh)
geworden,

2 und schenk ihn mir ein in der Dunkelheit der Nacht, denn schon wird's wieder
Morgen!

3 Ein Wein, gemischt mit Tränen, ist nichts sündhaftes.

Bei Muhammad ibn As'ad steht nicht, wie bei 'Àsim, die Verherrlichung
des Lebensgenusses im Vordergrund. Seine Gedichte sind vielmehr voll
von Melancholie über die Flüchtigkeit dieses Genusses. Deshalb hat er
selbstverständlich auch das beliebte Thema der Klage über die Vergäng-

21 Vgl. Salwat al-ahzàn S. 27.



RAFFINEMENT UND FRÖMMIGKEIT 289

lichkeit der Jugend und das graue Haar des Alters aufgegriffen.22 Man
beachte auch den rührenden Schlussvers des zitierten Weingedichts, in dem
Muhammad kategorisch die Vereinbarkeit des religiösen und des säkularen
Ideals postuliert, weil ja das säkulare Ideal in seiner Vergänglichkeit nie
restlos zu verwirklichen ist.

Hierzu passt gut, dass auch die wenigen von Muhammad ibn As'ad
überlieferten Liebesgedichte melancholischen Charakter haben. Etwa das

folgende:

[10] Muhammad ibn As'ad in der Harida III/l, S. 27123

1 Oh du hübscher, dessen Schönheit Gott vollkommen und einzigartig gemacht hat:
2 Darf ein von Liebe erfüllter, einer, der sich in Sehnsucht nach dir verzehrt, auf

die Vereinigung mit dir hoffen?
3 Wenn dies geschieht, dann werde ich in den Gärten der Schönheit weiden.
4 Ja, wenn ich mich an einem Versprechen von dir erfreuen könnte, wäre ich schon

zufrieden.
5 Wenn du mir aber sowohl die Vereinigung als auch das Versprechen verweigerst,

sag an: Was soll ich dann tun?

Dass, wie es im ersten Vers heisst, Gott der Urheber der schönen weltlichen

Dinge ist, wird in der Liebes- und Weindichtung immer wieder
erwähnt und ist kein Spezifikum der Dichtung eines Religionsgelehrten.
Dieser Topos zeigt aber auch, wie nahe das religiöse und das säkulare
Ideal einander kommen können.

Ein besonders schönes Beispiel der Verknüpfung beider Utopien hat

Muhammad ibn As'ad in seinem langen Preisgedicht auf die Stadt
Damaskus geliefert, das uns im Tärih madïnat Dimasq des Ibn 'Asäkir
überliefert wird. In diesem Gedicht führt uns der Dichter in einer Einleitung
nach Art eines Nasîb von der Wüste zunächst in die Stadt Bagdad, die ja
die Geburtsstadt des Gelehrten war. Seine Geliebte wirft ihm nun vor, dass

er sie und Bagdad verlassen hat. Hier nun leitet der Dichter über zu einem
Preis der Stadt Damaskus, deren Schönheiten ihn von Bagdad fortgelockt
haben. Der Schluss des Gedichts lautet:

22 Harida m/1, S. 270.

23 In den Tabaqât al-mufassirin wird Ibn As'ad zwar einerseits Lässigkeit in religiö¬
sen Dingen vorgeworfen (S. 91), auf der folgenden Seite aber genau dieses
Gedicht zitiert (ohne Vers 4, sonst keine Var.).



290 THOMAS BAUER

[11] Muhammad ibn As'ad im Tarif} madïnat DimaSq II/l, S. 175ff.

12 Da sprach ich: Gewiss doch, (Bagdad) ist ein Paradies (ganna), und nur ein

Dummkopf kann abfällig darüber sprechen.
13 Doch haben mich schöne Dinge voll Glanz in Nairab dazu gebracht, Bagdad zu

verlassen,
14 und in al-Mizza, dem Paradies (al-fcannä), wo man das Leben geniesst, und in

der wunderbaren "Anhöhe" (aS-Saraf),
15 und in as-Sahm mit den Früchten, die dem, der sie pflückt, das Wasser im Mund

zusammenlaufen lassen, und mit den guten Aprikosen,
16 auf deren Bäumen Vögel ihre entzückenden Melodien singen.
17 Wie manche Nachtigall hat unser Gemüt erregt und wie manche Taube,
18 und wie manch einer, der dort seine Ergriffenheit ausdrückt, wie manch ein

Sänger und manch einer, der Wunderbares hervorbringt,
19 mit seiner Stimme, an der man Genuss findet, deren Gesang unerhört ist und die

man als süss empfindet.
20 Die Blüten verbreiten dort Moschus- und zarnab-Dnft, wenn der Zephyr weht.
21 Und die Flüsse der Stadt Damaskus, die, süss zu trinken, zu ihren Heimstätten

fliessen,
22 stehen einem Mann bei, der von einem Ort besessen ist, so wie ein Schwärmer,

einer, der den Verstand verloren hat, besessen ist.
23 Und weder im Osten noch im Westen gibt es etwas, was sich mit der grossen

Moschee (dieser Stadt) vergleichen Hesse.

24 Solche Leute wie hier gibt es, wenn man vergleicht, nirgendwo mehr — freue
dich und staune über sie!

25 Und wenn einer (von ihnen) darüber schwärmt, wieviel Religion (din) und
Trefflichkeit Qjair) sich bei ihnen findet, so lügt er nicht!

26 Darum verlange von mir nicht, dass ich (diese Leute) verlasse, denn ein solches

Verlangen wäre der Gipfel der Missgunst!24

Damaskus wird hier als eine Stadt geschildert, in der beide Ideale gleichzeitig

verwirklicht sind. Da nun aber Wein und allzu viel Erotik mit dem

religiösen Ideal nicht kompatibel sind und da dieses Gedicht einen
öffentlicheren Charakter hat als die eher privaten Liebes- und Weingedichte,
konzentriert sich der Dichter auf die übrigen Bestandteile des säkularen

24 Die im Gedicht genannten Orte wie Nairab, al-Mizza und a§-Saraf liegen in der
Umgebung von Damaskus, also in der Güta und an den Hängen des Qäsyün-Ge-
birges. — V. 14: Der Text der Ed. ist metrisch nicht in Ordnung. Ich verbessere
zu: wa-bi-l-Mizzati l-èannati l-mustalad/dati l-'aisi wa-S-sarafi l-mu'&ïbïll. — V.
17: Die Nachtigall wird zweimal genannt (bulbul und hazär), in der Übs. einmal
weggelassen. — V. 18: Statt wa-kam mu'ribinfihä 'an Sajjan lies evtl. ...fini 'an
Sagwihï. — V. 20: Zu zarnab vgl. A. Dietrich: Die Ergänzungen Ibn öulguls zur
Materia medica des Dioskurides. Göttingen 1993, S. 46 f.



RAFFINEMENT UND FRÖMMIGKEIT 291

Arkadien: Gärten, Blumen, Früchte, Vögel, Bäche und Musik. Und dieses

sinnlich-hedonistische Damaskus wird völlig brach- und widerspruchslos
ergänzt durch das Damaskus, in dem das Projekt einer Gemeinschaft, die
dem Gesetz Gottes folgt, verwirklicht ist. Als Symbol hierfür steht die

Umayyadenmoschee, die für Muhammad die schönste Moschee der Welt
ist. Wir können es dem Dichter nicht verargen, dass er dieses Paradies
nicht verlassen will.

Für Muhammad ibn As'ad gehört die Musik ebenso wie für 'Äsim
zum Bild eines erfüllten Diesseits dazu. Das ist nicht selbstverständlich.
Ganz anderer Meinung ist hier der schon mehrfach erwähnte hanbalitische

Hadïtgelehrte al-Mubärak ibn Kämil al-Haffäf (st. 543/1148).25 Sein Idealbild

ist von der spezifisch hanbalitischen Idee einer, wie man vielleicht
sagen könnte, transzendentalen taw/zirf-Spiritualität geprägt, die er in einem
ethischen Traktat, einer Art Ermahnungs- und Erbauungsschrift niedergelegt

hat, die den Titel trägt: "Trost im Kummer über die Vermeidung
des Umgangs mit Jünglingen und Frauen". Die Vorschriften, die sich in
dieser Schrift finden, muten rigoristisch an. Da die Wurzel allen Übels die

gafla ist, muss man ständig Gottes eingedenk sein und versuchen, jede
Gelegenheit zu meiden, in der man in Versuchung gebracht werden
könnte. Besonders muss man seine Blicke hüten, muss sie immer
niederschlagen, sobald eine Frau oder ein Jüngling in die Nähe kommt — wobei
letzteres noch gefährlicher ist, weil Jünglinge ja nicht verschleiert sind.
Ein Ort allerhöchster Gefährlichkeit ist deshalb das Bad, dem Ibn al-Haffäf
gleich mehrere Kapitel widmet. Hier darf man natürlich nichts anfassen,

vor allem aber darf man nicht schauen! Erinnern wir uns dagegen an
'Àsims Augenlust!

Aber nicht nur das Auge, auch das Ohr ist eine Pforte für die
Verführungen des Satans. Während 'Àsim dem Klang von Flöte und Laute
lauscht, schreibt Ibn al-Haffäf: "Man hüte sich vor dem Klang der Laute
und der Flöte davor, dem Gesangsvortrag von Gedichten zu lauschen,
die Gefühlsregungen und Liebesleidenschaft erregen".26 Nicht nur die

25 Vgl. al-Muntazam 10/137, Sadarät ad-dahab 4/135L, ad-Dail vgl. Index, George
Makdisi: Ibn 'Aqïl et la résurgence de l'Islam traditionaliste au Xie siècle.
Damaskus 1963, S. 9 mit Anm. 1.

26 Salwat al-ahzân S. 42; ausführlicher noch S. 107ff.



292 THOMAS BAUER

Themen der Gedichte seiner Kollegen waren also Ibn al-Haffäf suspekt,
sondern schon die Tatsache, dass sie überhaupt gedichtet haben!

Freilich darf man Ibn al-Haffäf auch nicht als geistlos eifernden Rigo-
risten abtun. Denn hinter diesem Rigorismus steckt immerhin auch ein

Ideal, das Idealbild von Menschen nämlich, deren Herz von der Liebe zu
Gott erfüllt ist, und dies bis zu einem Grad, dass nichts anderes mehr
neben dieser Liebe Platz hat.27 Aber durch die Verabsolutierang dieser Seite

verliert die Vision Ibn al-Haffäfs die Humanität, die seine dichtenden

Kollegen auszeichnet. Und anders als bei den nicht-hanbalitischen Mystikern

dieser Zeit verhindert das hanbalitische Bild eines vollkommen
transzendenten Gottes die Vorstellung vom Diesseits als Manifestation des

Göttlichen, die den Immanenzmystikern eine ganz eigene Verschmelzung
der Arkadien-Vorstellung mit dem religiösen Ideal ermöglicht hat.

Es scheint, als würde Ibn al-Haffäf seinen Popularitätshöhepunkt heute

erleben, denn zu seinen Lebzeiten war weder er selbst eine besonders

geachtete Persönlichkeit, wie der auffällige Mangel an lobenden Epitheta in
seinen Biographien zeigt, noch waren seine Ideen aussergewöhnlich weit
verbreitet, denn sein Rigorismus ist alles andere als repräsentativ für die
vormoderne islamische Welt. Die islamische Kultur (nicht nur) jener Zeit
war vielmehr, wie wir sahen, vielgestaltig und wies deutliche pluralistische
Züge auf (soweit man einen solchen Ausdruck auf vormoderne Kulturen
überhaupt anwenden kann).

Erstaunlich ist, dass sich selbst innerhalb einer so kleinen und
ideologisch so eng definierten Gruppe wie der der hanbalitischen Religionsgelehrten

diese Vielfalt bemerkbar macht. Ein Zeitgenosse des Ibn al-Haffäf
war nämlich der hanbalitische Rechtsgelehrte Abu 1-Hattäb Mahfüz ibn
Ahmad al-Kalwadânï28 (st. 510/1116). Dieser Kalwadäni war nun von
ganz anderem intellektuellem Kaliber als Ibn al-Haffäf. Georges Makdisi
etwa rechnet al-Kalwadânï zu den Protagonisten der Erneuerung des

Hanbalismus im 12. Jh.,29 und al-Kalwadânï gehört auch wieder zu den

27 Ebd. S. 21f.

28 Auch al-Kalwädl und anders. Die Form "Kalwadäni" verwendet er selbst von sich
in seinem versifizierten Glaubensbekenntnis, vgl. al-Muntazam 9/192. Zu ihm vgl.
u.a. Harida III/l, S. 38-47, ad-Dail 143-154, al-Muntazam 9/190-193, Sadarät
ad-dahab 4/27L, al-'Ibar 4/21, al-Lubäb 3/49; EI2 4/513 b (P. Nwiya).

29 Vgl. George Makdisi: Ibn 'Aqïl (wie Anm. 25), S. 259-263.



RAFFINEMENT UND FRÖMMIGKEIT 293

dichtenden Religionsgelehrten. Er hat es sogar geschafft, seinen religiösen
Beruf mit seinen dichterischen Neigungen zu vereinen. So gibt es von ihm
ein inhaltlich wichtiges hanbalitisches Glaubensbekenntnis in Kämilversen,
und auf eine in Versform gestellte Frage hat er eine ebenfalls gereimte
fatwä gegeben.30 Daneben hat al-Kalwadânï ganz weltliche Dichtung
verfasst, wenn auch etwa folgendes Gedicht durchaus erbaulichen Charakter

hat. Es ist eine geschickte und originelle Mischung aus dem Genre der

Askesegedichte (zuhdiyyät) einerseits und dem apologetischen Epigramm
andererseits. Ich zitiere das Gedicht vor allem deshalb, weil es zeigt, dass

sich al-Kalwadânï an Originalität durchaus mit professionelleren Dichtern
messen konnte.31

[12] al-Kalwadânï in der Harida III/l, S. 45

Auf eine Eule, die sich in der Ruine des "grünen Gewölbes" (al-qubba al-tjadrä *)

eingenistet hatte:

1 Oh Eule des grünen Gewölbes: Ich habe dich liebgewonnen, während man Eulen
sonst als abstossend empfindet.

2 Oh du, die du bei mir durch deinen traurigen Gesang ein Gefühl der Sehnsucht

erzeugst: An dir ist — Gott behüte! — nichts Hässliches und du bist kein übles
Vorzeichen!

3 Du hast dem irdischen Tand entsagt, und deine Entsagung (zuhd) hat dich in einer
Ruine Wohnung nehmen lassen. So sei denn geschmäht, wer immer dich
schmäht!

4 Ich habe dich unter allen Vögeln am meisten liebgewonnen. Wenn einer mich
deswegen tadelt, zeugt dieser Tadel für eine schlechte Gesinnung!

Ich möchte schliessen mit einem Liebesgedicht al-Kalwadänis, das offen-
sichlich grössere Popularität genoss.32 Es lautet:

[13] al-Kalwadânï in der Harida III/l, S. 41f.

1 Wenn du, mein Freund, über meine Liebesleidenschaft Bescheid weisst, dann
tadle mich nicht wegen meiner Liebe.

30 Die fatwa in der Harida III/l, S. 40; das Glaubensbekenntnis u.a in al-Muntazam
9/191L, vgl. auch GAL S I 687.

31 Zit. auch Sibt ibn al-GauzI: Mir'ät az-zamän. Haydaräbäd 1952, Bd. VIII S. 68

mit mehreren Textvarianten.

32 Ausser in der Harida noch zit. ad-Dail S. 147 (mit wenigen Textvarianten).



294 THOMAS BAUER

2 Wenn du aber nicht weisst, was mir widerfahrt, dann schau her, damit du siehst,
wie meine Tränen fliessen!

3 Man hat mich getötet durch Abwendung und Hartherzigkeit. Und dadurch, dass

man mich getötet hat, hat man die unantastbaren Rechte verletzt.
4 Oh du, der du fürchtest, bei der Vereinigung mit mir33 eine Sünde (itm) zu

begehen: Fürchtest du nicht die Sünden, die du begehst, wenn du mein Blut
vergiesst?

5 Gesetzt, ich finde mich damit ab, dass du mein Mörder bist: Findest du dich
damit ab, ein Übeltäter (zälim) zu sein?

6 Fragt doch die Steme, wie es nach der Trennung von euch um meinen Schlaf
steht: Hat meine Seite etwa Ruhe gefunden, haben sie mich etwa jemals schlafend
gesehen?

7 Und stellt euch nur dem Nordwind entgegen, damit ihr in ihm die heissen Winde
spürt, die von der Hitze meiner Atemzüge herkommen!

8 Und dieses Gebüsch da: Fragt doch das Gebüsch, ob ich den Tauben darinnen
etwa nicht das Klagen beigebracht habe?!

9 Ich habe doch in ihrer Mitte, seit ich von euch getrennt bin, Trauerfeiern für
mein Herz veranstaltet!

Das Gedicht zeigt mehrerlei. Zum einen zeigt es, dass al-Kalwadânï auch

in traditionellen Gattungen ein Meister war. Mir scheint besonders die

Anrufung der Natur als Zeugen für die Liebe des Liebenden in den Versen
6-8 originell zu sein, wobei jedem Phänomen jeweils ein Vers gewidmet
ist, das letzte aber in zwei Versen ausklingt. Eigentlich recht konventionell
ist der Vorwurf an den Geliebten in Vers 4, dass er durch sein Hinhalten
den Liebenden tötet und damit eine schwerere Sünde begeht, als wenn er
sich ihm hingeben würde. Im Munde eines faqihs, dessen fatwäs berühmt
und oft eigenwillig waren,34 hört sich dies aber doch recht seltsam an.
Dann zeigt das Gedicht, welches Mass an Kultiviertheit und Weltoffenheit
selbst in hanbalitischen Kreisen möglich war, und dies zu einer Zeit, die
oft als Periode des Elends und Verfalls in den schwärzesten Farben gemalt
wird. Und schliesslich ist dieses Gedicht ein weiteres Zeugnis für die
selbst bei Religionsgelehrten vielfach anzutreffende rückhaltlose Akzeptanz
eines Ideals diesseitigen, säkularen Glücks, ein Element, das sehr zur
Humanität des vormodernen Islam beigetragen hat und das heute immer
mehr in Gefahr gerät, vergessen zu werden.

33 So der Text in ad-Dail (wa$h~), die Harida hat waslin.

34 Eine Reihe von Fällen, in denen al-Kalwadänl von der üblichen Meinung abwich,
sind ad-Dail S. 147-153 aufgelistet.



RAFFINEMENT UND FRÖMMIGKEIT 295

ABGEKÜRZT ZITIERTE LITERATUR

ad-Dail Ibn Ragab, Zainaddln Abu 1-Fara| al-Hanbali: Kitab ad-Dail 'alä tabaqât
a'l-hanäbila. Tome 1: 460-540/1067-1145. Ed. Henri Laoust und Sami Dahan.
Damaskus 1951.

Harida III/l Tmädaddln al-Isfahanï: Haridat al-qa$r wa-^aridat al-'a$r. Teil III, Bd.
1. Ed. Muhammad Bahgat al-Atari. Bagdad 1976.

al-'lbar ad-Dahabï, Samsaddln Muhammad: al-'lbar fi habar man gabar. Ed.
Salähaddln al-Munaggid. Bd. 1-5. Kuwait 1960-66.

al-Lubäb Ibn al-Atîr, Tzzaddïn Abu 1-Hasan 'All: al-Lubäbfi tahdib al-ansäb. Ed.
Husämaddln al-Qudsï. 3 Bde. Kairo 1356-69/1937-50.

al-Muntazam Ibn al-öauzl, 'Abdarrahmän ibn 'Ali: al-Muntazam fi tärih al-mulük
wa-l-umam. Bd. 5-10. Haidarabad 1357-59/1938-40.

Sadarät ad-dahab - Ibn al-Tmäd, 'Abdalhayy ibn Ahmad: Sadarät ad-dahabfi atjbär
mandahab. Bd. 1-8. Kairo 1350-51/1931-33.

Salwat al-ahzän Abu Bakr al-Mubärak ibn Kämil al-Haffäf: Salwat al-ahzän li-l-
igtinäb 'an mu^älasat al-ahdät wa-niswän. Ed. Täriq at-TantäwI. Riyäd 1991.

Tabaqât al-mufassirin ad-Däwüdi, Samsaddïn Muhammad ibn 'Ali: Tabaqât al-
mufassirin. Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyya, o.J.

Tärih madïnat Dimasq Ibn 'Asäkir, 'All ibn al-Hasan: Tärih madïnat DimaSq. Bd. II
Teil 1. Ed. Salähaddln al-Muna|ëid. Damaskus 1954.

al-Wäfi as-Safadi, Halli ibn Aibak: al-Wäfi bi-l-wafayät. Bd. 2. Ed. Sven Dedering.
Istanbul 1949 (Bibi. Isi. 6b); Bd. 16. Ed. Wadäd al-Qädi. Wiesbaden 1982 (Bibi. isi.
6p).




	Raffinement und Frömmigkeit : säkulare Poesie islamischer Religionsgelehrter der späten Abbasidenzeit

