Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 2: Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

Artikel: Orchestrer des théories? : littérature et réalité dans quelques poémes
mystiques du treizieme siecle

Autor: Bachmann, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147251

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ORCHESTRER DES THEORIES? LITTERATURE ET REALITE DANS
QUELQUES POEMES MYSTIQUES DU TREIZIEME SIECLE

Peter Bachmann, Gottingen

I

Pour commencer par quelques remarques générales: Quand nous considé-
rons des poemes mystiques arabes, il nous faut tenir compte du fait que la
réalité dont parle le poete mystique differe de celle dont nous parlons
quand notre conversation tourne autour de cela que, a notre avis, existe,
c’est-a-dire, que nous percevons par nos sens en le prenant, tout simple-
ment, comme existant, comme disponible.

Le poete mystique, comme le donne a entendre sa dénomination de
pocte et de mystique, fait partie de deux corporations, celle des poetes et
celle des mystiques, tous deux chargées de veiller sur des traditions pro-
pres a chaque corporation. Ces deux traditions déterminent, a des degres
différents d’exclusivité, ce qui soit admis comme partie constituante des
réalités auxquelles puise le poete et le mystique.

La puissance de I’influence des traditions est particulierement sensible
quand il s’agit d’un poete mystique arabe. Comme poete, il se trouve ob-
ligé a observer, méme scrupuleusement, des prescriptions concernant la
métrique et les formes de la rime traditionelles, ainsi qu’un langage dont se
servent les poetes arabes quand ils incorporent ce qu’ils savent incorporer
d’une réalité, plus ou moins définie par la tradition, aux cadres des sujets
dont traite la poésie arabe, a savoir 1’éloge (inclusif de 1’éloge de soi-
méme), le poeme d’amour, le poéme bachique, la plainte funebre, etc.
Comme mystique, ce poete se tourne, avant tout, vers un monde interne,
un monde qui a, naturellement, des rapports au monde externe, mais quand
le mystique parle de réalité, il a en vue une réalité tirée du monde de la
naissance et de la disparition (“dlam al-kaun wal-fasad), une réalité tirée du
monde éphémere de la vie présente dont le mystique bon gré mal gré fait
partie, tirée du monde dont I’expérience parvient a son ame, pour ainsi
dire, filtrée et raffinée par cet organe de perception que le mystique appelle
le coeur (al-galb). En simplifiant un phénomeéne bien compliqué j’ose dire
que, pour le mystique, la vision du monde externe, transitoire, méme illu-
soire, aprés avoir traversée 1’organe du coeur (al-galb) et devenue quasi
intériorisée, peut étre changée en la vision d’un monde, d’un étre perpe-



260 PETER BACHMANN

tuel, méme éternel qui est, malgré tout semblant de difference extréme
entre les deux, en rapport étroit avec le monde externe matériel qui sert,
au moins pour quelques mystiques, comme base du monde spirituel, ou
méme comme son double, son revers.

Alors, nous nous limitons ici a la considération de quelques poe¢mes
mystiques du treizieme siecle, poémes provenants d’Ibn al-°Arabi qui a
resumé le probleme susdit dans un distique en disant:

Le monde de la naissance et de la disparition n’est qu’illusion, mais (en méme
temps) il est un fait dans (le cadre de) la Réalité,

et celui qui comprend cela, c’est celui qui a acquis la quintessence des mysteres
du chemin mystique:

innama I-kaunu hayalun, wa-hwa haqqun fil-hagiqah,

wa-lladi yathamu hada, haza asrara t-tarigah.!

Pour Ibn al-°Arabi, le plus stricte des non-dualistes2, le monde de la nais-
sance et de la disparition est aussi (en méme temps) un fait, une vérité,
dans la Réalité. Autrement dit, le monde éphémere matériel est aussi (en
méme temps) un aspect, une épiphanie de la Réalité absolue, la Réalité di-
vine. (Wa-hwa, dans le premier vers, est le commencement ou bien d’une
proposition principale ou bien sécondaire circonstancielle.)

Ici, Ibn al-°Arabi a su donner a son expérience de la réalité une forme
littéraire poétique séduisante chantable, propre a étre apprise par coeur. Le
probleme, un des plus graves de sa doctrine philosophico-mystique, est
compris dans une juxtaposition contradictoire, forme d’expression chérie
par des poetes arabes déja de 1’époque abbaside. Ibn al-°Arabi s’empresse
d’emprunter ce moyen d’expression a ses précurseurs, a des poetes sécu-
liers philosophiques comme, par exemple, al-Mutanabbi, et spirituels
comme, par exemple, al-Hallag: plusieurs fois, Ibn al-°Arabi fait allusion a
des vers de ces deux pottes dans son “Diwan”3.

1 Ce distique se trouve dans un manuscript arabe de la Bibliotheéque Royale de Berlin
(no. 7747 du Catalogue d’ Ahlwardt, vol. 7, Berlin 1895, fol. 14 v.).

2 Une tres bonne esquisse de la doctrine d’Ibn al-°Arabi est celle de Rom Landau,
The Philosophy of Ibn °Arabi (= Ethical and religious classics of the East and
West, no. 22), London 1959.

3 Voir Peter Bachmann, “Al-Mutanabbi im Diwan von Muhyi d-din Ibn al-°Arabi”,
dans: Festgabe fiir Hans-Rudolf Singer, ed. Martin Forstner, Frankfurt am Main



ORCHESTRER DES THEORIES? 261

Evidemment, Ibn al-°Arabi a composé son “Diwan” volumineux pen-
dant ses derniéres années quand il vécut 2 Damas protégé par des princes
ayyoubides. Ce n’est que rarement qu’Ibn al-°‘Arabi, dans les po¢mes de
son “Diwan”, parle des circonstances de sa vie externe. D’autant plus sou-
vent il essaye de donner une idée des événements psychiques internes dont
il est le témoin attentif, témoin qui sent que nul autre que I’Un existant est
le motif, la vis motrix de tout cela qu’il voit survenir.

En Europe, ce Diwan a été exposé aux plus dures critiques du coté de
I’orientaliste Asin Palacios qui a censuré ce qu’il appelle la monotonie et la
froideur du Diwan d’Ibn al-°Arabi, tandis que Louis Massignon a pris le
poete en déplaisance en disant qu’'lbn al-°Arabi, dans ses poemes,
s’applique 2 “orchestrer ses théories”4. Or, il y a, sans doute, des opinions
divergentes chez orientaux et orientalistes sur la notion de la monotonie et
de la froideur, et Ibn al-°Arabi serait trés indigné d’entendre un orientaliste
parler des théories 1a ou le poete de son avis n’a pas fait autre chose que
décrire et analyser (commenter) ses visions, ses expériences. Et Massignon
qui fait ’éloge d’Ibn al-°Arabi le prosateur, qu’est-ce qu’il veut dire quand
il blame Ibn al-‘Arabi le poete qui orchestre ses théories? Evidemment,
Massignon se sent mal a 1’aise avec les poemes d’Ibn al-°Arabi, poemes
dont Massignon, en jugeant trop généralement, censure la technicité qu’il
qualifie de laborieuse. Admettons qu’une certaine technicité soit presque
inévitable si un mystique, méme un poete mystique, parle de son expéri-
ence. Mais ce que nous considérons comme caractéristique cardinale du
style des poemes du Diwan d’Ibn al-°Arabi, c’est I’emploi presque intégral
des moyens stylistiques poétiques hérités des poetes surtout de 1’époque
abbaside.

Ibn al-‘Arabl emprunte aux poettes abbasides des moyens poétiques,
entr’eux des images, pour nous rapprocher peu 2 peu a sa vision de la
réalité, car il nous fait avoir part 2 son embarras initial vis-a-vis d’une
réalité qui a, méme pour 1’initié, une certaine ambiguité qui doit étre abolie

etc. 1991, p. 773-788. L’impression du Diwdan d’Ibn al-°Arabi que j’ai utilisé est
celle de Balaq 1271/1855.

4 Concernant la critique lancée par Asin Palacios, voir son oeuvre: Ibn °Arabi,
hayatuhii wa-madhabuhii, tar§amahii °ani l-isbaniya ‘Abdarrahman Badawi, Le
Caire 1965, p. 88/89. — Quant a Louis Massignon, voir son recueil de textes
inédits concernant I’histoire de la mystique en pays d’Islam (Collection de textes
inédits relatifs a la mystique musulmane, tome Ier), Paris 1929, p. 116.



262 PETER BACHMANN

afin que la Réalité unique, ou bien le Dieu unique, triomphe de tout cela
qui semblait avoir une existence particulitre, tandis qu’il n’était
qu’illusoire, néant.

II

Notre intérét principal, ici, est de considérer de tout pres la forme littéraire
poétique sous laquelle Ibn al-°Arabi a voulu exposer sa réalit€. En faisant
cela, nous nous posons la question: quels sont les procédés poétiques par
lesquels Ibn al-“Arabi rapproche ses auditeurs a la perception de ses expé-
riences psychiques et intellectuelles?

Tournons maintenant vers le poete et laissons le parler lui-méme et de
lui-méme. Il y a des instances ou Ibn al-°Arabi fait 1’éloge de soi-méme de
sorte que nous croyons entendre parler un des anciens poetes fiers de ses
exploits et de sa tribu, par exemple (Diwan p. 47):

Quand mon épée s’ébreche, ma décision ne s’ébréchera pas,

car a ma disposition sont des résolutions qui rendrent encore plus tranchantes
mes épées affilées:

ida fulla saifi, lam tufalli “azimati,

fa-li ‘azamatun sahidarun sawarimi;

(Si tu ne crois pas ce que j’ai dit,) demands aux lances si elles vis-a-vis de nous,
avec nos epées, un jour, seront équivalentes a mes décisions:

wa-illa, fa-sal “anna I-qana hal wafat land

wa-asyafana yauman bi-qadri “aza’imi

(ici, Ibn al-“Arabi fait allusion a ‘ald gadri ahli I-*azmi ta’ti -°azd@’imi d’al-
Mutanabbi);

Notre patrimoine est la munificence, car nous sommes la descendance de Hatim,
et cette (munificence) ne cessait pas depuis qu’on m’a orné d’elle quand on a
suspendu autour de mon cou les amulettes (qu’on suspend autour des cous des
nourissons):

lana I-gadu, id kunna sulGlata Hatimin,
wa-ma zala mud qullidtuhii fi tama®imi

(concernant 1'usage de protéger les enfants contre le mauvais oeil par des
amulettes, raqlid at-tama’im, voir, par exemple, le commencement de la
deuxieme Magama d’al-Hariri: mud mitat “anni t-tama’imu wa-nitat bi I-
‘amad’imu).



ORCHESTRER DES THEORIES? 263

Apparemment, nous entendons parler ici un poete abbaside qui re-
présente un héros des temps préislamiques qui se vante de sa disposition
des deux vertus principales des bédouins payens: la bravoure et la muni-
ficence. Il exprime sa fierté employant des moyens poétiques
(personification, hyperbole) dont disposent les pottes de I’epoque susdite.
D’autre part, nous savons que c’est un mystique qui parle ici s’exultant par
la mention des sources de son élan vital et spirituel. Un rapport des images
militaires que nous trouvons dans les deux premiers vers de ce poeme, si
non avec la mystique, mais tout de méme avec 1’Islam, peut étre établi,
quand nous considérons un autre poéme de ce genre guerrier, un poeme
qui commence par des paroles hautaines (Diwan p. 47):

A nous une vigueur de décision vis-a-vis de laquelle (méme) la Pléiade est si-
tuée plus basse,

vraiment, et 2 nous un domicile au-dessus de 1’ Arcturus et de la Spica:
lana himmatun inna t-turaiya la-diinaha,
na‘am, wa-lana fauga s-simakaini manzilia

(ces expressions hyperboliques sont empruntées a la tradition arabe de
I’éloge de soi-méme, le fahr). —

La personne qui parle ici se vante, conformement 2 la tradition poéti-
que, de sa bravoure, puis de sa largesse. En répondant aux exigences du
genre, il loue les qualités éminentes de son épée et dit:

Avec elle, j’ai attaqué (les ennemis) sans avoir peur de la mort et de
I’anéantissement, et sans que je désire de remporter des éloges, pour lesquels
mon ame travaillerait,

hamaltu bihi la arhabu l-mauta war-rada,

wa-la abtagi hamdan lahit n-nafsu ta‘mali,

mais (j’ai attaqué) afin que la foi et notre religion révélée soient élevés magnifi-
quement jusqu’a un lieu proéminent vis-a-vis duquel les idoles payennes soient
abaissées,

wa-lakin li-ya‘li d-dinu ‘izzan wa-Sar‘und

ila maudi‘in anhu t-tawagitu rasfali.

Ici, le potte nous fait comprendre que ses images militaires — malgré leur
parure payenne — soient A référer A la guerre sainte, le gihdd, et tandis
que le héros payen s’efforce d’acquérir, pour soi-méme, la gloire éternelle
par ses exploits célébrés par les poetes de sa tribu, Ibn al-°Arabi dédaigne
’aspiration a la gloire personelle, individuelle: son but n’est que la gloire
de la foi, de I'Islam, et I’anéantissement des ennemis de la foi, des idoles.



264 PETER BACHMANN

A y regarder de plus pres, nous trouvons que la guerre mentionnée ici est
plutdt une dispute intellectuelle qu’un conflit militaire, et que 1’épée dont
parle Ibn al-°Arabi est plutot la plume de ’auteur savant que 1’arme du
guerrier, c’est-a-dire, que le saif du guerrier, ici, représente le galam du
théologien prét a se battre.

Suffise-t-il d’avoir démontré, par cela, qu’lbn al-°‘Arabi, au moins
dans quelques-uns des poemes de son “Diwan”, ou il se présente comme
mysticus triumphans, se sert des images tirées des descriptions que donnent
les anciens poetes arabes de leur réalité, de leurs exploits militaires, et
qu’il les inseére dans le cadre traditionel de 1’éloge de soi-méme, le fajhr.
Par cela, il fournit ses auditeurs de la description d’une réalité connue
comme réalité littéraire poétique conventionelle, et pour cette raison com-
prise comme réalité dérivée, secondaire, représentative d’une autre réalité
directe, primaire. Et, chose curieuse: la représentation de la réalité com-
prise comme dérivée agit beaucoup plus durablement sur I’imagination des
auditeurs que 1’image de la réalité correspondante entendue comme pri-
maire. Ibn al-°Arabi, podte virtuose, connait la force évocatrice du langage
poétique figuré arabe, il sait s’en servir en s’accommodant du fait que ce
langage est impregné de paganisme, de sorte que ce langage provoque,
presque inévitablement, chez le poete musulman de I’epoque tardive,
comme chez ses auditeurs ou lecteurs, des souvenirs de vers modeles pay-
ens, — ces mémes payens dont il chante, en adoptant la maniere payenne,
la chute. Et cela, c’est beaucoup plus, c’est tout a fait autre chose
qu’orchestrer des théories.

II1

Avec le premier poeme du Diwan d’Ibn al-°Arabi, voila nous au vif de
notre sujet, c’est-a-dire, 1’expression poétique de I’expérience mystique.
Ici, il s’agit d’une expression poétique d’une espece particuliere: le poeéme
d’Ibn al-°Arabi est une imitation d’un po2me d’al-Hallag, la Qasida no. VII
du Diwan d’al-Hallag dans I’édition faite par Louis Massignon. Ibn al-
‘Arabi adopte, ici, le metre (muhballa® al-basit) et la rime (-mi) du poe¢me

5 Le Diwan d’dl-Hallgj, édité, traduit et annoté par Louis Massignon. Nouvelle édi-
tion, Paris 1955.



ORCHESTRER DES THEORIES? 265

hallagien et il suit méme le plan général du récit de son prédécesseur,
mais, c’est a souligner, il le suit “con alcuna licenza”.

Voici le texte hallagien avec une traduction a la base de laquelle est la

traduction présentée par Massignon:

Mon regard, usant de 1’oeil d’une science, a renvoyé a un pur secret de pensée:
asara lahzi bi-“aini “ilmi bi-haligin min hafiyi wahmi,

et une lueur a jailli, dans ma conscience, plus ténue que la comprehension de
I’idée de ma résolution:

wa-la’ ihun laha fi damini adaqqu min fahmi wahmi hammi,

(— je vous promets que l’imitation faite par Ibn al-°Arabi n’a rien de tel-
lement énigmatique que ces deux vers hallagiens! —)

6

et j’ai fendu le flot de la mer de ma réflexion, traversant cette mer aussi rapi-
dement qu’un trait:

wa-hudtu fi luggi bahri fikri amurru fihi ka-marri sahmi,
mon coeur volait, emplumé de désir, porté sur I’aile de ma décision:
wa-tara qalbi bi-risi Sauqi murakkaban fi §anahi “azmi,

vers celui que, si I’on m’interroge, je masque sous des énigmes, sans le nom-
mer:
ila lladi, in swiltu “anhi, ramaztu ramzan, wa-lam usammi,

jusqu’a ce que, ayant outrepassé toute limite, et errant dans les déserts de la
proximité:
hatta ida guztu kulla haddin [i falawati d-dunawi ahmi,

je regardais, alors, dans un miroir d’eau®, et voici, je n’avais pas traversé mon
fondement corporel:
nazartu id daka fi sigalin fa-ma tagawaztu hadda rasmi,

et je suis venu pour me soumettre a lui, le bout de mon licou étant dans la main
de ma paix:
Jfa-gi’tu mustasliman ilaihi, haddu qiyadi bi-kaffi silmi,

déja I’amour avait gravé, de lui, dans mon coeur, avec le fer rouge du désir,
quelle empreinte! —,

qad wasama l-hubbu minhu qalbi  bi-misami $-Sauqi aiya wasmi,

et la perception de mon essence me déserta a cause de la proximité, jusqu’a ce
degré que j’oubliai mon nom:

wa-gaba “anni Suhiidu dan bil-qurbi, hatta nasitu ismi. —

sigal, pluriel de sagl, grand seau plein d’eau.



266 PETER BACHMANN

A ce texte assez difficile qui traite, selon Massignon, de 1I’“Envol de
I’ame”, j’oppose l'imitation composée par Ibn al-°Arabi, qui a dit, en se
servant du verbe gaba, qui signifie I’exaltation finale chez al-Hallag, pour
illustrer sa propre exaltation initiale:

Apres que le mysteére apparut dans mon coeur, mon existence s’évanouit et mon
astre se coucha:
lamma bada s-sirru fi fucadi, Sfana wugudi wa-gaba nagmi,

et mon coeur changea en vertu (de la présence) du mysteére de mon seigneur, et
je disparus du fondement de la perception qui est propre a mon corps:
wa-hala qalbi bi-sirri rabbi, wa-gibtu “an rasmi hissi gismi,

et je vins de lui par lui a lui dans un bateau (construit) de (la vigueur de) ma
décision sublime:

wa-gi’tu minhi bihi ilaihi Jfi markabin min saniyi ‘azmi,

dans lequel je dépliai les voiles de ma pensée, (navigateur) en pleine mer,
(laquelle ne fut que) ma connaissance secrete:
nasartu fihi gila‘a fikri fi luggatin min hafiyi “ilmi,

les vents de mon désir ardent y soufflerent, et (mon bateau) traversa la mer
aussi rapidement comme un trait:
habbat “alaihi riyahu Saugi, fa-marra fil-bahri marra sahmi,

alors, je traversai la mer de la proximité jusqu’a ce que j’apercus manifestement
(I’étre) que je ne dénommerai pas:
fa-guztu bahra d-duniuwi, hatta absartu gahran man la usammi,

et je dis: “0 tol que mon coeur apergut, je vais gagner une grande part de votre
amour”:

wa-qultu: ya man ra’ahu qalbi, adribu fi hubbikum bi-sahmi,

car tu es mon confident intime et (le motif de) ma pompe publique,
et mon désir ultime dans I’amour, et mon butin (présent):
fa-anta unsi wa-mahragani wa-gayan fil-hawa wa-gunmi. —

Quant 2 la réalité vécue qui fut le point de départ de ces expressions litté-
raires, nous supposons qu’elle fut une expérience mystique exemplaire,
chez al-Hallag aussi bien que chez Ibn al-*Arabi, celle expérience que j’ai
essayé a esquisser au commencement de mon exposé: l'intériorisation, en
vertu du coeur, du monde externe illusoire et sa transformation en la vision
d’un monde, d’un étre, éternel. Le drame bouleversant vécu par le mysti-
que a sa scene au for intérieur (fi damiri, chez Hallag) ou au coeur (fi
fwadi, chez Ibn al-°Arabi). Les mouvements respectifs décrits par 1’emploi
d’images prises a la sphere de la navigation maritime ou du voyage sont,
au fond, des mouvements internes psychiques.



ORCHESTRER DES THEORIES? 267

Le commencement du mouvement est la perception d’une chose qui
reste secrete (halis min hafty wahm, chez al-Hallag) ou mystérieuse (sirr,
mentionnée deux fois chez Ibn al-°Arabi). La perception de cette chose
dont le poete mystique ne parle que par des expressions vagues (au moins,
vagues pour les non-initiés) a des conséquences fort graves: le mystique,
usant, évidemment, du langage figuré, raconte qu’il entreprit un voyage
sur mer (al-Hallag, Ibn al-°Arabi) et par terre (fi falawat ad-duniiw, al-
Hallag), méme en I'air (tdra qalbi ... fi ganah ‘azmi, al-Hallag). Le terme
des voyages est Lui, que je masque sous des énigmes, sans le nommer (al-
Hallag), Lui, que je ne dénommerai pas (Ibn al-°Arabi). Ce “Lui” ineffable
— n’est-ce que ce mystere et cette chose secréte mentionnés, respective-
ment, aux commencements des deux poemes? Conformément a cela, le
terme des voyages respectifs serait identique au point de départ, et de fait,
Ibn al-°Arabi nous dit qu’il vint “de Lui par Lui a Lui (wa-gi’tu minhu bihi
ilaihi)”, en faisant I’éxperience d’un voyage circulaire. Par cette informa-
tion, il prend a ses auditeurs une tension qu’al-Hallag laisse prédominer
chez les siens jusqu’a la fin de son texte. Les deux poemes se terminent
d’une maniere remarquablement différente. Al-Hallag dit qu’il se soumit a
Lui, perdant la perception de son essence et oubliant son nom, apres qu’il
avait éprouvé ’effet du fer rouge du désir, tandis qu’Ibn al-°Arabi raconte
que Lui est devenu son confident intime aussi bien que le motif de sa
pompe publique, son désir ultime dans 1’amour aussi bien que son butin
présent (on se souvient ici de 1’expression plus contenue du poete Riickert:
“ ... die Sehnsucht du, und was sie stillt”). Al-Hallag arrondit le récit de
son expérience par la mention et la description de sa soumission a Lui, Lui
étant, apparemment, cet étre éternel dont la vision, dont I’expérience est le
but du chemin mystique. Par contre, le po¢me d’Ibn al-°Arabi s’achéve par
I’expression de la satisfaction, méme du triomphe exprimé sous la forme
de I’apostrophe directe, encore une fois le mysticus triumphans qui a vécu
la disponibilité de 1’étre éternel.

Vu cette différence, nous nous demandons: pourquoi Ibn al-*Arabi a-t-
il pris le poeme hallagien comme modele de ses propres vers? A mon avis,
c’était exactément la tournure particuliere que 1’a prise 1’expérience mysti-
que racontée par al-Hallag qui a excité son opposition, tandis que le style
poétique hallagien (ce “dolce stil nuovo”, ce badi® abbaside pur sang) ne
pouvait qu’éveiller I’admiration d’Ibn al-°Arabi, grand amateur du style
badi° lui-méme, a en juger selon son Diwan.



268 PETER BACHMANN

Mais, méme du point de vue de la forme nous trouvons quelques
différences entre les deux textes. Certes, nos auteurs, tous les deux, aiment
I’emploi du status constructus dont le regens est un participe ou un adjectif.
Ibn al-°*Arabi dit: min Qafiyi ‘ilmi, et: min saniyi ‘azmi. Al-Hallag, par
contre, étend cette construction en disant bi-pdlisin min hafiyi wahmi. Et
vis-a-vis I’expression hallagienne: min fahmi wahmi hammi, Ibn al-°Arabi
dit: ‘an rasmi hissi gismi. En général, nous pouvons constater qu’Ibn al-
‘Arabl en imitant al-Hallag attenue quelques-unes des expressions de son
modele ainsi qu’il omet quelques-unes des images hallagiennes (par ex-
emple, le voyage en air: wa-tara qalbi bi-risi Sauqi murakkaban fi ganahi
‘azmi) et le voyage par terre a travers des déserts (fi falawati d-duniwi
ahmi). Ibn al-°Arabi se limite a donner I’esquisse d’un voyage sur mer,
n’oubliant pas les dangers propres a la proximité, dangers dont al-Hallag
parle en employant I'image des déserts périlleux. Mais Ibn al-°Arabi ne dit
que “alors, je traversai la mer de la proximité”, ne faisant allusion aux
dangers que par la seule mention de la mer, et remplagant le hallagien
“errer (ahml)” par un verbe de signification assez plus positive: “je traver-
sai ($uztu)”. En somme: ici, nous avons un cas extraordinaire, ¢’est-a-dire,
que I’'imitateur, au lieu d’intensifier I’expressivité de son modele, la mo-
dere, et qu’il, en méme temps, simplifie le contenu du récit original et
I’'uniformise en omettant quelques détails du récit modele. D’ailleurs, Ibn
al-°Arabi esquisse 1’expérience mystique exemplaire en huit vers, tandis
qu’al-Halldg en a besoin de dix. Du reste, si nous admettons qu’lbn al-
°Arabi, ici, a su employer 1’orchestre d’al-Hallag pour donner des couleurs
a I’expression de sa propre vision, il faut ajouter qu’lbn al-*Arabi se sert
de cet orchestre avec discrétion.

IV

C’est a cause de la préponderance des images prises a la navigation qu’on
s’oriente aisément dans les vers de ’imitation faite par Ibn al-°*Arabi. Mais
cette uniformité continue du langage figuré, ce langage figuré quasi épique,
nous ne le trouvons que rarement dans les poemes de son Diwan. C’est
beaucoup plus souvent qu’lbn al-°Arabi nous prend a I'improviste par
I’évocation bréve d’images provenantes d’une sphere particuliere de réalité
en amenant cette évocation par ’insertion de langage figuré dans un texte
plut6t discursif non-figuré. Nous prenons comme exemple un des derniers
poemes du Diwan dont nous voulons considérer tout d’abord les trois



ORCHESTRER DES THEORIES? 269

premiers vers. Nous verrons qu’lbn al-°Arabi, ici aussi, s’applique a nous
faire comprendre son expérience mystique fondamentale, cependant, cette
fois, en I’esquissant d’une maniere différente. Il dit (Diwan p. 473):

Chacun qui, dans I’existence, désire une union avec mon existence, celui désire,
en effet, une chose inaccessible:

kullu man rama fil-wugadi ttisala

bi-wugadi, qad rama amran muhala.

Nous trouvons, ici, une espece d’antithese (fibdq) résultante des deux der-
niers mots des deux hémistiches, a savoir irtisala (I’'union mystique, le but
désiré) et muhala (inaccessible, le but refusé). Il y a, ici, encore une an-
tithese, bien que cachée, car al-wugid, ’existence, contraste avec wugildi,
mon existence, ou plus précisément, I’existence comprise conformément a
mes vues, a mes idées, a mes expériences. En outre, il y a, dans ce vers,
un artifice de style a admirer, un artifice qui est au gott des partisans du
style badi: le dernier mot du premier hémistiche, ittisala, est, quant a sa
signification, lié étroitement au premier mot du second hémistiche, bi-
wugldl, qui est, du point de vue syntaxique, son complément. A premiere
vue, on pourrait croire qu’lbn al-°Arabi ait coupé le lien de signification
unissant ittisala a bi-wugidil en plagant les deux mots ou il les a placés.
Mais au contaire, c’est exactement en plagant les deux mots devant et der-
riere la césure centrale du vers, césure accentuée par la forme pausale
d’ittisala, qu’lbn al-“Arabi a su sensibiliser la perception de ses auditeurs,
et méme de ses lecteurs attentifs qui, en un rien de temps, saisissants la
différence intentionelle entre forme d’expression et signification, font
I’expérience d’une satisfaction double: une satisfaction résultante de
I’emploi apte, par le poete, d’un artifice de style, et une satisfaction résul-
tante de leur interprétation rapide de cet artifice dont ils goutent 1’effet.
Mais — cette interprétation, est-elle la seule maniere de concevoir la
signification du vers? Serait-il tout a fait erroné de supposer qu’lbn al-
‘Arabi, en accentuant la césure par I’emploi de la forme pausale ittisala a
la fin du premier hémistiche, ait voulu faire balancer ses auditeurs entre
deux interprétations possibles de ce vers? Serait-il entierement impossible
d’accorder a la césure leur importance originaire et de faire une coupure
entre ittigala, et bi-wugiidi, en interprétant bi-wugidi comme parenthese
dont le sens sera un serment, “par mon existence”? Cette interprétation ne
toucherait pas a I’antithése entre al-wugid, I’existence prise dans leur sens
commun, et wugidi, I’existence comprise conformément 2 mes expériences



270 PETER BACHMANN

mystiques. Partant, le serment “par mon existence” serait équivalent (ou
presque) a un serment “par Dieu”. L’infinitif irtisald serait, par
conséquent, dépourvu de tout complément prépositional, il edt en soi-
méme la signification d’“union” dans le sens de I’union mystique.

Les lecteurs qui, apreés avoir examiné avec soin ces deux interpréta-
tions, en préferent la deuxi¢me, ont la satisfaction de gouter un vers dont
I’apparence est d’une perfection directement conforme aux régles traditio-
nelles, tandis qu’il contient, dans la composition des significations de ses
mots, quelque rareté, quelque chose inattendue, chose qui stimule la
sagacité des lecteurs.

Quelle que soit notre interprétation préferée, le sens général du vers
reste inchangé: Dans |’existence, prise dans le sens propre, le sens com-
mun du mot, une union, soit-elle une union mystique ou bien une union
avec l’existence prise dans le sens mystique du mot, est une chose inac-
cessible.

C’est bien compréhensible que le lecteur attentif se demande ici: Si
notre interprétation est juste, n’est-ce pas un mystique qui parle ici de son
existence mystique, wugiidi? C’est de quelle maniere qu’il a atteint 2 son
existence mystique, si, en méme temps, il nie la possibilité d’y atteindre
dans I’existence, c’est-a-dire, dans I’existence prise dans le sens non-my-
stique du mot? Certainement, la proposition choisie par Ibn al-°Arabi
comme ouverture, matla®, d’une gasida assez longue, donne a penser, elle
veut donner a penser. Peut-étre le lecteur initié d’une manieére quelconque
a Ibn al-“Arabi et sa philosophie mystique (j’adopte 1’expression trouvée
par °Afifi’7) pressent déja ici que la réponse 2 notre question dépend de
notre compréhension d’irtisal et de wugid.

Ibn al-°Arabi a, sans doute, bien réfléchi sur ces expressions. En
préférant I'infinitif itrisal aux infinitifs wasl et wisal, il nous renvoie a un
mouvement graduel qui est signifié par ittisal: non pas étre, mais devenir
uni avec ’existence véritable.

Quant a al-wugiid, nous savons qu’lbn al-°Arabl ne voit qu’un seul
wugiid qui embrasse tout cela qui mérite d’étre qualifié d’existant. Il suit
de cette vision de I’existence uniforme, tout-embrassante, que 1’antithése
établie dans notre vers, celle de wugid et wugidi, n’est qu’une antithese

7  The Mystical Philosophy of Muhyid Din-Ibnul Arabi. By A. E. Affifi, réimpression
Lahore 1964.



ORCHESTRER DES THEORIES? 271

apparente: tout cela qu’Ibn al-°Arabli appelle wugud est, au fond, une chose
identique, différenciée seulement selon que notre comprébension, notre
vision de cette existence soit complete et exacte ou incompléte et inexacte.

L’observation qu’lbn al-‘Arabi ici, quand il parle de wugiid et
d’irrisal, se sert (comme il le fait trés souvent) de termes nuancés apparte-
nants au langage mystique, cette observation fait I’initi€ déméler la con-
tradiction inhérente a notre vers, en le faisant connaitre que cette contra-
diction est une contradiction apparente, non actuelle. Ce qu’Ibn al-*Arabi
dit dans son vers, I'initié le comprend de la maniere suivante:

Chacun qui vit dans I’existence (sans avoir vu que cette existence est
une, uniforme, identique), et qui pour cette raison désire de devenir uni
avec I’existence dans laquelle vit le mystique (cette existence qui, au fond,
est déja la sienne, car il n’y a qu'une seule existence), celui désire, en ef-
fet, une chose inaccessible (car il désire ce qui est,.au fond, déja établi,
réalisé; ce qui lui reste a faire est de comprendre 1’état de I’affaire, ou
I’apprendre par expérience).

En mentionnant l'initié, le mystique, comme lecteur compétent de
vers mystiques de ce genre, j’ai exprimé mon opinion qu’une poésie de
cette facon s’adresse a un public de spécialistes, étant donné que
I’expérience de la doctrine philosophico-mystique est une partie intégrante
de beaucoup des poemes écrits par Ibn al-°‘Arabi — ou bien inspirés a lui,
comme il prétend lui-méme. Il continue 2 dire:

Pleins d’envie, de désir ardent de voir le mystére, nous avons traversé, vrai-
ment, des déserts et des solitudes sablonneuses:

qad qata‘na li-rw’yati s-sirri Saugan

wa-Stiyaqan fayafiyan wa-rimala.

Ayant dit, dans le premier vers: gad rama amran muhdla, le poete revient
a la particule gad pour souligner la réalité de la traversée des déserts en
disant: gad gata°na. Mais nous comprenons que ce fait accentué comme
réel n’est qu'une expression figurée dans un contexte figuré, dont les
images sont empruntées aux modeles poétiques anciens ol les podtes be-
douins décrirent leurs traversées de déserts dangereuses en quéte d’un pa-
tron généreux. En comptant sur notre connaissance de ces modeles, Ibn al-
‘Arabi se contente d’en donner une esquisse. Il peut rester sobre de paro-
les, car il sait que ses paroles évoquent tout un monde d’images prises a
cette partie de 1’ancienne gasida que nous appellons la rihla. C’est ainsi
qu’il sait rendre multicolore I’expression de son monde qui est, au fond,



272 PETER BACHMANN

unicolore, méme incolore. Ici aussi, il n’orchestre pas des théories, mais il
nous fait participer a ses expériences internes en employant des images ap-
partenantes au monde externe, images évoquées en vertu d’une seule es-
quisse verbale.

Et qui est, selon lui, le résultat de ses voyages a travers des déserts? 1l
dit:

Puis, lorsque j’étais avancé a (la possibilité de) ’union avec Lui (avec le my-
stere), je n’ai pas trouvé aucune chose a 1’exception de nous, et par conséquent
I’exemple fait de moi est devenu plus pénétrant:

tumma inni, lamma wasaltu ilaihi,

lam agid gairana, fa-zidtu nakala.

({34

J’ai paraphrasé wasaltu ilaihi par: “j’étais avancé a (la possibilité de)
I'union avec Lui”, pour indiquer le rapport du mot wasaltu avec irtisal
dans le premier vers. Par 'insertion du mot fumma, corroboratif du lamma
suivant, Ibn al-°Arabi souligne que ce qu’il esquisse ici, c¢’est un mouve-
ment, un développement gradatif dont il met en évidence la gradation. Il
raconte qu’a la fin de son voyage fatigant il éprouve un désenchantement
douloureux: au lieu du mystere désiré il ne trouve que “nous”, gairand. Le
suffixe -na, dans gairana, est une ambiguité peut étre intentionelle. D’une
part, nous sommes libres de le comprendre comme équivalent au suffixe de
la premiere personne du singulier, -I, car le potte remplace le pluriel
qata’na par le singulier wasaltu, pour revenir au pluriel dans gairana en
changeant le nombre grammatical a la manieére des anciens poetes. D’autre
part, ’emploi alternatif du singulier et du pluriel pourrait étre, dans le
cadre de ces vers mystiques, prémédité par le poete pour faire allusion, de
cette maniere transmise par tradition poétique, au fait que le Moi dont
parle le poete ici soit accompagné toujours, sans qu’il le sache, de son
double, de son alter ego, de I’étre dit mystere qui est le but de son voyage.
Selon cette interprétation, la proposition lam agid gairand pourrait com-
prendre, pour les initiés, la solution du probléme qui trouble le Moi dont
les troubles s’aggravent, quand il saisit mal la situation dans laquelle il se
trouve, situation que le poete décrit, apparemment, du seul point de vue du
Moi troublé.

En usant le dialogue d’une maniere qui rappelle son emploi dans le
cadre du gazal, Ibn al-°Arabli sait animer ses vers mystiques d’un souffle
érotique qui ajoute a la relation dialectique maitre/serviteur un aspect
complémentaire. Il dit:



ORCHESTRER DES THEORIES? 273

J’ai dit: Mon seigneur! — Et Il de répondre: A votre service, mon serviteur! —
Je n’ai pas trouvé autre chose qu’une confusion qui, pour moi, signifiait une
fausse voie:

qultu: rabbi, fa-qala: labbaika °abdi,

lam agid daira hairatin i galala.

Il m’a dit: Ainsi est 1’affaire. Alors, prends-en connaissance! Ceux qui le cher-
chent n’ont gagné qu’un surplus de dérangement:

Qala Ii: hakada huwa l-amru, fa-*lam.

Lam yazid talibuhu illa habala.

Chaque coeur qui souhaite 1’arrivée a I’union avec Lui est déja fourni des mar-
ques distinctives de la séparation de Lui, le Tres-Haut:

kullu qalbin yabgi l-wusiila ilaihi

mu‘lamun bil-firaqi minhu ta‘ala.

Ce -hu, ce Lui, est, du point de vue du philosophe, I’existence, al-wugiid
(voir le premier vers du poeme), cette existence qui, a cause de sa nature
différenciée et, en méme temps, uniforme, oppose bien de difficultés a leur
compréhensibilit€. Mais cette méme existence se manifeste aux hommes,
selon Ibn al-°Arabl le théologien, sous une forme compréhensible et méme
illuminative: sous la forme de la parole du Coran:

Et I est une Loi Divine révélée, solidement établie, dont on peut tirer bénéfice.
La lumiere de cette (loi révélée) a apporté le kaf (a savoir, la particule de com-
paraison ka-, dans le fameux verset de la lumiere (Coran 24, v. 35): niruhi ka-
miskatin; et cette lumiere) étincelle aux coeurs qui se sont approchés a Elle
pleins de désir ardent (un écho de: Saugan wa-stiyagan, du deuxie¢me vers de
cette gasida), et Elle (la Lumiere) de vétir ces coeurs de vénération et de
beauté:

wa-hwa Sar‘un muqarrarun mustafadun,

8a’a bil-kafi nuruhi yatala’la

li-quliabin danat ilaihi stiyaqan

fa-kasaha mahabatan wa-gamala.

C’est tres souvent qu’lbn al-°Arabi incorpore des passages du texte cora-
nique, non seulement par citation, mais encore par allusion (tadmin ou
talmih), dans le texte de ses poemes. Le texte coranique est devenu, de
cette maniere, le texte du fond pour son Diwan, et, pour ainsi dire, sa
basse continue. Ce n’est que par l’incorporation du texte coranique, ce
texte plus que littéraire, texte hors concours, qu’lbn al-°Arabi a su (2 son
avis) lever la dichotomie littérature/réalité, — dichotomie qui reste toujours
sensible aux lecteurs de ceux de ses vers dans lesquels le Poete s’applique
a donner aux esquisses verbales de ses expériences mystiques cette €vi-



274 PETER BACHMANN

dence, cette clarté qu’il trouve dans les anciens vers arabes qu’il prend
comme modeles des expressions de ses aventures internes qu’il voit, peut-
étre, comme complémentaires des aventures plutot externes vécues par les
anciens poetes arabes.

Ibn al-°Arabi le poete, — al-‘arabi al-hatimi at-t@’t —, ne peut pas
renoncer a son héritage poétique arabe bien que cet héritage soit, au fond,
payen. Ibn al-°Arabi le potte mystique, le poete de 1’existence universelle
embrassante tout étre islamique et non-islamique, poete dont le but ultime
est de précher I’évangile de la beauté de cette existence — n’est-ce pas
facile a concevoir que ce poete, pour précher la beauté, ait recours a la
beauté de la parole poétique arabe? C’est de quelle manieére qu’lbn al-
“Arabi a décrit I’effet de la Lumiere divine sur les coeurs humains? En
disant: fa-kasaha mahabatan wa-gamala.



	Orchestrer des théories? : littérature et réalité dans quelques poèmes mystiques du treizième siècle

