
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 2: Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

Artikel: Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

Autor: Bürgel, J. Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITERATUR UND WIRKLICHKEIT — LITTERATURE ET REALITES

J. Christoph Bürgel, Bern

1993 hatte die Schweizer Islamwissenschaft erstmals ein "Séminaire du

Ulme Cycle"1 durchgeführt. Es fand im Rahmen von Wochenendveranstaltungen

umschichtig an den Universitäten Bern, Genf, Fribourg und
Lausanne statt. International bekannte Forscher aus Deutschland und Frankreich,

Italien, Russland wurden eingeladen. Das Ganze liess sich schliesslich

als Erfolg verbuchen. Dennoch empfand man das jeweils nur kurze
Beisammensein mit immer neuen Referenten als unbefriedigend und zudem

während des laufenden Semesters als zu anstrengend. Es wurde daher
beschlossen, das zweite Seminar im Rahmen eines einwöchigen Symposiums
zu veranstalten, was denn auch geschah. Man versammelte sich in der bei
Lausanne in idyllischer Jura-Landschaft gelegenen Tagungsstätte Crêt Bé-

rart, um über das Thema "Littérature et réalités" (so, mit Plural-s) zu
reden. Das Kolloquium hatte auch den Sinn, junge Forscher der Schweiz

zusammenbringen; nicht jede(r) konnte dem Rahmenthema entsprechen.

Sprachlich steht das Arabische im Zentrum (15 Beiträge), doch auch das

Persische fehlt nicht (2 Beiträge), das Türkische ist leider nur durch einen

— allerdings gewichtigen — Beitrag vertreten. Die Aufgabe, zu den hier
vorliegenden Beiträgen eine kurze Einleitung zu schreiben, wurde von mir
als jungem Emeritus (seit dem Herbst 1995) bereitwillig übernommen,
zumal ich es, damals noch im Dienst, nicht geschafft hatte, meinen Beitrag
rechtzeitig fertigzuhaben.

Es ging also in unserem Symposium um das komplizierte, vielschichtige

Verhältnis der Literatur zur Wirklichkeit bzw. Realität, wobei der im
deutschen nur unschön nachahmbare französische Plural bereits andeutet,
dass den Veranstaltern daran gelegen war, nicht eine, sondern viele, ja ein

möglichst facettenreiches Spektrum von Wirklichkeiten ins Visier zu brin-

Der Begriff "Ulme Cycle" stammt aus dem Ausbildungsgang welschschweizer
Universitäten, er entspricht den postgraduate studies bzw. den Graduierten-

Kollegs, die an einigen deutschen Universitäten eingeführt wurden. Bedingung für
die Durchführung mit Staatsmitteln finanzierter Symposien ist die Teilnahme
welsch- und deutschschweizer Universitäten, Grundlage sind interuniversitäre
Verträge.



246 J. CHRISTOPH BÜRGEL

gen. Gedacht war also weniger an die naheliegende Aufgliederung in eine

niedere, banale Alltagswirklichkeit und eine höhere, metyphische, oder
auch in eine sichtbare und eine unsichtbare (nicht dasselbe, denn zur
unsichtbaren Wirklichkeit gehören z.B. die Gefühle, die aber durchaus banal
sein können), sondern daran, dass Wirklichkeit eigentlich nur im Denken
und der Sprache eines Subjekts fassbar wird, mithin im Grunde jedes
Individuum seine je eigene Wirklichkeit hat. Gilt das — auf eine sehr diffuse
Weise — allgemein, so trifft es in sehr viel stärkerem Mass für in der
Literatur gespiegelte Wirklichkeit zu. Denn selbst im Idealfall, d.h. bei einem

um "Objektivität" bemühten und genügend begabten Autor ist die Darstellung

der Wirklichkeit subjektiv, gefiltert durch seine Perspektive, seine

sprachlichen Mittel etc. In der Mehrheit der Fälle aber ist Schreibenden —

heutzutage ohnehin, aber oft auch schon in früheren Epochen — gar nicht
an einer "objektiven" Wiedergabe der Wirklichkeit gelegen, vielmehr
benutzen sie, ähnlich wie die Maler, Wirklichkeit als Medium für die
Darstellung ihrer Kunst und ihrer eignen Persönlichkeit, vielleicht auch, um
eine Ideologie, eine Moral als richtig oder falsch zu erweisen, wobei dann
aber die ästhetische Komponente in der Regel zu leiden pflegt, man denke

an das Problem religiöser Lyrik oder den sozialistischen Realismus.
Literarische Wirklichkeit, da nur durch Sprache vermittelbar, ist mithin

immer die Wirklichkeit des Sprechenden oder Schreibenden, damit nie

eigentlich "objektiv", vielmehr getrübt, gefiltert, verbogen. Versucht man
zu systematisieren, so lassen sich folgende Formen literarisch bedingter
Modi der Wirklichkeitsdarstellung namhaft machen. Die dargestellte
Wirklichkeit wird affiziert durch

1. die sprachlichen Mittel: Unzulänglichkeiten der Sprache, Unvermögen
des Sprechenden, rhetorische Figuren u.a. stilistisch bedingte
Überformungen und Verzerrungen,

2. die vom Autor getroffene Selektion,
3. die Motive des Schreibenden: Projektion eigener Probleme in die dar¬

gestellten Figuren, religiöse oder ideologische Motive, künstlerische
Intentionen,

4. äussere Zwänge, z. B. gattungsbedingt (Ghasel, Qasida), literarische
Tradition, politische Zensur, Panegyrik etc.

Weitere Brechungen entstehen dann durch Übersetzungen, Interpretationen
eines Textes etc.



LITERATUR UND WIRKLICHKEIT 247

Die Wirklichkeit selber scheidet sich, wie bereits angetönt, in eine sichtbare

und eine unsichtbare, die unsichtbare zerfällt in verschiedene Sphären
wie die des Denkens, des Fühlens, des Glaubens, mancherlei Formen
übersinnlicher Wirklichkeit, z.B. die mystische Erfahrung, die jedoch in
der Regel durch sinnlich fassbare Bilder erlebt und beschrieben wird.

Bei der Untersuchung literarischer Texte wird man also immer im
Auge haben müssen,

1. welche Art Wirklichkeit der Autor im Auge hat
2. in welcher Gattung er sich bewegt,
3. welcher sprachlichen Mittel er sich bedient,
4. welchen literarischen Traditionen er verpflichtet ist,
5. welche persönlichen Motive ihn bei der Abfassung leiteten.

In der klassischen Literatur des Islam wie auch der gleichzeitigen
mittelalterlichen Literatur des Westens übt bekanntlich die literarische Tradition
einen starken Zwang aus, namentlich über die Gattungen, aber auch mittels
übergreifender umfassender Konventionen, die selten durchbrochen werden,

z.B. im Ghasel, in der Panegyrik; die Auseinandersetzung mit
vorgegebenen Texten ist dann u.U. stärker als mit der Realität, und dies ist ein

Wesenszug des literarischen Manierismus2; Textualität verdrängt die Refe-

rentialität, um zwei Begriffe aus einem der Referate aufzugreifen. Dieses

von der poststrukturalistischen Literaturtheorie diskutierte Phänomen3 ist
also so neu nicht, vielmehr einer der periodisch wiederkehrenden
"Rückfälle" in Manierismus und "Asianismus"4.

Dabei wäre zu beachten, dass auch im islamischen Mittelalter Texte,
in denen das formale oder eben auch das (inter)textuelle Element
(Textualität) den Realitätsbezug überwiegt, und solche, in denen das Interesse

an plausibler Wirklichskeitsdarstellung (Referentialität) klar den Vorrang

hat, nebeneinanderstehen. Ersteres ist vor allem in der Ghaselen- und

Qasiden-Dichtung der Fall (allerdings auf eine komplexe und noch zu we-

2 Vgl. S. Speri, Mannerism in Arabic Poetry. Cambridge: University Press 1989.

3 Vgl. u.a. R. Barthes, Le bruissement de la langue. Essais critiques IV. Paris: Edi¬
tions du Seuil 1984.

4 Vgl. E. R. Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter. 6. Aufl.,
Bern und München 1967; H. Friedrich, Epochen der italienischen Lyrik. Frankfurt
a.M. 1964.



248 J. CHRISTOPH BÜRGEL

nig untersuchte Weise), letzteres in der narrativen Adab-Literatur, also der
Anekdote, dem kurzen Bericht, die ja in der Regel mit Realitätshabitus

auftreten, bei näherem Hinsehen sich aber oft genug als erfunden, oder
teilweise erfunden, erweisen.

Wie der klassische Adab-Bericht ist auch der moderne Roman —
natürlich in der Nachfolge europäischer Vorbilder — vor allem referentiell,
also realistisch, freilich wiederum nicht auf einfache und einschichtige,
sondern auf unterschiedlichste und komplexe Weise. Mehrere der oben
genannten Komponenten können sich überschneiden, z.B. kann eine
Autobiographie einerseits viele Aspekte der Wirklichkeit ausblenden, gleichzeitig

aber stärker die Situation, in der der Biographierte aufwächst, betreffen,

als diesen selber. Verkürzungen, Verzerrungen, Verfremdungen der
Realität müssen natürlich nicht Unfähigkeit des Autors sein, mögen
vielmehr der Absicht entspringen, bestimmte Dinge, oft auf Kosten anderer,
sichtbar zu machen. Die Brecht'sehe Verfremdung ist im arabischen
Theater seit langem eingekehrt.5

Ein mit der Darstellung von Wirklichkeit auf wiederum sehr komplexe

Weise verknüpftes Problem ist das von "Lüge" und "Wahrheit". Dass
eine dichterische Lüge ästhetisch reizvoll sein kann, wussten schon Aristoteles

und die Spätantike.6 Es war dann im frühen Mittelalter Gegenstand
einer heissen Diskussion unter arabischen Literaten. Bedeutende Poetiker
wie Qudäma ibn Ga°far in seiner deutlich griechisch beeinflussten Kritik
der Dichtkunst und cAbd al-Qähir al-Gurgäni in seinen genialen Geheimnissen

der Wortkunst verteidigten die Losung "Die beste Dichtung ist die

lügenreichste" (Qudäma unter Berufung auf Aristoteles' Poetik), wobei es

weniger um Fiktion als die Erlaubtheit starker Hyperbeln und ähnlicher die
Wirklichkeit verzerrender rhetorischer Figuren ging. Ähnliches findet sich
wieder im europäischen Barock, etwa der Poetik Cannocchiale Aristotelico
des E. Tesauro, der als Voraussetzung für die Aufgabe der Dichtung, "aus
einem Nicht-Seienden (non ente) ein Seiendes (ente) zu machen, aus dem
Löwen einen Menschen, aus dem Adler eine Stadt" das "Gut-Lügen-kön-

5 M.M. Badawi, Modern Arabic Drama in Egypt. Cambridge: Cambridge University
Press 1987.

6 Vgl. J.C. Bürgel, "'Die beste Dichtung ist die lügenreichste'. Wesen und Bedeu¬

tung eines literarischen Streites des arabischen Mittelalters im Lichte komparatisti-
scher Betrachtung." Oriens 23-4/1970/01, 7-12, speziell lOff.



LITERATUR UND WIRKLICHKEIT 249

nen" (saper ben mentire) bezeichnet.7 Geht es hier vor allem um ästhetische

Reize, so hatte ein abendländischer Denker des Mittelalters wie
Johannes von Salisbury (1120-80) bei seinem bekannten Diktum mendacia

poetarum inserviunt veritati zweifellos — in platonischer Tradition — eher
erbauliche Erfindungen, also Fiktion mit didaktischem Wert im Sinn, in
der Art wie sie sich im islamischen Mittelalter vor allem in Persien unter
dem Einfluss der Mystik herausbildete, während die arabische Welt sich,
von Ausnahmen abgesehen, mit fiktiver Dichtung schwertat. Das koranische

Verdikt, wonach Dichter Leute sind "die reden, was sie nicht tun",
wurde häufig so verstanden, dass Dichtung gleich Lüge sei, ja es wurde
frivolerweise mitunter sogar als Rechtfertigung dichterischer Lüge ausgelegt.

Von Plato bis zu Nietzsche zieht sich der Angriff gegen das Blendwerk

der Dichtung;8 der Koran ist da keine Ausnahme. Aber wie Plato nur
Dichtung dulden wollte, die zur Erziehung der Jugend im idealen Staat

taugte, wie Nietzsche — Lüge hin, Lüge her — sein eignes dichterisches
Talent für die Verbreitung seiner provokanten Lehren benutzte, so nimmt
der Koran von seiner Verdammung der Dichtung jene aus, "die glauben
und fromme Werke tun und Gottes häufig gedenken" (26-227). Und
Muhammad stellte Dichter in seinen Dienst, begründete damit die islamische

Panegyrik.9

Es ist diese Panegyrik, die in bezug auf ihr WahrheitsVerhältnis ein

spezielles Problem darstellt. Lange Zeit erblickte die westliche Orientalistik

hier überwiegend nur das Werk opportunistischer Speichellecker.
Neuerdings aber versucht man, dieser Gattung von innen heraus, also aus
dem Verständnis des Zeitgeists, gerecht zu werden, ihre gewissermassen
liturgische Funktion zu würdigen, in der nicht der individuelle Herrscher,
sondern das Amt als solches mit seinen überwirklichen Massen zelebriert
und immer aufs Neue inszeniert wird. Die offenkundige Übertreibung der

Panegyrik lässt sich damit freilich nur z.T. rechtfertigen und bei der
Beurteilung des Problems sollte man nicht vergessen, dass gerade ein so intelli-

7 Ebenda 14f.

8 M. Bindschedler, Nietzsche und die poetische Lüge. Basel: Verlag für Recht und
Gesellschaft 1954. (Phil. Forschungen N.F. 5)

9 Vgl. J.C. Bürgel. Allmacht und Mächtigkeit. Religion und Welt im Islam. Mün¬
chen: CH. Beck 1991, 230f.



250 J. CHRISTOPH BÜRGEL

genter Poetiker wie der erwähnte Gurgânî im Zusammenhang mit seiner

Befürwortung dichterischer Lüge betont, es sei damit natürlich "nicht eine
einfache schmucklose Rede gemeint, bei welcher der Redende lügt und
übertreibt — wie etwa, dass er einem Wachsoldaten die Eigenschaften des

Chalifen beilegt oder zu einem armen Schlucker sagt: "Du bist der Emir
der beiden Irak!"10 Genau das aber geschah doch ständig in der späteren
Panegyrik, als bedeutungslose Lokalfürsten zu Wesen kosmischer Mächtigkeit

glorifiziert wurden. Auch der grosse Nizami hat sich abfällig über
die käuflichen Hofdichter geäussert:

Der Weisheit Born, die Dichtkunst kam in Not
durch zwei, drei Wichte geil und feil ums Brot,11

ohne allerdings selber ganz auf befremdlich übertrieben klingendes Lob für
Fürsten, deren Namen heute ausser Fachleuten niemand mehr kennt,
verzichtet zu haben. Aber das zeigt nur, wie stark die Macht der Tradition
und der daraus resultierende "Leistungsdruck" auf den Dichter von
Fürstenlob war, selbst wenn er, wie Nizami, nicht selber in Hofdiensten
stand.12

Die meisten Texte unseres Bandes werfen Licht auf einen oder mehrere
der soeben angedeuteten Aspekte; nur wenige stehen am Rande oder
ausserhalb der Thematik, werden aber im folgenden trotzdem kursorisch
erwähnt. Zunächst eine knappe orientierende Übersicht:

Mit mittelalterlichen Texten befassen sich die Beiträge von
Bachmann, Bauer, Cassarino, Chenou, van Gelder, Hamori, Kudelin, Schubert,
Wagner (der allerdings am Kolloquium nicht teilnahm) und Würsch.

10 Vgl. "'Die beste Dichtung ist die lügenreichste', 67-76.

11 Nizâmi, Mafjzan al-asrär, ed. W. Dastgirdi, 41,8; vgl. J.C. Bürgel, "Nizami über
Sprache und Dichtung", in R. Grämlich (Hrsg.), Islamwissenschaftliche Abhandlungen.

Fritz Meier zum sechzigsten Geburtstag. Wiesbaden: Steiner 1974, 9-28.

12 Näheres zum Problem der panegyrischen Qaside vgl. S. Speri, "Islamic kingship
and arabic panegyric poetry in the early 9th century", JAL 8/1979, 20-35, sowie S.

Speri und Chr. Shackle (edd.), Qasida Poetry in Islamic Asia and Africa, 2 Bde.
Leiden: Brill 1996; darin (I, 451-74) J.C. Bürgel, "Qasida as Discourse on
Power".



LITERATUR UND WIRKLICHKEIT 251

Mit modernen Romanen befassen sich die Beiträge von Furrer, Roos,
Stümpel, Wielandt. Ostles Beitrag gilt einem modernen ägyptischen Maler.
Naef untersucht eine moderne Zeitung, deren Herausgeber, ein libanesischer

Schiit, der Aufklärung und europäischer Kultur verpflichtet war.
Voegeli analysiert ein ägyptisches volkstümliches Versgedicht narrativen
Inhalts aus dem 17. Jh. Winet widmet sich dem Einfluss des Arabischen
auf das Spanische.

Das Verhältnis zur Realität ist überall, mehr oder weniger klar, auf
unterschiedlichste Weise im Spiel, und in einigen Beiträgen auch im
Mittelpunkt der Analyse. Beginnen wir mit der sogenannten "höheren"
Wirklichkeit, um dann zu diversen Formen kompakterer (aber keineswegs banaler)

Wirklichkeit weiterzuschreiten.
Drei Referate befassen sich mit Texten, die von übersinnlichen

Erlebnissen handeln. Renate Würsch, die in ihrer Habilitationsschrift
Nizamis erstes Epos, die Schatzkammer der Geheimnisse studiert, hat in
ihrem Beitrag die dort enthaltene Beschreibung einer Reise ins eigene Herz
untersucht. Peter Bachmann, seit Jahren mit Ibn cArabis mystischer Dichtung

befasst, untersucht hier vor allem ein Gedicht des "grössten
Meisters", das, in Anlehnung an ein ähnliches von Halläg, eine mystische
Meerfahrt beschreibt, oder besser gesagt, mit den Bildern einer Meerfahrt
eine mystische Vision. In Rotraut Wielandts Beitrag geht es ebenfalls um
visionäre Erlebnisse, jedoch in einem zeitgenössischen Roman und in
moderner Brechung, weshalb wir erst weiter unten näher darauf eingehen.

Nizamis Erlebnis hat wohl weniger mit Mystik als mit seiner Vorstellung

vom Herzen als Quelle dichterischer Inspiration zu tun. Sein ganzes
Œuvre unterscheidet sich ja deutlich von der mystischen Dichtung eines

Sanâ'î, cAUär, Rümi etc. Immerhin macht er hier, stärker als irgendwo
sonst in seinem Œuvre, Anleihen bei der Mystik und bezeichnet sein
Erlebnis als khalvat "Klausur". Solche Klausuren waren und sind ja der Ort,
wo es — nicht zuletzt aufgrund des wochenlangen fast totalen Speiseentzugs

— häufig zu übersinnlichen Erfahrungen zu kommen pflegt.13
Nach Gemeinsamkeiten zwischen Nizami und ibn 'Arabi zu suchen ist

an sich eher abwegig. Die beiden Dichter könnten kaum verschiedener

13 Ein aufschlussreiches Beispiel aus unserer Zeit: Michaela M. Özelsel, 40 Tage.
Erfahrungsbericht einer traditionellen Derwischklausur. München: Diederichs
1993.



252 J. CHRISTOPH BURGEL

sein. Gemeinsam ist ihnen in den untersuchten Texten jedoch der Usus,
Übersinnliches mit sinnlichen Bildern auszudrücken: Nizami beschreibt
seine Begegnung mit dem eignen Herzen als Audienz bei einem König14,
Ibn cArabi bedient sich, wie gesagt, des Bildes der Meerfahrt, was an
ähnliche mystische Reisen erinnert, z.B. jene, die Suhrawardî in seinem kleinen

Traktat vom "Westlichen Exil" beschreibt.15 Die mystische Deutung
der Fahrt in der Arche legt diese Symbolik ja nahe. Einer der Unterschiede
der beiden Männer, jeder auf seine Weise genial, besteht darin, dass

Nizami im Gegensatz zu Ibn cArabi nie in den Ruf der Unredlichkeit kam,
während genau dies, und Schlimmeres, Ibn cArabi immer erneut und bis

auf den heutigen Tag widerfahren ist, wie einem anderen Referat (s.u.) zu
entnehmen ist. Bachmann nimmt Ibn °Arabi gegen den Vorwurf, ein
schlechter Dichter zu sein, der u.a. von Asin Paläcios und Massignon
erhoben wurde, in Schutz. Ich vermute, der Grund dafür liegt darin, dass sie

einfach den Diwän noch nicht kannten und nur nach dem in den Futühät
und anderswo in die gelehrte Prosa eingestreuten Gedichten urteilten, die
in der Tat oft wie gereimte Theorie wirken, — selbst Massignons
Umschreibung "orchestrer la théorie" klingt da fast nach als Euphemismus. Im
Diwän dagegen finden sich, wie Bachmann an Beispielen zeigt, tatsächlich
eindrückliche Gedichte auf der Höhe der klassischen arabischen Tradition.

Gegen blindwütige Angriff von Gegnern, er sei ein Lügner, ein

Schwafler, ein Haschisch-Esser, hat Ibn cArabi im 15. Jh. der osmanische

Gelehrte Qirimi in einer von Gudrun Schubert untersuchten Schrift verteidigt.

Sind seine Fu$ü$, immer erneutes Ziel wütender Angriffe, nun ein
Diktat Muhammads oder nicht? Wir werden es nie wissen.

Eine andere Problematik liegt in den in jüngster Zeit häufig
untersuchten Maqämen des Hariri vor. Mariana Chenou zeigt, wie dieser Autor
mit der Realität spielt: Fiktiv ist sein Werk ohnehin, wenn es auch ständig
zeitgenössische Realität spiegelt — die Realität einer ziemlich korrupten

14 Ich vermute Einfluss der Lauteren Brüder, die ja den menschlichen Körper u.a. mit
einer Stadt vergleichen, vgl. Bürgel, "Die Einheit von Mensch und Kosmos im
Islam", in: T. Arzt u.a. (Hrsg.), Unus mundus. Kosmos und Sympathie. Beiträge
zum Gedanken der Einheit von Mensch und Kosmos. Frankfurt a.M. 1992, 405-29.

15 Vgl. Übersetzung und Analyse bei H. Corbin, Shihâboddîn Yahyâ Suhravardî
Shaykh al-lshrâq, L'archange empourpré. Quinze traités et récits mystiques.
Traduits du persan et de l'arabe. Documents spirituels 114. Paris 1976, 265-87.



LITERATUR UND WIRKLICHKEIT 253

Gesellschaft, wo nicht zuletzt auch Inhaber religiöser Berufe nach der
Devise leben mundus vult decipi. Doch auch innerhalb dieser fiktiven Realität

gibt es wenig Greifbares und manches, was festzustehen scheint, entgleitet
bei genauerem Hinsehen. Hat der Held Abu Zaid einen Sohn oder hat er
keinen, und vor allem: bekehrt er sich am Ende oder ist auch diese Bekehrung

nur wieder ein letztes, erfolgreiches, und nur vom skeptischen Leser
aufzudeckendes Täuschungsmanöver? Nicht nur sein Held erscheint in
immer neuen Masken, auch Hariri treibt ein zusätzliches Versteckspiel und
entzieht sich einer Festlegung seiner fiktiven Realität. "Lecke den Honig
und frage nicht!" rät er selber einmal seinem skeptischen Mentor Härit ibn
Hammäm.

Ein anderes Problem des Realitätsbezugs hat Andras Hamori in
seinem ebenfalls arabischer Prosa gewidmeten Referat aufgegriffen. Er
vergleicht drei Berichte (ahbär) unterschiedlicher Länge, die im Buch der
Wesire und Sekretäre des Gahsiyäri aufeinanderfolgen und um die selbe

Gruppe von Personen kreisen: Harun al-Ra§id und zwei gestürzte Barma-
kiden im Gefängnis. Er zeigt an diesem Beispiel, wie — vermutlich
historische — Ereignisse unterschiedlich gestaltet, präsentiert, auf ein "Exemplum"

verknappt oder zu Anekdoten ausgesponnen wurden und wie
paradoxerweise gerade die — vermutlich dazuerfundenen — Einzelheiten den

Realitätshabitus verstärken.
Die Frage der Fiktion steht an sich auch im Vordergrund bei dem von

Wagner behandelten (später eingereichten) Text Löwe und Schakal, doch
behandelt hier Wagner vielmehr die Frage der Abhängigkeit dieses deutlich

als islamisches Gegenstück konzipierten Werkes von seiner Vorlage,
der durch und durch säkularen Fabelsammlung Kalîla und Dimna, und
weist nach, dass der anonyme Verfasser nicht nur von deren Rahmenhandlung,

dem "inneren Rahmen" d.h. der titelgebenden Erzählung, sondern
ebenso sehr von der Erzählung des 13. Kapitels vom Löwen und dem
asketischen Schakal angeregt ist.

Um einiges einfacher als in den Maqämen liegen die Dinge in der

Städtelobdichtung, wie sie van Gelder anhand des bekannten Wettstreits
zwischen Kufa und Basra untersucht. Denn hier ist die Dialektik zwischen
Realität und literarischer Tradition, Realität und panegyrischer Absicht mit
Händen zu greifen, wenn auch im einzelnen nicht immer auszumachen,
welcher Plus- oder Minuspunkt zur Zeit des immer wieder aufgewärmten
Wettstreits (noch oder nicht mehr) der Realität entspricht.



254 J. CHRISTOPH BÜRGEL

Ebenfalls um die Dialektik von literarischer Tradition und aktuellem
Bezug, also Referentialität und Textualität, geht es bei der panegyrischen
Dichtung, die Kudelin am Beispiel des Andalusiers Ibn Darräg (st. 1030)
untersucht. In Anlehnung an Thesen, die er bereits in seinem 1973

erschienenen Buch vorgetragen hat16, betont er, dass es falsch sei, in
Herrscherlobdichtung nach historisch-dokumentarischen Informationen zu
suchen. Was der Dichter in erster Linie zu erfüllen hat, ist der literarische
Kanon, der das Lob bestimmter stereotyper Tugenden am Herrscher
verlangt, unabhängig davon, ob er diese besitzt oder nicht. Nur ausnahmsweise

können im konkreten Fall tatsächliche dokumentarische Informationen

hinzutreten, z.B. wenn eine gewonnene Schlacht erwähnt wird u.a.17

Ein wieder anderes Problem hat sich Thomas Bauer gestellt: Weltliche

Liebesgedichte aus der Feder von — noch dazu hanbalitischen —

Rechtsgelehrten, die als fromme Männer in die Geschichte eingegangen
sind. Wie ist das vereinbar? Bauer findet eine Lösung, indem er für die
mittelalterliche islamische Gesellschaft zwei miteinander konkurrierende
"Utopien" oder Ideale annimmt, die ausnahmsweise eben auch vereinigt
auftreten konnten: das einer vom islamischen Recht geordneten religiösen
Welt und das eines weltlichen Arkadien. Die Gedichte wirkten erlebt, also

falle Fiktion als Erklärungsmodell weg, meint Bauer. Dagegen ist
allerdings einzuwenden, dass der Eindruck trügen kann. Hier gilt es zu

erinnern, was der bereits erwähnte Poetiker Qudäma ibn GaTar (st. 948 AD)
in seiner Kritik der Dichtkunst betont hat: Die Qualität des guten Gedichts
besteht darin, dass es authentisch, erlebt wirkt. Ob es das tatsächlich ist
oder nicht, ist ohne Belang. Hier wird also, entgegen einer unter Arabisten
noch immer weit verbreiteten Meinung die Möglichkeit fingierter Realität
im Gedicht ausdrücklich postuliert und akzeptiert.18

16 Kudelin, Klassiceskaja Arabo-Ispanskaja Poesia. Moskau 1973; vgl. meine Re¬

zension in OLZ 73/1978, 437-442.

17 Zu diesem Problem vgl. die in Anm. 12 genannte Publikation von Speri und
Shackle, sowie J.S. Meisami, "The uses of the qasida: thematic and structural
patterns in a poem of Bashshar", JAL 16/1985, 40-60. S.P. Stetkevych, Abu
Tammäm and the poetry ofthe Abbäsid age. Leiden: Brill 1991.

18 Vgl. die in Anm. 6 zitierte Arbeit, speziell S. 55f.



LITERATUR UND WIRKLICHKEIT 255

Realitätsbezüge kommen auch in drei Referaten zum Zuge, die eigentlich
das Rahmenthema des Kolloquiums nur am Rande berühren: In dem von
Madeleine Voegeli untersuchten ägyptischen Zagal geht es um eine Ver-
führungsgeschichte: der unbekannte Barde CAH ibn an-Näyib erzählt sie mit

grosser Naivität, sie könnte in Tausendundeiner Nacht oder Les cent
nouvelles nouvelles stehen. Vermutlich ist der Inhalt fiktiv, aber die Verfasserin

macht sich darüber keine Gedanken, weil ihr Interesse vor allem der

sprachlichen Gestalt sowie dem sozialen Milieu des Barden und seiner
mutmasslichen Zuhörerschaft gilt.

Bei dem Referat von Monika Winet schliesslich geht es an sich um
rein linguistische Einflüsse des Arabischen auf das Spanische. Und doch
schimmert auch hier — wie könnte es anders sein — ein Realitätsbezug
durch: Wie sahen die Kontakte aus, die diese sprachlichen Einflüsse
ermöglichten? Dass sie nicht nur, wie oft suggeriert, reine Idylle waren,
sondern dass, lange bevor die Muslime aus Spanien vertrieben wurden,
Christen und Juden im muslimischen Süden unter Druck gerieten, mehrfach

vertrieben wurden und — nicht zuletzt nach Toledo — auswanderten,
dass es neben friedlich-fruchtbarem Neben- und Miteinander Zwang und
Schikane gab, kommt in der knappen aber sehr persönlich gefärbten Einleitung

zur Sprache.

Vier der sechs Referate, die dem zeitgenössischen Orient gewidmet sind,
befassen sich mit Romanen, und zwar zwei mit arabischen, zwei mit je
einem persischen bzw. türkischen.

Walburga Roos untersucht die Autobiographie eines in Syrien lebenden

Kurden, die aber, wie sie zeigt, vor allem ein Werk über die Situation
der Kurden in Syrien ist und nicht zuletzt die Gewalt thematisiert, die
schon bei Kindern und Jugendlichen aus der erfahrenen Gewalt der
Unterdrückung resultiert.

Rotraut Wielandt untersucht in ihrem Referat den von ihr als "hochgradig

originelle Leistung" bewerteten Roman Kitäb at-Tagalliyät des

erfolgreichen ägyptischen Autors Gamäl al-Gitäni und zeigt, wie dieser unter
Rückgriff auf die Tradition der islamischen Mystik in einer Abfolge von
visionären Erlebnissen (tagalliyät) Lebensbewältigung und Identitätssuche

betreibt, zeigt, wie in dieses Gerüst mystischer Versatzstücke (u.a. zahlreiche

Zitate aus den Futüh ät Makkiya) durch leichte Abänderungen und
Verfremdungen Ansätze säkularistischer Gedanken eingewoben sind, zeigt



256 J. CHRISTOPH BÜRGEL

aber auch zu welchen politischen Vorstellungen sich der Autor versteigt,
der selbst vor einer mystischen Verklärung des Sadat-Mörders nicht
zurückschreckt.

Isabel Stümpel untersucht mit einem neuartigen Ansatz die Gestaltung
der Handlungsräume in dem im Persien der ersten Jahrhunderthälfte
spielenden Frauenroman Tuba und die Bedeutung der Nacht von der in
Deutschland lebenden Perserin SahrnüS Pärsipür und legt dar, wie hier auf
exemplarische Weise die räumliche Eingrenzung, ja Gefangenschaft
weiblicher Existenz im Iran jener Jahre entwickelt wird.

Priska Furrer analysiert in ihrem Referat Probleme moderner türkischer

Literatur, unter starker Einbeziehung moderner Theorien und
Interpretationsansätze. Im ersten Teil behandelt sie türkische Dorfliteratur und
deren Bezug zur Realität. Die türkische Dorfliteratur trat auf mit dem
Anspruch, gegenüber der Verharmlosung und Verklärung durch Autoren der
romantischen Epoche die harte Wirklichkeit des Dorfes zu zeigen, geriet
allerdings selber später ins Kreuzfeuer von Kritikern, die ihr Nestbe-

schmutzung bzw. vorurteilsbeladene Einseitigkeit vorwarfen. Im zweiten
Teil untersucht Furrer den vieldiskutierten dritten Roman des Erfolgsautors

Orhan Pamuk, Kara kitap (Das schwarze Buch) und stellt die Frage,
was dieser Roman meint und ob er überhaupt etwas bedeutet. Jede

angenommene Deutung ("Lesung") erweise sich nämlich früher oder später als

Irrweg. So liege also offensichtlich ein Text vor, in dem Referentialität
durch Textualität weitgehend verdrängt oder verdeckt sei.

Die im ersten Teil dieses Referats berührte Problematik der Dorfliteratur

liegt in gewisser Weise auch dem kurzen Beitrag von R. Ostie

zugrunde, doch behandelt er nicht Literatur sondern einen bekannten ägyptischen

Maler, Muhammad Nägi (st. 1956), aus vornehmem Haus, der
zwischen romantischer Verklärung der Fellachen und Darstellung ihrer bitteren

Lebensrealität hin- und hergerissen war, und damit den Zwiespalt der
ägyptischen Gesellschaft, einer — damals noch — kosmopolitischen Elite
in Kairo und Alexandria und der grossen in Armut lebenden Masse, spiegelt.

Es stellt sich die Frage, ob nicht der um die Verbreitung westlicher
Bildung und deren Einbettung in ein islamisch-schiitisches Gerüst bemühte
Journalist Zain al-cÄrif mit seiner äusserst lebenskräftigen Zeitschrift al-
Trfän (Referat Silvia Naef) mehr für die Besserung der Zustände getan hat
als der verwöhnte Maler. Doch der Vergleich ist wohl ungerecht.



LITERATUR UND WIRKLICHKEIT 257

Ungerecht mag den Betroffenen auch manches in dieser kurzen Übersicht
erscheinen. Das ist wohl unvermeidlich. Es war nicht der Sinn, jedes Referat

gleichgewichtig wiederzugeben. Vielmehr ging es mir darum, einige
Kernpunkte hervorzuheben und die doch stark divergierenden Themen in
einen kohärenten Raster einzuordnen.

Im Namen der Veranstalter möchte ich hier den Geldgebern danken,
die dieses zweite "Séminaire du Ulme Cycle" der Schweizer Islamwissenschaftler

und Orientalisten ermöglicht haben, ich möchte den an der
Organisation beteiligten Kollegen und den Teilnehmern für ihre Referate danken,

in der Hoffnung, dass wir uns bald ein drittes Mal im Zeichen des

Ulme Cycle versammeln können.




	Literatur und Wirklichkeit = Littérature et réalités

