Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 50 (1996)
Heft: 1

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 217

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

GIOTTO CANEVASCINI: The Khotanese Sanghdtasiitra. A critical edi-
tion. Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, 1993. (Beitrige zur Irani-
stik, Bd. 14)

En collationnant 145 fragments de manuscrits khotanais, en provenance
d'oasis aux alentours de Khotan (p. 161-162), Giotto Canevascini apporte
une nouvelle et importante contribution aux nombreux matériaux relatifs au
Sanghata-siutra. Comme le note l'auteur lui-méme, ce texte bouddhique
connut une large diffusion, en Asie centrale notamment. Conservé en son
original sanscrit par des manuscrits sur écorce de bouleau, faisant partie du
lot de manuscrits bouddhiques trouvés a Gilgit (actuelle région des
“Northern Areas”, Pakistan) en 1931, et datés du 6€-7€ siecle par von
Hiniiber (p. xii), le Sanghata-sitra fut traduit deux fois en chinois, mais
aussi en tibétain, sogdien (ms fragmentaire de Turfan) et khotanais. Cette
derniere version, comme nous allons le voir, comprend quelques frag-
ments, antérieurs aux mss sanscrits de Gilgit. On peut imaginer le foison-
nement d'approches qu'une telle richesse de matériaux peut induire. A cet
égard, R. E. Emmerick (1992:29)! soulignait déja 1'importance de la mise
en parallele du texte sanscrit et de la version khotanaise pour 1'étude de la
terminologie bouddhique et, plus particulierement, de la lexicographie de
'ancien khotanais.

L'auteur présente ici 1'édition des fragments khotanais avec une tra-
duction anglaise, complétée, dans les passages lacunaires, par une tra-
duction 2 partir du sanscrit2. La traduction anglaise est assortie d'un com-
mentaire, d'une introduction et de notes, présentant une analyse des termes
khotanais dans leur évolution historique. Divers annexes, enfin, completent
'ouvrage.

1 A Guide to the Literature of Khotan. Tokyo, The International Institute for Bud-
dhist Studies, 1992.

2 Le texte sanscrit, basé sur les mss de Gilgit, a été intégralement édité par Oskar
von Hiniiber, voir Canevascini p. xiii.



218 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Dans son introduction, Giotto Canevascini fait 1'historique des diver-
ses versions du texte, et des nombreux travaux sur le Sarighdta-sitra: édi-
tions (sanscrite, khotanaise), traductions (anglaises et allemande) et études
critiques. Il fournit les arguments permettant de dater les différents frag-
ments de mss qui, selon lui, appartiennent a trois périodes différentes:
deuxieme moitié du Se siecle, début du 7€ siecle et début du 8¢ (p. xiii-
xiv). En ce qui concerne la date de la traduction en ancien khotanais
l'auteur estime que “it seems reasonable to place the translation at the la-
test in the first half of the fifth century” (p. xvii). Il note aussi le caractere
composite du Sarighdta-sitra, qui serait inhérent au texte, dés son origine
(p. xii). Pour ce qui a trait a 1'écriture, Canevascini renvoie le lecteur aux
travaux de Lore Sander (p. xiii-xiv et p. 161). Une note lapidaire résume
les données physiques des fragments de mss: “The MSS are all written on
Central Asian paper in the formal script” (p. 161-162; on trouvera davan-
tage de renseignements aux pages 175-254).

Enfin, d'apres 1'auteur, le titre “Sarighata-sitra” “should have origi-
nally meant “Book of the Vessel” (storing all the treasures of the Law)”
(p. ix-x).

Laissant aux spécialistes de 1'ancien khotanais le soin de s'exprimer
sur le sujet, nous nous limiterons ici 2 quelques remarques intéressant
I'histoire et la doctrine bouddhiques et le travail de traduction et
d'interprétation.

C'est un fait: le Sarnighata-siatra se présente comme un texte morcelé
qui use et abuse du style didactique. Et, de ce point de vue, on ne peut que
souscrire a 1'opinion de Giotto Canevascini (p. xii) qui dit “the authors of
the text ... wanted to produce from the beginning a book aimed at propa-
gating the Mahayana among a large public”. Au premier abord en effet, le
texte — comme bien d'autres sifra — semble insister sur l'idée que
l'entrée dans 1'enseignement du Bouddha produit 1'épuisement sans reste
des rétributions karmiques les plus funestes et 1'obtention rapide de 1'éveil
complet et insurpassable (anuttara-samyaksambodhi) (cf. p. x et p. 6),
alors que, le rejet de la bonne loi encoure comme fruit les conséquences
les plus néfastes (apothéose au § 42).

En revanche, il est difficile d'admettre avec 1'auteur que “The most
striking feature which distinguishes this text from other sitras of the
Mahayana is its apparently 'heterodox', 'non-canonical' character” et, en-
core moins, d'admettre les raisons que 1'auteur donne a 1'appui de son

b 1



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 219

propos (p. xii). Et notamment: “... shown by the fact that the doctrinal
portions of the text are almost non-existent if compared with the portions
which describe the astonishing merit to be gained by hearing, writing or
reciting the sutra itself”. Il ne nous est pas du tout clair ce que 1'auteur en-
tend par “doctrinal portions”, malgré son renvoi a la n. 1 du § 144.
Certes, définir le genre “mahayana-sutra” n'est pas chose simple.
Néanmoins, on peut regrouper sous cette catégorie, un nombre assez
important de textes de nature treés diverse. Quelques-uns s'appellent d'eux-
mémes ou sont appelés “mahdydna-sitra”, d'autres déterminent leur
appartenance au genre par les theémes qu'ils développent, d'autres encore
pour d'autres raisons qu'il serait excessif d'évoquer ici.

Ces dernieres décades ont vu naitre un regain d'intérét pour les
mahdydna-sitra et des études trés poussées de ces textes dans leur contexte
historique, archéologique et religieux au sens large (pratiques méditatives
et rituel par exemple), ainsi que 1'étude de la narration et du genre litté-
raire en soi, ont apporté des connaissances nouvelles, dont on trouvera un
resumé concis et éclairant dans 1'article “Daijo” du Hobdgirin.3 Gregory
Schopen, qui représente 1'une des figures de proue de ce renouveau, a
souligné a plusieurs reprises l'importance du culte du livre dans le
Mahayana. De ce point de vue, l'insistance sur les mérites qui découlent
du fait d'entendre, copier ou réciter le Sarnighata-sitra, loin d'étre une exa-
gération littéraire (cf. p. xii) n'est que 1'expression d'une phraséologie
consacrée. En suivant le texte lui-méme, on peut en retracer les passages
essentiels.

1. Entendre (§ 13, p. 6): yah kascit sarvaSiremam samghatam
dharma-parydyam Srogyati, tasya pamcanantaryani karmdni pariksayam
yasyanti (que 1'auteur traduit ici par “all round treatise”, khotanais bissd
hala ttuvarad-: une glose serait bienvenue!), § 18, p. 8 “Samghata-Law”, §
136.6, p. 60 “the Law treatise SgS”);

2. Ecrire / copier, réciter (§ 31, p. 13, § 70.5, p. 32): ... samghatam
satram likhisyati vacayigsyati ...

3. écrire, retenir, réciter, en saisir le sens (§ 90.2, p. 40, § 92.4, p.
41, § 94.1, p. 42): ... dharma-parydayam likhisyati dharayisyati vacayisyati

3 Volume VII, 1994: 767-801 et notamment 787b-789b.



220 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

paryavapsyati ... Le khotanais, et c'est intéressant, précise “écrire dans un
livre” (pustya pirate).

4. Honorer, vénérer, rendre hommage en offrant des fleurs, de
I'encens, etc. (§ 108.6).

5. Le Samghata-sitra est comparé au Tathdgata, il fait “ceuvre de
Bouddha” dans le monde (§ 116-123: notons toutefois que le passage n'est
pas conservé en khotanais). Et une analyse plus poussée pourrait dégager
d'autres éléments encore.

Toute traduction, implicitement, fait ceuvre de lexicographie et
d'herméneutique. Le verbe “traduire”, on le sait, comporte dans la plupart
des langues le sens de “transférer”. En khotanais aussi, ou le terme byith-
dit R. Emmerick (1983:17)4 “is also (...) used in the literal sense of
'transfer' from one place to another. byith- means accordingly 'transfer’
from one language to another.” Lorsque la traduction s'opere sur un texte
lui-méme traduit, le transfert de sens se complique. Il peut étre utile pour
décider du sens de 1'équivalent en question de se référer au terme, tel qu'il
est expliqué dans le contexte original, dans ce cas le corpus des textes
bouddhiques indiens.

Revenons au Sarighdta-siutra et arrétons-nous sur les termes scr
dharma et bodhisattva que le khotanais traduit par hdra signifiant “choses”
(“things”, p. 124 § 40, n. 2) et balysifia-vitysaa. L'auteur pense que ces
traductions sont le fait d'un “concern with the meaning, also apparent in
the widespread use of interpretative translations of technical terms, which
is a remarquable feature of Khotanese translations of Buddhist works. (...)
The most striking examples are balysifa-vizysaa 'bodhi-seeker' rendering
Bodhisattva and hdra 'things' rendering the dharmas, the Daseinsfakto-
ren”.

Le mot dharma, terme au demeurant équivoque, désigne au sens
large, les divers éléments ou constituants qui, mis en relation, concourent 2
former des entités composées. En somme, au sens large les “choses” ou
“entités” qui, entre autre, possédent (dharma, < dhr-) un caractere propre
(svalaksana) et sont susceptibles d'étre objet de connaissance. La scolasti-
que bouddhique les classe et définit différemment selon les écoles. Or,

4 "Some remarks on translation techniques of the Khotanese". In; Réhrborn, K. und
Veenker, W. hrsg. Sprachen des Buddhismus in Zentralasien. Wiesbaden, Harras-
sowitz, 1983. Verdffentlichungen der Societas Uralo-Altaica, Bd. 16.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 221

quelle que soit I'opinion d'école que 1'on fasse sienne, les dharma ne sont
en aucun cas des “Daseinsfaktoren”. Mis 2 part le fait que dans le contexte
présent une traduction si “connotée” soit hors propos, il faut souligner que
méme quand le terme dharma intervient dans un traité de philosophie
bouddhique, le traduire par “Daseinsfaktoren” serait au moins une “sur-
connotation”, au pire un contresens. Que ce soit au sens littéral de “Da-
sein-s-faktoren” / “facteurs de (ou constituants) 1'étre-1a” ou bien, au sens
plus spécifique que lui donne 1'école phénoménologique allemande ou
méme, pire encore, Heidegger, on ne saurait faire du terme “Daseins-
faktoren” un équivalent du mot dharma. Le vague et apparemment peu
rigoureux hdra (l'ambiguité pourrait éventuellement surgir dans le cas
spécifique ou “dharma” s'oppose a “artha”) est donc préférable. Il en va
de méme en ce qui concerne l'expression khotanaise balysifia-vitysaa
signifiant 'bodhi-seeker'. Les traducteurs khotanais, pour traduire le scr
“bodhisattva”, se servent ici et 2 défaut de mieux du mot scr d'emprunt ou
choisissent un équivalent calqué sur 1'interprétation exégétique: l'attitude
fondamentale du Bodhisattva est bien celle de rechercher l'éveil en vue du
bien des étres, comme en témoignent de nombreux textes, la Vibhasa par
exemple, traité de 1'école Sarvastivada-Vaibhasika. Dans les deux cas, en
somme, il n'y a pas lieu d'y voir une “interpretative translation” propre au
khotanais.

Un autre cas, le mot vedand. L'auteur nous dit que le terme khotanais
viyand, mot d'emprunt du sanscrit vedand, “means consistently in this text
'painful sensation, pain'. It means 'sensation', only when it is used as a
technical term denoting one of the five skandha. (...) 1 always translate it
as 'painful sensation, pain', thus following the Khotanese translator's in-
terpretation of the word.” On notera toutefois que le mot vedand a en san-
scrit classique le sens de “sensation pénible”, sens qu'il garde parfois en
sanscrit bouddhique (voir BHSD 508b, s. v. vedana-bhinna. Cf. avec la
traduction tibétaine de MvyS 9245 a laquelle renvoie Edgerton: sdug bsnal
gyi tshor bas gzir ba ...) ainsi qu'en pali (v. PTSD s. v. vedanad).

Au § 247.3 Canevascini traduit 1'expression scr virya-bala (le kho-
tanais n'est pas conservé) par “energy and power”, interprétant
I'expression comme un composé copulatif (dvanda), alors qu'il serait
préférable d'y voir un composé appositionnel du type karmadharaya,
d'apres l'exégese (cf. Abhidharmakosa ad V1.69cd). Il en va de méme pour



222 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

une autre des cinq forces ou pouvoirs (bala), contemplés par la scolasti-
que, a savoir “rddhi-bala” (§ 237 “rddhi and power”).

D'une manitre générale, et pour revenir sur la remarque de Caneva-
scini (p. xviii) citée ci-dessus, il convient de distinguer. Le “widespread
use of interpretative translations of technical terms” n'est pas le fait du seul
khotanais mais procéde de deux causes distinctes. La premiere est un fait
inhérent 2 la technique de traduction propre a toute langue. On recourt a la
paraphrase, entre autre, lorsque 1'expression équivalente d'un mot de la
langue d'origine est difficile, voire impossible, a trouver dans la langue
d'arrivée. Le recours a la paraphrase, comme au mot d'emprunt du reste,
est en soi un aveu d'impuissance et trahit, en somme, une certaine mal-
adresse, une pratique de la traduction mal maitrisée, voire une impossibi-
lit€. Les érudits indiens et tibétains qui rédigerent la Mahavyutpatti et les
reglements statuant la procédure de traduction du sanscrit en tibétain, em-
barassés par des mots n'ayant pas leur correspondant en tibétain (dans le
cas de quelques phytonymes par exemple), conseillerent tout simplement
de transcrire le mot sanscrit d'emprunt en le faisant précéder du mot com-
mun tibétain. Dans le cas précis de la traduction du mot “Bodhisattva” en
khotanais, comme nous venons de le voir, 1'“interpretative translation” est
le fait d'une traduction littérale d'une glose d'exégese, visant a garantir a
1'expression choisie un degré minimum d'autorité, comme du reste le fait
le mot d'emprunt.

Tout récemment et dans les pages mémes de cette revue, David S.
Ruegg, analysant les problémes inhérents a la traduction des textes de phi-
losophie bouddhique, exprimait une maniere de principe qui peut sans au-
tre s'étendre a 1'ceuvre de traduction tout court: “Translation of Sanskrit or
Tibetan philosophical texts must then involve a very sustained effort to-
ward understanding and interpretation and in the domain of intercultural
transmission and hermeneutics. This need can not be met simply by turning
out more translations, however worthy this may be. A balance will have to
be struck between interlingual translating on the one side and interpreta-
tion, analysis and synthesis on the other side. This last activity can be ei-
ther intralingual or interlingual, and it needs to be both systematic
(synchronic) and historical (diachronic)”.3

5 "Some reflections on Translating Buddhist Philosophical texts from Sanskrit and
Tibetan". Etudes Asiatiques, XLVI.1, 1992:382.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 223

Une question quelque peu brouillée par la disparité certaine entre les
séquences narratives, mais intéressante a plusieurs égards, est celle de
I'entrée en sceéne du bodhisattva Bhaisajyasena (!) qui tient son nom du fait
qu'il dispense tous les médicaments, les quatre-vingt-quatre mille exposés
du Dharma. Entrent en scéne avec lui deux types de personnages que
Canevascini définit “contrasting figures of not clearly identifiable 'old' and
'young' beings” (p. ix, p. 146-147, § 174). Le sanscrit les nomme entre
autre vrddhah et daharah (§ 224), “ainés” et “puinés”, ou purdna et nava
“anciens” et “nouveaux” (§ 261). L'équivalent khotanais de dahara est
niivaraa (scr navaka), “jeune” et “nouveau”. Pour plusieurs raisons, com-
pliquées certes, mais non inexplicables, les deux types de personnages
interviennent dans le texte avec des rdles changeants.

Si les “jeunes” ressemblent parfois aux bala-prthagjana, les profanes
enfantins, 2 1'esprit obtus (notons au passage que le khotanais traduit le scr
bala par jada et que, en sanscrit en tout cas, jada est synonyme de ace-
tana) qui ne comprennent pas 1'enseignement du Bouddha, ils sont aussi les
“nouvellement venus”, a la fois dans le cycle des existences samsara, cf. §
174, n. 2) et dans l'enseignement du Bouddha. On voit pointer, en fili-
grane, les discussions sur la nature de 1'étre circulant dans le samsara qui
sans cesse ont occupé les diverses écoles bouddhiques, mais aussi les non-
bouddhistes y compris les religions non-indiennes. Dans un passage du
Sanghata-sitra, Bhaisajyasena interroge Bhagavat afin de savoir comment
les daharah surgissent et disparaissent. Bhagavat répond par une compa-
raison: “De méme qu'un homme qui toucherait le feu avec un morceau de
bois, allume ensuite [un autre] morceau de bois avec le feu [du premier
morceau], c'est ainsi Bhaisajyasena, que la vie / I'existence (arma-bhava)
[mais aussi, le “soi”, la “personne”] des hommes (mdnusya) nait / vient a
l'existence tout d'abord / en premier (prathamam) et, une fois né, on
éprouve la sensation.” La thématique est bien bouddhique, et la comparai-
son du feu et du combustible classique. On se souvient de la strophe ayur
uymdtha vijidnam yada kdayam jahaty ami / apaviddhah tada Sete yatha
kastham acetanah //, citée plus d'une fois par Vasubandhu.

Plus subtilement encore, les nouveaux venus dans 1'enseignement du
Bouddha, évoquent les discussions sur la nature du Bodhisattva ou la place
des Bodhisattva dans 1'assemblée des auditeurs de Bhagavat, pour ne citer
que ces deux themes.



224 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

On souhaiterait 2 cet égard une lecture attentive des §§ 248-253 et de
leurs prolongements, passages que l'auteur résume succintement et qu'il
vaudrait la peine de traduire en entier. En un style concis, le Sarighata-
sutra donne ici les éléments essentiels qui distinguent, si 1'expression nous
est permise, les adeptes de 1'enseignement du Bouddha (anciennes écoles,
les “vieux” auditeurs) et ceux de l'enseignement du “Dharma qui fait
cuvre de Bouddha” (Mahayana, les “nouveaux” auditeurs), avec tout ce
que cela implique et notamment la présence d'une double assemblée qui
vient désormais écouter le Bouddha dans les prologues des Mahadyana-
sitra, et sur laquelle se termine le Sanghdta-sitra (§ 261.2 ). Serait-ce 13,
'une des interprétations possibles du sens du titre du sitra que le tibétain
en effet traduit par ‘'dun zun gyi mdo, a savoir “Siutra de la paire
d'assemblées” (cf. Canevascini p. ix)? Notons enfin que, dans le prologue
du SgS (§ 1-6), I'analyse des “présents” de la grande assemblée des bhiksu
et celle des “absents” de 1'assemblée des Bodhisattva, et de leur suivants,
pourrait donner des indications intéressantes.

Par ailleurs, la paire daharah / vrddhah (ce terme est synonyme de
Sthavira, jirna) est bien connue de la littérature bouddhique et intervient
notamment dans le fameux épisode du danapati qui élargissait ses biens
aux “anciens” (sthavira) en excluant les “jeunes” (§ramanera, cf. Caneva-
scini p. 146-147, n.1), épisode que 1'on trouve dans la Kalpanamanditika
de Kumaralata (connue en version chinoise comme Satralamkdra
d'AsSvaghosa). Quant a la référence canonique au sujet des dahara, c'est,
bien entendu, le Dahara-sutta du Samyutta-nikdya lui-méme qui nous in-
struit: cattdro kho me mahdrdja dahara ti na uAnidtabba dahardti na pari-
bhotabba. katame catt@ro? D'apres la version scr conservée en chinois, les
quatre personnages sont le prince héritier (kumdra) — notons en passant
que le Bodhisattva est couramment appelé “jeune homme” ou “prince héri-
tier” (kumara-bhiita), épithete usuelle de Maijusri et du futur Bouddha —,
le petit serpent (uraga), le petit feu (agni) et enfin le jeune entré en religion
(§ramanera). C'est du reste par ces deux textes que toute étude critique du
Sanighdta-sitra devrait commencer, d'autant plus qu'une version de la
Kalpandmanditika circulait en Asie centrale des le 4€ siecle (cf. Caneva-
scini p. xiv).

Attesté en Inde du nord, largement diffusé en Asie centrale, conservé
en sogdien comme nous le soulignions au début de cette recension, le
Sanghata-sitra évolue dans un espace ou se croisent les sociétés indiennes,



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 225

iraniennes, chinoises et, plus tard, la société tibétaine. Quelques* indices
permettent d'entrevoir le milieu d'évolution du texte. Par exemple,
I'allusion 2 la pratique du suicide expiatoire (§ 99.5), par inanition, comme
le laisse entrevoir 1'épisode du sage qui nourrit le candidat au suicide (§
99.12). Ce dernier sera finalement délivré par la confession des fautes
(pratique commune aux bouddhistes et aux manichéens) et 1'audition de
l'enseignement. L'allusion au suicide expiatoire nous renvoie au milieu
brahmanique, mais aussi aux doctrines jaina et manichéennes, sans parler
du fait que la pratique du suicide prit une part importante en Chine et vers
le 5€ siecle, et intéressait déja la dogmatique bouddhique. Lorsqu'on sait
I'importance de Khotan pour 1'étude de la formation du Mahayana et pour
1'histoire du bouddhisme indien et chinois, cela vaudrait la peine de pous-
ser 1'analyse.

Canevascini, comme il nous le dit lui-méme, se sert du texte sanscrit
pour la reconstitution du khotanais et la concordance des textes sanscrit et
khotanais. En rendant accessible le texte sanscrit du Sarghdta-sitra,
jusqu'ici inédit, il fournit aux études indiennes et bouddhiques un matériau
intéressant. En effet, ceux qui reprendront le flambeau, pour établir une
édition critique du sanscrit ou pour intégrer le Sanghdta-sitra dans une
étude sur la formation du Mahayana, lui en sauront gré.

Cristina Anna Scherrer-Schaub

The Fifth Commandment. Biography of Shapurji Saklatvala by his Daugh-
ter Sehri Saklatvala. Manchester: Ed. Sehri Saklatvala, 1991.

Gleich zu Beginn dieses Buches wird klar, dass die Autorin das im Titel
erwihnte fiinfte Gebot — ehre deinen Vater — zu seinem zentralen Prinzip
erkoren hat. Shapurji Saklatvala, ein Brite indischer Abstammung, der in
den zwanziger Jahren zweimal Labourabgeordneter im englischen Parla-
ment war und sich in einer langen politischen Karriere als zdher Vorkdmp-
fer fir sozialistische Ideale und Entkolonisierung profilierte, wird in ihrem
Buch mit Lob férmlich iberschiittet. Es handelt sich denn auch kaum um
eine kritische Wiirdigung seines Lebenswerks in wissenschaftlicher Ab-
sicht, sondern um einen liebevollen Nachruf auf einen Familienvater und
Mentor; die Autorin begreift sich als voreingenommene Bewundererin,
nicht als streng objektive Richterin. Sie entwirft mit leichter Feder ein an-
schauliches Bild ihres Vaters, dessen politische Karriere den roten Faden



226 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

in einer mit Anekdoten aus Familie und Verwandtschaft gespicktern Erzih-
lung bildet.

Nach seiner Kindheit in Bombay kam der aus einer wohlhabenden
Familie stammende Saklatvala nach England, wo er bei der Londoner Nie-
derlassung der Tata Industries arbeitete. Von Anfang an engagierte er sich
in den damals im Wachstum begriffenen sozialistischen Klubs und Gesell-
schaften wie der Fabian Society und der Labourpartei und machte sich als
brennender Verfechter besserer Gesetzgebung fiir die arbeitende Bevolke-
rung einen Namen. Wie fiir die meisten seiner politischen Weggefahrten
bildete die Russische Revolution eine wichtige Quelle der Inspiration fiir
den jungen Sozialisten, der 1922 erstmals gewdhlter Labourabgeordneter
wurde, obwohl er einem grossen Teil seiner Wihlerschaft wie auch vielen
seiner Parteikollegen etwas allzu links stand. Von dieser Zeit an wurde er
nicht miide, die britische Kolonialpolitik aus der Sichtweise eines Betroffe-
nen anzuprangern und mit Blick zunichst auf Irland, dann auf Indien einen
politischen Umschwung zu fordern — auch wenn er damit selbst in seiner
eigenen Partei gegen den Strom schwamm. Die Biographie vermittelt an-
schaulich die Aufbruchstimmung, von der die Linke in den Jahren nach
dem 1. Weltkrieg geprigt war, sowie die Rolle, welche Saklatvala bei der
Formulierung ihrer Linie in Bezug auf die Kolonien spielte. Seine Situation
war schwierig: sein ausgepragter Sinn fir soziale Gerechtigkeit gebot ihm,
die offizielle Parteilinie hdufig zu verlassen, wenn es um koloniale Fragen
ging, andererseits lag ihm auch viel an den Bediirfnissen der britischen
Arbeiterschaft, deren Interessen jenen der indischen meist diametral wider-
sprachen. Wenn sich daraus auch mancher interner Zwist ergab, so wurde
seine Parteiarbeit allgemein als Bereicherung betrachtet — ein Hinweis
darauf, dass das Prinzip der Internationalitit zu dieser Zeit von vielen So-
zialisten konsequenter hochgehalten wurde als in den Jahrzehnten danach.

Saklatvalas Buch kann nur bedingt als wissenschaftlicher Beitrag be-
trachtet werden. Zum Teil ist dies auch durchaus Absicht; und zu dieser
Absicht passt es, dass das Buch kaum formale Gliederungselemente auf-
weist. Zu einem populidrwissenschaftlichen Text passen allerdings die vie-
len iiberlangen Zitate, welche praktisch nie kommentiert werden und ihn
zuweilen fast unlesbar machen, schlecht. Dass Kapiteliiberschriften und
Index fehlen und es dariiber hinaus auch von peinlichen Orthographiefeh-
lern nur so strotzt, triibt die Lektiire erheblich und macht sie fiir das inter-
essierte Laienpublikum unzugénglich. Mit wenig mehr Einsatz seitens des



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 227

Verlags hitte daraus eine fiir Fach- wie Laienleserschaft gleichermassen
interessante Publikation werden konnen.

Steven Wedema

HANS WILHELM HAUSSIG: Archdologie und Kunst der Seidenstrasse.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1992.

Dieser reich bebilderte Band (8 Farbtafeln, 549 S/W Abb.) bildet den Ab-
schluss einer Buchreihe — bestehend aus drei Banden — zum Thema Sei-
denstrasse. Die Titel der beiden anderen lauten Die Geschichte Zentral-
asiens und der Seidenstrasse in vorislamischer Zeit (Darmstadt 1983, 2.
Auflage 1992) und Die Geschichte Zentralasiens und der Seidenstrasse in
islamischer Zeit (Darmstadt 1988).

In diesem dritten Band vermisst der Leser weder die Chinaseiden in
der Didzese Kdln noch den Buddha im schwedischen Hellgd oder die
Textilien im nordmongolischen Noin-ula. Was dem Band fehlt, ist jedoch
eine verniinftige Gliederung. Bilder und Texte zur dgyptischen bis spat-
islamischen Kunst werden nur in anndhernd historischer Folge aneinander
gereiht. Das Studium des Autors fiihrte ihn zu den Miniatursammlungen
des Topkapi Saray, Istanbul, zur Bibliotheque Nationale, Paris, zur British
Library, London, zum Museum fiir Indische Kunst, Berlin, und zu chinesi-
schen Kunstsammlungen in einigen japanischen Museen. Das Ergebnis war
eine so reiche Ernte an z.T. unbekannten Abbildungen, dass man daraus
neue Publikationen — wie z.B. zur Geschichte des Gewandes der Bewoh-
ner von Paldstina und Kldstern an der Seidenstrasse zusammenstellen
konnte. Die erste Voraussetzung fiir derartige wissenschaftliche Arbeiten
hitte ein alphabetisches Stichwortregister vermittelt, das bedauerlicherwei-
se hier — wie auch in anderen wichtigen Publikationen, wie z.B. in neue-
ren Ausstellungskatalogen —, fehlt. Auch einige Irrtiimer im Text — wie
z.B. neben der Nummer 165, seien hier erwdhnt: Tatsdchlich zeigt die
Abbildung keine Runenschrift auf Silberbarren, sondern die friihchinesi-
sche Orakelschrift auf einem Tierknochen (Schulterblatt?) aus Anyang/He-
nan. Nr. 330 zeigt keinen Buddha im Nirvadna, sondern einen liao-zeitli-
chen Bodhisattva. Was der Autor in Nr. 338 als “Uigurische Miniatur ei-
ner vornechmen Dame” bezeichnet, ist wahrscheinlich der Bodhisattva Ti-
Tsang (Ksitigarbha) (vgl. E. Dittrich, in: OFE 19, 1/2, Dez. 1972). Die Fi-
gur des Spassmachers (Nr. 437) entstand nicht wihrend der Tang- sondern



228 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

wihrend der Spiteren Han-Zeit, und wurde nicht aus Holz geschnitzt, son-
dern aus Tonerde geformt (vgl. Katalog Das Alte China, Essen 1995, Abb.
111), — ein Abklatsch stellt wahrscheinlich nicht Kybele auf dem Lowen,
sondern den Bodhisattva der Weisheit Wen-shu (Manjusri) dar (Abb. 255).
Im Text zur Abbildung 459 wurde der Grabungsort Mancheng/Hebei mit
Mawangdui/Hunan verwechselt. Die Bronzeleoparden gehéren zum Grab-
gut der Prinzessin Dou Wan und nicht zu dem der Markgréfin von Tai.
Die Steinreliefs der Nr. 91 schildern die Begegnung zwischen einem Weis-
heitsbodhisattva (Wen-shu) und dem mit Wunderkréiften begabten Vima-
lakirti (Wei-mo), und nicht mit dem Kaiser! Nr. 39 schildert nicht den
Ringkampf des Herakles mit Antaios, sondern ein sportliches Ereignis, wie
es in der Mongolei — wenn auch mit einem anderen Ursprung — héufig
stattfindet. Die Struktur des Baumes (Nr. 28) hat ihre Vorbilder auf Grab-
kacheln der friihen Han- und nicht der Tang- Zeit. Die Malerei auf der
Hiille des Spielblattes im Shds6-in/Nara mit den Elefantenreitern (Nr. 407)
gibt keine Gesandtschaft wieder, sondern eine Musikkapelle aus vier Per-
sonen. Die hier und auch bei Nr. 406 erwihnte Raumdimension der chine-
sischen Landschaft wurde vermutlich in China und nicht in Rom entwik-
kelt. Ahnliche Irrtiimer- wie die Rezeption griechischer Mythen durch die
Skythen (S. 3) — entbehren jeglicher Beweisfiihrung. Diese und andere
Errata entstanden vermutlich wihrend der Zeit der Erkrankung des inzwi-
schen verschiedenen grossen Historikers und Byzantinisten, der sich be-
sonders um die Erforschung der Literatur zu den zentralasiatischen Sei-
denstrassen verdient machte. Die Abbildung zur Nr. 538 erfordert nicht
nur wegen Anderung der verwechselten Bildunterschrift besondere Erwih-
nung, sondern auch wegen der friihen Version des Themas “Reiterjagd”
und der Art ihrer Wiedergabe. Die dort abgebildete Wandmalerei stammt
nicht — wie bei H.W. Haussig erwihnt — aus Liao-yang bei Mukden,
sondern aus T'ung-kou (Tong'gou) am Mittellauf des Grenzflusses Yalu
gelegen — das bis 427 n. Chr., Hauptstadt des nordkoreanischen Koénig-
reichs Kogury6 war. Ab 1905 besuchten mehrere japanische Archédologen
die Steinkammergraber; Hiroshi Ikeuchi und Sueji Umehara verdffentlich-
ten die Forschungsarbeiten unter dem Titel T'ung-kou 1938-40 in Tokyd.
Die Wandmalerei bedeckt die linke Wand der Hauptkammer des Grabes
der Téanzer in Zinnoberrot, Ocker, Tusche und verdigris. Fiir eine dynami-
sche Links-Rechts-Bewegung wurden die mit gegiirteten, hiiftlangen Jak-
ken und weit geschnittenen Hosen bekleideten Reiter iiber die Bildebene



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 229

auf eine Weise verteilt, wie es dhnlich von hanzeitlichen Wagen- und Rei-
terzigen bekannt ist. In gewiinschter Ergidnzung leitet ein Jiger im
“parthischen Schuss” durch seine Riickwirtsbewegung die Gegenbewe-
gung von Rechts nach Links ein. Die Herren, die mit Pfeil und Bogen auf
Hirsche, Tiger u.a. Feliden schiessen, tragen zu der eleganten Kleidung
dekorativ mit Federn oder Federbiischen garnierte Kappen, wie man sie
dhnlich erst in weiter Entfernung am Ili in Semirecie findet. Die
bemerkenswerte, heute auf chinesischem Territorium befindliche
Wandmalerei, wurde in letzter Zeit wiederholte Male als Schmuck von
Reiseprospekten des siidkoreanischen Overseas Information Service be-
nutzt. Es bleibt nur zu hoffen, dass auch dies zur niheren Bestimmung der
ratselhaften Reiter fiihren wird!

Edith Dittrich

HANS PETER HOFFMANN: Gu Cheng — Eine dekonstruktive Studie zur
Menglong-Lyrik. 2 Bde. Frankfurt a.M.: Peter Lang, 1993. 830 S.

Als einer der Hauptvertreter der Menglong-Lyrik gehorte Gu Cheng in den
frihen Achtzigerjahren zu den meistdiskutierten volksrepublikanischen
Autoren iiberhaupt. Ubrig blieb nach Ende der stark ideologisierten Litera-
turdebatte von damals in erster Linie noch das oberflichliche Bild vom
naiv-romantischen “Mairchendichter”, der sich nach den Erfahrungen der
Kulturrevolution seine eigene Traumwelt voll kindlicher Phantasien aufzu-
bauen suchte. Die “Mir vom Mairchendichter” (H.P.Hoffmann) geriet zur
Schauermir: Seit dem Tod Gu Chengs und seiner Frau Xie Ye wurden vor
allem in Hongkong und China in Windeseile eine Unzahl von Publikatio-
nen auf den Markt geworfen, wobei das Werk des Dichters an sich von all
den zum Teil sensationsliisternen Berichten und Nachrufen, den gesammel-
ten biographischen Materialien sowie den personlichen Reminiszenzen von
Angehorigen, Schriftstellerkollegen und Kritikern férmlich zugedeckt zu
werden drohte. Hans Peter Hoffmanns umfangreiche Dissertation kam da
gerade im richtigen Moment, um Gu Chengs Gedichte selbst, die immerhin
fir die neue Lyrik Chinas seit den Siebzigerjahren pragend waren, nicht
ganz in Vergessenheit geraten zu lassen.

Hoffmann prisentiert insgesamt zwei Binde. Als Einstieg in die Lek-
tire sind einige hier erstmals iibersetzte autobiographische Texte Gu
Chengs zu empfehlen (etwas versteckt gehalten im 4. Kapitel von Band I),



230 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

vor allem aber der zweite Band. Dieser enthilt die bisher grosste Auswahl
an Gedichten Gu Chengs in deutscher Ubersetzung, ja die umfangreichste
deutsche Ausgabe eines chinesischen Lyrikers der Gegenwart tiberhaupt.
Nachdem Hoffmann schon 1990 den Band Quecksilber mit Gedichten aus
den Jahren 1986-88 in einer beachtenswerten zweisprachigen Edition her-
ausgegeben hatte, legt er nun simtliche vor 1986 entstandenen Gedichte
dieses Autors vor.6 Bei einem Teil der insgesamt iiber 300 Gedichte wurde
fiir die Ubersetzung auf bisher unverdffentlichte Manuskripte zuriickgegrif-
fen. Da die chinesische Fassung der Gedichte — anders als bei der Samm-
lung Quecksilber — nicht mitgeliefert wird, ist Gu Chengs lyrisches Werk
somit momentan in keiner Sprache vollstindiger greifbar als in Deutsch.”
Soweit also iiberhaupt anhand der Originale iiberpriifbar, ist Hoff-
mann der Schritt zwischen Quell- und Zielsprache sehr erfolgreich gelun-
gen. Die Ubertragungen in ein zeitgemisses Deutsch fangen den oft triige-
risch schlichten Ton von Gus frilheren Gedichten wie auch die formalen
Experimente spiterer Schaffensperioden treffend und stilsicher ein. Auch
die Vieldeutigkeit und Unbestimmtheit des Ausdrucks, eine wahre Knack-
nuss fiir Ubersetzer von Menglong-Lyrik generell, konnte von Hoffmann
oft elegant ins Deutsche hiniibergerettet werden. Bei Gu Chengs wohl be-
riihmtestem Gedicht, dem 1979 verfassten und nun hiufig als eine Art
Epitaph verwendeten Zweizeiler 'Eine Generation', wire es allerdings
kaum nétig gewesen, gleich zwei Ubersetzungsvarianten zu liefern (“Die
schwarze Nacht gab mir schwarze Augen / Doch ich suche mit ihnen das
Licht” bzw. “Doch ich suche mit ihr das Licht”, S. 10), wo doch die deut-
sche Sprache die Zweideutigkeit der Beziige einfach zu vermitteln ver-
mochte (“Doch ich suche damit das Licht”). Eine Reihe von inhaltlichen
Diskrepanzen zwischen Ubersetzung und Ursprungstext lassen sich mdgli-
cherweise darauf zuriickfiihren, dass die von Gu Cheng autorisierten Fas-

6 Das andernorts verschiedentlich anthologisierte Gedicht 'Lebenslauf' aus dem Jahr
1980 fehlt jedoch. Siehe z.B. S. Soong, J. Minford, Trees on the Mountain: An
Anthology of New Chinese Writing. Hongkong: Chinese University Press, 1984:
S. 218.

7 Die umfassendste Auswahl in Chinesisch bieten der Sammelband Hei yanjing
(Beijing: Renmin chubanshe, 1986) sowie die bei Hoffmann unerwihnt gebliebene
Anthologie Gu Cheng shiji (Taibei: Xindi chubanshe, 1988), beide mit zuvor
grosstenteils einzeln verdffentlichten Gedichten Gu Chengs der Jahre 1968-1984.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 231

sungen, auf die sich Hoffmann beruft, von den mir vorliegenden abwei-
chen (z.B. “Als man Windelin gebar / war Tanz bei den Spinnen” statt
“[...] / war Konferenz [...]” in 'Windelins Geburt und Emigration’, S.
167, um nur eine herauszugreifen). Dasselbe gilt bei der Wiedergabe von
zusitzlichen Strophen / Verszeilen (z.B. 'Zu Ende', S. 11, und 'Windelins
Vermichtnis', S. 182). An den entsprechenden Stellen fehlen allerdings
Vermerke, wie sie im Vorwort der Studie fiir den Fall unterschiedlicher
Ausgangsversionen in Aussicht gestellt werden. — Augenfillig ist schliess-
lich, dass Gu Chengs Verse im Deutschen teilweise gereimt wiedergegeben
werden, und tatsdchlich treten vor allem in den friihesten Jugendgedichten
des damals Dreizehn- bis Sechzehnjihrigen gelegentlich Endreime auf.
Wie geeignet strikt formbewahrende Ubersetzungstechniken im Falle zwei-
er Sprachen sind, die wesentliche typologische Unterschiede aufweisen wie
das Deutsche und das Chinesische, ist eine grundsitzliche Frage. Das Re-
produzieren von Reimen ist insbesondere deshalb heikel, weil die Mdog-
lichkeiten der Reimbildung im Deutschen ungleich geringer sind als in der
modernen chinesischen Hochsprache; dem im Deutschen schnell dominie-
rend wirkenden Reim kommt damit ein vollig anderer Stellenwert zu.
Trotzdem gelingt es Hoffmann, Endreime bisweilen ausgesprochen wir-
kungsvoll einzusetzen, etwa in seinem iibersetzerischen Bravourstiick, der
'Akte Windelin', einem in der chinesischen Dichtung einmaligen, vergniig-
lichen Spiel mit dem Absurden, dem zu Recht auch im theoretischen Teil
viel Platz eingerdumt wird. Gu Cheng parodiert darin unter Verwendung
gewisser traditioneller, regelmiéssiger Versformen verschiedenste konven-
tionelle Textsorten wie Aufsatz, Rede, Gebet, Elegie, etc. Der Ubersetzer
fihrt nun mit einem stilistischen Kniff ausgiebig Paar- und Kreuzreime
nach Art deutscher Volkslieder ein, was den satirisch-burlesken Effekt des
Originals erfolgreich unterstreicht. Der Zyklus iiber die tragikomische,
laut Gu Cheng dem Affenkonig Wu Song wie auch Don Quichote nach-
empfundene Heldenfigur Windelin gehort jedenfalls mit zum Lesenswerte-
sten in der gesamten Sammlung.

Die Ubersetzungen des zweiten Bandes liefern gemeinsam mit der
Sammlung Quecksilber das Material fiir den theoretischen ersten Band der
Dissertation. Zur zeitgendssischen volksrepublikanischen Dichtung und zur
Menglong-Lyrik als ihrer bedeutendsten Stromung existierte bisher zwar
schon eine beachtliche Zahl von Ubersetzungen. Eine grossere, mehr als
bloss einfiihrende wissenschaftliche Arbeit, vor allem aber Monographien



232 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

zu einzelnen Dichtern und deren Werk suchte man bisher in der westlichen
Sinologie jedoch vergeblich. Umso begriissenswerter ist Hoffmanns Unter-
suchung zu Gu Cheng, die diesen, zumindest im dekonstruktiven Teil des
Buches, auch als individuellen Schriftsteller und nicht ausschliesslich als
Vertreter einer wie auch immer gearteten “Schule” wiirdigt.

Die im Titel verheissene dekonstruktive Studie ist allerdings erst in
der zweiten Hilfte des ersten Bandes zu finden. Der allein schon rund 140
Seiten zdhlende erste Teil von Band I besteht dagegen aus einer kommen-
tierten Zusammenfassung der bisherigen, in China wie auch in westlichen
Lindern erschienenen Literatur zur Menglong-Lyrik im allgemeinen sowie
zu Gu Cheng im besonderen. Der Autor hatte sich dabei durch eine wahre
Flut chinesischer Sekundirliteratur von unterschiedlichster Qualitit zu
kimpfen. Selbst bei einer Reduzierung des Materials auf die wichtigsten
Diskussionsbeitrage war es nicht zu vermeiden, dass ein Wust von Themen
und Thesen unzihliger Kritiker abgehandelt werden musste. Ein Riickblick
auf die heftige literatur- und gesellschaftspolitische Auseinandersetzung
rund um die zur Zeit des ersten Pekinger Friihlings von 1979/80 aufkei-
mende neue Lyrik, der das — zunichst diffamierend gemeinte — Etikett
“menglong” angeheftet wurde, steht da neben begrifflichen und literaturhi-
storischen Einordnungsversuchen oder Analysen inhaltlicher wie auch
formaler Aspekte der Gedichte Gu Chengs und anderer. Da die behandel-
ten Aufsitze einzeln nacheinander referiert und kritisch beleuchtet werden,
ergab sich so trotz des Versuchs einer thematischen Unterteilung zwangs-
liufig auch eine Reihe von Uberschneidungen. Angesichts solcher Wieder-
holungen, aber auch der schieren Menge an Information, wiinschte man
sich mehr und genauere Verweise: Sofern iiberhaupt vorhanden, beziehen
sich diese namlich meist auf ganze Kapitel oder Unterkapitel, Seitenzahlen
fehlen. (So wird mitunter etwa einfach auf “Punkt 5” verwiesen, d.h. auf
insgesamt 200 Seiten!). Die Ubersichtlichkeit der Darstellung leidet auch
etwas darunter, dass des Ofteren Aussagen der zitierten Kritiker, Kommen-
tare des Verfassers und womdglich noch Stellungnahmen Gu Chengs selbst
miteinander verquickt und nicht deutlich als solche gekennzeichnet werden.
Im ibrigen versteht es sich bei der Fiille von Fragestellungen von selbst,
dass in diesem ersten Teil des Theoriebandes vieles nur angetippt und
kaum eingehender behandelt werden kann. Oft erfahren wir gerade genug,
um den Appetit auf mehr zu wecken.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 233

An niitzlichen Anregungen fiir kiinftige Forschung auf dem Gebiet der
Menglong-Lyrik mangelt es im einfiihrenden Teil der Studie also nicht.
Unklar bleibt jedoch, wie zwingend notwendig ein solch umfangreicher
Uberblick iiber den gegenwirtigen Forschungsstand fiir die Erkenntnisse
des zweiten, textzentrierten Abschnittes zu Gu Chengs lyrischem Werk
war. Selbst bei den ergiebigeren Beitrigen der chinesischen Kritiker, die
grosstenteils ohnehin nur eine beschrinkte Auswahl von frithen Gedichten
Gu Chengs zur Kenntnis nehmen konnten oder wollten, werden ndmlich
die Befunde in den wenigsten Fillen hinten noch einmal aufgegriffen, um
sie wie angekiindigt einer dekonstruktiven Gegenlektiire zu unterziehen.
Solches war auch kaum méglich, denn: “Beitrdge, die sich direkt und aus-
schliesslich mit dem Werk Gu Chengs beschiftigen, sind in China dusserst
sparlich und fehlen im Westen, von den vereinzelten Analysen einiger
Gedichte abgesehen” (soweit schon das Vorwort, S. 11). So musste Hoff-
mann im zweiten Teil, der auch ausfiihrlich auf von den Kritikern bisher
unbeachtet Gebliebenes wie den 'Windelin'-Zyklus oder die 'Quecksilber'-
Gedichte eingeht, zumeist entweder eigene “herkémmliche” Interpreta-
tionsansitze skizzieren oder ganz ohne sie auskommen.

Die Voruntersuchungen des 2. und 3. Kapitels konnen daher als ei-
genstindige, unabhingige Einheit betrachtet werden, die sich libersichtsar-
tig an eine mit der Materie weniger vertraute Leserschaft wendet. Der De-
konstruktionsteil hingegen (Kapitel 5) setzt nicht nur — wie der Verfasser
quasi warnend vorausschickt — grundsitzlich die Bereitschaft voraus, sich
auf einen “Grenzgang” einzulassen, in dem “die Moglichkeit besteht,
durch Zeichen [...] auf den Raum [...] jenseits des Logos hinzuweisen” (8.
179). Die Dichtheit der Prasentation bedingt hier auch einige Vertrautheit
mit dem umfangreichen Textkorpus Gu Chengs.

Ziel dieses Teils der Untersuchung konnte es im Zeichen Derrida-
schen Textverstindnisses kaum sein, aus Gu Chengs Werk irgendwelche
endgiiltigen Botschaften herauszulesen. Anstelle von “Sinn-Ubersetzun-
gen” sollten vielmehr Erklirungsmuster treten, die “im Grunde nur die
Muster der Gedichte aufzeigen” (S. 253). Nur selten werden dabei Gedich-
te als Ganzes erhellt, sondern vor allem einzelne Teile davon: Den weitaus
grossten Raum der Studie nimmt das Sammeln von Bild- und Wortwelten,
von Themen, einzelnen Worten und Schriftzeichen in den verschiedenen
Gedichtbinden und -zyklen ein. Sein Vorhaben, “Locher in der Landschaft
der Gedichte und ihrer Interpretationen zu finden” (S. 216), nimmt Hoff-



234 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

mann beispielsweise wortlich und spiirt Bildern von loch- bzw. kreisférmi-
gen Gegenstinden nach (wie Auge, Schornstein, Patronenhiilse usw.).
Beim assoziativen Zusammentragen von Metaphern, die “im metonymi-
schen Geflecht ihrer Sprache betrachtet” statt nach einem tieferen 'Sinn'
befragt werden sollen (S. 267), orientiert er sich zunichst noch an den am
héufigsten in Erscheinung tretenden Bildbereichen, um dann bei der Lek-
tire spiterer Texte nicht mehr unbedingt den besonders auffilligen oder
hdufigen Metaphern und Zeichen nachzugehen, sondern eine “subjektive
Auswahl” zu treffen (S. 231). Es erstaunt nicht, dass dabei vor allem Licht
auf bestimmte, vom Dekonstruktivismus privilegierte Themen geworfen
wird, wie die Beziehung von Rede und Schrift, Anwesenheit und Abwe-
senheit, Marginalitit, Name und Benennung, Verwandlung u.a.

Das Gestaltungsprinzip, das Hoffmann in Gu Chengs Dichtung aus-
macht, ist bei alledem gleichzeitig auch das seine: “Die Festschreibung von
Sinn wird als Gefiangnis empfunden, dem man nur durch Verwandlung,
durch Metaphorisierung, durch Verkleidung, durch das Spiel, auch das
Wort-Spiel sich entziehen kann” (S. 260). So hangelt er sich, die verschie-
densten Gedichte miteinander vernetzend, von Wort zu Wort, von Meta-
pher zu Metapher, und kreiert seinen eigenen Text. Das Jonglieren mit
dem bei Gu Cheng vorgefundenen Sprachmaterial geht manchmal sogar so
weit, dass vom Deutschen ausgehend Bilderfolgen assoziiert werden, die
im chinesischen Original keinerlei Entsprechung haben. Etwa wenn im Zu-
sammenhang mit dem Begriff des Traumes vom deutschen Wort “Gross-
hirnrinde” (chinesisch danao piceng K B % J& ) ein Bogen zur vorgingig
behandelten Baummetaphorik geschlagen wird (S. 283), oder wenn allein
aufgrund der deutschen Ubersetzung “Baumschule” fiir miaopu B [
(wortlich “Pflanzgarten”, in 'Deutlicher Hinweis', S. 341) die Bereiche
Wald und Schule miteinander verwoben werden. Hier erfahren wir letzt-
lich mehr iiber den Autoren Hoffmann als die Dichtung Gu Chengs.

Ganz allgemein stellt die Studie durch dieses Vorgehen hohe Ansprii-
che an die Leserschaft: Das Aneinanderreihen von aus ihrem urspriingli-
chen Kontext gerissenen Begriffen, Zeichen und Zeichenkomposita, die auf
ihre diversen lexikalischen Bedeutungen hin abgeklopft und mit weiteren in
Gu Chengs Werk auftauchenden Bildern in Beziehung gesetzt werden,
tendiert dazu, mit der Zeit etwas ermiidend zu wirken. Auch verlangt es
wie erwdhnt grosse Vertrautheit mit dem Wortlaut der Originalgedichte.
Am eindriicklichsten gerédt die Untersuchung meines Erachtens denn auch



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 235

dort, wo der Verfasser wie bei der 'Akte Windelin' und der exemplari-
schen Auslegung des darin enthaltenen Gedichtes 'Elegie’ linger bei einem
Gedicht oder einem Zyklus verweilt, mogliche “konstruktive” Lektiiren
mit seiner eigenen kontrastiert und im Einzelnen vorfiihrt, wie die Texte
ihre scheinbare Aussage selbst unterminieren.

Nicht unerwihnt bleiben darf schliesslich noch die umfangreiche Bi-
bliographie, die den theoretischen Band I abschliesst. Neben allgemeineren
Titeln zur chinesischen Literatur und zur Dekonstruktion bietet sie das bis
anhin vollstindigste mir bekannte Verzeichnis zur Menglong-Lyrik.

Christine Kiithne

IRA STUBBE-DIARRA: Die Symbolik von Gift und Nektar in der
klassischen indischen Literatur. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 1995.
(Studies in Oriental Religions 33)

The aim of the book is to present a study of the religious meanings
attached to the opposite pair of nectar and poison, focussing mainly on the
epics and Puranas. However, as these texts often hark back to ideas found
already in the earlier literature occasional excursions are made into Vedic
literature as well. A case in point is, for instance, the discussion of Soma
as the drink of immortality in the Vedas (p. 59 ff.).

Though in the concluding remarks (pp. 142-4) something is sketched
like a development, namely from Amrta as the concrete drink of
immortality in Vedic literature to its use as a symbol of, for instance,
insight in the later literature, at another level the approach is completely
a-historical, even to the point of ignoring whatever evidence of
developments which is available.

This becomes clear immediately at the beginning of the book, from
the discussion of the myth of the “Churning of the (Milk) Ocean” (pp. 7
ff.). The starting point for the author is the version of the BhaP, which
should serve as a “paradigmatic model” for the opposition of nectar and
poison. Be that as it may, one dearly misses a reference to, if not a
discussion of, the findings by Klaus Riiping, according to whom the
inclusion of poison in this myth is actually a relatively late sectarian
development (Amrtamanthana und Kiirma-Avatara. Wiesbaden, 1970, in
particular p. 18).



236 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Likewise, the treatment of the story of Uttanka (not “Utanka”) might
have profited from Friedrich Wilhelm's Priifung und Initiation im Buche
Pausya und in der Biographie des Naropa. Wiesbaden, 1965. In the light
of Wilhelm's study of the relationship between the various versions of the
story the statement (p. 122) that Uttanka was “predestined” to be presented
with nectar in the form of urine is naive to say the least. The formulation,
based on the version of the story in MBh. 14, 54, 12-35, that Uttanka is
someone “who is able to” (kann) eat and drink the excrements of a bull, is
equally careless, as the text tells us that Uttanka after eating them was
utterly confused and in need of a bath (saribhrantah sthita evopasprSya
pratasthe).

To these two examples, which have been chosen more or less
randomly, I may add the way in which the source texts have been dealt
with in no more than only two and a half pages. Instead of the list of dates
of the Puranas (p. 7), based Hazra's Purdnic Records from 1948, a brief
discussion of the problems encountered in the study of these texts (see L.
Rocher, The Puranas. Wiesbaden, 1986) might have been in place. Due to
such omissions, in combination with the many printing errors in the
Sanskrit quotations, the value of the book for sanskritists is unfortunately
reduced considerably.

Likewise, I venture to doubt if the book will satisfy the student of
religion. If for the author the approach needed no explanation, one might at
least have expected the development of a specific vocabulary geared to the
problem at hand. The presentation of the material would have profited
from the introduction of specific terms for the types of meanings attached
to nectar and poison, which range from “identification” to a use “by way
of speaking”, and from the consistent application of these terms.

The author must be admired for the sheer hard work of going through
the vast corpus of epic and Puranic texts. However, in the subsequent
interpretation of the material she seems to have been left too much to her
own devices.

Herman Tieken



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 237

MARLA STUKENBERG: Der Sikh-Konflikt. Eine Fallstudie zur Politisie-
rung ethnischer Identitdt. Stuttgart: Franz Steiner, 1995. (Beitrige zur
Stidasienforschung, Bd. 167)

Indien bietet Anschauungsunterricht fiir die enormen Probleme, die sich
einem multiethnischen Staat heute stellen, wenn er divergierende ethni-
sche, religidse oder wirtschaftliche Interessen einzelner Volksgruppen be-
riicksichtigen muss. Die indische Regierung versteht sich nach wie vor als
Vertreterin eines modernen, sidkularen Staates, dessen Zusammenhalt lang-
fristig nur Bestand hat, wenn religiés oder anderweitig begriindete regio-
nale Sonderanspriiche hinter nationalen zuriickstehen. Andererseits muss
sie eine Losung finden fiir die vielen Forderungen, die heute durch einzel-
ne ethnische und religiose Gruppen gestellt werden. Fast 50 Jahre nach der
Unabhiéngigkeit sind separatistische Gruppen stirker denn je und mehr
denn je bereit, Gewalt anzuwenden.

Nirgends hatte die Forderung nach einem eigenen Staat auf dem indi-
schen Kontinent bisher solch blutige Folgen wie im Punjab, der mehrheit-
lich von Sikhs bewohnt wird und im Teilungsprozess 1947 je zur Hilfte
Indien und Pakistan zugeschlagen wurde, wobei Pakistan die wirtschaftlich
bedeutenderen Gebiete erhielt. In jenem Jahr fielen zahlreiche Sikhs kom-
munalistischem Terror zum Opfer, rund 2,5 Millionen fliichteten von Pa-
kistan nach Indien. Seither sieht sich diese religiése Gruppe, deren Entste-
hung auf den Versuch einer Synthese zwischen Hinduismus und Islam zu-
ruckgeht, als Minderheit, welche bei der Verteilung von Besitz und Macht
leer ausging. Ihr Kampf um Selbstbestimmung und gegen eine hinduisti-
sche Zentralmacht hat bereits vor der Dekolonisation eingesetzt und be-
diente sich bisher unterschiedlicher Argumente und Methoden. Stukenberg
setzt sich zum Ziel, diese anhand einer breiten Basis von miindlichen und
schriftlichen Quellen zu analysieren. Ihre Schrift verspricht, gleich meh-
rere Anforderungen zu erfiillen. Zum einen soll sie erstmals in deutscher
Sprache einen historischen Uberblick iiber die Entwicklung der Sikh-Pro-
blematik von der Griindung dieser Glaubensgemeinschaft im 15. Jahrhun-
dert an bis in die neueste Gegenwart liefern; der Haupttext handelt den
Zeitraum bis Anfang 1992 ab, ein Zusatzkapitel aktualisiert ihn bis Anfang
1995. Zum anderen wird der Konflikt auch anhand der laufenden Theo-
riediskussion iiber die Entstehung ethnischer und religioser Sammelbewe-
gungen untersucht. Stukenberg postuliert, dass der Konflikt ein Resultat
ethnischer Polarisierung ist, der zwar religiésen Ursprungs, jedoch inso-



238 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

fern auch machtpolitisch begriindet ist, als ethnische Bewusstwerdung erst
durch die Ideologisierung der Volksgruppenidee zustande kommt. Verant-
wortlich fiir diese Ideologisierung sind im Falle des Punjab einzelne
wethnische Unternehmer“, welche Stukenberg in Anlehnung an Joseph
Rothschild als Hauptakteure in ihrem Untersuchungsgebiet definiert. Sie
niitzen Angste der Bevolkerung vor Diskriminierung, wirtschaftlichem
Niedergang und anderen Folgen des Modernisierungsprozesses dazu aus,
ihre Machtstellung und ihren Einfluss zu vergrossern. Dabei sind es haufig
die gebildeten Sikhs, welche auf die Mobilisierungsbestrebungen solcher
Provokateure ansprechen und ihren Frustrationen durch religiés verbrimte
Gewalt Ausdruck verleihen, weil bei ihnen die Diskrepanz zwischen Er-
wartungen und Realitdt am grossten ist.

Im historischen Teil wird der Punjab-Konflikt mit der Entwicklung
der Gruppe der Sikhs seit der Religionsgriindung in Beziehung gesetzt.
Den Beginn der Herausbildung eines Gruppenbewusstseins setzt die Auto-
rin ins 18. Jahrhundert an, als die Bedrohung durch andere Religionen zu
einer stirkeren Identifikation der Anhdnger mit ihrer Glaubensrichtung und
zur Militarisierung fiihrte. Die Briten niitzten diese zum eigenen Vorteil
aus, als es darum ging, die Sikhs als treue Angehorige der kolonialen Ar-
mee an sich zu binden. Die Kolonialherren belohnten solche Loyalitat im
frihen 20. Jahrhundert jedoch kaum: gerade in der Zeit hinduistischer
Dominanz forderten die Sikhs oft, aber vergeblich Garantien, dass ihre
Interessen als Minderheit beriicksichtigt wiirden. Ihre Politisierung ver-
stirkte sich wegen der diskriminierenden Auswanderungspolitik der Briten
und insbesondere nach dem Amritsar-Massaker von 1919. Sie miindete in
die Griindung von Sikh-Parteien, welche in den vierziger Jahren eine kom-
promisslose Haltung gegeniiber dem britischen Teilungsplan einnahm.

In der nachkolonialen Periode war die offizielle indische Politik von
Angst vor dem Uberhandnehmen separatistischer Bestrebungen gepragt.
Die Sikhs, denen Kongresshindus 6fters Verschworung mit pakistanischen
Moslems nachsagten, mussten nun nicht die Religion, sondern die Sprache
als Motiv fiir die Forderung nach einem eigenen Staat in den Vordergrund
stellen, um nicht des Kommunalismus verdichtigt zu werden. Dass sich die
Akali Dal, die Sikh-Partei im Punjab, in der Folge mit der Kongresspartei
arrangierte und jahrelang eine fiir ihre Wihler wenig forderliche Politik
unterstiitzte, rief in den sechziger Jahren immer stirkeren Protest hervor.
Die griine Revolution, welche den Punjab zum erfolgreichsten Landwirt-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 239

schaftsgebiet machte, verschaffte kaum Abhilfe, weil der Einsatz teurer
Getreidesorten die wirtschaftliche Ungleichheit verstdrkte. In den letzten
drei Jahrzehnten hat die durch die Revolutionierung der Landwirtschaft
ausgeloste Modernisierung ein Klima der Unzufriedenheit erzeugt, das es
den ,ethnischen Unternehmern® nur zu leicht macht, Gewalt zu schiiren
und Siindenbocke zu identifizieren. Auf die umstrittenste Figur dieser Art,
Sant Jarnail Singh Bhindranwale, geht Stukenberg detailliert ein. Bhind-
ranwale wurde urspriinglich durch Kongresspolitiker unter Federfiihrung
Sanjay Gandhis gezielt aufgebaut, um die regionalen Parteien im Punjab zu
spalten und dem Kongress so mehr Einfluss zu sichern. Bhindranwale ent-
wuchs dieser Rolle aber bald und scharte eine Gruppe junger Sikhs um
sich, die bereit waren, Gewalt anzuwenden. Die Folgen dieses Spaltungs-
versuchs der Kongresspolitiker — eine Eskalation der Gewalt, welche in
Besetzungen des Goldenen Tempels von Amritsar und der Ermordung In-
dira Gandhis gipfelte, Aktionen, die zu liberaus heftigen, teilweise brutalen
Reaktionen der Regierung fiihrten — sind aus den Schlagzeilen der inter-
nationalen Presse bestens bekannt. Stukenberg urteilt zweifellos richtig,
wenn sie der Kongressregierung fatale Entscheidungsschwiche in dieser
Affire vorwirft. Bhindranwale, dem in Stukenbergs Analyse eine zentrale
Rolle zukommt, kann dabei gerade nicht als ,ethnischer Unternehmer®
gelten, weil er nicht aus eigenem Antrieb, sondern durch die Initiative der
Kongresspartei in Aktion trat. Er sorgte durch seine Mobilisierung vor al-
lem der jugendlichen Angehorigen der Sikh-Gemeinschaft lediglich fiir die
Verldngerung des Ausnahmezustands. Er war mit ein Grund dafir, dass
die moderate Akali Dal-Partei ihre vermittelnde Position verliess und heute
zwischen den Extremen laviert. Gegenwartig sind die Positionen nur wenig
aufgeweicht; die gewalttitige Fraktion in der separatistischen Bewegung
nahrt sich noch immer an krassen Menschenrechtsverletzungen der indi-
schen Regierung und der weiterhin lebendigen Hoffnung auf einen eigenen
Staat.

Stukenbergs Untersuchung wird am Schluss des umfangreichen und
zuweilen etwas zu detaillierten historischen Teils durch eine Auswertung
selbst durchgefiihrter Interviews mit Schliisselfiguren der Bewegung ver-
tieft. Sie gewinnt dabei betrichtlich an Anschaulichkeit und Aktualitit, die
involvierten Personen und ihre Ideen werden greifbar. Interessant ist da-
bei, wie sich das Dilemma der Interviewten offenbart: zwar geniesst die
Bewegung vor allem wegen konkreter Diskriminierungen und weil es den



240 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Fithrern gelungen ist, ein mythisches Bild der Sikh-Gemeinschaft zu pro-
pagieren, solchen Erfolg. Doch wird die Motivation fiir die Weiterfiihrung
des Kampfes auch aus der Angst vor einer Dominanz der Hindu-Bevolke-
rung gespiesen, was letztlich nicht die Selbstdefinition der Sikhs, sondern
nur den Hass fordert, dem mit politischen Initiativen nicht beizukommen
ist.

Stukenberg legt mit dieser Studie einen iliberaus wichtigen und fun-
dierten Beitrag zur Situation im Punjab vor. Sie setzt die Problematik zur
theoretischen Diskussion in Beziehung und zeigt, dass pauschale Erklarun-
gen fiir separatistische Tendenzen — etwa religioser Fundamentalismus —
bei weitem zu kurz greifen. Mythische Projektionen sind zwar wichtig,
doch spielen konkrete Machtinteressen von Einzelnen und Kollektiven eine
wesentliche Rolle. Die Idee, mit Interviews auch die psychischen Hinter-
griinde der Bewegung zu durchleuchten, bewihrt sich; man koénnte sich
hochstens wiinschen, die Auswertung dieser Gespriche hitte gegeniiber
dem detaillierten historischen Teil etwas mehr Raum erhalten. Letzterer
hitte durch eine klarere Gliederung profitiert. Wer in der komplexen Ge-
schichte der indischen Parteien wenig bewandert ist, verliert sich sonst
leicht im Gewirr von Parteinamen und Abkiirzungen.

Steven Wedema



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

