
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 1

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 217

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

GIOTTO CANEVASCINE The Khotanese Sahghâ(asûtra. A critical
edition. Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, 1993. (Beiträge zur Iranistik,

Bd. 14)

En collationnant 145 fragments de manuscrits khotanais, en provenance
d'oasis aux alentours de Khotan (p. 161-162), Giotto Canevascini apporte
une nouvelle et importante contribution aux nombreux matériaux relatifs au

Sahghâta-sûtra. Comme le note l'auteur lui-même, ce texte bouddhique
connut une large diffusion, en Asie centrale notamment. Conservé en son

original sanscrit par des manuscrits sur écorce de bouleau, faisant partie du

lot de manuscrits bouddhiques trouvés à Gilgit (actuelle région des

"Northern Areas", Pakistan) en 1931, et datés du 6e-7e siècle par von
Hinüber (p. xii), le Sanghât.a-sûtra fut traduit deux fois en chinois, mais
aussi en tibétain, sogdien (ms fragmentaire de Turfan) et khotanais. Cette
dernière version, comme nous allons le voir, comprend quelques
fragments, antérieurs aux mss sanscrits de Gilgit. On peut imaginer le
foisonnement d'approches qu'une telle richesse de matériaux peut induire. A cet

égard, R. E. Emmerick (1992:29)1 soulignait déjà l'importance de la mise

en parallèle du texte sanscrit et de la version khotanaise pour l'étude de la

terminologie bouddhique et, plus particulièrement, de la lexicographie de

l'ancien khotanais.
L'auteur présente ici l'édition des fragments khotanais avec une

traduction anglaise, complétée, dans les passages lacunaires, par une
traduction à partir du sanscrit2. La traduction anglaise est assortie d'un
commentaire, d'une introduction et de notes, présentant une analyse des termes
khotanais dans leur évolution historique. Divers annexes, enfin, complètent
l'ouvrage.

1 A Guide to the Literature of Khotan. Tokyo, The International Institute for Bud¬

dhist Studies, 1992.

2 Le texte sanscrit, basé sur les mss de Gilgit, a été intégralement édité par Oskar
von Hinüber, voir Canevascini p. xiii.



218 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Dans son introduction, Giotto Canevascini fait l'historique des diverses

versions du texte, et des nombreux travaux sur le Sahghâta-sûtra:
éditions (sanscrite, khotanaise), traductions (anglaises et allemande) et études

critiques. Il fournit les arguments permettant de dater les différents
fragments de mss qui, selon lui, appartiennent à trois périodes différentes:
deuxième moitié du 5e siècle, début du 7e siècle et début du 8e (p. xiii-
xiv). En ce qui concerne la date de la traduction en ancien khotanais
l'auteur estime que "it seems reasonable to place the translation at the
latest in the first half of the fifth century" (p. xvii). Il note aussi le caractère

composite du Sahghäta-sütra, qui serait inhérent au texte, dès son origine
(p. xii). Pour ce qui a trait à l'écriture, Canevascini renvoie le lecteur aux
travaux de Lore Sander (p. xiii-xiv et p. 161). Une note lapidaire résume
les données physiques des fragments de mss: "The MSS are all written on
Central Asian paper in the formal script" (p. 161-162; on trouvera davantage

de renseignements aux pages 175-254).
Enfin, d'après l'auteur, le titre "Sahghâta-sûtra" "should have originally

meant "Book of the Vessel" (storing all the treasures of the Law)"
(p. ix-x).

Laissant aux spécialistes de l'ancien khotanais le soin de s'exprimer
sur le sujet, nous nous limiterons ici à quelques remarques intéressant
l'histoire et la doctrine bouddhiques et le travail de traduction et
d'interprétation.

C'est un fait: le Sahghäta-sütra se présente comme un texte morcelé
qui use et abuse du style didactique. Et, de ce point de vue, on ne peut que
souscrire à l'opinion de Giotto Canevascini (p. xii) qui dit "the authors of
the text wanted to produce from the beginning a book aimed at propagating

the Mahâyâna among a large public". Au premier abord en effet, le

texte — comme bien d'autres sûtra — semble insister sur l'idée que
l'entrée dans l'enseignement du Bouddha produit l'épuisement sans reste
des rétributions karmiques les plus funestes et l'obtention rapide de l'éveil
complet et insurpassable (anuttara-samyaksambodhï) (cf. p. x et p. 6),
alors que, le rejet de la bonne loi encoure comme fruit les conséquences
les plus néfastes (apothéose au § 42).

En revanche, il est difficile d'admettre avec l'auteur que "The most
striking feature which distinguishes this text from other sûtras of the

Mahâyâna is its apparently 'heterodox', 'non-canonical' character" et,
encore moins, d'admettre les raisons que l'auteur donne à l'appui de son



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 219

propos (p. xii). Et notamment: "... shown by the fact that the doctrinal
portions of the text are almost non-existent if compared with the portions
which describe the astonishing merit to be gained by hearing, writing or
reciting the sûtra itself. Il ne nous est pas du tout clair ce que l'auteur
entend par "doctrinal portions", malgré son renvoi à la n. 1 du § 144.

Certes, définir le genre "mahayäna-sütra" n'est pas chose simple.
Néanmoins, on peut regrouper sous cette catégorie, un nombre assez

important de textes de nature très diverse. Quelques-uns s'appellent d'eux-
mêmes ou sont appelés "mahâyâna-sûtrd", d'autres déterminent leur

appartenance au genre par les thèmes qu'ils développent, d'autres encore

pour d'autres raisons qu'il serait excessif d'évoquer ici.
Ces dernières décades ont vu naître un regain d'intérêt pour les

mahäyäna-sütra et des études très poussées de ces textes dans leur contexte
historique, archéologique et religieux au sens large (pratiques méditatives
et rituel par exemple), ainsi que l'étude de la narration et du genre
littéraire en soi, ont apporté des connaissances nouvelles, dont on trouvera un
resumé concis et éclairant dans l'article "Daijö" du Höbögirin.^ Gregory
Schopen, qui représente l'une des figures de proue de ce renouveau, a

souligné à plusieurs reprises l'importance du culte du livre dans le

Mahäyäna. De ce point de vue, l'insistance sur les mérites qui découlent
du fait d'entendre, copier ou réciter le Sahghäta-sütra, loin d'être une
exagération littéraire (cf. p. xii) n'est que l'expression d'une phraséologie
consacrée. En suivant le texte lui-même, on peut en retracer les passages
essentiels.

1. Entendre (§ 13, p. 6): yah kascit sarvasüremam samghätam
dharma-paryâyam sroçyati, tasya pamcänantaryäni kantiani pariksayam
yâsyanti (que l'auteur traduit ici par "all round treatise", khotanais bissä

hälä ttuväraä-: une glose serait bienvenue!), § 18, p. 8 "Samghàta-Law", §

136.6, p. 60 "the Law treatise SgS");
2. Écrire / copier, réciter (§ 31, p. 13, § 70.5, p. 32): samghätam

sütram tikhiçyati vâcayisyati...
3. écrire, retenir, réciter, en saisir le sens (§ 90.2, p. 40, § 92.4, p.

41, § 94.1, p. 42): dharma-paryâyam likhiçyati dhârayiçyati väcayisyati

3 Volume VII, 1994: 767-801 et notamment 787b-789b.



220 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

paryaväpsyati Le khotanais, et c'est intéressant, précise "écrire dans un
livre" (püstya pirate).

4. Honorer, vénérer, rendre hommage en offrant des fleurs, de

l'encens, etc. (§ 108.6).
5. Le Samghäta-sütra est comparé au Tathâgata, il fait "œuvre de

Bouddha" dans le monde (§ 116-123: notons toutefois que le passage n'est

pas conservé en khotanais). Et une analyse plus poussée pourrait dégager
d'autres éléments encore.

Toute traduction, implicitement, fait œuvre de lexicographie et

d'herméneutique. Le verbe "traduire", on le sait, comporte dans la plupart
des langues le sens de "transférer". En khotanais aussi, où le terme byüh-
dit R. Emmerick (1983:17)4 "is also used in the literal sense of
'transfer' from one place to another, byüh- means accordingly 'transfer'
from one language to another." Lorsque la traduction s'opère sur un texte
lui-même traduit, le transfert de sens se complique. Il peut être utile pour
décider du sens de l'équivalent en question de se référer au terme, tel qu'il
est expliqué dans le contexte original, dans ce cas le corpus des textes

bouddhiques indiens.
Revenons au Sahghäta-sütra et arrêtons-nous sur les termes scr

dharma et bodhisattva que le khotanais traduit par hâra signifiant "choses"

("things", p. 124 § 40, n. 2) et balysüüa-vüysaa. L'auteur pense que ces

traductions sont le fait d'un "concern with the meaning, also apparent in
the widespread use of interpretative translations of technical terms, which
is a remarquable feature of Khotanese translations of Buddhist works.
The most striking examples are balysüna-vüysaa 'bodhi-seeker' rendering
Bodhisattva and hâra 'things' rendering the dharmas, the Daseinsfakto-

ren
Le mot dharma, terme au demeurant équivoque, désigne au sens

large, les divers éléments ou constituants qui, mis en relation, concourent à

former des entités composées. En somme, au sens large les "choses" ou
"entités" qui, entre autre, possèdent (dharma, < dhr-) un caractère propre
(svalaksana) et sont susceptibles d'être objet de connaissance. La scolastique

bouddhique les classe et définit différemment selon les écoles. Or,

"Some remarks on translation techniques of the Khotanese". In; Röhrborn, K. und
Veenker, W. hrsg. Sprachen des Buddhismus in Zentralasien. Wiesbaden, Harrassowitz,

1983. Veröffentlichungen der Societas Uralo-Altaica, Bd. 16.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 221

quelle que soit l'opinion d'école que l'on fasse sienne, les dharma ne sont

en aucun cas des "Daseinsfaktoren". Mis à part le fait que dans le contexte

présent une traduction si "connotée" soit hors propos, il faut souligner que
même quand le terme dharma intervient dans un traité de philosophie
bouddhique, le traduire par "Daseinsfaktoren" serait au moins une
"surconnotation", au pire un contresens. Que ce soit au sens littéral de "Da-
sein-s-faktoren" / "facteurs de (ou constituants) l'être-là" ou bien, au sens

plus spécifique que lui donne l'école phénoménologique allemande ou
même, pire encore, Heidegger, on ne saurait faire du terme "Daseinsfaktoren"

un équivalent du mot dharma. Le vague et apparemment peu
rigoureux hâra (l'ambiguité pourrait éventuellement surgir dans le cas

spécifique où "dharma" s'oppose à "artha") est donc préférable. Il en va
de même en ce qui concerne l'expression khotanaise balysüna-vüysaa
signifiant 'bodhi-seeker'. Les traducteurs khotanais, pour traduire le scr
"bodhisattva", se servent ici et à défaut de mieux du mot scr d'emprunt ou
choisissent un équivalent calqué sur l'interprétation exégétique: l'attitude
fondamentale du Bodhisattva est bien celle de rechercher l'éveil en vue du
bien des êtres, comme en témoignent de nombreux textes, la Vibhäsä par
exemple, traité de l'école Sarvästiväda-Vaibhäsika. Dans les deux cas, en

somme, il n'y a pas lieu d'y voir une "interpretative translation" propre au
khotanais.

Un autre cas, le mot vedanä. L'auteur nous dit que le terme khotanais

vïyanâ, mot d'emprunt du sanscrit vedanä, "means consistently in this text
'painful sensation, pain'. It means 'sensation', only when it is used as a

technical term denoting one of the five skandha. I always translate it
as 'painful sensation, pain', thus following the Khotanese translator's
interpretation of the word." On notera toutefois que le mot vedanä a en
sanscrit classique le sens de "sensation pénible", sens qu'il garde parfois en
sanscrit bouddhique (voir BHSD 508b, s. v. vedanä-bhinna. Cf. avec la
traduction tibétaine de MvyS 9245 à laquelle renvoie Edgerton: sdug bshal

gyi tshor bas gzir ba ainsi qu'en pâli (v. PTSD s. v. vedanä).
Au § 247.3 Canevascini traduit l'expression scr vïrya-bala (le

khotanais n'est pas conservé) par "energy and power", interprétant
l'expression comme un composé copulatif (dvanda), alors qu'il serait

préférable d'y voir un composé appositionnel du type karmadhäraya,
d'après l'exégèse (cf. Abhidharmakosa ad VI.69cd). Il en va de même pour



222 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

une autre des cinq forces ou pouvoirs (bald), contemplés par la scolastique,

à savoir "rddhi-bala" (§ 237 "rddhi and power").
D'une manière générale, et pour revenir sur la remarque de Canevascini

(p. xviii) citée ci-dessus, il convient de distinguer. Le "widespread
use of interpretative translations of technical terms" n'est pas le fait du seul

khotanais mais procède de deux causes distinctes. La première est un fait
inhérent à la technique de traduction propre à toute langue. On recourt à la

paraphrase, entre autre, lorsque l'expression équivalente d'un mot de la

langue d'origine est difficile, voire impossible, à trouver dans la langue
d'arrivée. Le recours à la paraphrase, comme au mot d'emprunt du reste,
est en soi un aveu d'impuissance et trahit, en somme, une certaine
maladresse, une pratique de la traduction mal maîtrisée, voire une impossibilité.

Les érudits indiens et tibétains qui rédigèrent la Mahävyutpatti et les

règlements statuant la procédure de traduction du sanscrit en tibétain, em-
barassés par des mots n'ayant pas leur correspondant en tibétain (dans le

cas de quelques phytonymes par exemple), conseillèrent tout simplement
de transcrire le mot sanscrit d'emprunt en le faisant précéder du mot commun

tibétain. Dans le cas précis de la traduction du mot "Bodhisattva" en

khotanais, comme nous venons de le voir, 1'"interpretative translation" est
le fait d'une traduction littérale d'une glose d'exégèse, visant à garantir à

l'expression choisie un degré minimum d'autorité, comme du reste le fait
le mot d'emprunt.

Tout récemment et dans les pages mêmes de cette revue, David S.

Ruegg, analysant les problèmes inhérents à la traduction des textes de

philosophie bouddhique, exprimait une manière de principe qui peut sans autre

s'étendre à l'œuvre de traduction tout court: "Translation of Sanskrit or
Tibetan philosophical texts must then involve a very sustained effort
toward understanding and interpretation and in the domain of intercultural
transmission and hermeneutics. This need can not be met simply by turning
out more translations, however worthy this may be. A balance will have to
be struck between interlingual translating on the one side and interpretation,

analysis and synthesis on the other side. This last activity can be
either intralingual or interlingual, and it needs to be both systematic
(synchronic) and historical (diachronic)".5

5 "Some reflections on Translating Buddhist Philosophical texts from Sanskrit and
Tibetan". Etudes Asiatiques, XLVI.l, 1992:382.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 223

Une question quelque peu brouillée par la disparité certaine entre les

séquences narratives, mais intéressante à plusieurs égards, est celle de

l'entrée en scène du bodhisattva Bhaisajyasena qui tient son nom du fait
qu'il dispense tous les médicaments, les quatre-vingt-quatre mille exposés
du Dharma. Entrent en scène avec lui deux types de personnages que
Canevascini définit "contrasting figures of not clearly identifiable 'old' and

'young' beings" (p. ix, p. 146-147, § 174). Le sanscrit les nomme entre
autre vrddhäh et daharäh (§ 224), "aînés" et "puinés", on puräna et nava
"anciens" et "nouveaux" (§ 261). L'équivalent khotanais de dahara est

nûvaraa (scr navaka), "jeune" et "nouveau". Pour plusieurs raisons,
compliquées certes, mais non inexplicables, les deux types de personnages
interviennent dans le texte avec des rôles changeants.

Si les "jeunes" ressemblent parfois aux bâla-prthagjana, les profanes
enfantins, à l'esprit obtus (notons au passage que le khotanais traduit le scr
baia par jada et que, en sanscrit en tout cas, jada est synonyme de ace-
tana) qui ne comprennent pas l'enseignement du Bouddha, ils sont aussi les

"nouvellement venus", à la fois dans le cycle des existences samsära, cf. §

174, n. 2) et dans l'enseignement du Bouddha. On voit pointer, en

filigrane, les discussions sur la nature de l'être circulant dans le samsara qui
sans cesse ont occupé les diverses écoles bouddhiques, mais aussi les non-
bouddhistes y compris les religions non-indiennes. Dans un passage du

Sahghäta-sütra, Bhaisajyasena interroge Bhagavat afin de savoir comment
les daharäh surgissent et disparaissent. Bhagavat répond par une comparaison:

"De même qu'un homme qui toucherait le feu avec un morceau de

bois, allume ensuite [un autre] morceau de bois avec le feu [du premier
morceau], c'est ainsi Bhaisajyasena, que la vie / l'existence (ätma-bhäva)
[mais aussi, le "soi", la "personne"] des hommes (mänusya) naît / vient à

l'existence tout d'abord / en premier (prathamam) et, une fois né, on
éprouve la sensation." La thématique est bien bouddhique, et la comparaison

du feu et du combustible classique. On se souvient de la strophe âyur
uçmatha vijnänam yadä käyarn jahaty ami I apaviddhah tadä sete yathä
käctham acetanah II, citée plus d'une fois par Vasubandhu.

Plus subtilement encore, les nouveaux venus dans l'enseignement du

Bouddha, évoquent les discussions sur la nature du Bodhisattva ou la place
des Bodhisattva dans l'assemblée des auditeurs de Bhagavat, pour ne citer

que ces deux thèmes.



224 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

On souhaiterait à cet égard une lecture attentive des §§ 248-253 et de

leurs prolongements, passages que l'auteur résume succintement et qu'il
vaudrait la peine de traduire en entier. En un style concis, le Sahghäta-
sütra donne ici les éléments essentiels qui distinguent, si l'expression nous
est permise, les adeptes de l'enseignement du Bouddha (anciennes écoles,
les "vieux" auditeurs) et ceux de l'enseignement du "Dharma qui fait
œuvre de Bouddha" (Mahäyäna, les "nouveaux" auditeurs), avec tout ce

que cela implique et notamment la présence d'une double assemblée qui
vient désormais écouter le Bouddha dans les prologues des Mahäyäna-
sütra, et sur laquelle se termine le Sahghäta-sütra (§ 261.2 Serait-ce là,
l'une des interprétations possibles du sens du titre du sûtra que le tibétain
en effet traduit par 'dun zun gyi mdo, à savoir "Sütra de la paire
d'assemblées" (cf. Canevascini p. ix)? Notons enfin que, dans le prologue
du SgS (§ 1-6), l'analyse des "présents" de la grande assemblée des bhiksu
et celle des "absents" de l'assemblée des Bodhisattva, et de leur suivants,

pourrait donner des indications intéressantes.
Par ailleurs, la paire daharäh I vrddhäh (ce terme est synonyme de

sthavira, firna) est bien connue de la littérature bouddhique et intervient
notamment dans le fameux épisode du danapati qui élargissait ses biens

aux "anciens" (sthavira) en excluant les "jeunes" (srâmanera, cf. Canevascini

p. 146-147, n.l), épisode que l'on trouve dans la Kalpanämanditikä
de Kumäraläta (connue en version chinoise comme Süträlamkära
d'Asvaghoça). Quant à la référence canonique au sujet des dahara, c'est,
bien entendu, le Dahara-sutta du Samyutta-nikäya lui-même qui nous
instruit: cattäro kho me maharaja daharä ti na urmätabbä daharäti na pari-
bhotabbä. katame cattäro? D'après la version scr conservée en chinois, les

quatre personnages sont le prince héritier (kumära) — notons en passant

que le Bodhisattva est couramment appelé "jeune homme" ou "prince héritier"

(kumâra-bhûta), épithète usuelle de Manjusri et du futur Bouddha —,
le petit serpent (uraga), le petit feu (agni) et enfin le jeune entré en religion
(srâmanera). C'est du reste par ces deux textes que toute étude critique du

Sahghäta-sütra devrait commencer, d'autant plus qu'une version de la

Kalpanämanditikä circulait en Asie centrale dès le 4e siècle (cf. Canevascini

p. xiv).
Attesté en Inde du nord, largement diffusé en Asie centrale, conservé

en sogdien comme nous le soulignions au début de cette recension, le

Sahghäta-sütra évolue dans un espace où se croisent les sociétés indiennes,



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 225

iraniennes, chinoises et, plus tard, la société tibétaine. Quelques* indices

permettent d'entrevoir le milieu d'évolution du texte. Par exemple,
l'allusion à la pratique du suicide expiatoire (§ 99.5), par inanition, comme
le laisse entrevoir l'épisode du sage qui nourrit le candidat au suicide (§

99.12). Ce dernier sera finalement délivré par la confession des fautes

(pratique commune aux bouddhistes et aux manichéens) et l'audition de

l'enseignement. L'allusion au suicide expiatoire nous renvoie au milieu
brahmanique, mais aussi aux doctrines jaina et manichéennes, sans parler
du fait que la pratique du suicide prit une part importante en Chine et vers
le 5e siècle, et intéressait déjà la dogmatique bouddhique. Lorsqu'on sait

l'importance de Khotan pour l'étude de la formation du Mahäyäna et pour
l'histoire du bouddhisme indien et chinois, cela vaudrait la peine de pousser

l'analyse.
Canevascini, comme il nous le dit lui-même, se sert du texte sanscrit

pour la reconstitution du khotanais et la concordance des textes sanscrit et
khotanais. En rendant accessible le texte sanscrit du Sahghäta-sütra,
jusqu'ici inédit, il fournit aux études indiennes et bouddhiques un matériau
intéressant. En effet, ceux qui reprendront le flambeau, pour établir une
édition critique du sanscrit ou pour intégrer le Sahghäta-sütra dans une
étude sur la formation du Mahäyäna, lui en sauront gré.

Cristina Aima Scherrer-Schaub

The Fifth Commandment. Biography of Shapurji Saklatvala by his Daughter

Sehri Saklatvala. Manchester: Ed. Sehri Saklatvala, 1991.

Gleich zu Beginn dieses Buches wird klar, dass die Autorin das im Titel
erwähnte fünfte Gebot — ehre deinen Vater — zu seinem zentralen Prinzip
erkoren hat. Shapurji Saklatvala, ein Brite indischer Abstammung, der in
den zwanziger Jahren zweimal Labourabgeordneter im englischen Parlament

war und sich in einer langen politischen Karriere als zäher Vorkämpfer

für sozialistische Ideale und Entkolonisierung profilierte, wird in ihrem
Buch mit Lob förmlich überschüttet. Es handelt sich denn auch kaum um
eine kritische Würdigung seines Lebenswerks in wissenschaftlicher
Absicht, sondern um einen liebevollen Nachruf auf einen Familienvater und

Mentor; die Autorin begreift sich als voreingenommene Bewundererin,
nicht als streng objektive Richterin. Sie entwirft mit leichter Feder ein
anschauliches Bild ihres Vaters, dessen politische Karriere den roten Faden



226 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

in einer mit Anekdoten aus Familie und Verwandtschaft gespickten Erzählung

bildet.
Nach seiner Kindheit in Bombay kam der aus einer wohlhabenden

Familie stammende Saklatvala nach England, wo er bei der Londoner
Niederlassung der Tata Industries arbeitete. Von Anfang an engagierte er sich
in den damals im Wachstum begriffenen sozialistischen Klubs und
Gesellschaften wie der Fabian Society und der Labourpartei und machte sich als

brennender Verfechter besserer Gesetzgebung für die arbeitende Bevölkerung

einen Namen. Wie für die meisten seiner politischen Weggefährten
bildete die Russische Revolution eine wichtige Quelle der Inspiration für
den jungen Sozialisten, der 1922 erstmals gewählter Labourabgeordneter
wurde, obwohl er einem grossen Teil seiner Wählerschaft wie auch vielen
seiner Parteikollegen etwas allzu links stand. Von dieser Zeit an wurde er
nicht müde, die britische Kolonialpolitik aus der Sichtweise eines Betroffenen

anzuprangern und mit Blick zunächst auf Irland, dann auf Indien einen

politischen Umschwung zu fordern — auch wenn er damit selbst in seiner

eigenen Partei gegen den Strom schwamm. Die Biographie vermittelt
anschaulich die Aufbruchstimmung, von der die Linke in den Jahren nach
dem 1. Weltkrieg geprägt war, sowie die Rolle, welche Saklatvala bei der

Formulierung ihrer Linie in Bezug auf die Kolonien spielte. Seine Situation

war schwierig: sein ausgeprägter Sinn für soziale Gerechtigkeit gebot ihm,
die offizielle Parteilinie häufig zu verlassen, wenn es um koloniale Fragen
ging, andererseits lag ihm auch viel an den Bedürfnissen der britischen
Arbeiterschaft, deren Interessen jenen der indischen meist diametral
widersprachen. Wenn sich daraus auch mancher interner Zwist ergab, so wurde
seine Parteiarbeit allgemein als Bereicherung betrachtet — ein Hinweis
darauf, dass das Prinzip der Internationalität zu dieser Zeit von vielen
Sozialisten konsequenter hochgehalten wurde als in den Jahrzehnten danach.

Saklatvalas Buch kann nur bedingt als wissenschaftlicher Beitrag
betrachtet werden. Zum Teil ist dies auch durchaus Absicht; und zu dieser
Absicht passt es, dass das Buch kaum formale Gliederungselemente
aufweist. Zu einem populärwissenschaftlichen Text passen allerdings die vielen

überlangen Zitate, welche praktisch nie kommentiert werden und ihn
zuweilen fast unlesbar machen, schlecht. Dass Kapitelüberschriften und
Index fehlen und es darüber hinaus auch von peinlichen Orthographiefehlern

nur so strotzt, trübt die Lektüre erheblich und macht sie für das
interessierte Laienpublikum unzugänglich. Mit wenig mehr Einsatz seitens des



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 227

Verlags hätte daraus eine für Fach- wie Laienleserschaft gleichermassen
interessante Publikation werden können.

Steven Wedema

HANS WILHELM HAUSSIG: Archäologie und Kunst der Seidenstrasse.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1992.

Dieser reich bebilderte Band (8 Farbtafeln, 549 S/W Abb.) bildet den
Abschluss einer Buchreihe — bestehend aus drei Bänden — zum Thema
Seidenstrasse. Die Titel der beiden anderen lauten Die Geschichte Zentralasiens

und der Seidenstrasse in vorislamischer Zeit (Darmstadt 1983, 2.

Auflage 1992) und Die Geschichte Zentralasiens und der Seidenstrasse in
islamischer Zeit (Darmstadt 1988).

In diesem dritten Band vermisst der Leser weder die Chinaseiden in
der Diözese Köln noch den Buddha im schwedischen Hellgö oder die
Textilien im nordmongolischen Noin-ula. Was dem Band fehlt, ist jedoch
eine vernünftige Gliederung. Bilder und Texte zur ägyptischen bis
spätislamischen Kunst werden nur in annähernd historischer Folge aneinander

gereiht. Das Studium des Autors führte ihn zu den Miniatursammlungen
des Topkapi Saray, Istanbul, zur Bibliothèque Nationale, Paris, zur British
Library, London, zum Museum für Indische Kunst, Berlin, und zu chinesischen

Kunstsammlungen in einigen japanischen Museen. Das Ergebnis war
eine so reiche Ernte an z.T. unbekannten Abbildungen, dass man daraus

neue Publikationen — wie z.B. zur Geschichte des Gewandes der Bewohner

von Palästina und Klöstern an der Seidenstrasse zusammenstellen
könnte. Die erste Voraussetzung für derartige wissenschaftliche Arbeiten
hätte ein alphabetisches Stichwortregister vermittelt, das bedauerlicherweise

hier — wie auch in anderen wichtigen Publikationen, wie z.B. in neueren

Ausstellungskatalogen —, fehlt. Auch einige Irrtümer im Text — wie
z.B. neben der Nummer 165, seien hier erwähnt: Tatsächlich zeigt die

Abbildung keine Runenschrift auf Silberbarren, sondern die frühchinesische

Orakelschrift auf einem Tierknochen (Schulterblatt?) aus Anyang/He-
nan. Nr. 330 zeigt keinen Buddha im Nirvana, sondern einen liao-zeitli-
chen Bodhisattva. Was der Autor in Nr. 338 als "Uigurische Miniatur
einer vornehmen Dame" bezeichnet, ist wahrscheinlich der Bodhisattva Ti-
Tsang (Ksitigarbha) (vgl. E. Dittrich, in: OE 19, 1/2, Dez. 1972). Die
Figur des Spassmachers (Nr. 437) entstand nicht während der Tang- sondern



228 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

während der Späteren Han-Zeit, und wurde nicht aus Holz geschnitzt,
sondern aus Tonerde geformt (vgl. Katalog Das Alte China, Essen 1995, Abb.
111), — ein Abklatsch stellt wahrscheinlich nicht Kybele auf dem Löwen,
sondern den Bodhisattva der Weisheit Wen-shu (Manjusri) dar (Abb. 255).
Im Text zur Abbildung 459 wurde der Grabungsort Mancheng/Hebei mit
Mawangdui/Hunan verwechselt. Die Bronzeleoparden gehören zum Grabgut

der Prinzessin Dou Wan und nicht zu dem der Markgräfin von Tai.
Die Steinreliefs der Nr. 91 schildern die Begegnung zwischen einem Weis-
heitsbodhisattva (Wen-shu) und dem mit Wunderkräften begabten Vimalakïrti

(Wei-mo), und nicht mit dem Kaiser! Nr. 39 schildert nicht den

Ringkampf des Herakles mit Antaios, sondern ein sportliches Ereignis, wie
es in der Mongolei — wenn auch mit einem anderen Ursprung — häufig
stattfindet. Die Struktur des Baumes (Nr. 28) hat ihre Vorbilder auf
Grabkacheln der frühen Han- und nicht der Tang- Zeit. Die Malerei auf der
Hülle des Spielblattes im Shôsô-in/Nara mit den Elefantenreitern (Nr. 407)

gibt keine Gesandtschaft wieder, sondern eine Musikkapelle aus vier
Personen. Die hier und auch bei Nr. 406 erwähnte Raumdimension der
chinesischen Landschaft wurde vermutlich in China und nicht in Rom entwik-
kelt. Ähnliche Irrtümer- wie die Rezeption griechischer Mythen durch die

Skythen (S. 3) — entbehren jeglicher Beweisführung. Diese und andere

Errata entstanden vermutlich während der Zeit der Erkrankung des inzwischen

verschiedenen grossen Historikers und Byzantinisten, der sich
besonders um die Erforschung der Literatur zu den zentralasiatischen
Seidenstrassen verdient machte. Die Abbildung zur Nr. 538 erfordert nicht

nur wegen Änderung der verwechselten Bildunterschrift besondere Erwähnung,

sondern auch wegen der frühen Version des Themas "Reiterjagd"
und der Art ihrer Wiedergabe. Die dort abgebildete Wandmalerei stammt
nicht — wie bei H.W. Haussig erwähnt — aus Liao-yang bei Mukden,
sondern aus T'ung-kou (Tong'gou) am Mittellauf des Grenzflusses Yalu
gelegen — das bis 427 n. Chr., Hauptstadt des nordkoreanischen Königreichs

Koguryo war. Ab 1905 besuchten mehrere japanische Archäologen
die Steinkammergräber; Hiroshi Ikeuchi und Sueji Umehara veröffentlichten

die Forschungsarbeiten unter dem Titel T'ung-kou 1938-40 in Tôkyô.
Die Wandmalerei bedeckt die linke Wand der Hauptkammer des Grabes
der Tänzer in Zinnoberrot, Ocker, Tusche und verdigris. Für eine dynamische

Links-Rechts-Bewegung wurden die mit gegürteten, hüftlangen Jakken

und weit geschnittenen Hosen bekleideten Reiter über die Bildebene



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 229

auf eine Weise verteilt, wie es ähnlich von hanzeitlichen Wagen- und
Reiterzügen bekannt ist. In gewünschter Ergänzung leitet ein Jäger im
"parthischen Schuss" durch seine Rückwärtsbewegung die Gegenbewegung

von Rechts nach Links ein. Die Herren, die mit Pfeil und Bogen auf
Hirsche, Tiger u.a. Fehden schiessen, tragen zu der eleganten Kleidung
dekorativ mit Federn oder Federbüschen garnierte Kappen, wie man sie
ähnlich erst in weiter Entfernung am Ili in Semirecie findet. Die
bemerkenswerte, heute auf chinesischem Territorium befindliche
Wandmalerei, wurde in letzter Zeit wiederholte Male als Schmuck von
Reiseprospekten des südkoreanischen Overseas Information Service
benutzt. Es bleibt nur zu hoffen, dass auch dies zur näheren Bestimmung der
rätselhaften Reiter führen wird!

Edith Dittrich

HANS PETER HOFFMANN: Gu Cheng — Eine dekonstruktive Studie zur
Menglong-Lyrik. 2 Bde. Frankfurt a.M.: Peter Lang, 1993. 830 S.

Als einer der Hauptvertreter der Menglong-Lyrik gehörte Gu Cheng in den
frühen Achtzigerjahren zu den meistdiskutierten volksrepublikanischen
Autoren überhaupt. Übrig blieb nach Ende der stark ideologisierten
Literaturdebatte von damals in erster Linie noch das oberflächliche Bild vom
naiv-romantischen "Märchendichter", der sich nach den Erfahrungen der
Kulturrevolution seine eigene Traumwelt voll kindlicher Phantasien aufzubauen

suchte. Die "Mär vom Märchendichter" (H.P.Hoffmann) geriet zur
Schauermär: Seit dem Tod Gu Chengs und seiner Frau Xie Ye wurden vor
allem in Hongkong und China in Windeseile eine Unzahl von Publikationen

auf den Markt geworfen, wobei das Werk des Dichters an sich von all
den zum Teil sensationslüsternen Berichten und Nachrufen, den gesammelten

biographischen Materialien sowie den persönlichen Reminiszenzen von
Angehörigen, Schriftstellerkollegen und Kritikern förmlich zugedeckt zu
werden drohte. Hans Peter Hoffmanns umfangreiche Dissertation kam da

gerade im richtigen Moment, um Gu Chengs Gedichte selbst, die immerhin
für die neue Lyrik Chinas seit den Siebzigerjahren prägend waren, nicht
ganz in Vergessenheit geraten zu lassen.

Hoffmann präsentiert insgesamt zwei Bände. Als Einstieg in die Lektüre

sind einige hier erstmals übersetzte autobiographische Texte Gu

Chengs zu empfehlen (etwas versteckt gehalten im 4. Kapitel von Band I),



230 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

vor allem aber der zweite Band. Dieser enthält die bisher grösste Auswahl
an Gedichten Gu Chengs in deutscher Übersetzung, ja die umfangreichste
deutsche Ausgabe eines chinesischen Lyrikers der Gegenwart überhaupt.
Nachdem Hoffmann schon 1990 den Band Quecksilber mit Gedichten aus
den Jahren 1986-88 in einer beachtenswerten zweisprachigen Edition
herausgegeben hatte, legt er nun sämtliche vor 1986 entstandenen Gedichte
dieses Autors vor.6 Bei einem Teil der insgesamt über 300 Gedichte wurde
für die Übersetzung auf bisher unveröffentlichte Manuskripte zurückgegriffen.

Da die chinesische Fassung der Gedichte — anders als bei der Sammlung

Quecksilber — nicht mitgeliefert wird, ist Gu Chengs lyrisches Werk
somit momentan in keiner Sprache vollständiger greifbar als in Deutsch.7

Soweit also überhaupt anhand der Originale überprüfbar, ist
Hoffmann der Schritt zwischen Quell- und Zielsprache sehr erfolgreich gelungen.

Die Übertragungen in ein zeitgemässes Deutsch fangen den oft trügerisch

schlichten Ton von Gus früheren Gedichten wie auch die formalen
Experimente späterer Schaffensperioden treffend und stilsicher ein. Auch
die Vieldeutigkeit und Unbestimmtheit des Ausdrucks, eine wahre Knack-
nuss für Übersetzer von Menglong-Lyrik generell, konnte von Hoffmann
oft elegant ins Deutsche hinübergerettet werden. Bei Gu Chengs wohl
berühmtestem Gedicht, dem 1979 verfassten und nun häufig als eine Art
Epitaph verwendeten Zweizeiler 'Eine Generation', wäre es allerdings
kaum nötig gewesen, gleich zwei Übersetzungsvarianten zu liefern ("Die
schwarze Nacht gab mir schwarze Augen / Doch ich suche mit ihnen das

Licht" bzw. "Doch ich suche mit ihr das Licht", S. 10), wo doch die deutsche

Sprache die Zweideutigkeit der Bezüge einfach zu vermitteln
vermöchte ("Doch ich suche damit das Licht"). Eine Reihe von inhaltlichen

Diskrepanzen zwischen Übersetzung und Ursprungstext lassen sich
möglicherweise darauf zurückführen, dass die von Gu Cheng autorisierten Fas-

Das andernorts verschiedentlich anthologisierte Gedicht 'Lebenslauf aus dem Jahr
1980 fehlt jedoch. Siehe z.B. S. Soong, J. Minford, Trees on the Mountain: An
Anthology of New Chinese Writing. Hongkong: Chinese University Press, 1984:
S. 218.

Die umfassendste Auswahl in Chinesisch bieten der Sammelband Hei yanjing
(Beijing: Renmin chubanshe, 1986) sowie die bei Hoffmann unerwähnt gebliebene
Anthologie Gu Cheng shiji (Taibei: Xindi chubanshe, 1988), beide mit zuvor
grösstenteils einzeln veröffentlichten Gedichten Gu Chengs der Jahre 1968-1984.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 231

sungen, auf die sich Hoffmann beruft, von den mir vorliegenden abweichen

(z.B. "Als man Windelin gebar / war Tanz bei den Spinnen" statt

"[...] / war Konferenz [...]" in 'Windelins Geburt und Emigration', S.

167, um nur eine herauszugreifen). Dasselbe gilt bei der Wiedergabe von
zusätzlichen Strophen / Verszeilen (z.B. 'Zu Ende', S. 11, und 'Windelins
Vermächtnis', S. 182). An den entsprechenden Stellen fehlen allerdings
Vermerke, wie sie im Vorwort der Studie für den Fall unterschiedlicher
Ausgangsversionen in Aussicht gestellt werden. — Augenfällig ist schliesslich,

dass Gu Chengs Verse im Deutschen teilweise gereimt wiedergegeben
werden, und tatsächlich treten vor allem in den frühesten Jugendgedichten
des damals Dreizehn- bis Sechzehnjährigen gelegentlich Endreime auf.

Wie geeignet strikt formbewahrende Übersetzungstechniken im Falle zweier

Sprachen sind, die wesentliche typologische Unterschiede aufweisen wie
das Deutsche und das Chinesische, ist eine grundsätzliche Frage. Das

Reproduzieren von Reimen ist insbesondere deshalb heikel, weil die
Möglichkeiten der Reimbildung im Deutschen ungleich geringer sind als in der
modernen chinesischen Hochsprache; dem im Deutschen schnell dominierend

wirkenden Reim kommt damit ein völlig anderer Stellenwert zu.
Trotzdem gelingt es Hoffmann, Endreime bisweilen ausgesprochen
wirkungsvoll einzusetzen, etwa in seinem übersetzerischen Bravourstück, der
'Akte Windelin', einem in der chinesischen Dichtung einmaligen, vergnüglichen

Spiel mit dem Absurden, dem zu Recht auch im theoretischen Teil
viel Platz eingeräumt wird. Gu Cheng parodiert darin unter Verwendung
gewisser traditioneller, regelmässiger Versformen verschiedenste konventionelle

Textsorten wie Aufsatz, Rede, Gebet, Elegie, etc. Der Übersetzer

führt nun mit einem stilistischen Kniff ausgiebig Paar- und Kreuzreime
nach Art deutscher Volkslieder ein, was den satirisch-burlesken Effekt des

Originals erfolgreich unterstreicht. Der Zyklus über die tragikomische,
laut Gu Cheng dem Affenkönig Wu Song wie auch Don Quichote
nachempfundene Heidenfigur Windelin gehört jedenfalls mit zum Lesenswertesten

in der gesamten Sammlung.
Die Übersetzungen des zweiten Bandes liefern gemeinsam mit der

Sammlung Quecksilber das Material für den theoretischen ersten Band der
Dissertation. Zur zeitgenössischen volksrepublikanischen Dichtung und zur
Menglong-Lyrik als ihrer bedeutendsten Strömung existierte bisher zwar
schon eine beachtliche Zahl von Übersetzungen. Eine grössere, mehr als

bloss einführende wissenschaftliche Arbeit, vor allem aber Monographien



232 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

zu einzelnen Dichtern und deren Werk suchte man bisher in der westlichen

Sinologie jedoch vergeblich. Umso begrüssenswerter ist Hoffmanns
Untersuchung zu Gu Cheng, die diesen, zumindest im dekonstruktiven Teil des

Buches, auch als individuellen Schriftsteller und nicht ausschliesslich als

Vertreter einer wie auch immer gearteten "Schule" würdigt.
Die im Titel verheissene dekonstruktive Studie ist allerdings erst in

der zweiten Hälfte des ersten Bandes zu finden. Der allein schon rund 140

Seiten zählende erste Teil von Band I besteht dagegen aus einer kommentierten

Zusammenfassung der bisherigen, in China wie auch in westlichen
Ländern erschienenen Literatur zur Menglong-Lyrik im allgemeinen sowie

zu Gu Cheng im besonderen. Der Autor hatte sich dabei durch eine wahre
Flut chinesischer Sekundärliteratur von unterschiedlichster Qualität zu

kämpfen. Selbst bei einer Reduzierung des Materials auf die wichtigsten
Diskussionsbeiträge war es nicht zu vermeiden, dass ein Wust von Themen
und Thesen unzähliger Kritiker abgehandelt werden musste. Ein Rückblick
auf die heftige literatur- und gesellschaftspolitische Auseinandersetzung
rund um die zur Zeit des ersten Pekinger Frühlings von 1979/80 aufkeimende

neue Lyrik, der das — zunächst diffamierend gemeinte — Etikett
"menglong" angeheftet wurde, steht da neben begrifflichen und literaturhistorischen

Einordnungsversuchen oder Analysen inhaltlicher wie auch
formaler Aspekte der Gedichte Gu Chengs und anderer. Da die behandelten

Aufsätze einzeln nacheinander referiert und kritisch beleuchtet werden,
ergab sich so trotz des Versuchs einer thematischen Unterteilung zwangsläufig

auch eine Reihe von Überschneidungen. Angesichts solcher
Wiederholungen, aber auch der schieren Menge an Information, wünschte man
sich mehr und genauere Verweise: Sofern überhaupt vorhanden, beziehen

sich diese nämlich meist auf ganze Kapitel oder Unterkapitel, Seitenzahlen
fehlen. (So wird mitunter etwa einfach auf "Punkt 5" verwiesen, d.h. auf
insgesamt 200 Seiten!). Die Übersichtlichkeit der Darstellung leidet auch

etwas darunter, dass des öfteren Aussagen der zitierten Kritiker, Kommentare

des Verfassers und womöglich noch Stellungnahmen Gu Chengs selbst

miteinander verquickt und nicht deutlich als solche gekennzeichnet werden.
Im übrigen versteht es sich bei der Fülle von Fragestellungen von selbst,
dass in diesem ersten Teil des Theoriebandes vieles nur angetippt und
kaum eingehender behandelt werden kann. Oft erfahren wir gerade genug,
um den Appetit auf mehr zu wecken.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 233

An nützlichen Anregungen für künftige Forschung auf dem Gebiet der

Menglong-Lyrik mangelt es im einführenden Teil der Studie also nicht.
Unklar bleibt jedoch, wie zwingend notwendig ein solch umfangreicher
Überblick über den gegenwärtigen Forschungsstand für die Erkenntnisse
des zweiten, textzentrierten Abschnittes zu Gu Chengs lyrischem Werk
war. Selbst bei den ergiebigeren Beiträgen der chinesischen Kritiker, die

grösstenteils ohnehin nur eine beschränkte Auswahl von frühen Gedichten
Gu Chengs zur Kenntnis nehmen konnten oder wollten, werden nämlich
die Befunde in den wenigsten Fällen hinten noch einmal aufgegriffen, um
sie wie angekündigt einer dekonstruktiven Gegenlektüre zu unterziehen.
Solches war auch kaum möglich, denn: "Beiträge, die sich direkt und
ausschliesslich mit dem Werk Gu Chengs beschäftigen, sind in China äusserst

spärlich und fehlen im Westen, von den vereinzelten Analysen einiger
Gedichte abgesehen" (soweit schon das Vorwort, S. 11). So musste
Hoffmann im zweiten Teil, der auch ausführlich auf von den Kritikern bisher
unbeachtet Gebliebenes wie den 'Windelin'-Zyklus oder die ' Quecksilber'-
Gedichte eingeht, zumeist entweder eigene "herkömmliche"
Interpretationsansätze skizzieren oder ganz ohne sie auskommen.

Die Voruntersuchungen des 2. und 3. Kapitels können daher als

eigenständige, unabhängige Einheit betrachtet werden, die sich übersichtsartig

an eine mit der Materie weniger vertraute Leserschaft wendet. Der De-
konstruktionsteil hingegen (Kapitel 5) setzt nicht nur — wie der Verfasser

quasi warnend vorausschickt — grundsätzlich die Bereitschaft voraus, sich
auf einen "Grenzgang" einzulassen, in dem "die Möglichkeit besteht,

durch Zeichen [...] auf den Raum [...] jenseits des Logos hinzuweisen" (S.

179). Die Dichtheit der Präsentation bedingt hier auch einige Vertrautheit
mit dem umfangreichen Textkorpus Gu Chengs.

Ziel dieses Teils der Untersuchung konnte es im Zeichen Derrida-
schen Textverständnisses kaum sein, aus Gu Chengs Werk irgendwelche
endgültigen Botschaften herauszulesen. Anstelle von "Sinn-Übersetzungen"

sollten vielmehr Erklärungsmuster treten, die "im Grunde nur die
Muster der Gedichte aufzeigen" (S. 253). Nur selten werden dabei Gedichte

als Ganzes erhellt, sondern vor allem einzelne Teile davon: Den weitaus

grössten Raum der Studie nimmt das Sammeln von Bild- und Wortwelten,
von Themen, einzelnen Worten und Schriftzeichen in den verschiedenen
Gedichtbänden und -zyklen ein. Sein Vorhaben, "Löcher in der Landschaft
der Gedichte und ihrer Interpretationen zu finden" (S. 216), nimmt Hoff-



234 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

mann beispielsweise wörtlich und spürt Bildern von loch- bzw. kreisförmigen

Gegenständen nach (wie Auge, Schornstein, Patronenhülse usw.).
Beim assoziativen Zusammentragen von Metaphern, die "im metonymischen

Geflecht ihrer Sprache betrachtet" statt nach einem tieferen 'Sinn'

befragt werden sollen (S. 267), orientiert er sich zunächst noch an den am

häufigsten in Erscheinung tretenden Bildbereichen, um dann bei der Lektüre

späterer Texte nicht mehr unbedingt den besonders auffälligen oder

häufigen Metaphern und Zeichen nachzugehen, sondern eine "subjektive
Auswahl" zu treffen (S. 231). Es erstaunt nicht, dass dabei vor allem Licht
auf bestimmte, vom Dekonstruktivismus privilegierte Themen geworfen
wird, wie die Beziehung von Rede und Schrift, Anwesenheit und
Abwesenheit, Marginalität, Name und Benennung, Verwandlung u.a.

Das Gestaltungsprinzip, das Hoffmann in Gu Chengs Dichtung
ausmacht, ist bei alledem gleichzeitig auch das seine: "Die Festschreibung von
Sinn wird als Gefängnis empfunden, dem man nur durch Verwandlung,
durch Metaphorisierung, durch Verkleidung, durch das Spiel, auch das

Wort-Spiel sich entziehen kann" (S. 260). So hangelt er sich, die verschiedensten

Gedichte miteinander vernetzend, von Wort zu Wort, von Metapher

zu Metapher, und kreiert seinen eigenen Text. Das Jonglieren mit
dem bei Gu Cheng vorgefundenen Sprachmaterial geht manchmal sogar so

weit, dass vom Deutschen ausgehend Bilderfolgen assoziiert werden, die
im chinesischen Original keinerlei Entsprechung haben. Etwa wenn im
Zusammenhang mit dem Begriff des Traumes vom deutschen Wort
"Grosshirnrinde" (chinesisch danao piceng ^ J]„i J[£ M ein Bogen zur vorgängig
behandelten Baummetaphorik geschlagen wird (S. 283), oder wenn allein
aufgrund der deutschen Übersetzung "Baumschule" für miaopu jg" H
(wörtlich "Pflanzgarten", in 'Deutlicher Hinweis', S. 341) die Bereiche
Wald und Schule miteinander verwoben werden. Hier erfahren wir letztlich

mehr über den Autoren Hoffmann als die Dichtung Gu Chengs.
Ganz allgemein stellt die Studie durch dieses Vorgehen hohe Ansprüche

an die Leserschaft: Das Aneinanderreihen von aus ihrem ursprünglichen

Kontext gerissenen Begriffen, Zeichen und Zeichenkomposita, die auf
ihre diversen lexikalischen Bedeutungen hin abgeklopft und mit weiteren in
Gu Chengs Werk auftauchenden Bildern in Beziehung gesetzt werden,
tendiert dazu, mit der Zeit etwas ermüdend zu wirken. Auch verlangt es

wie erwähnt grosse Vertrautheit mit dem Wortlaut der Originalgedichte.
Am eindrücklichsten gerät die Untersuchung meines Erachtens denn auch



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 235

dort, wo der Verfasser wie bei der 'Akte Windelin' und der exemplarischen

Auslegung des darin enthaltenen Gedichtes 'Elegie' länger bei einem
Gedicht oder einem Zyklus verweilt, mögliche "konstruktive" Lektüren
mit seiner eigenen kontrastiert und im Einzelnen vorführt, wie die Texte
ihre scheinbare Aussage selbst unterminieren.

Nicht unerwähnt bleiben darf schliesslich noch die umfangreiche
Bibliographie, die den theoretischen Band I abschliesst. Neben allgemeineren
Titeln zur chinesischen Literatur und zur Dekonstruktion bietet sie das bis
anhin vollständigste mir bekannte Verzeichnis zur Menglong-Lyrik.

Christine Kühne

IRA STUBBE-DIARRA: Die Symbolik von Gift und Nektar in der
klassischen indischen Literatur. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 1995.

(Studies in Oriental Religions 33)

The aim of the book is to present a study of the religious meanings
attached to the opposite pair of nectar and poison, focussing mainly on the

epics and Puränas. However, as these texts often hark back to ideas found

already in the earlier literature occasional excursions are made into Vedic
literature as well. A case in point is, for instance, the discussion of Soma

as the drink of immortality in the Vedas (p. 59 ff.).
Though in the concluding remarks (pp. 142-4) something is sketched

like a development, namely from Amrta as the concrete drink of
immortality in Vedic literature to its use as a symbol of, for instance,

insight in the later literature, at another level the approach is completely
a-historical, even to the point of ignoring whatever evidence of
developments which is available.

This becomes clear immediately at the beginning of the book, from
the discussion of the myth of the "Churning of the (Milk) Ocean" (pp. 7

ff.). The starting point for the author is the version of the BhäP, which
should serve as a "paradigmatic model" for the opposition of nectar and

poison. Be that as it may, one dearly misses a reference to, if not a

discussion of, the findings by Klaus Rüping, according to whom the

inclusion of poison in this myth is actually a relatively late sectarian

development (Amrtamanthana und Kürma-Avatara. Wiesbaden, 1970, in

particular p. 18).



236 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Likewise, the treatment of the story of Uttahka (not "Utanka") might
have profited from Friedrich Wilhelm's Prüfung und Initiation im Buche

Pau$ya und in der Biographie des Näropa. Wiesbaden, 1965. In the light
of Wilhelm's study of the relationship between the various versions of the

story the statement (p. 122) that Uttahka was "predestined" to be presented
with nectar in the form of urine is naive to say the least. The formulation,
based on the version of the story in MBh. 14, 54, 12-35, that Uttahka is

someone "who is able to" (kann) eat and drink the excrements of a bull, is

equally careless, as the text tells us that Uttahka after eating them was

utterly confused and in need of a bath (sambhräntah sthita evopasprsya
pratasthe).

To these two examples, which have been chosen more or less

randomly, I may add the way in which the source texts have been dealt

with in no more than only two and a half pages. Instead of the list of dates

of the Purânas (p. 7), based Hazra's Puränic Records from 1948, a brief
discussion of the problems encountered in the study of these texts (see L.
Rocher, The Puränas. Wiesbaden, 1986) might have been in place. Due to
such omissions, in combination with the many printing errors in the
Sanskrit quotations, the value of the book for sanskritists is unfortunately
reduced considerably.

Likewise, I venture to doubt if the book will satisfy the student of
religion. If for the author the approach needed no explanation, one might at
least have expected the development of a specific vocabulary geared to the

problem at hand. The presentation of the material would have profited
from the introduction of specific terms for the types of meanings attached

to nectar and poison, which range from "identification" to a use "by way
of speaking", and from the consistent application of these terms.

The author must be admired for the sheer hard work of going through
the vast corpus of epic and Puränic texts. However, in the subsequent
interpretation of the material she seems to have been left too much to her
own devices.

Herman Tieken



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 237

MARLA STUKENBERG: Der Sikh-Konflikt. Eine Fallstudie zur Politisierung

ethnischer Identität. Stuttgart: Franz Steiner, 1995. (Beiträge zur
Südasienforschung, Bd. 167)

Indien bietet Anschauungsunterricht für die enormen Probleme, die sich
einem multiethnischen Staat heute stellen, wenn er divergierende ethnische,

religiöse oder wirtschaftliche Interessen einzelner Volksgruppen
berücksichtigen muss. Die indische Regierung versteht sich nach wie vor als

Vertreterin eines modernen, säkularen Staates, dessen Zusammenhalt
langfristig nur Bestand hat, wenn religiös oder anderweitig begründete regionale

Sonderansprüche hinter nationalen zurückstehen. Andererseits muss
sie eine Lösung finden für die vielen Forderungen, die heute durch einzelne

ethnische und religiöse Gruppen gestellt werden. Fast 50 Jahre nach der

Unabhängigkeit sind separatistische Gruppen stärker denn je und mehr
denn je bereit, Gewalt anzuwenden.

Nirgends hatte die Forderung nach einem eigenen Staat auf dem
indischen Kontinent bisher solch blutige Folgen wie im Punjab, der mehrheitlich

von Sikhs bewohnt wird und im Teilungsprozess 1947 je zur Hälfte
Indien und Pakistan zugeschlagen wurde, wobei Pakistan die wirtschaftlich
bedeutenderen Gebiete erhielt. In jenem Jahr fielen zahlreiche Sikhs kom-
munalistischem Terror zum Opfer, rund 2,5 Millionen flüchteten von
Pakistan nach Indien. Seither sieht sich diese religiöse Gruppe, deren Entstehung

auf den Versuch einer Synthese zwischen Hinduismus und Islam
zurückgeht, als Minderheit, welche bei der Verteilung von Besitz und Macht
leer ausging. Ihr Kampf um Selbstbestimmung und gegen eine hinduistische

Zentralmacht hat bereits vor der Dekolonisation eingesetzt und
bediente sich bisher unterschiedlicher Argumente und Methoden. Stukenberg
setzt sich zum Ziel, diese anhand einer breiten Basis von mündlichen und
schriftlichen Quellen zu analysieren. Ihre Schrift verspricht, gleich mehrere

Anforderungen zu erfüllen. Zum einen soll sie erstmals in deutscher

Sprache einen historischen Überblick über die Entwicklung der Sikh-Pro-
blematik von der Gründung dieser Glaubensgemeinschaft im 15. Jahrhundert

an bis in die neueste Gegenwart liefern; der Haupttext handelt den

Zeitraum bis Anfang 1992 ab, ein Zusatzkapitel aktualisiert ihn bis Anfang
1995. Zum anderen wird der Konflikt auch anhand der laufenden
Theoriediskussion über die Entstehung ethnischer und religiöser Sammelbewegungen

untersucht. Stukenberg postuliert, dass der Konflikt ein Resultat
ethnischer Polarisierung ist, der zwar religiösen Ursprungs, jedoch inso-



238 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

fern auch machtpolitisch begründet ist, als ethnische Bewusstwerdung erst
durch die Ideologisierung der Volksgruppenidee zustande kommt.
Verantwortlich für diese Ideologisierung sind im Falle des Punjab einzelne

„ethnische Unternehmer", welche Stukenberg in Anlehnung an Joseph
Rothschild als Hauptakteure in ihrem Untersuchungsgebiet definiert. Sie

nützen Ängste der Bevölkerung vor Diskriminierung, wirtschaftlichem
Niedergang und anderen Folgen des Modernisierungsprozesses dazu aus,
ihre Machtstellung und ihren Einfluss zu vergrössern. Dabei sind es häufig
die gebildeten Sikhs, welche auf die Mobilisierungsbestrebungen solcher
Provokateure ansprechen und ihren Frustrationen durch religiös verbrämte
Gewalt Ausdruck verleihen, weil bei ihnen die Diskrepanz zwischen

Erwartungen und Realität am grössten ist.
Im historischen Teil wird der Punjab-Konflikt mit der Entwicklung

der Gruppe der Sikhs seit der Religionsgründung in Beziehung gesetzt.
Den Beginn der Herausbildung eines Gruppenbewusstseins setzt die Autorin

ins 18. Jahrhundert an, als die Bedrohung durch andere Religionen zu
einer stärkeren Identifikation der Anhänger mit ihrer Glaubensrichtung und

zur Militarisierung führte. Die Briten nützten diese zum eigenen Vorteil
aus, als es darum ging, die Sikhs als treue Angehörige der kolonialen
Armee an sich zu binden. Die Kolonialherren belohnten solche Loyalität im
frühen 20. Jahrhundert jedoch kaum: gerade in der Zeit hinduistischer
Dominanz forderten die Sikhs oft, aber vergeblich Garantien, dass ihre
Interessen als Minderheit berücksichtigt würden. Ihre Politisierung
verstärkte sich wegen der diskriminierenden Auswanderungspolitik der Briten
und insbesondere nach dem Amritsar-Massaker von 1919. Sie mündete in
die Gründung von Sikh-Parteien, welche in den vierziger Jahren eine

kompromisslose Haltung gegenüber dem britischen Teilungsplan einnahm.
In der nachkolonialen Periode war die offizielle indische Politik von

Angst vor dem Überhandnehmen separatistischer Bestrebungen geprägt.
Die Sikhs, denen Kongresshindus öfters Verschwörung mit pakistanischen
Moslems nachsagten, müssten nun nicht die Religion, sondern die Sprache
als Motiv für die Forderung nach einem eigenen Staat in den Vordergrund
stellen, um nicht des Kommunalismus verdächtigt zu werden. Dass sich die
Akali Dal, die Sikh-Partei im Punjab, in der Folge mit der Kongresspartei
arrangierte und jahrelang eine für ihre Wähler wenig förderliche Politik
unterstützte, rief in den sechziger Jahren immer stärkeren Protest hervor.
Die grüne Revolution, welche den Punjab zum erfolgreichsten Landwirt-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 239

schaftsgebiet machte, verschaffte kaum Abhilfe, weil der Einsatz teurer
Getreidesorten die wirtschaftliche Ungleichheit verstärkte. In den letzten
drei Jahrzehnten hat die durch die Revolutionierung der Landwirtschaft
ausgelöste Modernisierung ein Klima der Unzufriedenheit erzeugt, das es

den „ethnischen Unternehmern" nur zu leicht macht, Gewalt zu schüren
und Sündenböcke zu identifizieren. Auf die umstrittenste Figur dieser Art,
Sant Jarnail Singh Bhindranwale, geht Stukenberg detailliert ein. Bhind-
ranwale wurde ursprünglich durch Kongresspolitiker unter Federführung
Sanjay Gandhis gezielt aufgebaut, um die regionalen Parteien im Punjab zu

spalten und dem Kongress so mehr Einfluss zu sichern. Bhindranwale
entwuchs dieser Rolle aber bald und scharte eine Gruppe junger Sikhs um
sich, die bereit waren, Gewalt anzuwenden. Die Folgen dieses Spaltungsversuchs

der Kongresspolitiker — eine Eskalation der Gewalt, welche in
Besetzungen des Goldenen Tempels von Amritsar und der Ermordung
Indira Gandhis gipfelte, Aktionen, die zu überaus heftigen, teilweise brutalen
Reaktionen der Regierung führten — sind aus den Schlagzeilen der
internationalen Presse bestens bekannt. Stukenberg urteilt zweifellos richtig,
wenn sie der Kongressregierung fatale Entscheidungsschwäche in dieser
Affäre vorwirft. Bhindranwale, dem in Stukenbergs Analyse eine zentrale
Rolle zukommt, kann dabei gerade nicht als „ethnischer Unternehmer"
gelten, weil er nicht aus eigenem Antrieb, sondern durch die Initiative der

Kongresspartei in Aktion trat. Er sorgte durch seine Mobilisierung vor
allem der jugendlichen Angehörigen der Sikh-Gemeinschaft lediglich für die

Verlängerung des Ausnahmezustands. Er war mit ein Grund dafür, dass

die moderate Akali Dal-Partei ihre vermittelnde Position verliess und heute

zwischen den Extremen laviert. Gegenwärtig sind die Positionen nur wenig
aufgeweicht; die gewalttätige Fraktion in der separatistischen Bewegung
nährt sich noch immer an krassen Menschenrechtsverletzungen der
indischen Regierung und der weiterhin lebendigen Hoffnung auf einen eigenen
Staat.

Stukenbergs Untersuchung wird am Schluss des umfangreichen und
zuweilen etwas zu detaillierten historischen Teils durch eine Auswertung
selbst durchgeführter Interviews mit Schlüsselfiguren der Bewegung
vertieft. Sie gewinnt dabei beträchtlich an Anschaulichkeit und Aktualität, die
involvierten Personen und ihre Ideen werden greifbar. Interessant ist
dabei, wie sich das Dilemma der Interviewten offenbart: zwar geniesst die

Bewegung vor allem wegen konkreter Diskriminierungen und weil es den



240 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Führern gelungen ist, ein mythisches Bild der Sikh-Gemeinschaft zu
propagieren, solchen Erfolg. Doch wird die Motivation für die Weiterführung
des Kampfes auch aus der Angst vor einer Dominanz der Hindu-Bevölkerung

gespiesen, was letztlich nicht die Selbstdefinition der Sikhs, sondern

nur den Hass fördert, dem mit politischen Initiativen nicht beizukommen
ist.

Stukenberg legt mit dieser Studie einen überaus wichtigen und
fundierten Beitrag zur Situation im Punjab vor. Sie setzt die Problematik zur
theoretischen Diskussion in Beziehung und zeigt, dass pauschale Erklärungen

für separatistische Tendenzen — etwa religiöser Fundamentalismus —
bei weitem zu kurz greifen. Mythische Projektionen sind zwar wichtig,
doch spielen konkrete Machtinteressen von Einzelnen und Kollektiven eine

wesentliche Rolle. Die Idee, mit Interviews auch die psychischen Hintergründe

der Bewegung zu durchleuchten, bewährt sich; man könnte sich
höchstens wünschen, die Auswertung dieser Gespräche hätte gegenüber
dem detaillierten historischen Teil etwas mehr Raum erhalten. Letzterer
hätte durch eine klarere Gliederung profitiert. Wer in der komplexen
Geschichte der indischen Parteien wenig bewandert ist, verliert sich sonst
leicht im Gewirr von Parteinamen und Abkürzungen.

Steven Wedema


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

