
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 1

Artikel: Mou Tsung-san und Kants Philosophie : ein Beispiel für die Kant-
Rezeption in China

Autor: Lee, Ming-huei

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147242

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147242
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MOU TSUNG-SAN UND KANTS PHILOSOPHIE
EIN BEISPIEL FÜR DIE KANT-REZEPTION IN CHINA

Ming-huei LEE, Academia Sinica, Taipei

I

Mou Tsung-san (1909-1995), einer der Hauptvertreter des "Modernen
Neokonfuzianismus" — im Unterschied zum Neokonfuzianismus der Sung-
und Ming-Zeit — ist am 12. April 1995 in Taipei gestorben. Aus diesem
Anlass scheint es mir von besonderer Bedeutung zu sein, dem westlichen

(vor allem deutschsprachigen) Publikum Mous Verhältnis zu Kants
Philosophie darzustellen, da er in einem gewissen Sinne als "Kantianer" zu
betrachten ist.

Seit den zwanziger Jahren dieses Jahrhunderts war der "Moderne
Neokonfuzianismus", neben dem sich an der Sovietunion orientierenden
Marxismus und dem anglo-amerikanisch geprägten Liberalismus, eine der
einflussreichsten Denkrichtungen in China. Als Reaktion auf den damals in
China herrschenden Antitraditionalismus darf diese Denkrichtung in einem

spezifischen Sinne als "konservativ" bezeichnet werden. Sie versuchte auf
der ideellen Ebene, einerseits das Wesen des Konfuzianismus zu bewahren
und andererseits durch die Integration der westlichen Kultur Chinas

Modernisierung zu begünstigen. Diese Denkrichtung begann mit Liang
Shuming und Hsiung Shih-li, der in dem jungen Mou ein starkes Interesse für
die chinesische Kulturtradition weckte, als dieser Anfang der dreissiger
Jahre an der Peking-Universität studierte. Nach der Eroberung des chinesischen

Festlandes durch die Kommunisten im Jahr 1949 ging Mou nach

Taiwan und lehrte erst an der Taiwan Normal University (Shih-fan ta-

hsüeh) in Taipei und danach an der Tunghai-Universität in Taichung. Zu

Beginn des Jahres 1958 gab Mou zusammen mit Tang Chün-i, Hsü Fu-
kuan und Chang Chün-mai (Carsun Chang) die gemeinsame "Erklärung an
die Welt über die chinesische Kultur" ab, die einen neuen Ansatz des
"Modernen Neokonfuzianismus" kennzeichnete. Seit 1961 lehrte Mou in Hong
Kong, erst an der Hong Kong University, dann an der Chinese University.
Nach seiner Emeritierung im Jahre 1974 lehrte er weiter am New Asia
Institute in Hong Kong und oft auch als Gastprofessor an Universitäten auf
Taiwan.



86 MING-HUEI LEE

Mou sah es als seine Hauptaufgabe, die chinesische — nicht zuletzt
die konfuzianische — Kulturtradition, die mit der Zeit an Autorität verloren

hatte, neu zu interpretieren bzw. zu rekonstruieren. Seine Werke
behandeln fast alle wichtigen Bereiche der chinesischen Philosophie.
Charakteristisch für seine Rekonstruktion der chinesischen Philosophie ist, dass

sein eigenes Philosophieren mit der Interpretation anderer Philosophen
verwoben ist — eine typische Vorgehensweise für chinesische Philosophen.

Das Neue bei Mou besteht nun darin, dass er die alte chinesische
Tradition durch die Integration der westlichen — vor allem der Kantischen
— Philosophie weiterentwickelte. Für den gegenwärtigen Zweck kann ich
allerdings hier nur in grossen Zügen Mous Auseinandersetzung mit der
Kantischen Philosophie und seine Rekonstruktion der chinesischen
Philosophie durch dieselbe darstellen. Wenn ich seine Argumentation hier
vereinfachen oder z.T. sogar übergehen muss, so hoffe ich doch, dass dies
nicht den falschen Eindruck erweckt, Mou habe seine Thesen dogmatisch
aufgestellt.

Wegen seines Mangels an Deutschkenntnissen lässt sich Mou —

strenggenommen — nicht als Kant-Spezialist qualifizieren. Diesen Mangel
aber kompensiert seine Genialität im Philosophieren sowie sein Fleiss in
der Forschungsarbeit. Auf der Basis von englischen Ausgaben hat er die
vier wichtigsten Werke Kants, nämlich die drei Kritiken und die Grundlegung

zur Metaphysik der Sitten ins Chinesische übersetzt. Diesen chinesischen

Ausgaben hat er seine Kommentare hinzugefügt, wobei neben den

philologischen Kommentaren auch interpretierende Kommentare enthalten
sind. Letztere sind für seine Kant-Forschung insofern charakteristisch, als
sie Kants Gedanken häufig durch die Kontrastierung mit der chinesischen

Philosophie interpretieren. Ausserdem hat Mou fünf Werke verfasst, die
Kants Philosophie unmittelbar thematisieren. Ihre Titel und Erscheinungsjahre

sind die folgenden:

(1) Kritik des kognitiven Subjekts (1956/57)

(2) Intellektuelle Anschauung und chinesische Philosophie (1971)

(3) Erscheinung und Ding an sich (1975)

(4) Über das höchste Gut (1985)

(5) 14 Vorlesungen über den Brückenschlag zwischen der chinesi¬
schen und der westlichen Philosophie (1990)



MOU TSUNG-SAN UND KANT 87

II

In seiner Kritik des kognitiven Subjekts versucht Mou, die moderne
Philosophie der Logik und der Mathematik, wie sie Bertrand Russell, Ludwig
Wittgenstein u.a. entwickelt haben, neu zu bearbeiten, und zwar ausgehend

vom Kantischen Apriorismus. So handelt es sich hierin um eine
Rekonstruktion von Kants Kritik der reinen Vernunft angesichts der neuen
Entwicklung in der modernen Logik und Mathematik. Mou akzeptiert weder
formalistische und konventionalistische Begründungen der logischen und
mathematischen Erkenntnis noch Russells logischen Atomismus. In der
Vorrede dieses Buches von 1990 aber äussert Mou seine Unzufriedenheit
mit diesem Werk: "Der grösste Fehler besteht darin, dass ich damals nur
den logischen Charakter des Verstandes, nicht aber Kants System des onto-
logischen Charakters des Verstandes erfasste."1 In diesem Werk ist kaum

von der chinesischen Philosophie die Rede.
Von der Kant-Interpretation Martin Heideggers, besonders von

seinem Buch Kant und das Problem der Metaphysik, erhält Mou dann den

unmittelbaren Impuls, das Buch Intellektuelle Anschauung und chinesische

Philosophie zu verfassen. Durch eine eingehende Analyse der betreffenden
Texte aus der Kritik der reinen Vernunft kommt Mou zu dem Schluss, dass

Kants philosophisches System — entgegen seinen eigenen Äusserungen —
die Möglichkeit in sich berge, auch uns Menschen "intellektuelle Anschauung"

zuzusprechen — eine ähnliche Ansicht, wie sie auch Johann G. Fichte

vertritt. Hierin sieht Mou den Schlüssel zum Brückenschlag zwischen
der Kantischen und der chinesischen Philosophie, da die chinesische
Philosophie, sei es der Konfuzianismus, der Taoismus, oder der Buddhismus,
uns Menschen die intellektuelle Anschauung im Prinzip zuerkennt. In
diesem Sinne ist eine "transzendente" Metaphysik, die Kant als unmöglich
gilt, nicht ausgeschlossen. Verschiedene Typen einer solchen Metaphysik
findet Mou im Konfuzianismus, dem Taoismus und dem Buddhismus. Für
ihn stellt Heideggers Versuch zur Begründung einer "Fundamental-
ontologie" einen Irrweg dar.

Mit diesem Rekonstruktionsversuch eng verbunden ist Mous weiterer
Versuch in seinem Buch Erscheinung und Ding an sich, dessen Titel Kants
Einfluss deutlich zeigt. Hier deutet Mou Kants Begriff des "Dinges an

Mou Tsung-san: Jen-shih-hsin chih p'i-p'an. Taipei: T'ai-wan hsüeh-sheng shu-
chü. 1990. Bd. 1: "Ch'ung-yin chih-yen", S.2.



88 MING-HUEI LEE

sich" nicht wie gewöhnlich, als einen erkenntnistheoretischen Begriff,
sondern als einen Begriff mit Wertgehalt. Trotzdem ist ihm völlig klar, dass

Kant selber diesen Gedanken niemals geäussert hat. Nach Mous Ansicht
reicht ein erkenntnistheoretischer Begriff des "Dinges an sich" nicht aus,
Kants transzendentalen Unterschied von Erscheinung und Ding an sich zu

untermauern, da das "Ding an sich" in diesem Sinne immer jenseits der
menschlichen Erkenntnis liegt. Um diese Problematik aufzulösen, stellt
Mou die These auf, dass der Mensch zwar endlich sei, aber auch Zugang
zum Unendlichen habe. Den Zugang sieht er in der intellektuellen
Anschauung des Menschen. Dies besagt, dass das "Ding an sich" nicht mehr
ein für uns immer unerreichbares "Jenseits", sondern eine Wertsphäre
darstellt, die sich unmittelbar vor uns durch unser Bewusstsein der Freiheit
präsentieren kann. Dadurch aber, dass uns Menschen intellektuelle
Anschauung zugesprochen wird, will Mou Kants Unterscheidung von
Erscheinung und Ding an sich nicht — wie bei Fichte — aufheben, sondern

rechtfertigen. Für Mou ist Kants Unterscheidung philosophisch unverzichtbar;

sie bedarf nur einer Transformation. Mous These von der Erreichbarkeit

des "Dinges an sich" ist mit Kants Einschränkung der menschlichen
Erkenntnis auf die Erscheinungen vereinbar, da jener die intellektuelle
Anschauung nicht als eine Erkenntnisart, sondern ein Erfassen von Werten
ansieht.

Auf den neu gedeuteten Unterschied von Erscheinung und Ding an
sich gründet Mou die "doppelte Ontologie", in der eine phänomenale und
eine noumenale Ontologie enthalten sind. In der noumenalen bzw.
"transzendenten" Ontologie findet Mou den rechten Platz für die Metaphysik des

Konfuzianismus, Taoismus und Buddhismus. Ihm zufolge ist eine solche

Metaphysik möglich durch die intellektuelle Anschauung unseres praktischen

und mithin freien Subjekts, deren verschiedene Dimensionen jeweils
durch den Konfuzianismus, den Taoismus und den Buddhismus erfasst
werden. In einer solchen Metaphysik müssten Kants drei "Postulate der
reinen praktischen Vernunft" — die Freiheit des Willens, das Dasein Gottes

und die Unsterblichkeit der Seele — zu einem einzigen vereint werden,
da es ungereimt sei, drei Postulate gleichermassen als "unbedingt"
anzuerkennen, es sei denn, dass sie ein und dasselbe seien. Weiterhin stelle dieses

Subjekt, das dieses Eine ausmacht, als "Ding an sich" für uns nicht
mehr ein "Postulat", sondern eine "Vergegenständlichung" dar, da wir es

durch unsere intellektuelle Anschauung erfassen könnten.



MOU TSUNG-SAN UND KANT 89

Im Buch Über das höchste Gut behandelt Mou zwei miteinander
verbundene Themen, nämlich das Problem der "Autonomie" und das des

"höchsten Guts". Als Anhang wird seine Übersetzung von Kants Schrift
Über das radikale Böse in der menschlichen Natur mit Mous Kommentaren

hinzugefügt. Im ersten Teil des Buches deutet Mou Menzius' Lehre
von der "Innerlichkeit des Sittengesetzes" (jen-i nei-tsai) mit dem Kantischen

Begriff der "Autonomie". Er nimmt eine ausführliche Analyse der
diesbezüglichen Texte vor, die hauptsächlich im "Kao-tzu-Kapitel" des

Meng-tzu enthalten sind. Mou beweist, dass Menzius — in Opposition zu
Kao Tzu — eine "Ethik der Autonomie" vertritt. Für westliche Leser ist
Mous Menzius-Interpretation von besonderer Bedeutung, da sie das Kon-
fuzianismus-Bild der abendländischen Welt, das unter Hegels Einfluss
durch Max Weber einseitig verschärft wurde, in hohem Masse relativiert,
ja sogar widerlegt. Für Hegel vertritt Konfuzius nur "populäre Moral" und

ermangelt aller spekulativen Philosophie.2 Für Weber ist der Konfuzianismus

blosse "Anpassung nach aussen hin, an die Bedingungen der Welt".3
Mous Analyse offenbart die Einseitigkeit dieses Konfuzianismus-Bildes.

Im zweiten Teil des Buches thematisiert Mou das Problem des "höchsten

Guts" bei Kant, und zwar im Vergleich mit dem Problem der
"vollkommenen Lehre" (yüan-chiao) in der chinesischen Philosophie. Wie
bekannt, rekurriert Kant in seiner Kritik der praktischen Vernunft auf das
Dasein Gottes, um die völlige Übereinstimmung der Glückseligkeit mit der
Tugend, nämlich das höchste Gut, zu gewährleisten. Für Mou ist in diesem

Argument etwas Ungereimtes enthalten, da Kant in der Kritik der reinen
Vernunft die Fiktivität des Begriffes Gottes als eines personifizierten
"transzendentalen Ideals" in voller Klarheit gezeigt hat. Das bedeutet:
Kants moraltheologischer Gottesbeweis basiere letztlich noch auf einer
Illusion. Mou sieht den Schlüssel zur Auflösung dieser Problematik im
Begriff des "unendlichen intellektuellen Subjekts" (wu-hsien chih hsin), der
im Konfuzianismus, dem Taoismus und dem Buddhismus jeweils in
verschiedener Form auftaucht — im Konfuzianismus als "liang-chih" oder

"pen-hsin", im Taoismus als "tao-hsin" oder "hsüan-chih" und im Bud-

2 Vgl. G.W.F. Hegel: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie. In: G.W.F.
Hegel: Werke, Theorie Werkausgabe. Frankfurt/Main: 1969ff. Bd. 18: S. 141f.

3 Max Weber: Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Konfuzianismus und Taois¬

mus. Tübingen: J.C.B. Mohr. 1991: S. 199.



90 MING-HUEI LEE

dhismus als "prajna" oder "ju-lai-tsang tzu-hsing ch'ing-ching-hsin". Mou
versucht hier aufzuzeigen, dass die auf solch einem Subjekt beruhende
"vollkommene Lehre" in der chinesischen Philosophie die Möglichkeit
enthält, Kants Problematik in Bezug auf das "höchste Gut" aufzulösen.

Die 14 Vorlesungen über den Brückenschlag zwischen der chinesischen

und der westlichen Philosophie gehen weiter auf Kants Unterscheidung

von Erscheinung und Ding an sich und seine philosophische Bedeutung

ein. Mou sieht den auf dieser Unterscheidung basierende Rahmen als

Grundrahmen für alles Philosophieren an. Er bezeichnet diesen Rahmen —

mit dem Ausdruck des buddhistischen Klassikers Ta-sheng ch'i-hsin lun —
als "zwei Sphären aus einem Subjekt" (i-hsin k'ai erh-men). Damit hängt
seine Konzeption der "doppelten Ontologie" zusammen. Nach seiner
Ansicht liegt die Überlegenheit der chinesischen Philosophie in der noumena-
len Ontologie — im Kontrast zu Kants Philosophie, die die Hauptaufgabe
der Metaphysik auf eine kritische Erörterung der phänomenalen Welt
beschränkt. In diesem Sinne seien die chinesische Philosophie und Kants

Philosophie zueinander komplementär.

III

Die wichtigste Bedeutung von Mous Kant-Rezeption liegt wahrscheinlich
in ihrem Einfluss auf seine Konfuzianismus-Deutung. In dem Begriff der

"Autonomie", mit dem Kant die Wesenheit der Moral bestimmt, sieht Mou
den Schlüssel nicht nur zur Deutung, sondern auch zur Einteilung des
Konfuzianismus. In dem einleitenden Teil seines dreibändigen Werkes Hsin-t'i
und Hsing-t'i (1968/69) setzt sich Mou mit diesem Begriff in der Ethik
Kants auseinander. Mou ist zwar mit Kant darin einig, dass die Wesenheit
der Moral in der "Autonomie" des Willens bzw. des moralischen Subjekts
besteht. Jedoch zeigt Mou scharfsinnig auf, dass sich die philosophische
Bedeutung dieser Einsicht im Rahmen der Kantischen Ethik, die einen
Dualismus des Rationalen und des Emotionalen im handelnden Subjekt
voraussetzt, nicht vollständig entwickeln lässt. Die strenge Trennung des

Rationalen vom Emotionalen besagt, dass das moralische Subjekt — d.h.
der reine Wille bei Kant — nur als ein "principium dijudicationis", nicht
aber zugleich als ein "principium executionis" fungiert. Das bedeutet: im
moralischen Subjekt bei Kant mangelt es an der Macht zur Selbstrealisierung

— eine Verelendung der "Autonomie" des moralischen Subjekts
als seiner moralischen Selbstgesetzgebung. Wegen solcher Verelendung



MOU TSUNG-SAN UND KANT 91

und auch wegen der Aberkennung der intellektuellen Anschauung beim
Menschen ist Kant — Mou zufolge — nur imstande, eine "Metaphysik der

Sitten", nicht aber eine "Moralmetaphysik" zu begründen. Unter dem
ersten versteht Mou eine metaphysische Erörterung der Moral, unter dem
zweiten aber eine "transzendente" Metaphysik, die auf unserem moralischen

Bewusstsein basiert. Im Konfuzianismus sieht Mou den Prototypus
einer "Moralmetaphysik".

In Menzius' Theorie des "hsin" als moralischem Subjekt findet Mou
alsdann einen geeigneteren philosophisch-anthropologischen Rahmen für
Kants Begriff der "Autonomie", da ihr ein apriorischer Universalismus
einerseits und die Einheit des Rationalen und des Emotionalen andererseits

zugrunde liegt. Auf der Basis der philosophischen Anthropologie Menzius'
stellt dann der mingzeitliche Philosoph Wang Yang-ming die These von
der Einheit des moralischen Subjekts und des Sittengesetzes (hsin-chi-li)
sowie die These von der Einheit des moralischen Erfassens und Handelns

(chih-hsing ho-i) auf. Die erste These besagt, dass "liang-chih" als moralisches

Subjekt die letzte Instanz für moralische Gesetzgebung darstelle,
während die zweite besagt, dass "liang-chih" nicht nur als das "principium
dijudicationis", sondern auch als das "principium executionis" des moralisch

Guten fungiere. Diese Denkrichtung deckt sich teilweise mit der
modernen "Wertethik", die hauptsächlich von Franz Brentano, Edmund Husserl,

Dietrich von Hildebrand, Nicolai Hartmann und vor allem Max Sche-

ler vertreten wird, da die letztere Kants Gleichsetzung des Apriorischen
mit den Rationalen bestreitet und einen "Apriorismus des Emotionalen"
fordert.4

In den beiden Charakteristika der Philosophie Menzius' — der "Ethik
der Autonomie" und der philosophisch-anthropologischen Einheit des
Rationalen und des Emotionalen — findet Mou die Kriterien für die Einteilung

innerhalb der konfuzianischen Schule. Anhand der beiden Kriterien
zählt Mou unter den Chou-Konfuzianern Konfuzius, Menzius, den Autor
des Chung-yung und die Kommentatoren des I-ching zur Hauptrichtung des

Konfuzianismus. Hingegen gehöre Hsün-tzu zu dessen Nebenrichtung, da

er eine "Ethik der Heteronomie" vertrete. Aus demselben Grunde zählt
Mou den Konfuzianismus der Han-Zeit auch zur Nebenrichtung, da er eine

Max Scheler: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. Bern:
Francke. 1966: S. 84.



92 MING-HUEI LEE

— in Kants Terminologie — "theologische Moral", mithin eine "Ethik der
Heteronomie" vertritt.

In seinen Werken Hsin-t'i und Hsing-t'i und Von Im Hsiang-shan bis
Liu Chi-shan (1979) teilt Mou den Konfuzianismus der Sung- und Ming-
Zeit weiter ein. Nach seiner Ansicht vertreten die Konfuzianer der frühen
Nördlichen Sung-Zeit Chou Tun-i, Chang Tsai und Ch'eng Hao die
obengenannte Hauptrichtung. Hierin liegt etwas Neues gegenüber der traditionellen

Einteilung, da man früher die Gedanken von Ch'eng Hao und
seinem Bruder Ch'eng I nicht auseinanderhalten konnte. Hiermit kann sich
der Konfuzianismus — Mou zufolge — systematisch in drei Schulen einteilen

lassen: (1) die von Lu Chiu-yüan (Lu Hsiang-shan) und Wang Yangming;

(2) die von Hu Hung und Liu Ts'ung-chou (Liu Chi-shan); und (3)
die von Ch'eng I und Chu Hsi. Mou zählt die ersten zwei Schulen zur
Hauptrichtung und die dritte zur Nebenrichtung, da die letztere eine "Ethik
der Heteronomie" vertritt. Mous Einteilung der konfuzianischen Schulen
der Sung- und Ming-Zeit hat heftige Kontroversen erregt, besonders
angesichts der Tatsache, dass Chu Hsi durch sein unvergleichlich umfangreiches

philosophisches System am stärksten die Weiterentwicklung des
Konfuzianismus beeinflusst hatte. Meines Erachtens aber darf Mous Begründung

einer solchen Einteilung nicht übergangen werden, gleichviel ob man
diese Einteilung akzeptiert oder nicht.

Mous Kritik an der Kantischen Philosophie und seine Rekonstruktion
der chinesischen Philosophie durch dieselbe, wie oben skizziert, gibt ein
lehrreiches Beispiel für den Brückenschlag zwischen der chinesischen und
der westlichen Philosophie ab. Einerseits ist Mou als genialer Philosoph in
der Lage, trotz mangelnden Deutschkenntnissen in den Geist der Kantischen

Philosophie einzudringen und sie einer immanenten Kritik zu
unterziehen. Es scheint mir also kein Zufall zu sein, dass Mous Versuch,
anhand der chinesischen Philosophie diejenige Kants zu transformieren, im
grossen und ganzen der Grundtendenz der Weiterentwicklung der
deutschen Philosophie nach Kant entspricht. Andererseits aber befähigt die
Vertrautheit mit der Kantischen Philosophie Mou, unter einem neuen
Blickpunkt die alte chinesische Philosophie zu rekonstruieren und
weiterzuentwickeln. In diesem Sinne ist Mous Interpretation sowohl der chinesischen

wie auch der Kantischen Philosophie als eine Art des echten
Philosophierens anzusehen.


	Mou Tsung-san und Kants Philosophie : ein Beispiel für die Kant-Rezeption in China

