Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 1

Artikel: Mou Tsung-san und Kants Philosophie : ein Beispiel fir die Kant-
Rezeption in China

Autor: Lee, Ming-huei

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147242

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147242
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MOU TSUNG-SAN UND KANTS PHILOSOPHIE
EIN BEISPIEL FUR DIE KANT-REZEPTION IN CHINA

Ming-huei LEE, Academia Sinica, Taipei

I

Mou Tsung-san (1909-1995), einer der Hauptvertreter des “Modernen
Neokonfuzianismus” — im Unterschied zum Neokonfuzianismus der Sung-
und Ming-Zeit — ist am 12. April 1995 in Taipei gestorben. Aus diesem
Anlass scheint es mir von besonderer Bedeutung zu sein, dem westlichen
(vor allem deutschsprachigen) Publikum Mous Verhiltnis zu Kants Philo-
sophie darzustellen, da er in einem gewissen Sinne als “Kantianer” zu be-
trachten ist.

Seit den zwanziger Jahren dieses Jahrhunderts war der “Moderne
Neokonfuzianismus”, neben dem sich an der Sovietunion orientierenden
Marxismus und dem anglo-amerikanisch gepriagten Liberalismus, eine der
einflussreichsten Denkrichtungen in China. Als Reaktion auf den damals in
China herrschenden Antitraditionalismus darf diese Denkrichtung in einem
spezifischen Sinne als “konservativ” bezeichnet werden. Sie versuchte auf
der ideellen Ebene, einerseits das Wesen des Konfuzianismus zu bewahren
und andererseits durch die Integration der westlichen Kultur Chinas Mo-
dernisierung zu begiinstigen. Diese Denkrichtung begann mit Liang Shu-
ming und Hsiung Shih-li, der in dem jungen Mou ein starkes Interesse fir
die chinesische Kulturtradition weckte, als dieser Anfang der dreissiger
Jahre an der Peking-Universitét studierte. Nach der Eroberung des chinesi-
schen Festlandes durch die Kommunisten im Jahr 1949 ging Mou nach
Taiwan und lehrte erst an der Taiwan Normal University (Shih-fan ta-
hsiieh) in Taipei und danach an der Tunghai-Universitdt in Taichung. Zu
Beginn des Jahres 1958 gab Mou zusammen mit Tang Chiin-i, Hsii Fu-
kuan und Chang Chiin-mai (Carsun Chang) die gemeinsame “Erklirung an
die Welt iiber die chinesische Kultur” ab, die einen neuen Ansatz des “Mo-
dernen Neokonfuzianismus” kennzeichnete. Seit 1961 lehrte Mou in Hong
Kong, erst an der Hong Kong University, dann an der Chinese University.
Nach seiner Emeritierung im Jahre 1974 lehrte er weiter am New Asia
Institute in Hong Kong und oft auch als Gastprofessor an Universititen auf
Taiwan.



86 MING-HUEI LEE

Mou sah es als seine Hauptaufgabe, die chinesische — nicht zuletzt
die konfuzianische — Kulturtradition, die mit der Zeit an Autoritit verlo-
ren hatte, neu zu interpretieren bzw. zu rekonstruieren. Seine Werke be-
handeln fast alle wichtigen Bereiche der chinesischen Philosophie. Charak-
teristisch fiir seine Rekonstruktion der chinesischen Philosophie ist, dass
sein eigenes Philosophieren mit der Interpretation anderer Philosophen
verwoben ist — eine typische Vorgehensweise fiir chinesische Philoso-
phen. Das Neue bei Mou besteht nun darin, dass er die alte chinesische
Tradition durch die Integration der westlichen — vor allem der Kantischen
— Philosophie weiterentwickelte. Fiir den gegenwartigen Zweck kann ich
allerdings hier nur in grossen Ziigen Mous Auseinandersetzung mit der
Kantischen Philosophie und seine Rekonstruktion der chinesischen Philo-
sophie durch dieselbe darstellen. Wenn ich seine Argumentation hier ver-
einfachen oder z.T. sogar iibergehen muss, so hoffe ich doch, dass dies
nicht den falschen Eindruck erweckt, Mou habe seine Thesen dogmatisch
aufgestellt.

Wegen seines Mangels an Deutschkenntnissen ldsst sich Mou —
strenggenommen — nicht als Kant-Spezialist qualifizieren. Diesen Mangel
aber kompensiert seine Genialitdt im Philosophieren sowie sein Fleiss in
der Forschungsarbeit. Auf der Basis von englischen Ausgaben hat er die
vier wichtigsten Werke Kants, nimlich die drei Kritiken und die Grundle-
gung zur Metaphysik der Sitten ins Chinesische iibersetzt. Diesen chinesi-
schen Ausgaben hat er seine Kommentare hinzugefiigt, wobei neben den
philologischen Kommentaren auch interpretierende Kommentare enthalten
sind. Letztere sind fiir seine Kant-Forschung insofern charakteristisch, als
sie Kants Gedanken hiufig durch die Kontrastierung mit der chinesischen
Philosophie interpretieren. Ausserdem hat Mou fiinf Werke verfasst, die
Kants Philosophie unmittelbar thematisieren. Ihre Titel und Erscheinungs-
Jjahre sind die folgenden:

(1) Kritik des kognitiven Subjekts (1956/57)

(2) Intellektuelle Anschauung und chinesische Philosophie (1971)
(3) Erscheinung und Ding an sich (1975)

(4) Uber das hochste Gut (1985)

(5) 14 Vorlesungen iiber den Briickenschlag zwischen der chinesi-
schen und der westlichen Philosophie (1990)



MOU TSUNG-SAN UND KANT 87

II

In seiner Kritik des kognitiven Subjekts versucht Mou, die moderne Philo-
sophie der Logik und der Mathematik, wie sie Bertrand Russell, Ludwig
Wittgenstein u.a. entwickelt haben, neu zu bearbeiten, und zwar ausgehend
vom Kantischen Apriorismus. So handelt es sich hierin um eine Rekon-
struktion von Kants Kritik der reinen Vernunft angesichts der neuen Ent-
wicklung in der modernen Logik und Mathematik. Mou akzeptiert weder
formalistische und konventionalistische Begriindungen der logischen und
mathematischen Erkenntnis noch Russells logischen Atomismus. In der
Vorrede dieses Buches von 1990 aber dussert Mou seine Unzufriedenheit
mit diesem Werk: “Der grisste Fehler besteht darin, dass ich damals nur
den logischen Charakter des Verstandes, nicht aber Kants System des onto-
logischen Charakters des Verstandes erfasste.”]l In diesem Werk ist kaum
von der chinesischen Philosophie die Rede.

Von der Kant-Interpretation Martin Heideggers, besonders von sei-
nem Buch Kant und das Problem der Metaphysik, erhidlt Mou dann den
unmittelbaren Impuls, das Buch Intellektuelle Anschauung und chinesische
Philosophie zu verfassen. Durch eine eingehende Analyse der betreffenden
Texte aus der Kritik der reinen Vernunft kommt Mou zu dem Schluss, dass
Kants philosophisches System — entgegen seinen eigenen Ausserungen —
die Moglichkeit in sich berge, auch uns Menschen “intellektuelle Anschau-
ung” zuzusprechen — eine dhnliche Ansicht, wie sie auch Johann G. Fich-
te vertritt. Hierin sieht Mou den Schliissel zum Briickenschlag zwischen
der Kantischen und der chinesischen Philosophie, da die chinesische Philo-
sophie, sei es der Konfuzianismus, der Taoismus, oder der Buddhismus,
uns Menschen die intellektuelle Anschauung im Prinzip zuerkennt. In die-
sem Sinne ist eine “transzendente” Metaphysik, die Kant als unmdéglich
gilt, nicht ausgeschlossen. Verschiedene Typen einer solchen Metaphysik
findet Mou im Konfuzianismus, dem Taoismus und dem Buddhismus. Fiir
ihn stellt Heideggers Versuch zur Begrindung einer “Fundamental-
ontologie” einen Irrweg dar.

Mit diesem Rekonstruktionsversuch eng verbunden ist Mous weiterer
Versuch in seinem Buch Erscheinung und Ding an sich, dessen Titel Kants
Einfluss deutlich zeigt. Hier deutet Mou Kants Begriff des “Dinges an

1 Mou Tsung-san: Jen-shih-hsin chih p'i-p'an. Taipei: T'ai-wan hsiiech-sheng shu-
chii. 1990. Bd. 1: "Ch'ung-yin chih-yen", S.2.



88 MING-HUEI LEE

sich” nicht wie gewdhnlich, als einen erkenntnistheoretischen Begriff, son-
dern als einen Begriff mit Wertgehalt. Trotzdem ist ihm vollig klar, dass
Kant selber diesen Gedanken niemals gedussert hat. Nach Mous Ansicht
reicht ein erkenntnistheoretischer Begriff des “Dinges an sich” nicht aus,
Kants transzendentalen Unterschied von Erscheinung und Ding an sich zu
untermauern, da das “Ding an sich” in diesem Sinne immer jenseits der
menschlichen Erkenntnis liegt. Um diese Problematik aufzulésen, stellt
Mou die These auf, dass der Mensch zwar endlich sei, aber auch Zugang
zum Unendlichen habe. Den Zugang sieht er in der intellektuellen An-
schauung des Menschen. Dies besagt, dass das “Ding an sich” nicht mehr
ein fir uns immer unerreichbares “Jenseits”, sondern eine Wertsphére dar-
stellt, die sich unmittelbar vor uns durch unser Bewusstsein der Freiheit
prdsentieren kann. Dadurch aber, dass uns Menschen intellektuelle An-
schauung zugesprochen wird, will Mou Kants Unterscheidung von Er-
scheinung und Ding an sich nicht — wie bei Fichte — aufheben, sondern
rechtfertigen. Fiir Mou ist Kants Unterscheidung philosophisch unverzicht-
bar; sie bedarf nur einer Transformation. Mous These von der Erreichbar-
keit des “Dinges an sich” ist mit Kants Einschrinkung der menschlichen
Erkenntnis auf die Erscheinungen vereinbar, da jener die intellektuelle An-
schauung nicht als eine Erkenntnisart, sondern ein Erfassen von Werten
ansieht.

Auf den neu gedeuteten Unterschied von Erscheinung und Ding an
sich griindet Mou die “doppelte Ontologie”, in der eine phdnomenale und
eine noumenale Ontologie enthalten sind. In der noumenalen bzw. “trans-
zendenten” Ontologie findet Mou den rechten Platz fiir die Metaphysik des
Konfuzianismus, Taoismus und Buddhismus. Ihm zufolge ist eine solche
Metaphysik moglich durch die intellektuelle Anschauung unseres prakti-
schen und mithin freien Subjekts, deren verschiedene Dimensionen jeweils
durch den Konfuzianismus, den Taoismus und den Buddhismus erfasst
werden. In einer solchen Metaphysik miissten Kants drei “Postulate der
reinen praktischen Vernunft” — die Freiheit des Willens, das Dasein Got-
tes und die Unsterblichkeit der Seele — zu einem einzigen vereint werden,
da es ungereimt sei, drei Postulate gleichermassen als “unbedingt” anzuer-
kennen, es sei denn, dass sie ein und dasselbe seien. Weiterhin stelle die-
ses Subjekt, das dieses Eine ausmacht, als “Ding an sich” fiir uns nicht
mehr ein “Postulat”, sondern eine “Vergegenstindlichung” dar, da wir es
durch unsere intellektuelle Anschauung erfassen konnten.



MOU TSUNG-SAN UND KANT 89

Im Buch Uber das hochste Gut behandelt Mou zwei miteinander ver-
bundene Themen, ndmlich das Problem der “Autonomie” und das des
“hochsten Guts”. Als Anhang wird seine Ubersetzung von Kants Schrift
Uber das radikale Bose in der menschlichen Natur mit Mous Kommenta-
ren hinzugefiigt. Im ersten Teil des Buches deutet Mou Menzius' Lehre
von der “Innerlichkeit des Sittengesetzes” (jen-i nei-tsai) mit dem Kanti-
schen Begriff der “Autonomie”. Er nimmt eine ausfiihrliche Analyse der
diesbeziiglichen Texte vor, die hauptsichlich im “Kao-tzu-Kapitel” des
Meng-tzu enthalten sind. Mou beweist, dass Menzius — in Opposition zu
Kao Tzu — eine “Ethik der Autonomie” vertritt. Fiir westliche Leser ist
Mous Menzius-Interpretation von besonderer Bedeutung, da sie das Kon-
fuzianismus-Bild der abendlindischen Welt, das unter Hegels Einfluss
durch Max Weber einseitig verschirft wurde, in hohem Masse relativiert,
ja sogar widerlegt. Fiir Hegel vertritt Konfuzius nur “populdre Moral” und
ermangelt aller spekulativen Philosophie.2 Fiir Weber ist der Konfuzianis-
mus blosse “Anpassung nach aussen hin, an die Bedingungen der Welt”.3
Mous Analyse offenbart die Einseitigkeit dieses Konfuzianismus-Bildes.

Im zweiten Teil des Buches thematisiert Mou das Problem des “hoch-
sten Guts” bei Kant, und zwar im Vergleich mit dem Problem der “voll-
kommenen Lehre” (yilian-chiao) in der chinesischen Philosophie. Wie be-
kannt, rekurriert Kant in seiner Kritik der praktischen Vernunft auf das Da-
sein Gottes, um die véllige Ubereinstimmung der Gliickseligkeit mit der
Tugend, ndmlich das hochste Gut, zu gewihrleisten. Fiir Mou ist in diesem
Argument etwas Ungereimtes enthalten, da Kant in der Kritik der reinen
Vernunft die Fiktivitit des Begriffes Gottes als eines personifizierten
“transzendentalen Ideals” in voller Klarheit gezeigt hat. Das bedeutet:
Kants moraltheologischer Gottesbeweis basiere letztlich noch auf einer II-
lusion. Mou sieht den Schliissel zur Auflosung dieser Problematik im Be-
griff des “unendlichen intellektuellen Subjekts” (wu-hsien chih hsin), der
im Konfuzianismus, dem Taoismus und dem Buddhismus jeweils in ver-
schiedener Form auftaucht — im Konfuzianismus als “liang-chih” oder
“pen-hsin”, im Taoismus als “tao-hsin” oder “hsiian-chih” und im Bud-

2 Vgl. G.W.F. Hegel: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie. In: G.W.F.
Hegel: Werke, Theorie Werkausgabe. Frankfurt/Main: 1969ff. Bd. 18: S. 141f.

3 Max Weber: Die Wirtschafisethik der Weltreligionen. Konfuzianismus und Taois-
mus. Tibingen: J.C.B. Mohr. 1991: S. 199.



90 MING-HUEI LEE

dhismus als “prajna” oder “ju-lai-tsang tzu-hsing ch'ing-ching-hsin”. Mou
versucht hier aufzuzeigen, dass die auf solch einem Subjekt beruhende
“vollkommene Lehre” in der chinesischen Philosophie die Moglichkeit
enthilt, Kants Problematik in Bezug auf das “hochste Gut” aufzuldsen.

Die 14 Vorlesungen tiber den Briickenschlag zwischen der chinesi-
schen und der westlichen Philosophie gehen weiter auf Kants Unterschei-
dung von Erscheinung und Ding an sich und seine philosophische Bedeu-
tung ein. Mou sieht den auf dieser Unterscheidung basierende Rahmen als
Grundrahmen fiir alles Philosophieren an. Er bezeichnet diesen Rahmen —
mit dem Ausdruck des buddhistischen Klassikers Ta-sheng ch'i-hsin lun —
als “zwei Sphéren aus einem Subjekt” (i-hsin k'ai erh-men). Damit héngt
seine Konzeption der “doppelten Ontologie” zusammen. Nach seiner An-
sicht liegt die Uberlegenheit der chinesischen Philosophie in der noumena-
len Ontologie — im Kontrast zu Kants Philosophie, die die Hauptaufgabe
der Metaphysik auf eine kritische Erdrterung der phanomenalen Welt be-
schriankt. In diesem Sinne seien die chinesische Philosophie und Kants
Philosophie zueinander komplementar.

III

Die wichtigste Bedeutung von Mous Kant-Rezeption liegt wahrscheinlich
in ihrem Einfluss auf seine Konfuzianismus-Deutung. In dem Begriff der
“Autonomie”, mit dem Kant die Wesenheit der Moral bestimmt, sieht Mou
den Schliissel nicht nur zur Deutung, sondern auch zur Einteilung des Kon-
fuzianismus. In dem einleitenden Teil seines dreibindigen Werkes Hsin-t'i
und Hsing-t'i (1968/69) setzt sich Mou mit diesem Begriff in der Ethik
Kants auseinander. Mou ist zwar mit Kant darin einig, dass die Wesenheit
der Moral in der “Autonomie” des Willens bzw. des moralischen Subjekts
besteht. Jedoch zeigt Mou scharfsinnig auf, dass sich die philosophische
Bedeutung dieser Einsicht im Rahmen der Kantischen Ethik, die einen
Dualismus des Rationalen und des Emotionalen im handelnden Subjekt
voraussetzt, nicht vollstindig entwickeln ldsst. Die strenge Trennung des
Rationalen vom Emotionalen besagt, dass das moralische Subjekt — d.h.
der reine Wille bei Kant — nur als ein “principium dijudicationis”, nicht
aber zugleich als ein “principium executionis” fungiert. Das bedeutet: im
moralischen Subjekt bei Kant mangelt es an der Macht zur Selbstreali-
sierung — eine Verelendung der “Autonomie” des moralischen Subjekts
als seiner moralischen Selbstgesetzgebung. Wegen solcher Verelendung



MOU TSUNG-SAN UND KANT 91

und auch wegen der Aberkennung der intellektuellen Anschauung beim
Menschen ist Kant — Mou zufolge — nur imstande, eine “Metaphysik der
Sitten”, nicht aber eine “Moralmetaphysik” zu begriinden. Unter dem er-
sten versteht Mou eine metaphysische Erorterung der Moral, unter dem
zweiten aber eine “transzendente” Metaphysik, die auf unserem morali-
schen Bewusstsein basiert. Im Konfuzianismus siecht Mou den Prototypus
einer “Moralmetaphysik”.

In Menzius' Theorie des “hsin” als moralischem Subjekt findet Mou
alsdann einen geeigneteren philosophisch-anthropologischen Rahmen fiir
Kants Begriff der “Autonomie”, da ihr ein apriorischer Universalismus ei-
nerseits und die Einheit des Rationalen und des Emotionalen andererseits
zugrunde liegt. Auf der Basis der philosophischen Anthropologie Menzius'
stellt dann der mingzeitliche Philosoph Wang Yang-ming die These von
der Einheit des moralischen Subjekts und des Sittengesetzes (hsin-chi-li)
sowie die These von der Einheit des moralischen Erfassens und Handelns
(chih-hsing ho-i) auf. Die erste These besagt, dass “liang-chih” als morali-
sches Subjekt die letzte Instanz fiir moralische Gesetzgebung darstelle,
wihrend die zweite besagt, dass “liang-chih” nicht nur als das “principium
dijudicationis”, sondern auch als das “principium executionis” des mora-
lisch Guten fungiere. Diese Denkrichtung deckt sich teilweise mit der mo-
dernen “Wertethik”, die hauptsdchlich von Franz Brentano, Edmund Hus-
serl, Dietrich von Hildebrand, Nicolai Hartmann und vor allem Max Sche-
ler vertreten wird, da die letztere Kants Gleichsetzung des Apriorischen
mit den Rationalen bestreitet und einen “Apriorismus des Emotionalen”
fordert.4

In den beiden Charakteristika der Philosophie Menzius' — der “Ethik
der Autonomie” und der philosophisch-anthropologischen Einheit des Ra-
tionalen und des Emotionalen — findet Mou die Kriterien fiir die Eintei-
lung innerhalb der konfuzianischen Schule. Anhand der beiden Kriterien
zahlt Mou unter den Chou-Konfuzianern Konfuzius, Menzius, den Autor
des Chung-yung und die Kommentatoren des I-ching zur Hauptrichtung des
Konfuzianismus. Hingegen gehére Hsiin-tzu zu dessen Nebenrichtung, da
er eine “Ethik der Heteronomie” vertrete. Aus demselben Grunde zéhlt
Mou den Konfuzianismus der Han-Zeit auch zur Nebenrichtung, da er eine

4 Max Scheler: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. Bern:
Francke. 1966: S. 84.



92 MING-HUEI LEE

— in Kants Terminologie — “theologische Moral”, mithin eine “Ethik der
Heteronomie” vertritt.

In seinen Werken Hsin-t'i und Hsing-t'i und Von Lu Hsiang-shan bis
Liu Chi-shan (1979) teilt Mou den Konfuzianismus der Sung- und Ming-
Zeit weiter ein. Nach seiner Ansicht vertreten die Konfuzianer der frithen
Nordlichen Sung-Zeit Chou Tun-i, Chang Tsai und Ch'eng Hao die oben-
genannte Hauptrichtung. Hierin liegt etwas Neues gegeniiber der traditio-
nellen Einteilung, da man frither die Gedanken von Ch'eng Hao und sei-
nem Bruder Ch'eng I nicht auseinanderhalten konnte. Hiermit kann sich
der Konfuzianismus — Mou zufolge — systematisch in drei Schulen eintei-
len lassen: (1) die von Lu Chiu-yiian (Lu Hsiang-shan) und Wang Yang-
ming; (2) die von Hu Hung und Liu Ts'ung-chou (Liu Chi-shan); und (3)
die von Ch'eng I und Chu Hsi. Mou zdhlt die ersten zwei Schulen zur
Hauptrichtung und die dritte zur Nebenrichtung, da die letztere eine “Ethik
der Heteronomie” vertritt. Mous Einteilung der konfuzianischen Schulen
der Sung- und Ming-Zeit hat heftige Kontroversen erregt, besonders ange-
sichts der Tatsache, dass Chu Hsi durch sein unvergleichlich umfangrei-
ches philosophisches System am stirksten die Weiterentwicklung des Kon-
fuzianismus beeinflusst hatte. Meines Erachtens aber darf Mous Begriin-
dung einer solchen Einteilung nicht iibergangen werden, gleichviel ob man
diese Einteilung akzeptiert oder nicht.

Mous Kritik an der Kantischen Philosophie und seine Rekonstruktion
der chinesischen Philosophie durch dieselbe, wie oben skizziert, gibt ein
lehrreiches Beispiel fiir den Briickenschlag zwischen der chinesischen und
der westlichen Philosophie ab. Einerseits ist Mou als genialer Philosoph in
der Lage, trotz mangelnden Deutschkenntnissen in den Geist der Kanti-
schen Philosophie einzudringen und sie einer immanenten Kritik zu unter-
ziehen. Es scheint mir also kein Zufall zu sein, dass Mous Versuch, an-
hand der chinesischen Philosophie diejenige Kants zu transformieren, im
grossen und ganzen der Grundtendenz der Weiterentwicklung der deut-
schen Philosophie nach Kant entspricht. Andererseits aber befihigt die
Vertrautheit mit der Kantischen Philosophie Mou, unter einem neuen
Blickpunkt die alte chinesische Philosophie zu rekonstruieren und weiter-
zuentwickeln. In diesem Sinne ist Mous Interpretation sowohl der chinesi-
schen wie auch der Kantischen Philosophie als eine Art des echten Philo-
sophierens anzusehen.



	Mou Tsung-san und Kants Philosophie : ein Beispiel für die Kant-Rezeption in China

