
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 1

Artikel: Das Recht auf Expertenherrschaft Luo Longji (1896-1965) und die
chinesische Rezeption der Menschenrechte

Autor: Fröhlich, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147240

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS RECHT AUF EXPERTENHERRSCHAFT
LUO LONGJI (1896-1965) UND DIE CHINESISCHE

REZEPTION DER MENSCHENRECHTE

Thomas Fröhlich, Zürich

Mit Luo Longji 1 IHPÜS tritt einem der chinesische Intellektuelle in der
Gestalt eines Grenzgängers entgegen. Sein politisches Denken ist geprägt
von der Unruhe eines ständigen Überschreitens der geistigen Demarkationen

von dynastischer Ordnungsspekulation und abendländischen Ideen,

von Gelehrsamkeit und Politik, von traditionell gefärbtem Elitenbewusst-
sein und ikonoklastischem Emanzipierungsanspruch.

Diese Pendelbewegung ist durch den tiefen Riss in der Kontinuität der
Tradition spätkaiserzeitlichen Ordnungsdenkens bestimmt, den die
Abschaffung der dynastischen Institutionen zu Beginn des 20. Jhs hinterlassen
hat. Damit ist diese Tradition im ganzen fragwürdig geworden und der
Zusammenhang von Gelehrsamkeit und Herrschaft hat sich unvermeidbar
aufgelöst. Herrschaft ist im republikanischen China nicht mehr, wie in den

Jahrhunderten zuvor, esoterische Sache einer beamtenprüfungstechnisch
ermittelten Elite von Gelehrten, die als Spezialisten für die kanonisierte

song-konfuzianische Tradition dem politischen Willen zur Macht durch
Anerkennung des kaiserlichen Mandats abgeschworen haben und eben des-

1 Luos biographische Stationen können in mancherlei Hinsicht als typisch für einen
Intellektuellen seiner Generation gelten. Vom Schüler klassischer Gelehrsamkeit
entwickelt er sich zum Studentenaktivisten der ikonoklastischen
Kulturerneuerungsbewegung vom 4. Mai 1919, verbringt anschliessend die Hälfte der 1920er
Jahre als Auslandstudent in Amerika und England, um 1928 als ausgewiesener
Akademiker nach China zurückzukehren. Seinen Lehrstuhl für Politische Wissenschaft

vermag er aufgrund politischer Polemiken nicht lange zu halten. Bald schon
wendet er sich der politischen Publizistik und einem intensiven parteipolitischen
Engagement zu, das ihn in den Anfangsjahren der Volksrepublik schliesslich auf
einen (unbedeutenden) Ministerposten führt. Seine politische Karriere findet 1957
im Zuge der Kampagne gegen 'Rechtsabweichler' ein jähes Ende, so dass er die
letzten Lebensjahre in Beijing als 'Verbannter' verbringt. Bis heute ist ihm die
Befreiung vom ideologischen Stigma versagt geblieben. Für knappe, wenn auch
bisweilen etwas unpräzise biographische Angaben vgl.: Biographical Dictionary
of Republican China, Bd. 2, S. 435-438; sowie neueren Datums: Xie, "Zhengzhi
yu xueshu zhi jian: Luo Longji de mingyun".



30 THOMAS FRÖHLICH

halb dem Kaiser — idealiter — rein administrativ, allenfalls moralisch
berichtigend, aber gewiss unpolitisch-neutral, zur Seite stehen konnten.

In den 20er Jahren dieses Jahrhunderts ist die Ordnungsspekulation
längst politisch und verfassungsrechtlich geworden. Sie bezieht sich nun
auf einen neu konstitutierten politischen Bereich, dessen Pluralität die

Frage nach der Einheit in der Vielheit militärischer und politischer
Gruppierungen und Parteien in aller Schärfe ins Bewusstsein republikszeitlicher
Denker rückt. Da der Zugang zu den staatlichen Institutionen parteilich
abgeriegelt ist, finden zahlreiche Exponenten der jüngeren und älteren

Gelehrtengeneration, die noch drei Jahrzehnte zuvor dem Milieu der
Beamtengelehrten der späten Kaiserzeit angehört hätten, jene kritische Distanz

zum Status quo, die sie in die Rolle von Intellektuellen wachsen lässt. Die
mit dem Pathos einer Kulturerneuerung vorgetragene Zuwendung der
Bildungselite zum Volk, dem im Zuge einer Reform der Schriftsprache hin zu
einem umgangssprachlicheren Idiom die Lesefähigkeit gewährt wird, hat

ihren politischen Sinn auch darin, dass sich die Intellektuellen fortan selber
als (wortführenden) Teil des 'einfachen Volkes' proklamieren können.
Dennoch bleibt die Stellung dieser neuen Intellektuellen prekär, da ihre
Ausgrenzung von den Institutionen der Herrschaft nicht kompensiert ist,
im Gegenteil obliegt ihnen, die nicht mehr Administratoren, sondern bloss

noch Angehörige des Volkes sind, fortan die Aufgabe, ihre politische und

soziale Unerlässlichkeit nachweisen zu müssen.

Dieser Nachweis hat einen generellen, allgegenwärtigen Bezugspunkt:
Jenen der 'China-Frage', d.h. der Modernisierung und Stärkung Chinas.

Auch im Bereich des politischen Denkens wird das Grossprojekt Modernisierung

vor allem im Medium der Rezeption fremder, im Falle Luos
abendländischer Ideen vollzogen.

Wie zu zeigen sein wird, verläuft Luos Rezeption des

Menschenrechtsgedankens ambivalent, indem er in seiner Lesart sowohl Teile jenes
Ordnungsdenkens, das in Form der Herrschaftsinstitutionen der späten
Kaiserzeit zur Gerinnung gekommen ist, als auch abendländische Beiträge
zur Idee der Menschenrechte integriert. Letzteren verdankt er fast
ausschliesslich seine Terminologie, was ihm den Nachweis, 'Modern-Westliches'

einzubringen, natürlich wesentlich erleichtert. Das darf aber den

Blick für den zweiten Strang der Rezeption nicht trüben: Mit den
Menschenrechten stellt Luo, aber nicht nur er, den Bezug zur eigenen,
spätkaiserzeitlichen Tradition der Ordnungsspekulation wieder her und leistet so



LUO LONGJI UND DIE MENSCHENRECHTE 31

zugleich einen Beitrag zur Selbstversicherung der noch klassisch-konfuzianisch

eingeschulten Denker.
Dies ist eigentlich kein überraschender Befund, vielmehr eine

hermeneutische Normalität. Bemerkenswert ist jedoch die Schärfe, mit der dieses

Phänomen der Menschenrechtsrezeption ihre Konturen verleiht. Der
Umstand, dass die Menschenrechtsidee zuerst in Japan, dann in China, sofort

polemisch-politisch vereinnahmt worden ist, lässt bereits erahnen, was es

mit dieser Rezeption auf sich hat: Hier wird mit fremdem Gedankengut
zum Zwecke der Wahrung bzw. Rekonstruktion eines bestimmten
Traditionsverhältnisses äusserst virtuos hantiert. Mit anderen Worten: Wo die

Rezeption in der Rückschau inhaltlich unzulänglich erscheint, sollte nicht
sogleich auf das Unvermögen ehrfurchtsvoller ostasiatischer Schüler der
abendländischen Lehre der Menschenrechte geschlossen werden. Die Lektüre

von Luos politischen Schriften jener Zeit wird ungleich erhellender,
sobald die Frage nach dem Weshalb einer derartigen Rezeption in den

Mittelpunkt gerückt wird.

Die chinesische Menschenrechtsrezeption und ihre geistesgeschichtlichen
Vorgaben

Die Menschenrechte, wie sie in China im ersten Viertel des 20. Jhs

rezipiert worden sind, fanden ihren Weg nach Ostasien über das Japan der

Meiji-Restauration, wo im Zuge der Einführung von Jean-Jacques Rous-

seaus Schrift Vom Gesellschaftsvertrag, die 1882 von Nakae Chomin
(bürgerlich Nakae Tokosuke, 1847-1901) in einer annotierten Teilübersetzung

einem grösseren Publikum zugänglich gemacht wurde. Die Schrift
stellte sogleich die Leitlinie einer oppositionellen Demokratisierungsbewegung

dar und erfuhr schon 1882 eine wirkmächtige Replik von Seiten des

Regierungslagers, die aus der Feder von Kato Hiroyuki (1836-1916)
stammte. Kato setzte in seiner Schrift Neue Abhandlung über die
Menschenrechte (jinken shinsetsu) den Begriff der Menschenrechte (jinken A
fK) mit jenem 'naturgegebener Menschenrechte' (tenpu jinken ^MÀfìI)
gleich und erteilte dieser naturrechtlichen Vorstellung mit den Argumenten
seiner Darwin-Rezeption von der natürlichen Auslese und vom Existenzkampf

eine Absage.2

2 Zur japanischen Menschenrechtsrezeption: Kato, A History ofJapanese Literature.
Volume 3. The Modern Years, S. 86-95. Ike, The Beginnings of Political De-



32 THOMAS FRÖHLICH

Zwei Jahrzehnte später wurde diese Kontroverse durch Liang Qichao
(1873-1929) für China, vorerst aber nur für seine Landsleute im japanischen

Exil, zugänglich gemacht. 1901 erschien in der Qingyibao in Yokohama

der dreiteilige Artikel Studiendokumente zu Rousseau (Luosuo xuean,
Reprint unter dem Titel Eine Abhandlung über den Volksvertrag, Minyue
lun)^>, den Liang jedoch nicht selber verfasst, sondern nach einer Vorlage
Nakae Chomins übersetzt hatte. Letzterer hatte seinerseits im Jahre 1886

im Auftrag des japanischen Erziehungsministeriums die Schrift Histoire de

la Philosophie von Alfred Fouillée (Paris, 1875), die ein Kapitel zu Rousseau

enthielt, ins Japanische übertragen. Liang übersetzte aus dem Japanischen,

notabene ohne Quellenverweis, das Kapitel zu Rousseau ins Chinesische

und publizierte es, nach Einschub von vier kurzen, inhaltlich wenig
relevanten Anmerkungen, unter eigenem Namen.

Bereits im folgenden Jahr vollbrachte er jedoch einen ideologischen
Kraftakt und übernahm die Positionen der beiden japanischen Kontrahenten
Nakae und Kato gleich in Personalunion: Von einer kurzen Rousseau-

Euphorie ging er über zu einer Kritik der Idee naturgegebener Menschenrechte,

die weitgehend mit Kato übereinstimmte. Liang monierte in
polemischer Schärfe, Rousseaus Lehre von den naturgegebenen Menschenrechten

stehe mit ihrem ausgeprägten Individualismus der für China
lebenswichtigen Stärkung des Nationalismus im Wege. Er identifizierte Rousseau,

den er als 'die Mutter des 19. Jhs' bezeichnete, als den prototypischen

Vertreter des westlichen Liberalismus und verwies ihn
geistesgeschichtlich ins 18. Jh. Die beeindruckenden Erfolge des Meiji-Japans und
der nach Deutschland gewandte Blick japanischer Staatsrechtler des
ausgehenden 19. Jhs brachten ihm sodann die Staatsrechtslehre von Johann Kaspar

Bluntschli (1808-1881) nahe. Mit Bluntschli, dem er recht pauschal
(und immer noch Kato folgend) den Trend zu einem starken Staat

zuschrieb, glaubte er, die 'Mutter des 20. Jhs' gefunden, und zugleich den

Nachweis für die Erledigung der Lehre von den naturgegebenen
Menschenrechten als veraltetem Dogma des 18. Jhs erbracht zu haben.4

mocracy in Japan, S. 111-117. Kokubun, Die Bedeutung der deutschen ßr die
japanische Staatslehre unter der Meiji-Verfassung, S. 12-16, 26-36, 50-59.

3 Liang, "Minyue lun," S. 224-236.

4 Liang, "Guojia sixiang bianqian yi tong lun," S. 52 f. Ders., "Zhengzhixue da jia
Bolunzhili zhi xueshuo," S. 11-13, 31. Katos Übersetzung von Bluntschlis Allge-



LUO LONGJI UND DIE MENSCHENRECHTE 33

Diese Rezeption der Menschenrechte erfuhr in den 1920er Jahren

durch Sun Yat-sens (1866-1925) Vortragsreihe Die drei Volksprinzipien
(1924)5 eine Aktualisierung, deren Bedeutung für die politischen Debatten

jener Zeit kaum überschätzt werden kann.
Im ersten Vortrag zum Prinzip der Volkssouveränität erhob Sun die

'Evolution von Geschichte und Rasse' zum Kriterium politischer Philosophie,

indem er die Diskrepanz zwischen Rousseaus Vertragstheorie und

Naturrechtslehre einerseits und der evolutionären Faktizität andererseits

vermerkte, ohne in Betracht zu ziehen, dass Rousseaus Vertragstheorie
methodologisch, und nicht historisch, angelegt ist.6

In Sun Yat-sens Begriff der Volkssouveränität (minquan Sf-fi, oft allzu

wortgetreu mit 'Volksrechte' übersetzt) fand Liang Qichaos japan-inspi-
rierte Menschenrechtsrezeption, welche die Staatsraison zum Mass

genommen hatte, ihren wohl klarsten Ausdruck, denn Sun verstand unter

minquan keineswegs die Anspruchrechte eines Individuums in einem
naturrechtlichen Sinne, sondern die politische Macht, die Souveränität einer

vereinigten und organisierten Körperschaft.7
Suns Nachdenken über die Bedeutung 'westlicher' und chinesischer

politischer Philosophie mündete schliesslich in der utilitaristischen
Vorgabe, politisches Denken müsse mit seinem 'darwinistischen'
Evolutionsverständnis, das er mit dem Pathos eines Berufsrevolutionärs schilderte, in
der Unmittelbarkeit naturwissenschaftlicher Einsichten korrelieren.8

meiner Staatslehre war bereits 1872 erschienen. Zur Rezeption des Contrat social
in China: Bastid, "The Influence of Jean-Jacques Rousseau on Chinese Political
Thought Before the 1911 Revolution," S. 29-36. Pauu Shui-lam, "Visions and

Myths: the Implication ofthe French Revolution and Culture in Late Qing and

Early Republican China," S. 85-99. Xu Minglong, "Liang Qichao's Perspective of
the French Revolution," S. 109-115.

5 Sun Wen, San minzhuyi. Sun Yat-sen, San Min Chu I: The Three Principles ofthe
People. Beim Gebrauch der Übersetzung von Frank W. Price ist es unerlässlich,
den Originaltext vergleichend beizuziehen, da Price teilweise stark von Suns

Begrifflichkeit abgewichen ist und Kürzungen (v.a. der mandschufeindlichen Stellen)

vorgenommen hat, ohne diese zu vermerken.

6 Sun Wen, S. 103 (Sun Yat-sen, S. 61).

7 Sun Wen, S. 89 (Sun Yat-sen, S. 51).

8 Zur Evolution: Vgl. den ersten Vortrag zum Prinzip der Volkssouveränität. Sun
Wen, S. 90 ff. (Sun Yat-sen, S. 52 ff.); zum Korrelat, das Sun mit einer krypti-



34 THOMAS FRÖHLICH

Für Suns Evolutionismus gab es natürlich geistige Wegbereiter. Vor
allem die Reformer der späten Qing-Zeit hatten sich westliche Evolutionstheorien

zu eigen gemacht, um die Notwendigkeit des Wandels zu
rationalisieren. Im Glauben an einen weltgeschichtlichen Fortschrittsprozess
eröffnete sich ihnen, ähnlich wie ihren europäischen Vorgängern in der Mitte
des 19. Jhs, die Möglichkeit, gesellschaftliche Formen, analog den Formen

organischen Lebens, als veränderlich zu begreifen. Soziale Entwicklungen
konnten somit von den Sozialdarwinisten als zwingendes Ergebnis
naturgesetzartiger Prozesse dargestellt werden. Neben der Rationalisierung sozialen

Wandels vermochten die evolutionistischen Vorstellungen eine
optimistische Sichtweise des chinesischen Reformprozesses zu vermitteln,
indem diesem metahistorische oder metaphysische Kräfte zugrundegelegt
wurden. Hier liegen wohl die wesentlichen Ursachen, weshalb sich Spuren
eines evolutionistischen Denkens bei so unterschiedlichen Autoren wie
Kang Youwei (1858-1927), Tan Sitong (1865-1898), Yan Fu (1853-1921)
oder Liang Qichao nachweisen lassen.9

Diese beiden utilitaristischen Vorgaben, politisch auf der Höhe des

Evolutionsprozessess zu sein, und hierbei unmittelbarer Praktikabilität
verpflichtet zu bleiben, prägten sowohl die Rezeption politischen Denkens als

auch die Art und Weise politischen Argumentierens im allgemeinen.
Sie traten zudem, wenn auch bei weitem nicht in derselben Schärfe,

an ganz anderer, aber nicht minder einflussreicher Stelle in Erscheinung:
Die Rede ist von Hu Shis (1891-1962) Rezeption des Deweyschen
Pragmatismus.

Für die Methodologie einer politischen Philosophie konnte Hus
Pragmatismus insofern problematisch werden, als der pragmatische
Erklärungsnachweis bei ihm dazu tendierte, sich zum Anspruch auf unmittelbare
Anwendbarkeit politischen Denkens, auf Problemlösungen in rezepthafter

sehen Ideenlehre begründet: Vgl. den dritten Vortrag zum Prinzip des Nationalismus.

Sun Wen, S. 14 (Sun Yat-sen, S. 16).

Für eine allgemeine Einführung zur Rezeption von Evolutionstheorien: Gransow,
Geschichte der chinesischen Soziologie, S. 26-36. Eine ausführlichere Diskussion
des Evolutionsdenkens dieser vier Autoren findet sich bei: Fürth, "Intellectual
Change: From the Reform Movement to the May Fourth Movement, 1895-1920.
Evolutionism in Reform Thought," S. 322-350. Der Vermutung, dass auch ältere
chinesische Traditionen die Rezeption der Evolutionstheorien beeinflussten, kann
hier nicht nachgegangen werden.



LUO LONGJI UND DIE MENSCHENRECHTE 35

Form, auszuwachsen. Im Horizont der verzweifelten Suche nach einer
Lösung für die China-Frage, die sich gegen Ende der 1920er Jahre zunehmend

in politischen Debatten entlud, war die Gefahr einer solchen Wendung

ohnehin latent stets gegeben. Hu Shi leistete dem in gewisser Weise
selbst Vorschub, zumal sein Einsatz für ein modern-westliches
Wissenschaftsverständnis vor dem ideologischen Hintergrund erfolgte, mit der

Einführung wissenschaftlicher Methoden die unerwünschten konservativen
Kräfte zu überwinden. Seine Rezeption des Pragmatismus stand also ihrerseits

bereits unter utilitaristischen Vorzeichen.
So war auch Hus Argumentationsweise in der Debatte über 'Probleme

und Ismen' (wenti yu zhuyi Pqj jg JfiÜH die er 1919 mit Li Dazhao

(1889-1927) und Lan Gongwu (1887-1957) austrug, kaum dazu angetan,
seine Zeitgenossen zu einer gründlicheren theoretischen Auseinandersetzung

mit fremden politischen Ideen zu bewegen: Hu sprach sich dezidiert

gegen eine Beschäftigung mit 'Ismen' aus, unter denen er die abstrakte

Wiedergabe einer ehemals konkreten Beschäftigung mit Problemen eines

bestimmten Zeitpunkts verstand. Dabei forderte er schrittweise Lösungen
in beispielhaft bestimmten Forschungsbereichen, wie etwa Soziologie,
VerwaltungsWissenschaft, Pädagogik, Geschichts- und Literaturwissenschaft,

für die er empirische und theoretische Fragestellungen
formulierte.10 Im hektischen intellektuellen Klima jener Zeit konnten so gewiss
keine Anreize für eine philosophisch-akademische, und deshalb
'-ismenverdächtige' Rezeption zeitlich womöglich gar weit zurückliegender Formen

politischen Denkens geschaffen werden.

Aufgrund dieser von Sun und Hu aktualisierten Argumentationsvorgaben

stand ein politischer Autor, sofern er sich nicht mit den 'Ismen' des

marxistischen Lagers identifizieren wollte, stets im Zugzwang, die
pragmatische Relevanz und evolutionäre Aktualität seiner Position nachzuweisen.

In welchem Ausmass sich dies in Form von eklektischen Entwürfen,
schlagwortartig präsentierten Synthesen verschiedenster (bisweilen auch

entgegengesetzter) Positionen, rezepthafter Programmatik oder Relevanzbeweisen

anderer Art zu Lasten analytischer Tiefe auswirkte, blieb
selbstverständlich dem jeweiligen Autoren überlassen.

Hier konnte Ende der 1920er Jahre der Rechts-und Sozialwissenschafter

Zhang Yuanruo (1904-?) anschliessen und nicht minder polemisch als

10 Hu, "Pragmatism," S. 831 f. Sowie: Hu, "Wentiyu zhuyi," S. 34.



36 THOMAS FRÖHLICH

seine namhaften Vorgänger Liang und Sun anführen, die Menschenrechte
seien ein rein theoretisches, subjektivistisches, metaphysisches Konzept,
das in der Epoche der Metaphysik die Massen noch aufzurütteln vermocht
habe, dies aber in der Epoche des wissenschaftlichen Positivismus nicht
mehr zu leisten vermöge. Die Ursache aller sozialer Krankheiten bestehe

in der metaphysischen Lehre der naturgegebenen Menschenrechte und dem
zügellosen Individualismus als Grundlage der Staaten neuerer Zeit.11 Einmal

mehr war damit die Mahnung ergangen, nur jene politischen Ideen,
deren immanente oder unterstellte Praktikabilität es ermöglichen sollte, im
Wellental der Evolution obenauf zu schwimmen, von der utilitaristisch
gefärbten Anprangerung zu verschonen. Der Bannstrahl dieser Kritik war
derart mächtig, dass Luo Longji es vorgezogen hat, seine Position in
Abgrenzung gegenüber der Idee naturgegebener Menschenrechte zu etablieren.

Zuvor schon hatte er, was kaum erstaunen mag, gleich in seinem
ersten Artikel in der Shanghaier Neumond-Monatszeitschrift12 die Absage
an 'Ismen' expressis verbis mitvollzogen.13

Luo Longjis Diskussion der Menschenrechte

Ihrem Verlauf nach ist die Geschichte der Menschenrechts- und
Verfassungsdebatte von 1929-31 rasch erzählt: Im April 1929 protestiert Hu Shi
im Neumond mit dem Artikel Menschenrechte und provisorische Verfassung

gegen ein Dekret zum Schutz von Leben und Eigentum des Volkes
und für angemessene Gerichtsverfahren des 2. Plenums des 3. Zentral-

11 Luo, " 'Renquan' shiyi"; ders., "Renquan, bu neng liu zai yuefa li?"

12 Die Zeitschrift mit dem Namen Neumond (Xinyue Yuekan $f }ì £j f0 erschien ab

März 1928 monatlich in Shanghai und galt als eine der führenden Literaturzeitschriften

jener Zeit. Als Herausgeber fungierte die Neumondgesellschaft, die
bereits 1923 in Beijing gegründet worden war, wegen der Unruhen im Verlaufe des

Nordfeldzuges aber 1927 in Shanghai reorganisiert bzw. neu gegründet werden
musste. Bei der Shanghaier Neumondgesellschaft wirkten neben Hu Shu, Xu Zhi-
mo (1896-1931) u.a. auch Luos ehemalige Qinghua-Kommilitonen Liang Shiqiu
(1902-1987), Wen Yiduo (1899-1946) und Pan Guangdan (1898-1967) mit. Chen,
'Xinyue' ji qi zhongyao zuojia, S. 2. Gao, Zhongguo xiandai zhengzhi sixiang

pingyao, S. 546. Fang, Xinyue de shengqi. Xinyuepai zuopin xuan, S. 1. Liang,
Qiushi zayi, S. 67.

13 Luo, "Zhuanjia zhengzhi," S. 170 (zuerst erschienen am 10. April 1929 im Neu¬
mond).



LUO LONGJI UND DIE MENSCHENRECHTE 37

komitees der GMD (Guomindang, Nationale Volkspartei). Hu bemängelt
die Dominanz der GMD bei der Regierungsarbeit sowie die unzureichende
Genauigkeit des Verbots, die Menschenrechte zu verletzen, da nicht nur
Individuen oder Gruppen, sondern auch die Regierung als potentieller
Rechtsbrecher miteinzubeziehen sei.14

Bestimmend für das Schicksal des Neumonds und seiner Protagonisten

sind in der Folge vor allem Luos Beiträge zur Debatte und die
entsprechenden Reaktionen aus dem Umkreis der GMD, während die
Auseinandersetzungen der Neumond-Autoren mit ihren marxistischen Antipoden
in der Diktion zwar ebenso heftig, inhaltlich aber weniger gravierend
ausfallen.

Schon zu Ende des Jahres 1930 wächst der Druck der GMD auf den

Neumond, vorübergehende Verhaftungen (auch Luos) und Konfiskationen
von Auflagen sind die Folge. Im Mai 1930 demissioniert Hu Shi als Rektor
des China College und verlässt Shanghai Richtung Beijing; Luo hat seinen
Lehrstuhl für Politische Wissenschaft an der Shanghaier Guanghua-Uni-
versität zu jener Zeit bereits verloren.

Unter dem Eindruck der japanischen Aggression in der Mandschurei
erklärt Luo die Debatte Ende 1931 schliesslich für beendet, allerdings ohne

von seiner Position abzuweichen: Er meint, in der Zeit eines nationalen
Notstandes könne man die politischen Positionen einstweilen beiseite
lassen, falls die Behörden die Parteiherrschaft abschaffen und damit Einmütigkeit

nach aussen demonstrieren würden.^
Diese äussere Schlichtheit der Debatte darf nicht darüber

hinwegtäuschen, dass in ihrem Verlauf Luo Longji einige gewichtige Beiträge
zum politischen Denken der Nanjing-Dekade verfasst hat. Seine Schrift
Eine Diskussion der Menschenrechte vom Juli 192916 verdient aus zweierlei

Gründen besondere Beachtung: Zum einen handelt es sich hierbei um
den Schlüsseltext zu seinem Verständnis der Menschenrechtsidee, was
prägnant darin zum Ausdruck kommt, dass sich im letzten Kapitel der

14 Hu, "Renquan yuyuefa," S. 1-8.

15 Luo, "Gao Ribenguomin he Zhongguo de dangju," S. 20.

16 Der Erstveröffentlichung im Neumond folgte 1930 eine teilweise redigierte Ver¬
sion in der Textsammlung zur Debatte mit Schriften von Luo Longji, Hu Shi und

Liang Shiqiu, die den Titel Eine Sammlung von Abhandlungen über die Menschenrechte

trägt; Hu, Renquan lunji.



38 THOMAS FRÖHLICH

Abhandlung die erste ausführlichere Menschenrechtserklärung Chinas
findet. Zum anderen wird jene neuralgische Spannung von kaiserzeitlicher
Ordnungsspekulation und abendländischen politischen Ideen thematisch,
die im China des 20. Jhs immer wieder, und nicht nur bei politischen
Debatten im engeren Sinne, durchbricht.

Luo beginnt mit der ernüchternden Bilanzierung des Bankrotts der
Menschenrechte in China und meint, es sei nun Aufgabe jener, 'die sich
das Lebensziel gesetzt' hätten (li zhi aLJ&), 'das Menschsein zu realisieren'

(zuo ren fr$ A), die Menschenrechte zurückzuerkämpfen.17 Damit hat

er die Absage an den radikalen Individualismus der 'naturgegebenen
Menschenrechte' bereits vorweggenommen, denn zum voll aktualisierten
Menschsein gehören die 'Entwicklung der Individualität' (fazhan gexing ü
MIH114) und die 'Kultivierung der Persönlichkeit' (peiyang renge i§HA
fê), die schliesslich zur 'Vollendung des Ichs der höchsten Tugend' (cheng
wo zhi shan zhi wo f$c S M H ;£.$£) führen werden. Zhi shan 31 ü ist ein
Ausdruck aus der konfuzianischen Prüfungsorthodoxie der späten Kaiserzeit,

der im Klassiker Die Hohe Lehre (Da Xue) für die höchste Tugend
steht, die über mehrere Stufen der Selbstkultivierung, d.h. der Selbstrefle-
xion als Teil eines übergeordneten Ganzen, im Hinblick auf die wahre

Ordnung in Familie, Imperium und Welt (Oikumene) erreicht werden
soll.18 Luo formuliert dies wie folgt:

"Zugleich muss ich auch verstehen, dass ich bloss ein Teil der Gemeinschaft
bin. Mein Realisieren des Menschseins kann sehr viele Wechselbeziehungen zur
Gemeinschaft nicht abstreifen. Und zwischen meinem Glück und dem Glück der

17 Luo, "Lun renquan," S. 34. Die gängigen chinesischen Wörterbücher weisen dar¬

auf hin, dass zuo ren starke moralische und ethische Konnotationen hat. Li zhi ist
auch bei Liang Qichao eine zentrale Kategorie: "Liang began his syllabi with the
ideal of 'setting the life goal' (li-chih). Without question this derived from his
Confucian education, for almost all Neo-Confucian scholars stressed this category
as the essential first step in the pursuit of learning. This is hardly suprising in view
of the basic premise of Neo-Confucian moral philosophy that all human beings had
the innate moral potential to attain sagehood, and hence the choice of a goal was
crucial in determining one's future." Chang, Liang Ch'i-ch'ao and Intellectual
Transition in China 1890-1907, S. 82.

18 Dass Luo diesen Begriff nicht zufällig verwendet, kann man auch daraus ersehen,
dass Zhang Junmai (1887-1969) in seiner Laski-Übersetzung von 1931 an derselben

Stelle das unverfänglichere zui shan ft # gebraucht hat (Zhang, Zhengzhi
dianfan, S. 25).



LUO LONGJI UND DIE MENSCHENRECHTE 39

gesamten Gemeinschaft bestehen wiederum Wechselbeziehungen. Meine
Verantwortung gegenüber der Gemeinschaft besteht darin, ihr mittels meiner höchsten

Tugend Dienste zu leisten, und damit die Gesamtheit der Gemeinschaft in
die Lage zu versetzen, ihre mögliche höchste Tugend zu erreichen. "19

Das Ich der 'Vollendung meines Ichs der höchsten Tugend' ist ein sozial

gebundenes Ich und dessen subjektiven Rechte erscheinen bei Luos
funktionalistischem Rechtsbegriff nicht als Werte an sich, sondern stets in
ihrer Ausrichtung auf das Gemeinwohl. Er gelangt so zu einem Verständnis

der Bedeutung der Menschenrechte, das trotz seinen terminologischen
Anleihen beim englischen Pluralismustheoretiker Harold J. Laski (1893-
1950) den Zusammenhang zur dynastischen Ordnungsspekulation keineswegs

aufgelöst hat:

"Die Menschenrechte sind jene notwendigen Bedingungen für das Realisieren
des Menschseins. Die Menschenrechte sind die Rechte auf Kleidung, Nahrung,
Unterkunft und Gewährleistung der physischen Sicherheit. Sie sind die Vollendung

des Ichs der höchsten Tugend eines einzelnen. Indem er das Glück im
individuellen Leben geniesst, erreicht er, dass die Gemeinschaft ihre mögliche
höchste Tugend vollendet. Dadurch erreicht er die notwendigen Bedingungen
für das Ziel, dass die grösste Zahl das grösste Glück geniesst."20

Es bleiben also keine Zweifel daran bestehen, dass Luos Absage an

'naturgegebene Menschenrechte' weder heteronom bestimmt noch ein
blosses Lippenbekenntnis ist.

Obwohl er die Menschenrechte als Existenz- und Selbstverwirklichungsrechte

des einzelnen diskutiert, fokussiert er keine individualistisch
ausgerichtete Absicherung der Stellung des einzelnen im Kollektiv. Die
Entwicklung und Kultivierung von Individualität und Persönlichkeit wird
nur im Horizont der Anerkennung des Vorrangs kollektiver Bedürfnisse zu
einem legitimen Anspruch des Individuums.

Es schliesst sich hier der Befund an, dass Luos Laski-Rezeption nur
zum kleineren Teil von akademisch-theoretischen Kriterien geleitet ist.
Dies kommt nirgends drastischer zum Ausdruck als in jenen Passagen der

19 Luo, "Lun renquan," S. 39.

20 Ebd., S. 40. Dementsprechend begreift Luo die Redefreiheit als eine Vorausset¬

zung, um der Gemeinschaft Dienste zu leisten, und eine Verletzung der Redefreiheit

wiegt in erster Linie deshalb schwer, weil sie eine 'Zerstörung des Lebens der
Gemeinschaft' bedeutet (ebd., S. 42).



40 THOMAS FRÖHLICH

Menschenrechtsschrift, wo Luo seinen britischen Lehrer im Wortlaut
zitiert, aber das englische 'rights' konsequent mit 'Menschenrechte'
(renquan) übersetzt und auf diese Weise den Eindruck vermittelt, Laski habe in
erster Linie zum Thema Menschenrechte geschrieben.21

Die Attraktivität, die Laski für Luo hat, gründet wesentlich darin,
dass er als zeitgenössischer Denker Luos Chancen auf argumentativen
Erfolg insofern erhöht oder gar erst eröffnet, als er symbolhaft für die
Aktualität der Evolution politischen Denkens steht.

Der Topos des Evolutionismus, wie ihn Sun Yat-sen und Hu Shi in
den 20er Jahren zur Grundlage der Rezeption politischen Denkens
emporgehoben haben, wird auch für Luo zu einem Fixpunkt seiner politischen
und rechtstheoretischen Schriften.

So fällt auf, dass Luo immer wieder eine holistische Perspektive
einnimmt, in der abendländische und chinesische geistesgeschichtliche
Entwicklungen vom Standpunkt eines einzigen, zeitlich und räumlich jedoch
disparat ablaufenden Evolutionsprozesses betrachtet werden. Im fünften
Kapitel der Menschenrechtsschrift ('Die Zeit- und Räumlichkeit der
Menschenrechte'), aber nicht nur dort, argumentiert er deshalb einzig mit
Beispielen aus der abendländischen Menschenrechtsgeschichte und bezieht
sich ausschliesslich auf historische Fakten, ohne seine Position, wie
eigentlich zu erwarten gewesen wäre, analytisch gegenüber dem Vorwurf,
veraltete westliche Lehren zu plagiieren, abzugrenzen.22

Luos evolutionistisch begründeter Holismus ist jedoch keinesfalls mit
dem Gedanken der Universalität der Menschenrechte zu verwechseln: Im
Vorwort fragt er rhetorisch nach den gegenwärtigen chinesischen
Menschenrechtsdokumenten und spricht vom 'Zurückerkämpfen' der Men-

21 Ebd., S. 45, 48. Bezeichnenderweise übersetzt Luo Laskis 'be myself at my best'
mit dem oben besprochenen 'Vollendung des Ichs meiner höchsten Tugend'. Es
finden sich in Luos Schriften immer wieder Stellen, die deutlich belegen, dass er
englische Passagen bewusst in verzerrender Weise ins Chinesische überträgt. Nar-
ramore scheint dies entgangen zu sein, weshalb er Luo recht unvorsichtig ein
derivatives Verhältnis zu Laski unterstellt. Narramore, "Luo Longji and Chinese
Liberalism 1928-32," S. 166, 172, 182.

22 In Luos wie auch Hu Shis und Liang Shiqius Neumondschriften finden sich zahl¬
reiche Passagen, in denen dieser geistesgeschichtliche und historische Holismus
durchbricht, stets im Horizont eines unterstellten gleichförmigen Evolutionsprozesses.

Meistens geht es darum, die Rückständigkeit Chinas 'empirisch' (auf Kosten
theoretischer Argumente) plausibel zu machen.



LUO LONGJI UND DIE MENSCHENRECHTE 41

schenrechte, d.h. er unterstellt China und dem Westen dieselbe 'Evolution
der Bedeutung der Menschenrechte', wobei letzterer einen beträchtlichen

Entwicklungsvorsprung aufweist. Die Universalität der Menschenrechte ist
damit zwar nicht für alle Zeiten ausgeschlossen, aber sie ist für Luo kein

integraler Bestandteil des Menschenrechtsgedankens:

"Sie (die Menschenrechte — T.F.) sind, mit anderen Worten, notwendige
Bedingungen für die Lebensumstände der Menschen. Die Bedürfnisse aus den
Lebensumständen der Menschen sind zu beliebiger Zeit und an beliebigen Orten

jeweils verschieden. Man sagt deshalb, die Menschenrechte hätten eine

Zeit- und Räumlichkeit."23

Diese kulturelle Relativierung der jeweiligen materiellen Ausgestaltung der
Menschenrechte mündet in der Rechteerklärung im letzten Kapitel von
Luos Abhandlung in die Reflexion der Bedeutung von Menschenrechten im
zeitgenössischen chinesischen Kontext. Vordergründig dient Luo dieser

wichtige programmatische Schlussteil der Schrift dazu, dem latent

eingeforderten Nachweis, dass mit seinem Anliegen die argumentative
Relevanz unmittelbarer Praktikabilität einhergeht, Rechnung zu tragen.
Bezeichnenderweise manifestiert sich eben in der Menschenrechtserklärung

mit der eklektizistischen Zusammenschau verschiedenster Menschenrechts-

und Verfassungsdokumente (Französische Menschenrechtserklärung,

Thomas Paine, amerikanische und schweizerische Verfassungsartikel)

eine wichtige Resultante der oben erläuterten Vorgaben zum politischen

Argumentieren.
Die Menschenrechtserklärung wirft jedoch auch ein Licht auf die

tiefere Bedeutung von Luos Menschenrechtsrezeption.
Luo geht es anscheinend nicht um einen bedingungslosen theoretischen

Bruch mit den Grundfesten der Rezeption, wie sie zu Ende der 20er
Jahre die Debatte tragen. Die Schrift kann nicht als Versuch verstanden

werden, mit einem radikalen Individualismus naturgegebener,
vorgemeinschaftlicher Menschenrechte eine Antwort auf Liang Qichaos Rousseau-

Rezeption der Jahrhundertwende zu verfassen, auch wenn die Distanz
zwischen Sun Yat-sen, der die Freiheitsrechte des einzelnen konsequent der
Freiheit und Stärkung der Nation unterordnet und Luo, der die Menschen-

23 Luo, "Lun renquan," S. 55.



42 THOMAS FRÖHLICH

rechte als Ziel des Staates bzw. als gemeinwohlorientierte Existenzrechte
des einzelnen postuliert, beträchtlich ist.

Die tatsächliche Tragweite der Orientierung Luos an einem unspezi-
fizierten Gemeinwohl lässt sich anhand der Menschenrechtserklärung sehr

deutlich bemessen.

Bereits die thematische Anordnung der Artikel gibt einen bedeutsamen

Hinweis auf die Einordnung der Menschenrechtskonzeption innerhalb
des Spektrums von Individuum und Kollektiv: Nach Bestimmungen zu
Staat und Gesetzen (Art. 1-5), Beamtenschaft (Art. 6-9), Finanzwesen,
Wirtschaft (Art. 10-16), Katastrophenhilfe (Art. 17), Justiz (Art. 18-27)
und Militär (Art. 28-33) folgen das Recht auf Ausbildung (d.h. individuelle
Entwicklung) und erst in den letzten beiden Artikeln klassische Grundrechte

wie die Gedanken-, Rede-, Publikations- und Versammlungsfreiheit,
die darüber hinaus explizit der Gesellschaft gegenüber gebunden werden.

Grundlegende Rechte, die in der französischen Menschenrechtserklärung
verbrieft worden sind, wie etwa das Recht auf körperliche Unversehrtheit
oder jenes auf Widerstand gegen Unterdrückung, fehlen in Luos Entwurf,
obschon er sie in den ersten fünf Kapiteln teilweise diskutiert hat. Vor
diesem Hintergrund vermag auch die Beobachtung kaum mehr zu überraschen,

dass in der überwiegenden Zahl der Artikel von Luos Rechteerklärung,

die das Individuum erwähnen, in diesem eine Bedrohung für das

Gemeinwohl, eine Privatperson mit usurpatorischen Neigungen erkannt
wird, und nur in drei Artikeln der einzelne ausdrücklich als Begünstigter
erscheint.24

Luos Verzicht auf die wesentlichste Aussage der französischen
Menschenrechtserklärung von 1789 — "Die Menschen werden frei und gleich
an Rechten geboren und bleiben es"2^ — ist also weniger aufoktroyiert, als

vielmehr theoretisch in seiner Position fundiert.
Bleibt die Frage, weshalb sich Luo auf ein politisch derart heikles

Thema wie das der Menschenrechte überhaupt eingelassen hat.
Zu ihrer Beantwortung soll von der Beobachtung ausgegangen werden,

dass die Anordnung der Artikel in der Erklärung weder formal noch

24 In den Artikeln 2, 4, 6, 7, 9, 11, 13, 18, 27 und 28 wird der einzelne explizit als

Bedrohung bestimmt; in den Artikeln 21, 24 und 25 wird er begünstigt.

25 Dies ist der erste Satz des ersten Artikels der französischen Menschenrechts¬
erklärung; vgl. Gauchet.



LUO LONGJI UND DIE MENSCHENRECHTE 43

material dem abendländischen 'Muster' solcher Entwürfe entspricht.
Zahlreiche Artikel zur Beamtenschaft, zum staatlichen Finanzwesen, zum Militär

und zur Justiz scheinen inhaltlich ebenso wenig zu einer Deklaration
von Grundrechten zu passen wie der beachtliche Umfang mit 34 Artikeln.
Wenn Luo zum Schluss, und durchaus nicht nur polemisch, meint, man
hätte auch eine Erklärung mit über 3000 Artikeln vorlegen können, so

klingt an, was sich bereits in den ersten fünf Kapiteln der Schrift
angekündigt hat: Wo er von Menschenrechten spricht, ist über weite Strecken

eigentlich von Rechtsnormen im Sinne von Verfassungsrecht die Rede.26

Den Befund, dass Luo dem Begriff der Menschenrechte auch

Verfassungsnormen zuordnet, gilt es für die weitere Analyse ernst zu nehmen.
Die Erinnerung an den verfassungsrechtlichen Kontext der damaligen Zeit

mag erhellen weshalb: In den ausgehenden 20er Jahren ist die politische
Macht in China faktisch unter der brüchigen Herrschaft der GMD zwar
mehr oder weniger geeint, formal-rechtlich jedoch noch immer nicht
verfasst; die Republik China kennt zu jener Zeit weder eine reguläre Verfassung,

noch kann man sich auf eine Verfassungstradition berufen. Dies

wiegt umso schwerer, als im Nachgang zur Bewegung vom 4. Mai auch

die traditionell-moralische Normierung politischer Macht des spätkaiserzeitlichen

Ordnungsdenkens keine ausreichende normative Grundlage mehr

zu bilden vermag. In diesem normativen Vakuum wird faktische Macht
letztlich einzig durch ihre Positivität legitimiert, indem sie durch die
permanenten inneren und äusseren Bedrohungssituationen jeweils aktualisiert
werden kann.

Ein Verständnis der Menschenrechte wie jenes von Luo, das sowohl
auf Grundrechte im engeren Sinne als auch — schwerpunktmässig — auf
Verfassungsrecht verweist, thematisiert nun der Intention nach die staatliche

Ordnung. Es soll ein neuer Bezugspunkt bei der Frage nach der
Legitimität staatlicher Ordnung zugänglich gemacht werden, wobei 'neu' zum
einen die Überwindung zeitgenössischer Normativitätsdefizite, zum anderen

die Einführung auch positiv-rechtlicher Kriterien zur Beantwortung der

Frage nach der Legitimität impliziert.

26 Diese Deutung von Luos Menschenrechtsbegriff mag auch als Erklärung dafür die¬

nen, weshalb er in den Übersetzungen von Laski und Maclver 'right' mit
'Menschenrechten' identifiziert.



44 THOMAS FRÖHLICH

Die Menschenrechtschrift — in erster Linie deren programmatischer
Teil — gibt konkrete Hinweise auf die verfassungsrechtliche Ausgestaltung
der Ordnung. In dieser Bedeutung erfordern die Menschenrechte den Einsatz

für ein 'Regieren durch Gesetze' (fazhi fè fâ womit die Positivie-

rung einer Gesetzesordnung auf der Agenda der Menschenrechts- und
Verfassungsdebatte erscheint.27

Wichtig ist nun aber zu erkennen, an wen sich die Forderung nach

Regieren durch Gesetze richtet:

"Dass der Staat der Form nach schwarz auf weiss Gesetzesartikel hat, dies zählt
nicht als Regieren durch Gesetze. Was ein Staat ist, wie auch immer er
einstweilen barbarisch degeneriert sein mag, und bis zu welchem Ausmass die
despotische Autokratie seiner Machthaber auch reichen mag, er wird stets einige
Gesetzesartikel haben.

Dass die einfachen Leute im Staat die Gesetze einhalten und den Dekreten
gehorchen, dies zählt ebenfalls nicht als Regieren durch Gesetze; je länger sie in
einem Staat mit despotischer Autokratie leben, umso weniger wagen es die
einfachen Leute, die Gesetze nicht einzuhalten, oder den Dekreten nicht zu gehorchen.

Die wahre Bedeutung des Regierens durch Gesetze besteht darin, dass die
Regierung die Gesetze einhält und dass bei sämtlichen Handlungen der Regierung
die Gesetze und nicht Vorurteile aufgrund des Temperaments der Machthaber
zur Norm genommen werden."28

Die Menschenrechte als Legitimitäts- und Ordnungskonzept sind somit
insofern emanzipatorisch, als sie instrumentalisiert werden, um die
Machthaber normativ zu verpflichten bzw. eine formaljuridische Gleichheit
von Volk und Machthabern zu gewährleisten. Will man diesen Emanzipie-
rungsanspruch mit Modernisierung identifizieren, so darf nicht übersehen

werden, dass die Menschenrechte in dieser Lesart ihres revolutionären
Gehalts entäussert sind. Nicht die politische Mobilisierung der 'einfachen
Leute', nicht die Emanzipierung der Untertanen zu Staatsbürgern, sondern
der Appell der intellektuellen Wortführer an die Machthaber ist der
Ausgangspunkt zur Erzeugung der Geisteshaltung für ein Regieren durch
Gesetze und damit einer potentiellen Teilhabe des Volkes an politischen
Entscheidungen.

27 Luo, "Shenme shi fazhi," S. 8.

28 Ebd., S. 3.



LUO LONGJI UND DIE MENSCHENRECHTE 45

Mit der Rückführung der Grundlage für eine Normierung der
staatsrechtlichen Ordnung auf die Bewusstseinslage einer politischen Elite reduziert

Luo das Problem der Errichtung konstitutioneller Politik abermals auf
die personale Ebene der spätkaiserzeitlichen Ordnungsspekulation. Er
manifestiert damit zugleich seine Skepsis sowohl bezüglich des designierten
Subjekts konstitutioneller Souveränität, d.h. des Volkes, als auch bezüglich
der normativen Kraft einer künftigen Verfassungsordnung. Wie eklatant
traditional diese Perspektive auch in der Tonalität ist, zeigt Luos Schlussappell

des Essays Eine Kritik an der Provisorischen Verfassung der Zeit
der politischen Vormundschaft29:

"Heute fordern wir, das einfache Volk, ehrfurchtsvoll nur zwei Dinge: (1) Die
Führer von Partei und Staat sollen Vorbilder bei der Einhaltung der Gesetze
sein! (2) Die Parteimitglieder der Nationalen Volkspartei sollen Vorbilder bei
der Einhaltung der Gesetze sein!"

Indem die Verfassungsfrage als integraler Teil der Menschenrechtsforderung

ihrem Wesen nach auf einer personalen, moralischen Ebene
angesiedelt ist, wird deutlich, dass mit der Menschenrechtsidee ein
formalrechtliches, aber auch ein moralisches Vakuum ausgefüllt werden soll. Luo
integriert damit den klassischen Gegenpol zum Regieren durch Gesetze,
das moralitätsbezogene Regieren durch Personen (renzhi A ?n aus den
traditionellen chinesischen Debatten über das Regieren, an entscheidender
Stelle implizit in seine Menschenrechtskonzeption.

Das Recht auf Expertenherrschaft

Die eingehendere Betrachtung dieser Spannung von politischem Emanzi-
pierungsanspruch und dynastischer Traditionalität in Luos Rechteerklärung
fördert die eigentliche Bedeutung seiner Menschenrechts- und
Verfassungsdiskussion zutage.

Während die ersten fünf Artikel mit der Verpflichtung des Staates

gegenüber dem Volk in eine emanzipatorische Richtung weisen, die einer
solchen Deklaration aus der Perspektive abendländischer Ideengeschichte
durchaus angemessen ist, thematisieren bereits der Kommentar zum fünften

Artikel und die folgenden drei Artikel ausschliesslich die staatliche
Administration: Die Beamtenselektion dürfe nicht willkürlich sein und

29 Luo, "Dui xunzheng shiqi yuefa de piping," S. 18.



46 THOMAS FRÖHLICH

müsse die Kompetenz der künftigen Amtsinhaber gewährleisten (Art. 6, 9).
Die Beamten sollen nicht die Möglichkeit haben, faktische Macht zu
akkumulieren (Art. 7, 8), aber auch nicht willkürlich entlassen werden können

(Art. 6).
Mit der unparteiisch-sachlichen Auswahl von Beamten und dem Verbot

willkürlicher Amtsenthebungen postuliert Luo einen angemessen
autonomen, frei zugänglichen Beamtendienst. Diese Themenverlagerung hin zu
einem modernisierten Beamtensystem geschieht durchaus in Übereinstimmung

mit Luos Menschenrechtsbegriff, den er mit der Einführung der
Dimensionen Raum und Zeit explizit historisiert und kulturell relativiert hat.

Die Artikel zum Beamtensystem werden so zu spezifisch chinesischen

Menschenrechtsforderungen, deren Einordnung in die spätkaiserzeitliche
Tradition der Herrschaftsinstitutionen in der Tat wenig Schwierigkeiten
bereitet.30

Vom jahrhundertewährenden Ideal einer prüfungstechnisch qualifizierten

Beamtenschaft, das die Ausübung imperialer Herrschaft in der

späten Kaiserzeit mit wechselhaftem Erfolg geprägt hat, ist im Jahre 1929

realiter derart wenig übrig geblieben, dass ein politisierter Intellektueller
wie Luo die Gewissheit ertragen muss, ohne Zugang zum parteilich-selektiv

abgeschotteten politischen Entscheidungszentrum zu sein, sofern er
nicht mit der GMD liiert ist. Der erweiterte Horizont neuer
Vergleichsmöglichkeiten mit dem Spektrum abendländisch geprägter Regierungsformen

hat natürlich noch das seine zum Befinden dieser Intellektuellen
beigetragen.31

Wie Luos Schriften deutlich belegen, herrscht in eben jenen gelehrten
Kreisen, in denen noch wenige Jahrzehnte zuvor die klassische Beamtenlaufbahn

ein Lebensziel war, ein Gefühl der Ohnmacht vor. Die Einfluss-

30 Dass es sich bei der Plazierung der Administrationsfrage an derart prominenter
Stelle im Menschenrechtskatalog um eine ernstzunehmende Gewichtung handelt,
bestätigt ein Blick auf die thematische Ausrichtung von Luos Neumondschriften:
Überlegungen zum Staatsdienst bilden einen der klar erkennbaren Schwerpunkte,
dem er nicht weniger als vier politikgeschichtliche Studien gewidmet hat.

31 Luos Untersuchungen zum amerikanischen Beamtensystem im Neumond sind des¬

halb, trotz ihrer deskriptiven Nüchternheit, als zeitkritische Gegenüberstellung
einer ideologiefrei, technisch-neutralisiert empfundenen (amerikanischen) und einer
im Wortsinne parteiischen, ideologisierten (chinesisch-republikanischen) Ordnung
zu verstehen.



LUO LONGJI UND DIE MENSCHENRECHTE 47

losigkeit dieser Intellektuellen im Nachgang zum Verlust des spätkaiserzeitlichen

Beamtenprüfungssystems wiegt umso schwerer, als sie aufgrund
des emanzipatorischen Pathos der Kulturerneuerung ihrem eigenen
Anspruch zufolge vor der überwältigenden Aufgabe stehen, einer neuen
Öffentlichkeit ihre Unerlässlichkeit für die Zukunft Chinas versichern zu
müssen.

Luo versucht in diesem Zwiespalt, mit dem menschenrechtlichen
Postulat der Notwendigkeit eines gegenüber den faktischen Machtkonstellationen

autonomen Beamtenapparates die Intellektuellenelite qua
Rekrutierungsreservoir für die Beamtenschaft der staatlichen Administration in ihr
Recht zu setzen. Die Floskeln in seiner Deklaration von der 'direkten oder
indirekten Zustimmung des Volkes' kann er deshalb in ihrer Beliebigkeit
unerläutert stehen lassen. Erst in späteren Neumondtexten sollte er sich,
allerdings nur zögerlich, der Variante des Parlamentarismus als politischer
Partizipation zuwenden.

Die häufigen selbstreferentiellen Bezeichnungen von der Art 'wir
einfaches Volk', 'wir kleinen Leute' dürfen nicht darüber hinwegtäuschen,
dass hier der Dialog eines Intellektuellen mit seinesgleichen sowie der
politischen, wirtschaftlichen und militärischen Obrigkeit stattfindet und sich
Luos Schriften keinesfalls als Agitation an das Volk in seiner von ihm nicht
weiter spezifizierten, politisch amorphen Form richten.

Vor diesem Hintergrund wird auch die eigentliche Bedeutung der

emphatischen Forderung nach Redefreiheit in der Menschenrechtsschrift
einsichtig: In Anlehnung an die bereits für die Kaiserzeit zumindest
prinzipiell weitreichende Eigenständigkeit der Beamtenschaft gegenüber dem
kaiserlichen Inhaber faktischer Macht geht es darum, dem parteipolitisch
ungebundenen Experten als potentiellem Teilnehmer an staatlich
institutionalisierter Politik die Grundbedingung ungehinderter Meinungsäusserung
zu garantieren. Luos Einforderung von Menschenrechten in der Absicht,
eine Bildungselite an der staatlichen Politik teilhaben zu lassen, ist
angesichts der in der geistigen Aufbruchstimmung jener Zeit angestrengten
Hinwendung der Intellektuellen zum Volk mit ihrem Anspruch einer politischen

Emanzipierung des letzteren jedoch einer ausgesprochen schwierigen
Gratwanderung gleichgekommen. Dies mag erklären, weshalb Luo dem
wahren Anliegen seiner Menschenrechtsdiskussion, der Neubestimmung
der administrativen Ordnung, im theoretischen Teil des Textes keinerlei
Aufmerksamkeit geschenkt hat, sondern ihm diskret, aber nicht minder



48 THOMAS FRÖHLICH

wirkmächtig, erst im programmatischen Teil der Deklaration Raum
verschafft.

Es ist jener Zwiespalt der chinesischen Intellektuellen, die sich zum
einen selber die Verantwortung von Wortführern und Hoffnungsträgern
einer Ende der 20er Jahre politisch zunehmend fragmentierten Gesellschaft

aufgebürdet haben, zum anderen in einer parteipolitisch strukturierten
Herrschaftsordnung die entmutigende Erfahrung beständiger Einflusslosig-
keit machen, welcher der Menschenrechtsforderung Luos ihre Koordinaten
verleiht.

Gewiss nicht zufällig ist deshalb Luos Schrift Expertenpolitik?12 in den

Sammelband der Menschenrechtstexte der Neumondautoren aufgenommen
worden, denn sie bestimmt den Zielpunkt seiner Instrumentalisierung der
Menschenrechte, d.h. den Ausweg aus dem Dilemma der Intellektuellen,
derart unmissverständlich, dass sich diese Rechte wie eine Voraussetzung
für eine 'Politik' der Experten ausnehmen.

Luos Verständnis von Expertenpolitik, das er in seinem ersten
Neumondartikel dargelegt, es also gewissermassen sämtlichen politischen und
menschen- oder verfassungsrechtlichen Arbeiten vorangestellt hat, lässt
sich wie folgt bestimmen:

Die Politik des 20. Jhs ist für ihn eine Politik der Experten, eine Politik

wissenschaftlicher Inhalte. Mit der industriellen Revolution sei die

regierungsfeindliche Haltung des 'Laisser-faire'-Liberalismus aus dem 18.

und 19. Jh. überwunden und durch die Einsicht in die Notwendigkeit eines

wissenschaftlich administrierenden Regierungsmechanismus ersetzt
worden.33

Politisches Handeln ist somit Handeln nach einem bestimmten Modus,
dem Modus der Administration. Für das 20. Jh. deutet er diesen Modus als

ein Verwalten unter Anwendung wissenschaftlicher Methoden, das seinen

Ort im Staat mit seinen Institutionen hat. Es geht bei Luos Expertenpolitik
mit anderen Worten um die Rückführung politischen Handelns auf den

32 Die folgenden Ausführungen beziehen sich auf Luos stark überarbeitete zweite
Version in: Hu, "Renquan lunji", S. 169-184.

33 Luo, "Zhuanjia zhengzhi," S. 173 f.



LUO LONGJI UND DIE MENSCHENRECHTE 49

administrativen Tätigkeitsbereich der Staatsbeamten, die zur institutionellen

Gestalt der Experten werden.34

Aus rezeptionspraktischer Sicht stösst man hier abermals auf dasselbe

Phänomen wie bei der Laski-Rezeption, insofern Luo seine Terminologie
mit grosser Wahrscheinlichkeit den amerikanischen Technocrats
verdankt. 35 Denn obwohl er sich in Expertenpolitik nicht expressis verbis auf
das wissenschaftliche Planungskonzept der Technocrats bezieht, klingt dieses

ideengeschichtlich in seiner Festschreibung des angebrochenen Zeitalters

der Expertenpolitik unüberhörbar an: Schliesslich waren es die

Technocrats, die mit dem Soziologen Thorstein Veblen (1857-1929) als

einem ihrer Hauptvertreter, zu Beginn dieses Jahrhunderts die Disfunktio-
nalitäten des 'Laisser-faire'-Kapitalismus durch wissenschaftlich-technologische

Planung überwinden wollten.
Luo rezipiert die Position der Technocrats allerdings sehr selektiv,

indem er zwar die Durchdringung der staatlichen Administration mit Expertise

fordert, aber eine Ersetzung staatlicher Institutionen durch die
Selbstverwaltung industrieller Organisationen, wie sie die Technocrats
vorsahen,36 auch nicht ansatzweise diskutiert.

Luos Festhalten an Staatsapparat und Staatsbeamtenschaft lässt sein

zur Expertenpolitik modernisiertes Politikverständnis im chinesischen
Kontext spätkaiserzeitlicher Institutionen nun nicht mehr ausgesprochen
'modern-westlich', geschweige denn emanzipatorisch erscheinen.

Das Subjekt der Expertenpolitik ist nicht der moralische common
sense der politisch mündigen Bürger, sondern die Fachkompetenz der

Beamtenexperten. Dementsprechend wird für Luo die Frage nach der
Überführung der Intellektuellen in Experten und nicht des 'einfachen Volkes' in
Bürger zum Angelpunkt des Nachdenkens über die gegenwärtige innere

Lage Chinas:

34 Der Experte tritt allerdings nicht nur in der Administration (xingzheng fTÜO> son¬

dern auch im Parlament als Berater an der Seite der gesellschaftlichen Interessenvertreter

in Erscheinung. Luo, "Women yao shenmeyang de zhengzhi zhidu," S.

19.

35 Vgl. dazu auch: Xie, "Zhengzhi yu xueshu zhi jian: Luo Longji de mingyun," S.

43.

36 "An Stelle des traditionellen Staatsapparates wurde eine Art syndikalistischer
Selbstverwaltung der industriellen Organisationen durch ein Direktoriat der
Ingenieure vorgesehen." Pipers Wörterbuch ZUR POLITIK 1, S. 1025.



50 THOMAS FRÖHLICH

"Was die Krankheit Chinas anbelangt, so meinen viele Leute, sie bestehe in den

Militärmachthabern und Kriegsherren. Auch ich (ebenso wie Liang Shuming —

T.F.) war jedoch die ganze Zeit über davon überzeugt, dass sie in der Klasse
der Intellektuellen (zhishijieji ^\W,^WO bestehe. Im gegenwärtigen China
ist die Intellektuellenklasse grösstenteils beschämt über Landwirtschaft, Industrie

und Handel, und zudem ist das Fachwissen, über das sie verfügt, für
Landwirtschaft, Industrie und Handel noch unzureichend.

Bei der Intellektuellenklasse Chinas handelt es sich um Personen, 'die keinen
Nutzen haben', und die Methode, diese Quelle zu reinigen, besteht immer noch
in einer grundlegenden Reform des derzeitigen Erziehungssystems."37

Die Zuwendung zu 'neuen', wissenschaftlich-technisch verwertbaren
Wissensgebieten, die von den Intellektuellen im traditionellen Reflex oft
verpönt worden sind, ist Luos Schlüssel zur Intellektuellenfrage. Es soll
dem republikanischen Intellektuellen qua administrierendem Experten
möglich sein, aufgrund seines Fachwissens an der Herrschaft dominant
teilzunehmen, ohne selber eine Position grosser parteipolitischer Machtfülle

einnehmen zu müssen. Die Expertenpolitik wird nachgerade zum
Vehikel, um im politisierten Kontext des 20. Jhs mit seinen faktischen
Machthabern aus Partei und Militär sowie einem Volk, dem das Dogma
von der Kulturerneuerung die politische Reife des Bürgers versprochen
hat, wieder an die spätkaiserzeitliche Tradition der Ineinssetzung von
Herrschaft und Gelehrsamkeit anzuknüpfen.3^

Das Volk, das für Luo weder Moral- noch Machthaber, schon gar
nicht Experte ist, bleibt als designierter Souverän eine politische
Leerstelle, eine blosse Referenzgrösse für die Erfolgskontrolle einer Politik der

Experten.
Die Quintessenz von Luos Menschenrechtsrezeption besteht, allen

liberaldemokratischen Postulaten anglo-amerikanischer Provenienz zum
Trotz, im erneuerten Versprechen, dem Volk das Recht zu geben, von
moralisch und fachlich hoch qualifizierten, administrativ-sachlich verfahren-

37 Luo, "Shuming sanshi hou wenlu," S. 17.

38 Dieses Anknüpfen ist bei Luo mit einem resignativen Blick für die Realitäten der
ausgehenden 20er Jahre verbunden: In der Menschenrechtsschrift moniert er, früher

seien die Gesetzgeber Chinas weise gewesen (da gab es ja auch noch ein
Beamtenprüfungssystem — T.F.), heute seien sie bloss noch mächtig; dementsprechend
seien früher die Dummen den Gesetzeil gefolgt, heute die Schwachen (die
vielleicht weise wären, aber ohne politischen Einfluss sind — T.F.). Luo, "Lun
renquan," S. 41.



LUO LONGJI UND DIE MENSCHENRECHTE 51

den Experten, anstatt von politisch-parteilich handelnden Machthabern
beherrscht zu werden.

Der intellektuelle Grenzgänger der geistesgeschichtlich unruhigen
ersten drei Jahrzehnte des 20. Jhs könnte in seiner 'neuen' Rolle als

Beamtenexperte in eine ihm wohlvertraute Ordnung zurückfinden. Auch nach
der Wendung vom Zwischen- zum Innerstaatlichen, welche die Menschenrechte

im Übergang von Liang Qichaos republikanisch-nationalstaatlicher
Interpretation zu Luos administrativ-expertokratischem Verständnis
genommen haben, ist somit ihre Instrumentalisierung hinsichtlich des

Grossprojekts der Modernisierung erhalten geblieben.

BIBLIOGRAPHIE

Bastid, Marianne. "The Influence of Jean-Jacques Rousseau on Chinese Political
Thought Before the 1911 Revolution." China and the French Revolution. Proceedings
ofthe International Conference Shanghai 18-21 March 1989. Zhang Zhilian (Hrsg.).
Oxford: Pergamon Press, 1990, S. 29-36.

Biographical Dictionary of Republican China. Howard L. Boorman, Richard C.

Howard, 4 Bde. und Index. New York: Columbia University Press, 1979.

Chang Hao. Liang Ch'i-ch'ao and Intellectual Transition in China 1890-1907.
Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1971.

Chen Jingzhi. 'Xinyue' ji qi zhongyao zuojia (Der 'Neumond' und seine wichtigen
Autoren). Taibei: Chengwen Chubanshe, 1980. (Zhongguo xiandai wenxue yanjiu
congshu).

Eastman, Lloyd E. "Nationalist China during the Nanking decade 1927-1937." The

Cambridge History of China. Republican China 1912-1949, Part 2. Denis Twitchett,
John K. Fairbank (Hrsg.). Bd. 13., Cambridge, Mass.: Cambridge University Press,
1983, S. 116-167.

Fang Rennian (Hrsg.). Xinyue de shengqi. Xinyuepai zuopin xuan (Das Aufgehen des

Neumonds. Eine Auswahl aus den Werken der Neumondgruppe). Shanghai: Huadong
Shifan Daxue Chubanshe, 1993. (Zhongguo xin wenxue shetuan, liupai congshu).

Fürth, Charlotte. "Intellectual Change: From the Reform Movement to the May
Fourth Movement, 1895-1920. Evolutionism in Reform Thought," The Cambridge
History of China. Republican China 1912-1949, Part 1. Denis Twitchett, John K. Fair-
bank (Hrsg.). Bd. 12. Cambridge, Mass.: Cambridge University Press, 1983, S. 322-
350.

Gao Jun, Wang Kuilin, Yang Shubiao. Zhongguo xiandai zhengzhi sixiang pingyao
(Wesentliche Beurteilung des modernen politischen Denkens Chinas). Beijing: Huaxia
Chubanshe, 1990.



52 THOMAS FRÖHLICH

Gauchet, Marcel. Die Erklärung der Menschenrechte. Die Debatte um die bürgerlichen

Freiheiten von 1789. Kulturen und Ideen in Rowohlts Enzyklopädie. Reinbek bei

Hamburg: Rowohlt Taschenbuchverlag GmbH, 1991.

Gransow, Bettina. Geschichte der chinesischen Soziologie. Frankfurt, New York:
Campus Verlag, 1992.

Hsü Dau-lin. "Die Entwicklung des Verfassungsrechts unter der Nationalregierung seit
1927." Sinica. Zeitschriftfür Chinakunde und Chinaforschung, 8 (1933), S. 17-27; 49-
62.

Hu Shi. "Pragmatism (April, 1919)." Sources of Chinese Tradition. Introduction to
Oriental Civilizations. Wm. Theodore de Bary (Hrsg.). New York, London: Columbia
University Press, 1960, S. 831-834.

Ders. "Renquan yu yuefa (Menschenrechte und provisorische Verfassung)." Xinyue
Yuekan (fortan: XY, Reprint: Tokyo, Tôyô Shoten), 2, Nr. 2 (10. April 1929), S. 1-8.

Ders., Liang Shiqiu, Luo Longji. Renquan lunji (Eine Sammlung von Abhandlungen
über die Menschenrechte). Shanghai: Xinyue shudian, 1930.

Ders. "Wenti yu zhuyi" (Probleme und Ismen, Juli 1919). Hu Shi. Hu Shi wen xuan.
Taibei: Yuanliu Chuban Gongsi, 1991, S. 23-36. (Hu Shi zuopin ji 2).

Ike Nobutaka. The Beginnings of Political Democracy in Japan. New York: Greenwood

Press Publishers, 1950.

Kato Shuichi. A History ofJapanese Literature. Volume 3. The Modern Years. Tokyo,
New York, London: Kôdansha International, 1990.

Kokubun Noriko. Die Bedeutung der deutschen för die japanische Staatslehre unter
der Meiji-Verfassung. Frankfurt am Main: Verlag Peter Lang GmbH, 1993.

(Europäische Hochschulschriften, Reihe II Rechtswissenschaft, Bd. 1319).

Liang Qichao. "Guojia sixiang bianqian yi tong lun (Eine Abhandlung über
Unterschiede und Kontinuitäten bei den Veränderungen des Staatsdenkens)." Yingbingshi
quanji (Gesammelte Werke vom Getränke-und-Eis-Zimmer). Ders. Tainan: Donghai
Chubanshe, 1974, Kap. 3, S. 46-55.

Ders. "Minyue lun (Eine Abhandlung über den Volksvertrag)." Yingbingshi quanji.
Ders., a.a.O., Kap. 1, S. 224-236.

Ders. uZhengzhixue da jia Bolunzhili zhi xueshuo (Die Lehren des grossen
Politikwissenschaftlers Bluntschli)." Yingbingshi quanji. Ders., a.a.O., Kap. 2, S. 10-31.

Liang Shiqiu. Qiu shi za yi (Mannigfaltige Erinnerungen aus Qius Zimmer). Taibei:
Zhuanji Wenxue Chubanshe, 1978.

Luo Longji. "Dui xunzheng shiqi yuefa de piping (Eine Kritik an der provisorischen
Verfassung der Zeit der politischen Vormundschaft)." XY, 3, Nr. 8 (o.D., ca. Juni
1931), S. 1-26.



LUO LONGJI UND DIE MENSCHENRECHTE 53

Ders. "Gao Ribenguomin he Zhongguo de dangju (Eine Mitteilung an die japanische
Staatsbürgerschaft und die chinesischen Behörden)." XY, 3, Nr. 12 (o.D., ca. Ende
1931), S. 1-20.

Ders. "Gao yapo-yanlun-ziyou-zhe (Eine Mitteilung an jene, die die Redefreiheit
unterdrücken)." XT, 2, Nr. 6, 7 (Doppelnummer, 10. September 1929), S. 1-17.

Ders. "Lun renquan (Eine Diskussion der Menschenrechte)." XY, 2, Nr. 5 (10. Juli
1929), S. 1-25.

Ders. "Renquan, bu neng liu zai yuefa li? (Die Menschenrechte, können sie nicht
innerhalb der provisorischen Verfassung bleiben?)." XY, 3, Nr. 7 (o.D., ca. Mai 1931),
S. 3-7.

Ders. "'Renquan' shiyi (Die Zweifel gegenüber den 'Menschenrechten' beseitigen)."
XY, 3, Nr. 10 (September 1931), S. 5-10.

Ders. "Shenme shi fazhi (Was ist Regieren durch Gesetze?)." XY, 3, Nr. 11 (o.D., ca.

September 1931), S. 1-17.

Ders. "Shuming sanshi hou wenlu (Eine Sammlung von Shumings Schriften nach 30)."
XY, 3, Nr. 2 (10. Februar 1931), S. 14-20.

Ders. "Women yao shenmeyang de zhengzhi zhidu (Welche Art von politischem System
wollen wir?)." XY, 2, Nr. 12 (10. Februar 1930), S. 1-24.

Ders. "Zhuanjia zhengzhi (Expertenpolitik)." Renquan lunji (Eine Sammlung von
Abhandlungen über die Menschenrechte). Hu Shi, Liang Shiqiu, Luo Longji. Shanghai:
Xinyue shudian, 1930, S. 169-184.

Narramore, Terry. "Luo Longji and Chinese Liberalism 1928-32." Papers on Far
Eastern History, Nr. 32 (September 1985), S. 165-195.

Pauu Shui-lam. "Visions and Myths: the Implication of the French Revolution and

Culture in Late Qing and Early Republican China. " China and the French Revolution.
Proceedings ofthe International Conference Shanghai 18-21 March 1989. Zhang Zhi-
lian (Hrsg.). Oxford: Pergamon Press, 1990, S. 85-99.

Pipers Wörterbuch zur Politik 1, Politikwissenschaft. Theorien — Methoden —
Begriffe. Dieter Nohlen (Hrsg.). München, Zürich: R. Piper GmbH, 1987.

Sun Wen (Sun Yat-sen). San minzhuyi (Die drei Volksprinzipien). Taibei: Zhongyang
Wenwu Gongyingshe, 1985 (1924).

Sun Yat-sen. San Min Chu I: The Three Principles ofthe People. Translated into English

by Frank W. Price. Taipei: China Publishing Co., o.J.

Xie Yong. "Zhengzhi yu xueshu zhi jian: Luo Longji de mingyun (Zwischen Politik und
Gelehrsamkeit: Das Schicksal Luo Longjis)." Ershiyi Shiji Shuangyuekan, Nr. 29 (Juni
1995), S. 42-48.

Xu Minglong, "Liang Qichao's Perspective of the French Revolution," China and the
French Revolution. Proceedings ofthe International Conference Shanghai 18-21 March
1989. Zhang Zhilian (Hrsg.). Oxford: Pergamon Press, 1990, S. 109-115.



54 THOMAS FRÖHLICH

Zhang Shilin (Zhang Junmai). Zhengzhi dianfan (Ein Modell der Politik). Shanghai:
Shangwu Yinshuguan, 1931.


	Das Recht auf Expertenherrschaft Luo Longji (1896-1965) und die chinesische Rezeption der Menschenrechte

