Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 1

Artikel: Das Recht auf Expertenherrschaft Luo Longji (1896-1965) und die
chinesische Rezeption der Menschenrechte

Autor: Frohlich, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147240

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS RECHT AUF EXPERTENHERRSCHAFT
LUO LONGJI (1896-1965) UND DIE CHINESISCHE
REZEPTION DER MENSCHENRECHTE

Thomas Frohlich, Ziirich

Mit Luo Longjil Z [#& %L tritt einem der chinesische Intellektuelle in der
Gestalt eines Grenzgingers entgegen. Sein politisches Denken ist geprigt
von der Unruhe eines stindigen Uberschreitens der geistigen Demarka-
tionen von dynastischer Ordnungsspekulation und abendlidndischen Ideen,
von Gelehrsamkeit und Politik, von traditionell gefirbtem Elitenbewusst-
sein und ikonoklastischem Emanzipierungsanspruch.

Diese Pendelbewegung ist durch den tiefen Riss in der Kontinuitat der
Tradition spitkaiserzeitlichen Ordnungsdenkens bestimmt, den die Ab-
schaffung der dynastischen Institutionen zu Beginn des 20. Jhs hinterlassen
hat. Damit ist diese Tradition im ganzen fragwiirdig geworden und der Zu-
sammenhang von Gelehrsamkeit und Herrschaft hat sich unvermeidbar
aufgeldst. Herrschaft ist im republikanischen China nicht mehr, wie in den
Jahrhunderten zuvor, esoterische Sache einer beamtenpriifungstechnisch
ermittelten Elite von Gelehrten, die als Spezialisten fiir die kanonisierte
song-konfuzianische Tradition dem politischen Willen zur Macht durch
Anerkennung des kaiserlichen Mandats abgeschworen haben und eben des-

1 Luos biographische Stationen kénnen in mancherlei Hinsicht als typisch fiir einen
Intellektuellen seiner Generation gelten. Vom Schiiler klassischer Gelehrsamkeit
entwickelt er sich zum Studentenaktivisten der ikonoklastischen Kulturerneue-
rungsbewegung vom 4. Mai 1919, verbringt anschliessend die Halfte der 1920er
Jahre als Auslandstudent in Amerika und England, um 1928 als ausgewiesener
Akademiker nach China zuriickzukehren. Seinen Lehrstuhl fiir Politische Wissen-
schaft vermag er aufgrund politischer Polemiken nicht lange zu halten. Bald schon
wendet er sich der politischen Publizistik und einem intensiven parteipolitischen
Engagement zu, das ihn in den Anfangsjahren der Volksrepublik schliesslich auf
einen (unbedeutenden) Ministerposten fiihrt. Seine politische Karriere findet 1957
im Zuge der Kampagne gegen 'Rechtsabweichler' ein jihes Ende, so dass er die
letzten Lebensjahre in Beijing als 'Verbannter' verbringt. Bis heute ist ihm die Be-
freiung vom ideologischen Stigma versagt geblieben. Fiir knappe, wenn auch bis-
weilen etwas unprizise biographische Angaben vgl.: BIOGRAPHICAL DICTIONARY
OF REPUBLICAN CHINA, Bd. 2, S. 435-438; sowie neueren Datums: XIE, "Zhengzhi
yu xueshu zhi jian: Luo Longji de mingyun".



30 THOMAS FROHLICH

halb dem Kaiser — idealiter — rein administrativ, allenfalls moralisch be-
richtigend, aber gewiss unpolitisch-neutral, zur Seite stehen konnten.

In den 20er Jahren dieses Jahrhunderts ist die Ordnungsspekulation
lingst politisch und verfassungsrechtlich geworden. Sie bezieht sich nun
auf einen neu konstitutierten politischen Bereich, dessen Pluralitit die
Frage nach der Einheit in der Vielheit militdrischer und politischer Grup-
pierungen und Parteien in aller Schirfe ins Bewusstsein republikszeitlicher
Denker riickt. Da der Zugang zu den staatlichen Institutionen parteilich
abgeriegelt ist, finden zahlreiche Exponenten der jiingeren und élteren Ge-
lehrtengeneration, die noch drei Jahrzehnte zuvor dem Milieu der Beam-
tengelehrten der spiten Kaiserzeit angehdrt hitten, jene kritische Distanz
zum Status quo, die sie in die Rolle von Intellektuellen wachsen lidsst. Die
mit dem Pathos einer Kulturerneuerung vorgetragene Zuwendung der Bil-
dungselite zum Volk, dem im Zuge einer Reform der Schriftsprache hin zu
einem umgangssprachlicheren Idiom die Lesefahigkeit gewdhrt wird, hat
ihren politischen Sinn auch darin, dass sich die Intellektuellen fortan selber
als (wortfilhrenden) Teil des 'einfachen Volkes' proklamieren koénnen.
Dennoch bleibt die Stellung dieser neuen Intellektuellen prekdr, da ihre
Ausgrenzung von den Institutionen der Herrschaft nicht kompensiert ist,
im Gegenteil obliegt ihnen, die nicht mehr Administratoren, sondern bloss
noch Angehorige des Volkes sind, fortan die Aufgabe, ihre politische und
soziale Unerlédsslichkeit nachweisen zu miissen.

Dieser Nachweis hat einen generellen, allgegenwirtigen Bezugspunkt:
Jenen der 'China-Frage', d.h. der Modernisierung und Stirkung Chinas.
Auch im Bereich des politischen Denkens wird das Grossprojekt Moderni-
sierung vor allem im Medium der Rezeption fremder, im Falle Luos
abendldndischer Ideen vollzogen.

Wie zu zeigen sein wird, verlduft Luos Rezeption des Menschen-
rechtsgedankens ambivalent, indem er in seiner Lesart sowohl Teile jenes
Ordnungsdenkens, das in Form der Herrschaftsinstitutionen der spiten
Kaiserzeit zur Gerinnung gekommen ist, als auch abendlandische Beitrage
zur Idee der Menschenrechte integriert. Letzteren verdankt er fast aus-
schliesslich seine Terminologie, was ihm den Nachweis, '"Modern-Westli-
ches' einzubringen, natiirlich wesentlich erleichtert. Das darf aber den
Blick fiir den zweiten Strang der Rezeption nicht triilben: Mit den Men-
schenrechten stellt Luo, aber nicht nur er, den Bezug zur eigenen, spitkai-
serzeitlichen Tradition der Ordnungsspekulation wieder her und leistet so



LUO LONGIJI UND DIE MENSCHENRECHTE 31

zugleich einen Beitrag zur Selbstversicherung der noch klassisch-konfuzi-
anisch eingeschulten Denker.

Dies ist eigentlich kein iiberraschender Befund, vielmehr eine herme-
neutische Normalitit. Bemerkenswert ist jedoch die Schirfe, mit der dieses
Phidnomen der Menschenrechtsrezeption ihre Konturen verleiht. Der Um-
stand, dass die Menschenrechtsidee zuerst in Japan, dann in China, sofort
polemisch-politisch vereinnahmt worden ist, ldsst bereits erahnen, was es
mit dieser Rezeption auf sich hat: Hier wird mit fremdem Gedankengut
zum Zwecke der Wahrung bzw. Rekonstruktion eines bestimmten Tradi-
tionsverhiltnisses dusserst virtuos hantiert. Mit anderen Worten: Wo die
Rezeption in der Riickschau inhaltlich unzuldnglich erscheint, sollte nicht
sogleich auf das Unvermdgen ehrfurchtsvoller ostasiatischer Schiiler der
abendlandischen Lehre der Menschenrechte geschlossen werden. Die Lek-
tire von Luos politischen Schriften jener Zeit wird ungleich erhellender,
sobald die Frage nach dem Weshalb einer derartigen Rezeption in den
Mittelpunkt geriickt wird.

Die chinesische Menschenrechtsrezeption und ihre geistesgeschichtlichen
Vorgaben

Die Menschenrechte, wie sie in China im ersten Viertel des 20. Jhs rezi-
piert worden sind, fanden ihren Weg nach Ostasien iiber das Japan der
Meiji-Restauration, wo im Zuge der Einfiihrung von Jean-Jacques Rous-
seaus Schrift Vom Gesellschaftsvertrag, die 1882 von Nakae Chomin
(biirgerlich Nakae Tokosuke, 1847-1901) in einer annotierten Teiliiberset-
zung einem grosseren Publikum zuginglich gemacht wurde. Die Schrift
stellte sogleich die Leitlinie einer oppositionellen Demokratisierungsbewe-
gung dar und erfuhr schon 1882 eine wirkmichtige Replik von Seiten des
Regierungslagers, die aus der Feder von Kato Hiroyuki (1836-1916)
stammte. Kato setzte in seiner Schrift Neue Abhandlung iiber die Men-
schenrechte (jinken shinsetsu) den Begriff der Menschenrechte (jinken A
##) mit jenem 'naturgegebener Menschenrechte' (tenpu jinken 5 fig A\ )
gleich und erteilte dieser naturrechtlichen Vorstellung mit den Argumenten
seiner Darwin-Rezeption von der natiirlichen Auslese und vom Existenz-
kampf eine Absage.2

2 Zur japanischen Menschenrechtsrezeption: KATO, A History of Japanese Literature.
Volume 3. The Modern Years, S. 86-95. IKE, The Beginnings of Political De-



32 THOMAS FROHLICH

Zwei Jahrzehnte spiter wurde diese Kontroverse durch Liang Qichao
(1873-1929) fir China, vorerst aber nur fiir seine Landsleute im japani-
schen Exil, zuginglich gemacht. 1901 erschien in der Qingyibao in Yoko-
hama der dreiteilige Artikel Studiendokumente zu Rousseau (Luosuo xuean,
Reprint unter dem Titel Eine Abhandlung tiber den Volksvertrag, Minyue
Iun)3, den Liang jedoch nicht selber verfasst, sondern nach einer Vorlage
Nakae Chomins libersetzt hatte. Letzterer hatte seinerseits im Jahre 1886
im Auftrag des japanischen Erziehungsministeriums die Schrift Histoire de
la Philosophie von Alfred Fouillée (Paris, 1875), die ein Kapitel zu Rous-
seau enthielt, ins Japanische iibertragen. Liang ilibersetzte aus dem Japani-
schen, notabene ohne Quellenverweis, das Kapitel zu Rousseau ins Chine-
sische und publizierte es, nach Einschub von vier kurzen, inhaltlich wenig
relevanten Anmerkungen, unter eigenem Namen.

Bereits im folgenden Jahr vollbrachte er jedoch einen ideologischen
Kraftakt und iibernahm die Positionen der beiden japanischen Kontrahenten
Nakae und Kato gleich in Personalunion: Von einer kurzen Rousseau-
Euphorie ging er iiber zu einer Kritik der Idee naturgegebener Menschen-
rechte, die weitgehend mit Kato iibereinstimmte. Liang monierte in pole-
mischer Schirfe, Rousseaus Lehre von den naturgegebenen Menschenrech-
ten stehe mit ithrem ausgeprigten Individualismus der fiir China lebens-
wichtigen Stirkung des Nationalismus im Wege. Er identifizierte Rous-
seau, den er als 'die Mutter des 19. Jhs' bezeichnete, als den prototypi-
schen Vertreter des westlichen Liberalismus und verwies ihn geistesge-
schichtlich ins 18. Jh. Die beeindruckenden Erfolge des Meiji-Japans und
der nach Deutschland gewandte Blick japanischer Staatsrechtler des ausge-
henden 19. Jhs brachten ihm sodann die Staatsrechtslehre von Johann Kas-
par Bluntschli (1808-1881) nahe. Mit Bluntschli, dem er recht pauschal
(und immer noch Kato folgend) den Trend zu einem starken Staat zu-
schrieb, glaubte er, die 'Mutter des 20. Jhs' gefunden, und zugleich den
Nachweis fir die Erledigung der Lehre von den naturgegebenen Men-
schenrechten als veraltetem Dogma des 18. Jhs erbracht zu haben.4

mocracy in Japan, S. 111-117. KOKUBUN, Die Bedeutung der deutschen fiir die ja-
panische Staatslehre unter der Meiji-Verfassung, S. 12-16, 26-36, 50-59.

LIANG, "Minyue lun," S. 224-236.

LIANG, "Guojia sixiang biangian yi tong lun," S. 52 f. Ders., "Zhengzhixue da jia
Bolunzhili zhi xueshuo," S. 11-13, 31. Katos Ubersetzung von Bluntschlis Alige-



LUO LONGIJI UND DIE MENSCHENRECHTE 33

Diese Rezeption der Menschenrechte erfuhr in den 1920er Jahren
durch Sun Yat-sens (1866-1925) Vortragsreihe Die drei Volksprinzipien
(1924)5 eine Aktualisierung, deren Bedeutung fiir die politischen Debatten
jener Zeit kaum iiberschitzt werden kann.

Im ersten Vortrag zum Prinzip der Volkssouverinitit erhob Sun die
'Evolution von Geschichte und Rasse' zum Kriterium politischer Philoso-
phie, indem er die Diskrepanz zwischen Rousseaus Vertragstheorie und
Naturrechtslehre einerseits und der evolutiondren Faktizitit andererseits
vermerkte, ohne in Betracht zu ziehen, dass Rousseaus Vertragstheorie
methodologisch, und nicht historisch, angelegt ist.6

In Sun Yat-sens Begriff der Volkssouverinitit (minquan B4, oft all-
zu wortgetreu mit 'Volksrechte' iibersetzt) fand Liang Qichaos japan-inspi-
rierte Menschenrechtsrezeption, welche die Staatsraison zum Mass ge-
nommen hatte, ihren wohl klarsten Ausdruck, denn Sun verstand unter
minquan keineswegs die Anspruchrechte eines Individuums in einem natur-
rechtlichen Sinne, sondern die politische Macht, die Souverinitit einer
vereinigten und organisierten Kérperschaft.”

Suns Nachdenken iiber die Bedeutung 'westlicher' und chinesischer
politischer Philosophie miindete schliesslich in der utilitaristischen Vor-
gabe, politisches Denken miisse mit seinem 'darwinistischen' Evolutions-
verstindnis, das er mit dem Pathos eines Berufsrevolutionirs schilderte, in
der Unmittelbarkeit naturwissenschaftlicher Einsichten korrelieren.8

meiner Staatslehre war bereits 1872 erschienen. Zur Rezeption des Contrat social
in China: BASTID, "The Influence of Jean-Jacques Rousseau on Chinese Political
Thought Before the 1911 Revolution," S. 29-36. PAUU Shui-lam, "Visions and
Myths: the Implication of the French Revolution and Culture in Late Qing and
Early Republican China," S. 85-99. XU Minglong, "Liang Qichao's Perspective of
the French Revolution," S. 109-115.

5 SUN Wen, San minzhuyi. SUN Yat-sen, San Min Chu 1: The Three Principles of the
People. Beim Gebrauch der Ubersetzung von Frank W. Price ist es unerlésslich,
den Originaltext vergleichend beizuziehen, da Price teilweise stark von Suns Be-
grifflichkeit abgewichen ist und Kiirzungen (v.a. der mandschufeindlichen Stellen)
vorgenommen hat, ohne diese zu vermerken.

SUN Wen, S. 103 (SUN Yat-sen, S. 61).
SUN Wen, S. 89 (SUN Yat-sen, S. 51).

Zur Evolution: Vgl. den ersten Vortrag zum Prinzip der Volkssouverénitit. SUN
Wen, S. 90 ff. (SUN Yat-sen, S. 52 ff.); zum Korrelat, das Sun mit einer krypti-



34 THOMAS FROHLICH

Fir Suns Evolutionismus gab es natiirlich geistige Wegbereiter. Vor
allem die Reformer der spiten Qing-Zeit hatten sich westliche Evolutions-
theorien zu eigen gemacht, um die Notwendigkeit des Wandels zu rationa-
lisieren. Im Glauben an einen weltgeschichtlichen Fortschrittsprozess er-
Offnete sich ihnen, dhnlich wie ihren europdischen Vorgéingern in der Mitte
des 19. Jhs, die Moglichkeit, gesellschaftliche Formen, analog den Formen
organischen Lebens, als verdnderlich zu begreifen. Soziale Entwicklungen
konnten somit von den Sozialdarwinisten als zwingendes Ergebnis naturge-
setzartiger Prozesse dargestellt werden. Neben der Rationalisierung sozia-
len Wandels vermochten die evolutionistischen Vorstellungen eine opti-
mistische Sichtweise des chinesischen Reformprozesses zu vermitteln, in-
dem diesem metahistorische oder metaphysische Krifte zugrundegelegt
wurden. Hier liegen wohl die wesentlichen Ursachen, weshalb sich Spuren
eines evolutionistischen Denkens bei so unterschiedlichen Autoren wie
Kang Youwei (1858-1927), Tan Sitong (1865-1898), Yan Fu (1853-1921)
oder Liang Qichao nachweisen lassen.?

Diese beiden utilitaristischen Vorgaben, politisch auf der Hohe des
Evolutionsprozessess zu sein, und hierbei unmittelbarer Praktikabilitét ver-
pflichtet zu bleiben, pragten sowohl die Rezeption politischen Denkens als
auch die Art und Weise politischen Argumentierens im allgemeinen.

Sie traten zudem, wenn auch bei weitem nicht in derselben Schirfe,
an ganz anderer, aber nicht minder einflussreicher Stelle in Erscheinung:
Die Rede ist von Hu Shis (1891-1962) Rezeption des Deweyschen Prag-
matismus.

Fir die Methodologie einer politischen Philosophie konnte Hus Prag-
matismus insofern problematisch werden, als der pragmatische Erklai-
rungsnachweis bei ihm dazu tendierte, sich zum Anspruch auf unmittelbare
Anwendbarkeit politischen Denkens, auf Problemldsungen in rezepthafter

schen Ideenlehre begriindet: Vgl. den dritten Vortrag zum Prinzip des Nationalis-
mus. SUN Wen, S. 14 (SUN Yat-sen, S. 16).

9 Fir eine allgemeine Einfiihrung zur Rezeption von Evolutionstheorien: GRANSOW,
Geschichte der chinesischen Soziologie, S. 26-36. Eine ausfihrlichere Diskussion
des Evolutionsdenkens dieser vier Autoren findet sich bei: FURTH, "Intellectual
Change: From the Reform Movement to the May Fourth Movement, 1895-1920.
Evolutionism in Reform Thought," S. 322-350. Der Vermutung, dass auch iltere
chinesische Traditionen die Rezeption der Evolutionstheorien beeinflussten, kann
hier nicht nachgegangen werden.



LUO LONGIJI UND DIE MENSCHENRECHTE 35

Form, auszuwachsen. Im Horizont der verzweifelten Suche nach einer Lo-
sung fiir die China-Frage, die sich gegen Ende der 1920er Jahre zuneh-
mend in politischen Debatten entlud, war die Gefahr einer solchen Wen-
dung ohnehin latent stets gegeben. Hu Shi leistete dem in gewisser Weise
selbst Vorschub, zumal sein Einsatz fiir ein modern-westliches Wissen-
schaftsverstindnis vor dem ideologischen Hintergrund erfolgte, mit der
Einfiihrung wissenschaftlicher Methoden die unerwiinschten konservativen
Krifte zu iberwinden. Seine Rezeption des Pragmatismus stand also ihrer-
seits bereits unter utilitaristischen Vorzeichen.

So war auch Hus Argumentationsweise in der Debatte liber 'Probleme
und Ismen' (wenti yu zhuyi 5] 8 B2 F £ ), die er 1919 mit Li Dazhao
(1889-1927) und Lan Gongwu (1887-1957) austrug, kaum dazu angetan,
seine Zeitgenossen zu einer griindlicheren theoretischen Auseinanderset-
zung mit fremden politischen Ideen zu bewegen: Hu sprach sich dezidiert
gegen eine Beschdftigung mit 'Ismen' aus, unter denen er die abstrakte
Wiedergabe einer ehemals konkreten Beschéftigung mit Problemen eines
bestimmten Zeitpunkts verstand. Dabei forderte er schrittweise Losungen
in beispielhaft bestimmten Forschungsbereichen, wie etwa Soziologie,
Verwaltungswissenschaft, Piddagogik, Geschichts- und Literaturwissen-
schaft, fiir die er empirische und theoretische Fragestellungen formu-
lierte.10 Im hektischen intellektuellen Klima jener Zeit konnten so gewiss
keine Anreize fiir eine philosophisch-akademische, und deshalb '-ismen-
verddchtige' Rezeption zeitlich womdglich gar weit zuriickliegender For-
men politischen Denkens geschaffen werden.

Aufgrund dieser von Sun und Hu aktualisierten Argumentationsvor-
gaben stand ein politischer Autor, sofern er sich nicht mit den 'Ismen’ des
marxistischen Lagers identifizieren wollte, stets im Zugzwang, die prag-
matische Relevanz und evolutiondre Aktualitdt seiner Position nachzuwei-
sen. In welchem Ausmass sich dies in Form von eklektischen Entwiirfen,
schlagwortartig présentierten Synthesen verschiedenster (bisweilen auch
entgegengesetzter) Positionen, rezepthafter Programmatik oder Relevanz-
beweisen anderer Art zu Lasten analytischer Tiefe auswirkte, blieb selbst-
verstdndlich dem jeweiligen Autoren {iberlassen.

Hier konnte Ende der 1920er Jahre der Rechts-und Sozialwissenschaf-
ter Zhang Yuanruo (1904-?7) anschliessen und nicht minder polemisch als

10 Hu, "Pragmatism," S. 831 f. Sowie: Hu, "Wenti yu zhuyi," S. 34.



36 THOMAS FROHLICH

seine namhaften Vorgédnger Liang und Sun anfiihren, die Menschenrechte
seien ein rein theoretisches, subjektivistisches, metaphysisches Konzept,
das in der Epoche der Metaphysik die Massen noch aufzuriitteln vermocht
habe, dies aber in der Epoche des wissenschaftlichen Positivismus nicht
mehr zu leisten vermodge. Die Ursache aller sozialer Krankheiten bestehe
in der metaphysischen Lehre der naturgegebenen Menschenrechte und dem
ziigellosen Individualismus als Grundlage der Staaten neuerer Zeit.1l Ein-
mal mehr war damit die Mahnung ergangen, nur jene politischen Ideen,
deren immanente oder unterstellte Praktikabilitit es ermoglichen sollte, im
Wellental der Evolution obenauf zu schwimmen, von der utilitaristisch ge-
fairbten Anprangerung zu verschonen. Der Bannstrahl dieser Kritik war
derart machtig, dass Luo Longji es vorgezogen hat, seine Position in Ab-
grenzung gegeniiber der Idee naturgegebener Menschenrechte zu etablie-
ren. Zuvor schon hatte er, was kaum erstaunen mag, gleich in seinem
ersten Artikel in der Shanghaier Neumond-Monatszeitschrift12 die Absage
an 'Ismen' expressis verbis mitvollzogen.13

Luo Longjis Diskussion der Menschenrechte

Ihrem Verlauf nach ist die Geschichte der Menschenrechts- und Verfas-
sungsdebatte von 1929-31 rasch erzihlt: Im April 1929 protestiert Hu Shi
im Neumond mit dem Artikel Menschenrechte und provisorische Verfas-
sung gegen ein Dekret zum Schutz von Leben und Eigentum des Volkes
und fiir angemessene Gerichtsverfahren des 2. Plenums des 3. Zentral-

11 Luo, "'Renquan’ shiyi"; ders., "Renquan, bu neng liu zai yuefa Ii?"

12 Die Zeitschrift mit dem Namen Neumond (Xinyue Yuekan 3t H B F1|) erschien ab
Mirz 1928 monatlich in Shanghai und galt als eine der fiihrenden Literaturzeit-
schriften jener Zeit. Als Herausgeber fungierte die Neumondgesellschaft, die be-
reits 1923 in Beijing gegriindet worden war, wegen der Unruhen im Verlaufe des
Nordfeldzuges aber 1927 in Shanghai reorganisiert bzw. neu gegriindet werden
musste. Bei der Shanghaier Neumondgesellschaft wirkten neben Hu Shu, Xu Zhi-
mo (1896-1931) u.a. auch Luos ehemalige Qinghua-Kommilitonen Liang Shigiu
(1902-1987), Wen Yiduo (1899-1946) und Pan Guangdan (1898-1967) mit. CHEN,
‘Xinyue' ji qgi zhongyao zuojia, S. 2. GAO, Zhongguo xiandai zhengzhi sixiang
pingyao, S. 546. FANG, Xinyue de shengqi. Xinyuepai zuopin xuan, S. 1. LIANG,
Qiu shi za yi, S. 67.

13 Luo, "Zhuanjia zhengzhi," S. 170 (zuerst erschienen am 10. April 1929 im Neu-
mond).



LUO LONGII UND DIE MENSCHENRECHTE 37

komitees der GMD (Guomindang, Nationale Volkspartei). Hu bemingelt
die Dominanz der GMD bei der Regierungsarbeit sowie die unzureichende
Genauigkeit des Verbots, die Menschenrechte zu verletzen, da nicht nur
Individuen oder Gruppen, sondern auch die Regierung als potentieller
Rechtsbrecher miteinzubeziehen sei.14

Bestimmend fiir das Schicksal des Neumonds und seiner Protagoni-
sten sind in der Folge vor allem Luos Beitrige zur Debatte und die ent-
sprechenden Reaktionen aus dem Umkreis der GMD, wihrend die Ausein-
andersetzungen der Neumond-Autoren mit ihren marxistischen Antipoden
in der Diktion zwar ebenso heftig, inhaltlich aber weniger gravierend aus-
fallen.

Schon zu Ende des Jahres 1930 wichst der Druck der GMD auf den
Neumond, voriibergehende Verhaftungen (auch Luos) und Konfiskationen
von Auflagen sind die Folge. Im Mai 1930 demissioniert Hu Shi als Rektor
des China College und verldsst Shanghai Richtung Beijing; Luo hat seinen
Lehrstuhl fiir Politische Wissenschaft an der Shanghaier Guanghua-Uni-
versitit zu jener Zeit bereits verloren.

Unter dem Eindruck der japanischen Aggression in der Mandschurei
erklart Luo die Debatte Ende 1931 schliesslich fiir beendet, allerdings ohne
von seiner Position abzuweichen: Er meint, in der Zeit eines nationalen
Notstandes konne man die politischen Positionen einstweilen beiseite las-
sen, falls die Behorden die Parteiherrschaft abschaffen und damit Einmii-
tigkeit nach aussen demonstrieren wiirden.15

Diese dussere Schlichtheit der Debatte darf nicht dariiber hinweg-
tduschen, dass in ihrem Verlauf Luo Longji einige gewichtige Beitrige
zum politischen Denken der Nanjing-Dekade verfasst hat. Seine Schrift
Eine Diskussion der Menschenrechte vom Juli 192916 verdient aus zweier-
lei Griinden besondere Beachtung: Zum einen handelt es sich hierbei um
den Schliisseltext zu seinem Verstindnis der Menschenrechtsidee, was
priagnant darin zum Ausdruck kommt, dass sich im letzten Kapitel der

14 Hu, "Renquan yu yuefa," S. 1-8.

15 Luo, "Gao Ribenguomin he Zhongguo de dangju," S. 20.

16 Der Erstverdffentlichung im Neumond folgte 1930 eine teilweise redigierte Ver-
sion in der Textsammlung zur Debatte mit Schriften von Luo Longji, Hu Shi und

Liang Shiqiu, die den Titel Eine Sammlung von Abhandlungen iiber die Menschen-
rechte tragt; HU, Renquan lunji.



38 THOMAS FROHLICH

Abhandlung die erste ausfiihrlichere Menschenrechtserkldrung Chinas fin-
det. Zum anderen wird jene neuralgische Spannung von kaiserzeitlicher
Ordnungsspekulation und abendldndischen politischen Ideen thematisch,
die im China des 20. Jhs immer wieder, und nicht nur bei politischen
Debatten im engeren Sinne, durchbricht.

Luo beginnt mit der erniichternden Bilanzierung des Bankrotts der
Menschenrechte in China und meint, es sei nun Aufgabe jener, 'die sich
das Lebensziel gesetzt' hitten (/i zhi 37 75 ), 'das Menschsein zu realisie-
ren' (zuo ren f§ \), die Menschenrechte zuriickzuerkimpfen.17 Damit hat
er die Absage an den radikalen Individualismus der 'naturgegebenen Men-
schenrechte' bereits vorweggenommen, denn zum voll aktualisierten
Menschsein gehoren die 'Entwicklung der Individualitit' (fazhan gexing &%
& {& 14 ) und die 'Kultivierung der Personlichkeit' (peiyang renge %8 A
%), die schliesslich zur 'Vollendung des Ichs der héchsten Tugend' (cheng
wo zhi shan zhi wo i} 3 2 3 < ¥%) filhren werden. Zhi shan %2 3 ist ein
Ausdruck aus der konfuzianischen Priifungsorthodoxie der spiten Kaiser-
zeit, der im Klassiker Die Hohe Lehre (Da Xue) fiir die hochste Tugend
steht, die tiber mehrere Stufen der Selbstkultivierung, d.h. der Selbstrefle-
xion als Teil eines libergeordneten Ganzen, im Hinblick auf die wahre
Ordnung in Familie, Imperium und Welt (Oikumene) erreicht werden
soll.18 Luo formuliert dies wie folgt:

“Zugleich muss ich auch verstehen, dass ich bloss ein Teil der Gemeinschaft
bin. Mein Realisieren des Menschseins kann sehr viele Wechselbeziehungen zur
Gemeinschaft nicht abstreifen. Und zwischen meinem Gliick und dem Gliick der

17 Luo, "Lun renquan," S. 34. Die géingigen chinesischen Worterbiicher weisen dar-
auf hin, dass zuo ren starke moralische und ethische Konnotationen hat. Li zhi ist
auch bei Liang Qichao eine zentrale Kategorie: "Liang began his syllabi with the
ideal of 'setting the life goal' (li-chih). Without question this derived from his
Confucian education, for almost all Neo-Confucian scholars stressed this category
as the essential first step in the pursuit of learning. This is hardly suprising in view
of the basic premise of Neo-Confucian moral philosophy that all human beings had
the innate moral potential to attain sagehood, and hence the choice of a goal was
crucial in determining one's future." CHANG, Liang Ch'i-ch'ao and Intellectual
Transition in China 1890-1907, S. 82.

18 Dass Luo diesen Begriff nicht zufillig verwendet, kann man auch daraus ersehen,
dass Zhang Junmai (1887-1969) in seiner Laski-Ubersetzung von 1931 an dersel-

ben Stelle das unverfinglichere zui shan £ ¥ gebraucht hat (ZHANG, Zhengzhi
dianfan, S. 25).



LUO LONGIJI UND DIE MENSCHENRECHTE 39

gesamten Gemeinschaft bestehen wiederum Wechselbeziehungen. Meine Ver-
antwortung gegeniiber der Gemeinschaft besteht darin, ihr mittels meiner hdch-
sten Tugend Dienste zu leisten, und damit die Gesamtheit der Gemeinschaft in
die Lage zu versetzen, ihre mégliche hochste Tugend zu erreichen.”19

Das Ich der 'Vollendung meines Ichs der hochsten Tugend' ist ein sozial
gebundenes Ich und dessen subjektiven Rechte erscheinen bei Luos
funktionalistischem Rechtsbegriff nicht als Werte an sich, sondern stets in
ihrer Ausrichtung auf das Gemeinwohl. Er gelangt so zu einem Verstind-
nis der Bedeutung der Menschenrechte, das trotz seinen terminologischen
Anleihen beim englischen Pluralismustheoretiker Harold J. Laski (1893-
1950) den Zusammenhang zur dynastischen Ordnungsspekulation keines-
wegs aufgeldst hat:

“Die Menschenrechte sind jene notwendigen Bedingungen fiir das Realisieren
des Menschseins. Die Menschenrechte sind die Rechte auf Kleidung, Nahrung,
Unterkunft und Gewihrleistung der physischen Sicherheit. Sie sind die Vollen-
dung des Ichs der hochsten Tugend eines einzelnen. Indem er das Gliick im in-
dividuellen Leben geniesst, erreicht er, dass die Gemeinschaft ihre mogliche
héchste Tugend vollendet. Dadurch erreicht er die notwendigen Bedingungen
fir das Ziel, dass die grosste Zahl das grosste Gliick geniesst, 720

Es bleiben also keine Zweifel daran bestehen, dass Luos Absage an
‘naturgegebene Menschenrechte' weder heteronom bestimmt noch ein
blosses Lippenbekenntnis ist.

Obwohl er die Menschenrechte als Existenz- und Selbstverwirkli-
chungsrechte des einzelnen diskutiert, fokussiert er keine individualistisch
ausgerichtete Absicherung der Stellung des einzelnen im Kollektiv. Die
Entwicklung und Kultivierung von Individualitdt und Personlichkeit wird
nur im Horizont der Anerkennung des Vorrangs kollektiver Bediirfnisse zu
einem legitimen Anspruch des Individuums.

Es schliesst sich hier der Befund an, dass Luos Laski-Rezeption nur
zum kleineren Teil von akademisch-theoretischen Kriterien geleitet ist.
Dies kommt nirgends drastischer zum Ausdruck als in jenen Passagen der

19 Luvo, "Lun renquan," S. 39.

20 Ebd., S. 40. Dementsprechend begreift Luo die Redefreiheit als eine Vorausset-
zung, um der Gemeinschaft Dienste zu leisten, und eine Verletzung der Redefrei-
heit wiegt in erster Linie deshalb schwer, weil sie eine 'Zerstorung des Lebens der
Gemeinschaft' bedeutet (ebd., S. 42).



40 THOMAS FROHLICH

Menschenrechtsschrift, wo Luo seinen britischen Lehrer im Wortlaut zi-
tiert, aber das englische 'rights' konsequent mit "Menschenrechte' (ren-
quan) iibersetzt und auf diese Weise den Eindruck vermittelt, Laski habe in
erster Linie zum Thema Menschenrechte geschrieben.21

Die Attraktivitit, die Laski fiir Luo hat, griindet wesentlich darin,
dass er als zeitgendssischer Denker Luos Chancen auf argumentativen Er-
folg insofern erhoht oder gar erst er6ffnet, als er symbolhaft fiir die Ak-
tualitét der Evolution politischen Denkens steht.

Der Topos des Evolutionismus, wie ihn Sun Yat-sen und Hu Shi in
den 20er Jahren zur Grundlage der Rezeption politischen Denkens empor-
gehoben haben, wird auch fiir Luo zu einem Fixpunkt seiner politischen
und rechtstheoretischen Schriften.

So fillt auf, dass Luo immer wieder eine holistische Perspektive ein-
nimmt, in der abendldndische und chinesische geistesgeschichtliche Ent-
wicklungen vom Standpunkt eines einzigen, zeitlich und rdumlich jedoch
disparat ablaufenden Evolutionsprozesses betrachtet werden. Im fiinften
Kapitel der Menschenrechtsschrift ('Die Zeit- und Raumlichkeit der Men-
schenrechte'), aber nicht nur dort, argumentiert er deshalb einzig mit Bei-
spielen aus der abendldndischen Menschenrechtsgeschichte und bezieht
sich ausschliesslich auf historische Fakten, ohne seine Position, wie ei-
gentlich zu erwarten gewesen wire, analytisch gegeniiber dem Vorwurf,
veraltete westliche Lehren zu plagiieren, abzugrenzen.22

Luos evolutionistisch begriindeter Holismus ist jedoch keinesfalls mit
dem Gedanken der Universalitit der Menschenrechte zu verwechseln: Im
Vorwort fragt er rhetorisch nach den gegenwirtigen chinesischen Men-
schenrechtsdokumenten und spricht vom 'Zuriickerkimpfen' der Men-

21 Ebd., S. 45, 48. Bezeichnenderweise iibersetzt Luo Laskis 'be myself at my best'
mit dem oben besprochenen 'Vollendung des Ichs meiner héchsten Tugend'. Es
finden sich in Luos Schriften immer wieder Stellen, die deutlich belegen, dass er
englische Passagen bewusst in verzerrender Weise ins Chinesische iibertrigt. Nar-
ramore scheint dies entgangen zu sein, weshalb er Luo recht unvorsichtig ein deri-
vatives Verhiltnis zu Laski unterstellt. NARRAMORE, "Luo Longji and Chinese Li-
beralism 1928-32," S. 166, 172, 182.

22 In Luos wie auch Hu Shis und Liang Shigius Neumondschriften finden sich zahl-
reiche Passagen, in denen dieser geistesgeschichtliche und historische Holismus
durchbricht, stets im Horizont eines unterstellten gleichférmigen Evolutionsprozes-
ses. Meistens geht es darum, die Riickstindigkeit Chinas 'empirisch' (auf Kosten
theoretischer Argumente) plausibel zu machen.



LUO LONGIJI UND DIE MENSCHENRECHTE 41

schenrechte, d.h. er unterstellt China und dem Westen dieselbe 'Evolution
der Bedeutung der Menschenrechte', wobei letzterer einen betrdchtlichen
Entwicklungsvorsprung aufweist. Die Universalitit der Menschenrechte ist
damit zwar nicht fiir alle Zeiten ausgeschlossen, aber sie ist fiir Luo kein
integraler Bestandteil des Menschenrechtsgedankens:

“Sie (die Menschenrechte — T.F.) sind, mit anderen Worten, notwendige Be-
dingungen fiir die Lebensumstinde der Menschen. Die Bediirfnisse aus den Le-
bensumstinden der Menschen sind zu beliebiger Zeit und an beliebigen Orten
jeweils verschieden. (...) Man sagt deshalb, die Menschenrechte hdtten eine
Zeit- und Raumlichkeit, ”23

Diese kulturelle Relativierung der jeweiligen mat:eriellen Ausgestaltung der
Menschenrechte miindet in der Rechteerkldrung im letzten Kapitel von
Luos Abhandlung in die Reflexion der Bedeutung von Menschenrechten im
zeitgenossischen chinesischen Kontext. Vordergriindig dient Luo dieser
wichtige programmatische Schlussteil der Schrift dazu, dem latent
eingeforderten Nachweis, dass mit seinem Anliegen die argumentative
Relevanz unmittelbarer Praktikabilitit einhergeht, Rechnung zu tragen.
Bezeichnenderweise manifestiert sich eben in der Menschenrechtserkla-
rung mit der eklektizistischen Zusammenschau verschiedenster Menschen-
rechts- und Verfassungsdokumente (Franzésische Menschenrechtserkla-
rung, Thomas Paine, amerikanische und schweizerische Verfassungsarti-
kel) eine wichtige Resultante der oben erlduterten Vorgaben zum politi-
schen Argumentieren.

Die Menschenrechtserklarung wirft jedoch auch ein Licht auf die tie-
fere Bedeutung von Luos Menschenrechtsrezeption.

Luo geht es anscheinend nicht um einen bedingungslosen theoreti-
schen Bruch mit den Grundfesten der Rezeption, wie sie zu Ende der 20er
Jahre die Debatte tragen. Die Schrift kann nicht als Versuch verstanden
werden, mit einem radikalen Individualismus naturgegebener, vorgemein-
schaftlicher Menschenrechte eine Antwort auf Liang Qichaos Rousseau-
Rezeption der Jahrhundertwende zu verfassen, auch wenn die Distanz zwi-
schen Sun Yat-sen, der die Freiheitsrechte des einzelnen konsequent der
Freiheit und Stirkung der Nation unterordnet und Luo, der die Menschen-

23 Lvuo, "Lun renquan," S. 55.



42 THOMAS FROHLICH

rechte als Ziel des Staates bzw. als gemeinwohlorientierte Existenzrechte
des einzelnen postuliert, betrichtlich ist.

Die tatsichliche Tragweite der Orientierung Luos an einem unspezi-
fizierten Gemeinwohl ladsst sich anhand der Menschenrechtserklarung sehr
deutlich bemessen.

Bereits die thematische Anordnung der Artikel gibt einen bedeutsa-
men Hinweis auf die Einordnung der Menschenrechtskonzeption innerhalb
des Spektrums von Individuum und Kollektiv: Nach Bestimmungen zu
Staat und Gesetzen (Art. 1-5), Beamtenschaft (Art. 6-9), Finanzwesen,
Wirtschaft (Art. 10-16), Katastrophenhilfe (Art. 17), Justiz (Art. 18-27)
und Militdr (Art. 28-33) folgen das Recht auf Ausbildung (d.h. individuelle
Entwicklung) und erst in den letzten beiden Artikeln klassische Grund-
rechte wie die Gedanken-, Rede-, Publikations- und Versammlungsfreiheit,
die dariiber hinaus explizit der Gesellschaft gegeniiber gebunden werden.
Grundlegende Rechte, die in der franzosischen Menschenrechtserkldrung
verbrieft worden sind, wie etwa das Recht auf korperliche Unversehrtheit
oder jenes auf Widerstand gegen Unterdriickung, fehlen in Luos Entwurf,
obschon er sie in den ersten fiinf Kapiteln teilweise diskutiert hat. Vor die-
sem Hintergrund vermag auch die Beobachtung kaum mehr zu iiberra-
schen, dass in der uberwiegenden Zahl der Artikel von Luos Rechteerkla-
rung, die das Individuum erwidhnen, in diesem eine Bedrohung fiir das
Gemeinwohl, eine Privatperson mit usurpatorischen Neigungen erkannt
wird, und nur in drei Artikeln der einzelne ausdriicklich als Begiinstigter
erscheint.24

Luos Verzicht auf die wesentlichste Aussage der franzdsischen Men-
schenrechtserklarung von 1789 — “Die Menschen werden frei und gleich
an Rechten geboren und bleiben es”25 — ist also weniger aufoktroyiert, als
vielmehr theoretisch in seiner Position fundiert.

Bleibt die Frage, weshalb sich Luo auf ein politisch derart heikles
Thema wie das der Menschenrechte iiberhaupt eingelassen hat.

Zu ihrer Beantwortung soll von der Beobachtung ausgegangen wer-
den, dass die Anordnung der Artikel in der Erklirung weder formal noch

24 1In den Artikeln 2, 4, 6, 7, 9, 11, 13, 18, 27 und 28 wird der einzelne explizit als
Bedrohung bestimmt; in den Artikeln 21, 24 und 25 wird er begiinstigt.

25 Dies ist der erste Satz des ersten Artikels der franzosischen Menschenrechts-
erklarung; vgl. GAUCHET.



LUO LONGIJI UND DIE MENSCHENRECHTE 43

material dem abendldndischen 'Muster' solcher Entwiirfe entspricht. Zahl-
reiche Artikel zur Beamtenschaft, zum staatlichen Finanzwesen, zum Mili-
tir und zur Justiz scheinen inhaltlich ebenso wenig zu einer Deklaration
von Grundrechten zu passen wie der beachtliche Umfang mit 34 Artikeln.
Wenn Luo zum Schluss, und durchaus nicht nur polemisch, meint, man
hitte auch eine Erklirung mit iber 3000 Artikeln vorlegen konnen, so
klingt an, was sich bereits in den ersten fiinf Kapiteln der Schrift ange-
kiindigt hat: Wo er von Menschenrechten spricht, ist iiber weite Strecken
eigentlich von Rechtsnormen im Sinne von Verfassungsrecht die Rede.26

Den Befund, dass Luo dem Begriff der Menschenrechte auch Verfas-
sungsnormen zuordnet, gilt es fiir die weitere Analyse ernst zu nehmen.
Die Erinnerung an den verfassungsrechtlichen Kontext der damaligen Zeit
mag erhellen weshalb: In den ausgehenden 20er Jahren ist die politische
Macht in China faktisch unter der briichigen Herrschaft der GMD zwar
mehr oder weniger geeint, formal-rechtlich jedoch noch immer nicht ver-
fasst; die Republik China kennt zu jener Zeit weder eine regulire Verfas-
sung, noch kann man sich auf eine Verfassungstradition berufen. Dies
wiegt umso schwerer, als im Nachgang zur Bewegung vom 4. Mai auch
die traditionell-moralische Normierung politischer Macht des spitkaiser-
zeitlichen Ordnungsdenkens keine ausreichende normative Grundlage mehr
zu bilden vermag. In diesem normativen Vakuum wird faktische Macht
letztlich einzig durch ihre Positivitdt legitimiert, indem sie durch die per-
manenten inneren und dusseren Bedrohungssituationen jeweils aktualisiert
werden kann.

Ein Verstindnis der Menschenrechte wie jenes von Luo, das sowohl
auf Grundrechte im engeren Sinne als auch — schwerpunktmissig — auf
Verfassungsrecht verweist, thematisiert nun der Intention nach die staat-
liche Ordnung. Es soll ein neuer Bezugspunkt bei der Frage nach der Legi-
timitdt staatlicher Ordnung zugénglich gemacht werden, wobei 'neu’ zum
einen die Uberwindung zeitgendssischer Normativititsdefizite, zum ande-
ren die Einfiihrung auch positiv-rechtlicher Kriterien zur Beantwortung der
Frage nach der Legitimitit impliziert.

26 Diese Deutung von Luos Menschenrechtsbegriff mag auch als Erkldrung dafiir die-
nen, weshalb er in den Ubersetzungen von Laski und Maclver 'right' mit 'Men-
schenrechten' identifiziert.



44 THOMAS FROHLICH

Die Menschenrechtschrift — in erster Linie deren programmatischer
Teil — gibt konkrete Hinweise auf die verfassungsrechtliche Ausgestaltung
der Ordnung. In dieser Bedeutung erfordern die Menschenrechte den Ein-
satz fiir ein 'Regieren durch Gesetze' (fazhi #: 75 ), womit die Positivie-
rung einer Gesetzesordnung auf der Agenda der Menschenrechts- und Ver-
fassungsdebatte erscheint.27

Wichtig ist nun aber zu erkennen, an wen sich die Forderung nach
Regieren durch Gesetze richtet:

“Dass der Staat der Form nach schwarz auf weiss Gesetzesartikel hat, dies zéhlt
nicht als Regieren durch Gesetze. Was ein Staat ist, wie auch immer er einst-
weilen barbarisch degeneriert sein mag, und bis zu welchem Ausmass die des-
potische Autokratie seiner Machthaber auch reichen mag, er wird stets einige
Gesetzesartikel haben.

Dass die einfachen Leute im Staat die Gesetze einhalten und den Dekreten ge-
horchen, dies zdhlt ebenfalls nicht als Regieren durch Gesetze; je lidnger sie in
einem Staat mit despotischer Autokratie leben, umso weniger wagen es die ein-
fachen Leute, die Gesetze nicht einzuhalten, oder den Dekreten nicht zu gehor-
chen.

Die wahre Bedeutung des Regierens durch Gesetze besteht darin, dass die Re-
gierung die Gesetze einhélt und dass bei simtlichen Handlungen der Regierung
die Gesetze und nicht Vorurteile aufgrund des Temperaments der Machthaber
zur Norm genommen werden. 728

Die Menschenrechte als Legitimitits- und Ordnungskonzept sind somit
insofern emanzipatorisch, als sie instrumentalisiert werden, um die
Machthaber normativ zu verpflichten bzw. eine formaljuridische Gleichheit
von Volk und Machthabern zu gewéhrleisten. Will man diesen Emanzipie-
rungsanspruch mit Modernisierung identifizieren, so darf nicht libersehen
werden, dass die Menschenrechte in dieser Lesart ihres revolutiondren Ge-
halts entdussert sind. Nicht die politische Mobilisierung der 'einfachen
Leute', nicht die Emanzipierung der Untertanen zu Staatsbiirgern, sondern
der Appell der intellektuellen Wortfiihrer an die Machthaber ist der Aus-
gangspunkt zur Erzeugung der Geisteshaltung fiir ein Regieren durch Ge-
setze und damit einer potentiellen Teilhabe des Volkes an politischen Ent-
scheidungen.

27 Luo, "Shenme shi fazhi," S. 8.
28 Ebd., S. 3.



LUO LONGIJI UND DIE MENSCHENRECHTE 45

Mit der Riickfiihrung der Grundlage fiir eine Normierung der staats-
rechtlichen Ordnung auf die Bewusstseinslage einer politischen Elite redu-
ziert Luo das Problem der Errichtung konstitutioneller Politik abermals auf
die personale Ebene der spitkaiserzeitlichen Ordnungsspekulation. Er ma-
nifestiert damit zugleich seine Skepsis sowohl beziiglich des designierten
Subjekts konstitutioneller Souverinitit, d.h. des Volkes, als auch beziiglich
der normativen Kraft einer kiinftigen Verfassungsordnung. Wie eklatant
traditional diese Perspektive auch in der Tonalitit ist, zeigt Luos Schluss-
appell des Essays Eine Kritik an der Provisorischen Verfassung der Zeit
der politischen Vormundschafi29:

“Heute fordern wir, das einfache Volk, ehrfurchtsvoll nur zwei Dinge: (1) Die
Fiihrer von Partei und Staat sollen Vorbilder bei der Einhaltung der Gesetze
sein! (2) Die Parteimitglieder der Nationalen Volkspartei sollen Vorbilder bei
der Einhaltung der Gesetze sein!”

Indem die Verfassungsfrage als integraler Teil der Menschenrechts-
forderung ihrem Wesen nach auf einer personalen, moralischen Ebene an-
gesiedelt ist, wird deutlich, dass mit der Menschenrechtsidee ein formal-
rechtliches, aber auch ein moralisches Vakuum ausgefiillt werden soll. Luo
integriert damit den klassischen Gegenpol zum Regieren durch Gesetze,
das moralitdtsbezogene Regieren durch Personen (renzhi A {5 ) aus den
traditionellen chinesischen Debatten iiber das Regieren, an entscheidender
Stelle implizit in seine Menschenrechtskonzeption.

Das Recht auf Expertenherrschaft

Die eingehendere Betrachtung dieser Spannung von politischem Emanzi-
pierungsanspruch und dynastischer Traditionalitdt in Luos Rechteerklarung
fordert die eigentliche Bedeutung seiner Menschenrechts- und Verfas-
sungsdiskussion zutage.

Wihrend die ersten fiinf Artikel mit der Verpflichtung des Staates ge-
geniber dem Volk in eine emanzipatorische Richtung weisen, die einer
solchen Deklaration aus der Perspektive abendliandischer Ideengeschichte
durchaus angemessen ist, thematisieren bereits der Kommentar zum fiinf-
ten Artikel und die folgenden drei Artikel ausschliesslich die staatliche
Administration: Die Beamtenselektion diirfe nicht willkiirlich sein und

29 Luo, "Dui xunzheng shiqi yuefa de piping," S. 18.



46 THOMAS FROHLICH

miisse die Kompetenz der kiinftigen Amtsinhaber gewéhrleisten (Art. 6, 9).
Die Beamten sollen nicht die Mdglichkeit haben, faktische Macht zu ak-
kumulieren (Art. 7, 8), aber auch nicht willkiirlich entlassen werden kon-
nen (Art. 6).

Mit der unparteiisch-sachlichen Auswahl von Beamten und dem Ver-
bot willkiirlicher Amtsenthebungen postuliert Luo einen angemessen auto-
nomen, frei zuganglichen Beamtendienst. Diese Themenverlagerung hin zu
einem modernisierten Beamtensystem geschieht durchaus in Ubereinstim-
mung mit Luos Menschenrechtsbegriff, den er mit der Einfiihrung der Di-
mensionen Raum und Zeit explizit historisiert und kulturell relativiert hat.
Die Artikel zum Beamtensystem werden so zu spezifisch chinesischen
Menschenrechtsforderungen, deren Einordnung in die spitkaiserzeitliche
Tradition der Herrschaftsinstitutionen in der Tat wenig Schwierigkeiten be-
reitet.30

Vom jahrhundertewdhrenden Ideal einer priifungstechnisch qualifi-
zierten Beamtenschaft, das die Ausiibung imperialer Herrschaft in der
spaten Kaiserzeit mit wechselhaftem Erfolg geprigt hat, ist im Jahre 1929
realiter derart wenig ibrig geblieben, dass ein politisierter Intellektueller
wie Luo die Gewissheit ertragen muss, ohne Zugang zum parteilich-selek-
tiv abgeschotteten politischen Entscheidungszentrum zu sein, sofern er
nicht mit der GMD liiert ist. Der erweiterte Horizont neuer Vergleichs-
moglichkeiten mit dem Spektrum abendldndisch gepriagter Regierungsfor-
men hat natiirlich noch das seine zum Befinden dieser Intellektuellen beige-
tragen.31

Wie Luos Schriften deutlich belegen, herrscht in eben jenen gelehrten
Kreisen, in denen noch wenige Jahrzehnte zuvor die klassische Beamten-
laufbahn ein Lebensziel war, ein Gefiihl der Ohnmacht vor. Die Einfluss-

30 Dass es sich bei der Plazierung der Administrationsfrage an derart prominenter
Stelle im Menschenrechtskatalog um eine ernstzunehmende Gewichtung handelt,
bestitigt ein Blick auf die thematische Ausrichtung von Luos Neumondschriften:
Uberlegungen zum Staatsdienst bilden einen der klar erkennbaren Schwerpunkte,
dem er nicht weniger als vier politikgeschichtliche Studien gewidmet hat.

31 Luos Untersuchungen zum amerikanischen Beamtensystem im Neumond sind des-
halb, trotz ihrer deskriptiven Niichternheit, als zeitkritische Gegeniiberstellung ei-
ner ideologiefrei, technisch-neutralisiert empfundenen (amerikanischen) und einer
im Wortsinne parteiischen, ideologisierten (chinesisch-republikanischen) Ordnung
zu verstehen.



LUO LONGIJI UND DIE MENSCHENRECHTE 47

losigkeit dieser Intellektuellen im Nachgang zum Verlust des spétkaiser-
zeitlichen Beamtenpriifungssystems wiegt umso schwerer, als sie aufgrund
des emanzipatorischen Pathos der Kulturerneuerung ihrem eigenen An-
spruch zufolge vor der iiberwiltigenden Aufgabe stehen, einer neuen Of-
fentlichkeit ihre Unerldsslichkeit fiir die Zukunft Chinas versichern zu
miussen.

Luo versucht in diesem Zwiespalt, mit dem menschenrechtlichen Po-
stulat der Notwendigkeit eines gegeniiber den faktischen Machtkonstella-
tionen autonomen Beamtenapparates die Intellektuellenelite qua Rekrutie-
rungsreservoir fiir die Beamtenschaft der staatlichen Administration in ihr
Recht zu setzen. Die Floskeln in seiner Deklaration von der 'direkten oder
indirekten Zustimmung des Volkes' kann er deshalb in ihrer Beliebigkeit
unerldutert stehen lassen. Erst in spiateren Neumondtexten sollte er sich,
allerdings nur zdgerlich, der Variante des Parlamentarismus als politischer
Partizipation zuwenden.

Die hdufigen selbstreferentiellen Bezeichnungen von der Art 'wir ein-
faches Volk', 'wir kleinen Leute' diirfen nicht dariiber hinwegtauschen,
dass hier der Dialog eines Intellektuellen mit seinesgleichen sowie der po-
litischen, wirtschaftlichen und militdrischen Obrigkeit stattfindet und sich
Luos Schriften keinesfalls als Agitation an das Volk in seiner von ihm nicht
weiter spezifizierten, politisch amorphen Form richten.

Vor diesem Hintergrund wird auch die eigentliche Bedeutung der
emphatischen Forderung nach Redefreiheit in der Menschenrechtsschrift
einsichtig: In Anlehnung an die bereits fiir die Kaiserzeit zumindest prin-
zipiell weitreichende Eigenstindigkeit der Beamtenschaft gegeniiber dem
kaiserlichen Inhaber faktischer Macht geht es darum, dem parteipolitisch
ungebundenen Experten als potentiellem Teilnehmer an staatlich institutio-
nalisierter Politik die Grundbedingung ungehinderter Meinungsdusserung
zu garantieren. Luos Einforderung von Menschenrechten in der Absicht,
eine Bildungselite an der staatlichen Politik teilhaben zu lassen, ist ange-
sichts der in der geistigen Aufbruchstimmung jener Zeit angestrengten
Hinwendung der Intellektuellen zum Volk mit ihrem Anspruch einer politi-
schen Emanzipierung des letzteren jedoch einer ausgesprochen schwierigen
Gratwanderung gleichgekommen. Dies mag erkliren, weshalb Luo dem
wahren Anliegen seiner Menschenrechtsdiskussion, der Neubestimmung
der administrativen Ordnung, im theoretischen Teil des Textes keinerlei
Aufmerksamkeit geschenkt hat, sondern ihm diskret, aber nicht minder



48 THOMAS FROHLICH

wirkmaéchtig, erst im programmatischen Teil der Deklaration Raum ver-
schafft.

Es ist jener Zwiespalt der chinesischen Intellektuellen, die sich zum
einen selber die Verantwortung von Wortfiihrern und Hoffnungstridgern ei-
ner Ende der 20er Jahre politisch zunehmend fragmentierten Gesellschaft
aufgebiirdet haben, zum anderen in einer parteipolitisch strukturierten
Herrschaftsordnung die entmutigende Erfahrung bestidndiger Einflusslosig-
keit machen, welcher der Menschenrechtsforderung Luos ihre Koordinaten
verleiht.

Gewiss nicht zufillig ist deshalb Luos Schrift Expertenpolitik32 in den
Sammelband der Menschenrechtstexte der Neumondautoren aufgenommen
worden, denn sie bestimmt den Zielpunkt seiner Instrumentalisierung der
Menschenrechte, d.h. den Ausweg aus dem Dilemma der Intellektuellen,
derart unmissverstandlich, dass sich diese Rechte wie eine Voraussetzung
fiir eine 'Politik' der Experten ausnehmen.

Luos Verstindnis von Expertenpolitik, das er in seinem ersten Neu-
mondartikel dargelegt, es also gewissermassen samtlichen politischen und
menschen- oder verfassungsrechtlichen Arbeiten vorangestellt hat, ldsst
sich wie folgt bestimmen:

Die Politik des 20. Jhs ist fiir ihn eine Politik der Experten, eine Poli-
tik wissenschaftlicher Inhalte. Mit der industriellen Revolution sei die re-
gierungsfeindliche Haltung des 'Laisser-faire'-Liberalismus aus dem 18.
und 19. Jh. iiberwunden und durch die Einsicht in die Notwendigkeit eines
wissenschaftlich administrierenden Regierungsmechanismus ersetzt wor-
den.33

Politisches Handeln ist somit Handeln nach einem bestimmten Modus,
dem Modus der Administration. Fiir das 20. Jh. deutet er diesen Modus als
ein Verwalten unter Anwendung wissenschaftlicher Methoden, das seinen
Ort im Staat mit seinen Institutionen hat. Es geht bei Luos Expertenpolitik
mit anderen Worten um die Riickfilhrung politischen Handelns auf den

32 Die folgenden Ausfilhrungen beziehen sich auf Luos stark iiberarbeitete zweite
Version in: HU, "Renquan lunji", S. 169-184.

33 Luo, "Zhuanjia zhengzhi," S. 173 f.



LUO LONGIJI UND DIE MENSCHENRECHTE 49

administrativen Tatigkeitsbereich der Staatsbeamten, die zur institutionel-
len Gestalt der Experten werden.34

Aus rezeptionspraktischer Sicht stosst man hier abermals auf dasselbe
Phianomen wie bei der Laski-Rezeption, insofern Luo seine Terminologie
mit grosser Wahrscheinlichkeit den amerikanischen Technocrats ver-
dankt.35 Denn obwohl er sich in Expertenpolitik nicht expressis verbis auf
das wissenschaftliche Planungskonzept der Technocrats bezieht, klingt die-
ses ideengeschichtlich in seiner Festschreibung des angebrochenen Zeital-
ters der Expertenpolitik uniiberhérbar an: Schliesslich waren es die
Technocrats, die mit dem Soziologen Thorstein Veblen (1857-1929) als ei-
nem ihrer Hauptvertreter, zu Beginn dieses Jahrhunderts die Disfunktio-
nalititen des 'Laisser-faire'-Kapitalismus durch wissenschaftlich-technolo-
gische Planung iiberwinden wollten.

Luo rezipiert die Position der Technocrats allerdings sehr selektiv, in-
dem er zwar die Durchdringung der staatlichen Administration mit Exper-
tise fordert, aber eine Ersetzung staatlicher Institutionen durch die Selbst-
verwaltung industrieller Organisationen, wie sie die Technocrats vorsa-
hen,36 auch nicht ansatzweise diskutiert.

Luos Festhalten an Staatsapparat und Staatsbeamtenschaft ldsst sein
zur Expertenpolitik modernisiertes Politikverstindnis im chinesischen
Kontext spitkaiserzeitlicher Institutionen nun nicht mehr ausgesprochen
'modern-westlich', geschweige denn emanzipatorisch erscheinen.

Das Subjekt der Expertenpolitik ist nicht der moralische common
sense der politisch miindigen Biirger, sondern die Fachkompetenz der Be-
amtenexperten. Dementsprechend wird fiir Luo die Frage nach der Uber-
fihrung der Intellektuellen in Experten und nicht des 'einfachen Volkes' in
Biirger zum Angelpunkt des Nachdenkens liber die gegenwirtige innere
Lage Chinas:

34 Der Experte tritt allerdings nicht nur in der Administration (xingzheng 1T ), son-
dern auch im Parlament als Berater an der Seite der gesellschaftlichen Interessen-
vertreter in Erscheinung. Luo, "Women yao shenmeyang de zhengzhi zhidu," S.
19.

35 Vgl. dazu auch: XIE, "Zhengzhi yu xueshu zhi jian: Luo Longji de mingyun," S.
43.

36 "An Stelle des traditionellen Staatsapparates wurde eine Art syndikalistischer
Selbstverwaltung der industriellen Organisationen durch ein Direktoriat der Inge-
nieure vorgesehen." PIPERS WORTERBUCH ZUR POLITIK 1, S. 1025.



50 THOMAS FROHLICH

“Was die Krankheit Chinas anbelangt, so meinen viele Leute, sie bestehe in den
Militdirmachthabern und Kriegsherren. Auch ich (ebenso wie Liang Shuming —
T.F.) war jedoch die ganze Zeit iiber davon iiberzeugt, dass sie in der Klasse
der Intellektuellen (zhishijieji %135 Pt $% ) bestehe. (...) Im gegenwartigen China
ist die Intellektuellenklasse grosstenteils beschdmt iiber Landwirtschaft, Indu-
strie und Handel, und zudem ist das Fachwissen, iiber das sie verfiigt, fiir
Landwirtschaft, Industrie und Handel noch unzureichend.

Bei der Intellektuellenklasse Chinas handelt es sich um Personen, 'die keinen
Nutzen haben', und die Methode, diese Quelle zu reinigen, besteht immer noch
in einer grundlegenden Reform des derzeitigen Erziehungssystems. ”37

Die Zuwendung zu 'neuen', wissenschaftlich-technisch verwertbaren
Wissensgebieten, die von den Intellektuellen im traditionellen Reflex oft
verpdnt worden sind, ist Luos Schliissel zur Intellektuellenfrage. Es soll
dem republikanischen Intellektuellen qua administrierendem Experten
moglich sein, aufgrund seines Fachwissens an der Herrschaft dominant
teilzunehmen, ohne selber eine Position grosser parteipolitischer Macht-
fiille einnehmen zu miissen. Die Expertenpolitik wird nachgerade zum
Vehikel, um im politisierten Kontext des 20. Jhs mit seinen faktischen
Machthabern aus Partei und Militir sowie einem Volk, dem das Dogma
von der Kulturerneuerung die politische Reife des Biirgers versprochen
hat, wieder an die spitkaiserzeitliche Tradition der Ineinssetzung von
Herrschaft und Gelehrsamkeit anzukniipfen.38

Das Volk, das fiir Luo weder Moral- noch Machthaber, schon gar
nicht Experte ist, bleibt als designierter Souverdn eine politische Leer-
stelle, eine blosse Referenzgrdsse fiir die Erfolgskontrolle einer Politik der
Experten.

Die Quintessenz von Luos Menschenrechtsrezeption besteht, allen li-
beraldemokratischen Postulaten anglo-amerikanischer Provenienz zum
Trotz, im erneuerten Versprechen, dem Volk das Recht zu geben, von mo-
ralisch und fachlich hoch qualifizierten, administrativ-sachlich verfahren-

37 Luo, "Shuming sanshi hou wenlu," S. 17.

38 Dieses Ankniipfen ist bei Luo mit einem resignativen Blick fiir die Realititen der
ausgehenden 20er Jahre verbunden: In der Menschenrechtsschrift moniert er, frii-
her seien die Gesetzgeber Chinas weise gewesen (da gab es ja auch noch ein Beam-
tenpriifungssystem — T.F.), heute seien sie bloss noch machtig; dementsprechend
seien frilher die Dummen den Gesetzen gefolgt, heute die Schwachen (die viel-
leicht weise wiren, aber ohne politischen Einfluss sind — T.F.). Luo, "Lun ren-
quan," S. 41.



LUO LONGII UND DIE MENSCHENRECHTE 51

den Experten, anstatt von politisch-parteilich handelnden Machthabern be-
herrscht zu werden.

Der intellektuelle Grenzgidnger der geistesgeschichtlich unruhigen er-
sten drei Jahrzehnte des 20. Jhs konnte in seiner 'neuen' Rolle als Beam-
tenexperte in eine ihm wohlvertraute Ordnung zuriickfinden. Auch nach
der Wendung vom Zwischen- zum Innerstaatlichen, welche die Menschen-
rechte im Ubergang von Liang Qichaos republikanisch-nationalstaatlicher
Interpretation zu Luos administrativ-expertokratischem Verstindnis ge-
nommen haben, ist somit ihre Instrumentalisierung hinsichtlich des Gross-
projekts der Modernisierung erhalten geblieben.

BIBLIOGRAPHIE

BASTID, Marianne. “The Influence of Jean-Jacques Rousseau on Chinese Political
Thought Before the 1911 Revolution.” China and the French Revolution. Proceedings
of the International Conference Shanghai 18-21 March 1989. Zhang Zhilian (Hrsg.).
Oxford: Pergamon Press, 1990, S. 29-36.

BIOGRAPHICAL DICTIONARY OF REPUBLICAN CHINA. Howard L. Boorman, Richard C.
Howard, 4 Bde. und Index. New York: Columbia University Press, 1979.

CHANG Hao. Liang Ch'i-ch'ao and Intellectual Transition in China 1890-1907. Cam-
bridge, Mass.: Harvard University Press, 1971.

CHEN Jingzhi. 'Xinyue' ji qi zhongyao zuojia (Der 'Neumond' und seine wichtigen
Autoren). Taibei: Chengwen Chubanshe, 1980. (Zhongguo xiandai wenxue yanjiu
congshu).

EASTMAN, Lloyd E. “Nationalist China during the Nanking decade 1927-1937.” The
Cambridge History of China. Republican China 1912-1949, Part 2. Denis Twitchett,
John K. Fairbank (Hrsg.). Bd. 13., Cambridge, Mass.: Cambridge University Press,
1983, S. 116-167.

FANG Rennian (Hrsg.). Xinyue de shengqi. Xinyuepai zuopin xuan (Das Aufgehen des
Neumonds. Eine Auswahl aus den Werken der Neumondgruppe). Shanghai: Huadong
Shifan Daxue Chubanshe, 1993. (Zhongguo xin wenxue shetuan, liupai congshu).

FURTH, Charlotte. “Intellectual Change: From the Reform Movement to the May
Fourth Movement, 1895-1920. Evolutionism in Reform Thought,” The Cambridge Hi-
story of China. Republican China 1912-1949, Part 1. Denis Twitchett, John K. Fair-
bank (Hrsg.). Bd. 12. Cambridge, Mass.: Cambridge University Press, 1983, S. 322-
350.

GAO Jun, Wang Kuilin, Yang Shubiao. Zhongguo xiandai zhengzhi sixiang pingyao
(Wesentliche Beurteilung des modernen politischen Denkens Chinas). Beijing: Huaxia
Chubanshe, 1990.



52 THOMAS FROHLICH

GAUCHET, Marcel. Die Erkldrung der Menschenrechte. Die Debatte um die biirgerli-
chen Freiheiten von 1789. Kulturen und Ideen in Rowohlts Enzyklopéadie. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt Taschenbuchverlag GmbH, 1991.

GRANSOW, Bettina. Geschichte der chinesischen Soziologie. Frankfurt, New York:
Campus Verlag, 1992.

HsU Dau-lin. “Die Entwicklung des Verfassungsrechts unter der Nationalregierung seit
1927.” Sinica. Zeitschrift fiir Chinakunde und Chinaforschung, 8 (1933), S. 17-27; 49-
62.

Hu Shi. “Pragmatism (April, 1919).” Sources of Chinese Tradition. Introduction to
Oriental Civilizations. Wm. Theodore de Bary (Hrsg.). New York, London: Columbia
University Press, 1960, S. 831-834.

Ders. “Renquan yu yuefa (Menschenrechte und provisorische Verfassung).” Xinyue
Yuekan (fortan: XY, Reprint: Tokyo, Téyd Shoten), 2, Nr. 2 (10. April 1929), S. 1-8.

Ders., Liang Shiqiu, Luo Longji. Renquan lunji (Eine Sammlung von Abhandlungen
iiber die Menschenrechte). Shanghai: Xinyue shudian, 1930.

Ders. “Wenti yu zhuyi” (Probleme und Ismen, Juli 1919). Hu Shi. Hu Shi wen xuan.
Taibei: Yuanliu Chuban Gongsi, 1991, S. 23-36. (Hu Shi zuopin ji 2).

IKE Nobutaka. The Beginnings of Political Democracy in Japan. New York: Green-
wood Press Publishers, 1950.

KATO Shuichi. A History of Japanese Literature. Volume 3. The Modern Years. Tokyo,
New York, London: Kodansha International, 1990.

KOKUBUN Noriko. Die Bedeutung der deutschen fiir die japanische Staatslehre unter
der Meiji-Verfassung. Frankfurt am Main: Verlag Peter Lang GmbH, 1993.
(Europdische Hochschulschriften, Reihe II Rechtswissenschaft, Bd. 1319).

LIANG Qichao. “Guojia sixiang biangian yi tong lun (Eine Abhandlung iiber Unter-
schiede und Kontinuititen bei den Veridnderungen des Staatsdenkens).” Yingbingshi
quanji (Gesammelte Werke vom Getranke-und-Eis-Zimmer). Ders. Tainan: Donghai
Chubanshe, 1974, Kap. 3, S. 46-55.

Ders. “Minyue lun (Eine Abhandlung iber den Volksvertrag).” Yingbingshi quanji.
Ders., a.a.0., Kap. 1, S. 224-236.

Ders. “Zhengzhixue da jia Bolunzhili zhi xueshuo (Die Lehren des grossen Politikwis-
senschaftlers Bluntschli).” Yingbingshi quanji. Ders., a.a.0., Kap. 2, S. 10-31.

LIANG Shiqiu. Qiu shi za yi (Mannigfaltige Erinnerungen aus Qius Zimmer). Taibei:
Zhuanji Wenxue Chubanshe, 1978.

Luo Longji. “Dui xunzheng shiqi yuefa de piping (Eine Kritik an der provisorischen
Verfassung der Zeit der politischen Vormundschaft).” XY, 3, Nr. 8 (0.D., ca. Juni
1931), S. 1-26.



LUO LONGIJI UND DIE MENSCHENRECHTE 53

Ders. “Gao Ribenguomin he Zhongguo de dangju (Eine Mitteilung an die japanische
Staatsbiirgerschaft und die chinesischen Behorden).” XY, 3, Nr. 12 (0.D., ca. Ende
1931), S. 1-20.

Ders. “Gao yapo-yanlun-ziyou-zhe (Eine Mitteilung an jene, die die Redefreiheit unter-
driicken).” XY, 2, Nr. 6, 7 (Doppelnummer, 10. September 1929), S. 1-17.

Ders. “Lun renquan (Eine Diskussion der Menschenrechte).” XY, 2, Nr. 5 (10. Juli
1929), S. 1-25.

Ders. “Renquan, bu neng liu zai yuefa li? (Die Menschenrechte, konnen sie nicht in-
nerhalb der provisorischen Verfassung bleiben?).” XY, 3, Nr. 7 (0.D., ca. Mai 1931),
S. 3-7.

Ders. “'Renquan’ shiyi (Die Zweifel gegeniiber den 'Menschenrechten' beseitigen).”
XY, 3, Nr. 10 (September 1931), S. 5-10.

Ders. “Shenme shi fazhi (Was ist Regieren durch Gesetze?).” XY, 3, Nr. 11 (0.D., ca.
September 1931), S. 1-17.

Ders. “Shuming sanshi hou wenlu (Eine Sammlung von Shumings Schriften nach 30).”
XY, 3, Nr. 2 (10. Februar 1931), S. 14-20.

Ders. “Women yao shenmeyang de zhengzhi zhidu (Welche Art von politischem System
wollen wir?).” XY, 2, Nr. 12 (10. Februar 1930), S. 1-24.

Ders. “Zhuanjia zhengzhi (Expertenpolitik).” Renquan lunji (Eine Sammlung von Ab-
handlungen iiber die Menschenrechte). Hu Shi, Liang Shigiu, Luo Longji. Shanghai:
Xinyue shudian, 1930, S. 169-184.

NARRAMORE, Terry. “Luo Longji and Chinese Liberalism 1928-32.” Papers on Far
Eastern History, Nr. 32 (September 1985), S. 165-195.

PAUU Shui-lam. “Visions and Myths: the Implication of the French Revolution and
Culture in Late Qing and Early Republican China.” China and the French Revolution.
Proceedings of the International Conference Shanghai 18-21 March 1989. Zhang Zhi-
lian (Hrsg.). Oxford: Pergamon Press, 1990, S. 85-99.

PIPERS WORTERBUCH ZUR POLITIK 1, Politikwissenschaft. Theorien — Methoden — Be-
griffe. Dieter Nohlen (Hrsg.). Miinchen, Ziirich: R. Piper GmbH, 1987.

SUN Wen (SUN Yat-sen). San minzhuyi (Die drei Volksprinzipien). Taibei: Zhongyang
Wenwu Gongyingshe, 1985 (1924).

SUN Yat-sen. San Min Chu I: The Three Principles of the People. Translated into Eng-
lish by Frank W. Price. Taipei: China Publishing Co., o0.J.

XIE Yong. “Zhengzhi yu xueshu zhi jian: Luo Longji de mingyun (Zwischen Politik und
Gelehrsamkeit: Das Schicksal Luo Longjis).” Ershiyi Shiji Shuangyuekan, Nr. 29 (Juni
1995), S. 42-48.

XU Minglong, “Liang Qichao's Perspective of the French Revolution,” China and the
French Revolution. Proceedings of the International Conference Shanghai 18-21 March
1989. Zhang Zhilian (Hrsg.). Oxford: Pergamon Press, 1990, S. 109-115.



54 THOMAS FROHLICH

ZHANG Shilin (Zhang Junmai). Zhengzhi dianfan (Ein Modell der Politik). Shanghai:
Shangwu Yinshuguan, 1931.



	Das Recht auf Expertenherrschaft Luo Longji (1896-1965) und die chinesische Rezeption der Menschenrechte

