
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 50 (1996)

Heft: 1

Artikel: Eine Kritik der chinesischen Zivilisation

Autor: Billeter, Jean François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE KRITIK DER CHINESISCHEN ZIVILISATION

Jean François Billeter, Genève

Ich möchte von einem Unbehagen ausgehen, das ich als Sinologe empfinde.

Ich möchte versuchen, es in Worte zu fassen, zu verstehen und —

möglicherweise — zu überwinden. Es handelt sich dabei nicht um eine rein
private Angelegenheit, denn dieses Unbehagen ist heute, glaube ich, in
weiten Teilen der Sinologie, ja in Teilen der Öffentlichkeit fühlbar.1

Das Fachwissen über Chinas Gegenwart und Vergangenheit hat in den

letzten Jahrzehnten auf vielen Gebieten bedeutend zugenommen, aber ohne

herkömmliche Chinabilder in der Öffentlichkeit massgeblich zu verändern.
Es hat, genauer gesagt, gewisse überholte Vorstellungen aufgelöst, aber
kaum zur Bildung von neuen Auffassungen beigetragen. Eine gewisse
Ratlosigkeit in unserer Einstellung gegenüber China, eine (meist uneinge-
standene) Enttäuschung haben sich eingestellt. Haben sich nicht viele
gebildete Europäer seit zwei oder drei Jahrhunderten von einer besseren

Kenntnis der chinesischen Zivilisation und ihrer Geschichte eine wesentliche

Bereicherung, ja Veränderung unseres Verständnisses nicht nur Chinas,

sondern der Geschichte und des Menschen überhaupt versprochen?
Wie kommt es, dass heute, wo sich das sinologische Wissen in Fachkreisen

auf nie dagewesene Weise vermehrt, keine solche Wirkung zu
verzeichnen ist?

Ich möchte diese Ratlosigkeit zu erklären versuchen und dabei von
meiner eigenen Erfahrung ausgehen. Als ich zuerst mit chinesischen Dingen

in Berührung kam und später China und die Chinesen selbst entdeckte,

1 Dieser Vortrag wurde im November 1995 im Rahmen der von der Universität Zü¬

rich und der Eidgenössischen Technischen Hochschule organisierten Ringvorlesung
Ostasien gehalten. Es sei erwähnt, dass die kurze Darstellung der chinesischen
Geschichte, die seinen zentralen Teil bildet, sich in einem anderen Vortrag wiederfindet,

den ich Ende September in Genf gehalten habe. Dort steht er im Zusammenhang

einer anderen Problematik, der Integration Chinas in die zukünftige
Weltgesellschaft. Der Genfer Vortrag ist in Incertaine planète. Rencontres internationales
de Genève 1995 (La Baconnière, Neuchâtel, 1996) zu finden. Im gleichen Band ist
ein Vortrag des Pariser Soziologen Raymond Boudon zu lesen, den ich als einen
wertvollen Beitrag zur Frage betrachte, die ich hier stelle, die des Werturteils
(Valeurs universelles et relativisme culturel).



6 JEAN FRANÇOIS BILLETER

hatte ich das beglückende Gefühl, eine andere Art menschlichen
Ausdrucks, ja eine andere Art des Menschseins zu entdecken. Es eröffnete sich

die Möglichkeit, mir diese neue Art des Menschseins anzueignen, mich
dadurch — wenigstens teilweise — von der angelernten, nicht frei gewählten

Art des Menschseins zu lösen und dadurch zu einem höheren Grad der

subjektiven Freiheit zu gelangen. Ich glaube, dass mutatis mutandis bei den

meisten Sinologen ein solcher Anstoss ausschlaggebend gewesen ist. Es

scheint mir aber, dass das erste Staunen und die anfänglichen Erwartungen,

die damit verbunden waren, in den meisten Fällen später verloren
gingen und heute in verstärktem Mass verloren gehen.

Es lohnt sich, auf die Gründe dieses Phänomens kurz einzugehen. Bis

etwa in die Mitte unseres Jahrhunderts bestand die Aufgabe der wenigen
Sinologen, die es in Europa gab, zur Hauptsache darin, über Chinas

Gegenwart und Vergangenheit zu informieren. Praktisch war es ihre Aufgabe,

ein Wissen, das in China schon bestand, in etwas adaptierter Form dem

europäischen Publikum zu vermitteln. Es war eine wichtige Aufgabe, und

keineswegs immer eine einfache. Dass das in China entwickelte Wissen
nicht darauf angelegt war, Fragen von Europäern über China zu beantworten,

konnte zunächst nicht ins Gewicht fallen. Für hermeneutische Fragen,
für grundsätzliche Auseinandersetzungen war die Zeit nicht reif.

Seit der Mitte des Jahrhunderts hat sich eine neue Situation entwik-
kelt. Die Sinologen unternahmen es mehr und mehr, Methoden, Begriffe
und Theorien der westlichen Geistes- und Sozialwissenschaften auf
chinesische Daten anzuwenden. Es stellt sich nun heraus, dass sie das oft in
unkritischer Weise getan haben, d.h. ohne sich über die Relevanz dieser
Begriffe und Theorien sowie über die mit ihnen einhergehende Aufteilung in
getrennte Disziplinen genügend Fragen gestellt zu haben. Das Ergebnis
war (und ist) nur zu oft, dass in vorprogrammierte begriffliche Apparate
chinesischer Stoff eingegeben wird, der am anderen Ende entsprechend
normiert und formatiert, ja manchmal bis zur Unkenntlichkeit umgestaltet,
wieder herauskommt. Das Ringen um akademische Anerkennung, das

einer immer härteren Konkurrenz unterworfen ist, verstärkt diese Tendenz.
Die Begegnung mit dem Fremden ist wiederum vereitelt.

Leider kommt aus China keine Kritik, weil dieselben Theorien — mit
einer gewissen zeitlichen Verschiebung — nun auch dort Mode werden und
zu denselben Ergebnissen fuhren. Dort wird die Lage noch dadurch
kompliziert, dass ein wesentlicher Teil des geistes- und sozialwissenschaftli-



KRITIK DER CHINESISCHEN ZIVILISATION 7

chen Wortschatzes im Chinesischen aus Neubildungen besteht, die Ende

des letzten Jahrhunderts oder am Anfang unseres Jahrhunderts, zunächst

meist in Japan, aufgrund von westlichen termini geschaffen wurden, heute

aber nicht mehr als solche kenntlich sind. Die Folge ist, dass die heutigen
chinesischen Intellektuellen die Erschliessung ihrer eigenen Gegenwart und

Vergangenheit, meist ohne sich dessen bewusst zu sein, mit Begriffen
betreiben, deren Herkunft völlig ausserhalb ihrer Tradition liegt. Die
begriffliche Verwirrung ist gross und sitzt tief. Daher rührt, dass die
abendländische Sinologie, wenn sie sich verirrt, sich kaum rettende Kritik aus

China erhoffen kann. Es gibt vorderhand in China keine eigenständige
intellektuelle Tradition mehr, mit der sie in ein fruchtbares Spannungsverhältnis

treten könnte. Auch hier fehlt eine wirkliche Begegnung mit dem
Anderen.

Daher rührt zunächst, glaube ich, das Unbehagen mancher Sinologen.
Sie begannen mit einem Aufbruch in eine lockende Welt und bleiben am
Ende Gefangene der eigenen. Hier und da schlägt diese Enttäuschung um
in Unmut, oder führt gar zu Überheblichkeit gegenüber chinesischen
Kollegen. Vom anfänglichen Staunen bleibt kaum etwas übrig. Das persönlich
Empfundene, Erfahrene wird nicht verarbeitet, es befruchtet die
wissenschaftliche Arbeit nicht. Daher die oft zu beobachtende Situation: einerseits
die Sinologen vom Fach, die sich kaum je in persönlicher Weise über

China äussern, andererseits Reisende, Journalisten und Schriftsteller, die
sich frei aussprechen, oft sinnreich und treffend, aber meist ohne das Wissen

und die Bildung, die das natürliche Fundament ihrer entsprechenden
Aussagen über europäische Geschichte und Kultur bilden. Ein gewisses

unausgesprochenes Unbehagen in der Öffentlichkeit ist ein weiterer
Ausdruck dieser misslichen Lage.

Lange habe ich mich vergeblich bemüht, sei es auch nur für mich, so

einfache Frage zu beantworten, wie etwa: Was soll uns die chinesische

Tradition hier in Europa letztlich bedeuten? Was sollen wir uns von ihr
versprechen? Welchen Wert hat sie für den gebildeten Menschen in
religiöser, philosophischer, intellektueller, moralischer, politischer Hinsicht?
Was kann ich letzten Endes dazu aussagen? Ich sehe hier und da Ansätze

zur fundierten Beantwortung solcher Fragen, insbesondere in der jüngeren
französischen Sinologie. Heute möchte ich einen eigenen Ansatz
vorschlagen.



8 JEAN FRANÇOIS BILLETER

Mein Ausgangspunkt ist eine Feststellung, eine schlichte Erfahrungstatsache:

ich fühle mich erst als freien (ganzen) Menschen, wenn ich die Freiheit

habe, und auch ausübe, Werturteile zu fällen und diesen Werturteilen
entsprechend zu handeln.

Eine weitere Erfahrungstatsache ist für mich die folgende: ein lebendiges

Verhältnis zur Tradition, in der ich stehe, habe ich erst, wenn ich
innerhalb dessen, was sie mir anbietet, gewisse Vorbilder, Einstellungen,
Auffassungen, Werte gewissen anderen vorziehe und mein Eigen mache,
und die anderen unterordne oder verwerfe; wenn ich also innerhalb des

vorgegebenen Rahmens Stellung nehme. Das soll nicht heissen, dass ich
über Alles und Jedes in dieser Tradition eine Meinung haben muss,
sondern dass ich in gewissen, für mich wichtigen Fragen einen persönlichen
Entscheid treffe, Selbstbestimmung ausübe.

Ein dritte Feststellung ist, dass ich Freude habe, wenn ich einem
Chinesen begegne, der in derselben Weise innerhalb seiner Tradition
Selbstbestimmung ausübt und mir sagt, was er darin für gut hält und was nicht.
Ich habe dann das Gefühl, ein ganzer Mensch mit einem ganzen Menschen

zu sein.
Die Frage ist nun, warum ich diese Freiheit in der Beurteilung, die

eine wesentliche Freiheit ist, nicht auch auf die chinesische Tradition
anwenden soll. Der Schriftsteller Lu Xun (1881-1936) sagte, dass Chinesen
mit Europäern, die alles an der chinesischen Kultur bewundern, nichts
anfangen können.2 Es versteht sich von selbst, dass ich auch hören möchte,
was mein chinesischer Gesprächspartner über mich und meine Tradition zu

sagen hat.

Die relativistische Auffassung, laut der es keine kulturell neutralen
Wertmassstäbe gibt, noch geben kann, und somit Werturteile einer Kultur
nicht auf eine andere angewendet werden dürfen, ist heute in den
Sozialwissenschaften vorherrschend und gilt auch in Teilen der öffentlichen
Meinung als politically correct: man soll über die Werte der Anderen nicht
diskutieren. Meines Erachtens ist diese Auffassung letztlich nicht haltbar,
denn ohne freie Diskussion über Werte ist politisches, ja soziales Leben,
zumindest in einer offenen Gesellschaft, nicht möglich. Denn was sind
Werte? Es sind letzte Kriterien, wonach ich handle, insbesondere in ex-

2 S. Werke, herausgegeben von W. Kubin. Unionsverlag, Zürich: 1994; Bd. 5, S.
294 und folgende.



KRITIK DER CHINESISCHEN ZIVILISATION 9

tremen Situationen, und über die ich, am besten vorher schon, mich mit
den Anderen einige.

Das Gute am Relativismus ist, dass er die Aufmerksamkeit auf die
Verschiedenheit der Wertmassstäbe und auf die Funktion verschiedener
Wertmasstäbe in verschiedenen Gesellschaften lenkt. Ungenügend ist er,
weil er dort stehenbleibt.

Mancher von uns hat erfahren, dass das tatsächliche Verhalten in
einer fremden Gesellschaft oft von Werten bestimmt wird, die er nicht teilt,
die er vielleicht verwirft, die aber für die Mitglieder der anderen Gesellschaft

sinnvoll sind. Mancher von uns hat entdeckt, dass die Werte, auf die
wir uns absolut verlassen, in der fremden Gesellschaft unbekannt sind oder
anders verstanden werden und dass das eigene Verhalten, manchmal eben

dort, wo wir es für moralisch bedeutend halten, missverstanden wird. Ich
halte diese Erfahrung für menschlich ausserordentlich wichtig. Sie ist eine

Erfahrung der Hilflosigkeit in den letzten Dingen, eine moralische Krise,
die gedanklich schwer zu meistern ist und die wir dadurch zu bewältigen
versuchen, dass wir den Anderen verurteilen, ihn zu bekehren versuchen
— oder unter Umständen uns selbst bekehren.

Um eine solche Krise nicht nur pragmatisch, sondern auch intellektuell

zu überwinden, ist es glaube ich notwendig, sich und den Anderen als

geschichtliche Wesen zu erkennen. Man muss sich zu der Erkenntnis
durchringen, dass Werte geschichtlich sind, dass sie in der Geschichte
stehen, dass sie in der Geschichte geschaffen wurden, kurz: dass sie menschliche

Erfindungen sind. Meine Werte sind für mich absolut, weil ich mich
in letzter Instanz nach ihnen richte — aber sie stehen deshalb nicht über
der Geschichte. Erst dieser Schritt macht es für mich möglich, die Tradition,

in der ich stehe, als eine besondere Tradition zu verstehen, und in ein
dialektisches Verhältnis mit einer anderen besonderen Tradition zu bringen,

z.B. mit der chinesischen.
Aber ist es denn möglich, zu einem einheitlichen Verständnis einer

"Tradition" zu gelangen? Kann man "China" definieren, ich meine: das

spezifisch Chinesische verstehen, so wie es in der Geschichte entstanden
ist und sich im Empfinden, Verhalten, Denken der (meisten) Chinesen
ausdrückt? Auf diese alte Frage sind so viele übereilte, oberflächliche, oft
ideologisch motivierte Antworten geliefert worden, dass die Frage selbst in
Verruf gekommen ist und fast nicht mehr gestellt werden darf. Sie bleibt



10 JEAN FRANÇOIS BILLETER

aber in den Köpfen gestellt, sie ist eine bedeutsame Frage — die in China
seit einem Jahrhundert hitzig diskutiert wird.

Bis heute wurde meiner Meinung nach aus zwei Gründen keine
befriedigende Antwort geliefert: mangels genügender Kenntnisse, und weil
die Frage nicht in geeigneter Weise gestellt wurde. Unter den heutigen
Bedingungen kann sie kaum in geeigneter Weise gestellt werden, weil die

Aufteilung in Disziplinen uns den Blick auf etwas Wesentliches verbaut —
ich meine den Blick auf die innere Einheit von Werten, Handlungsweisen,
sozialen Beziehungen, Institutionen, Verteilung und Ausübung der Macht
innerhalb einer Gesellschaft oder einer Kultur. Es gibt in diesen Dingen
nie eine widerspruchslose Einheit, aber doch soviel Einheit, dass wir
bedenkenlos von einer Gesellschaft, einer Kultur oder einer Zivilisation
sprechen, und das mit gutem Grunde tun.

Dieser Blick fürs Ganze einer Gesellschaft, d.h. für die Komplexität
des Ganzen und für seine Geschichtlichkeit, findet sich in hohem Grade bei

Montesquieu (1698-1755). Ich könnte auch Wang Fuzhi (1619-1692) zitieren,

der darin Montesquieu ebenbürtig ist. Heute ziehe ich es aber vor,
mich auf Spinoza (1632-1677) zu berufen.

Im Tractatus theologico-politicus (1670) unternimmt er es, das
Verhältnis von Religion und Politik, von religiöser Autorität und politischer,
aber auch philosophischer Freiheit zu klären. Zu diesem Zweck untersucht
er das historische Material, das im Alten Testament enthalten ist. Im 17.

Kapitel erwähnt er die chronische Unfügsamkeit der Juden und fragt sich,
woraus sie sich erkläre. Sie aus dem "Volkscharakter" der Juden zu erklären,

sei kindisch, sagt er, denn:

Die Natur schafft nicht Völker, sie schafft nur (natürliche) Individuen. Diese
(natürlichen) Individuen unterscheiden sich alsdann durch die Verschiedenheit
ihrer Sprachen, ihre ererbten Gesetze und Sitten. Erst durch sie — ich meine
seine Gesetze und Sitten — kommt jedes Volk zu seinen besonderen Eigenschaften,

seiner eigenen Daseinsweise und seinen eigenen Vorstellungen.3

Haec [i.e. natura] sane nationes non créât, sed individua, quae quidem in nationes
non distinguuntur nisi ex diversitate linguae, legum et morum receptorum; et ex
his duobus, legibus scilicet et moribus, tantum oriri potest, quod unaquaeque natio
singulare habeat ingenium, singularem conditionem et denique singularia praeju-
dicia.



KRITIK DER CHINESISCHEN ZIVILISATION 11

Diese Aussage hat die Schärfe, die dem ganzen Denken Spinozas eigen ist:
die Vorstellungen, die Daseinsweise, die besonderen Eigenschaften eines

Volkes sind letztlich durch seine Sitten und Gesetze, mit anderen Worten:
durch seine soziale und politische Verfassung bestimmt. Und diese

Verfassung ist in jedem Falle eine rein menschliche Einrichtung. Spinoza
hat die Kühnheit, das im Alten Testament selbst aufzuzeigen. Nachdem
Moses auf dem Berg Sinai dem Herrn begegnet war, sagt Spinoza, besass

er über sein Volk eine unumschränkte Macht und hätte diese Macht später
ungeteilt an einen Nachfolger weitergeben können. Anstatt dessen verfugte
er, dass sie nach ihm aufgeteilt werden sollte in eine königliche und in eine

priesterliche Macht. Der König sollte Macht über die Stämme des

jüdischen Volkes haben, aber nicht gleichzeitig, Zugang zu Gottes Wort.
Umgekehrt sollten sich die Priester an Gott richten können, aber keine

politische Macht ausüben. Moses erfand die Gewaltenteilung und gab
damit den Juden eine Verfassung, die ihnen einen hohen Grad an Freiheit
garantierte und erklärt, warum sie seither wiederholt so mutig für ihre
Unabhängigkeit gekämpft haben. Aber warum finden wir in ihrer
Geschichte so viele unheilvolle Episoden? Spinoza denkt wiederum politisch.
Die von Moses entworfene Verfassung war in ihrem Prinzip vorbildlich,
erklärt er, aber nicht in allen ihren feineren Bestimmungen vorsichtig
genug, so dass es später wiederholt dazu kam, dass die Priester auf die Politik

Einfluss nahmen oder gar die politische Macht ergriffen, was zum Unheil

führte. In seinem Verständnis ist die gesamte jüdische Geschichte
letztlich durch diese Problematik bestimmt — nicht nur in ihren
politischen, sondern auch in ihren moralischen und religiösen Aspekten.

Ich bin überzeugt, dass er soweit gegangen ist, die Idee Gottes — die
monotheistische Gottesauffassung — also die Auffassung, dass die Autorität

in ihrem Prinzip eine sei, moralischer Natur sei und über jeglicher
menschlicher Gewalt stehe — als eine Erfindung Moses zu verstehen, es

aber nicht gewagt hat, diesen Gedanken auszusprechen — wie es zum
Beispiel in jüngster Zeit der Historiker des alten Nahen Ostens, Jean Bottéro,
in La naissance de Dieu 4 getan hat. Meines Erachtens ist aber die
Einsicht, dass die monotheistische Idee eine ausserordentlich kluge und wirk-

4 Naissance de Dieu. La Bible et l'historien. Paris, 1986.



12 JEAN FRANÇOIS BILLETER

same — also in gewissem Sinne wahre — Erfindung Moses (und vielleicht
Anderer um ihn) gewesen ist, unsichtbar im Tractatus enthalten.

Als ich dieses Werk und insbesondere die zitierte Stelle las, fragte ich

mich, wie Spinoza die alte chinesische Geschichte behandelt hätte, wenn er
sie gekannt hätte. Im Folgenden möchte ich, gleichsam als Gedankenexperiment,

den Versuch unternehmen, eine solche Darstellung zu entwerfen.

In der frühen Geschichte Chinas fallen zwei besondere Momente auf. Der
eine ist die Gründung des Kaiserreiches durch Qin Shihuang im Jahre 221

vor unserer Zeit, der andere, etwa 800 Jahre zuvor, die Errichtung des

Königtums der Zhou, eines Regimes, das mit unserem mittelalterlichen
Lehnswesen gemeinsame Züge aufweist, aber auf einen Anhieb, innerhalb
kurzer Zeit und von oben nach unten erschaffen wurde und von Anfang an
eine bemerkenswerte Organisation besass, die die chinesische Zivilisation
in entscheidender Weise geprägt hat und in einigen ihrer Züge noch in der

heutigen sozialen und politischen Verfassung Chinas sichtbar ist.
Die meisten heutigen Historiker, sei es in China selbst oder ausserhalb,

betrachten diese zwei entscheidenden Momente hauptsächlich als

politische Ereignisse. Das hindert sie meines Erachtens daran, deren wirkliche

Tragweite zu ermessen und somit gewisse wesentliche Züge der
chinesischen Geschichte insgesamt zu erfassen. Denn diese Momente sind

nicht nur in der Geschichte der politischen Institutionen bestimmend gewesen:

sie haben die ganze chinesische Kultur in ihren grundlegenden Strukturen

bestimmt. Sie haben diese Strukturen recht eigentlichen geschaffen,
sie haben der chinesischen Zivilisation ihre innersten Ordnungsprinzipien
geliefert. Sie entsprechen in ihrer historischen Bedeutung der Erfindung
des Monotheismus durch Moses, die die Geschichte des jüdischen Volkes,
des Christentums und Europas bis auf den heutigen Tag so entscheidend
bestimmt hat, oder der Erfindung der Demokratie in Athen. Von diesen

Momenten, insbesondere vom früheren dieser Momente müssen wir
ausgehen, wenn wir die chinesische Zivilisation in ihrer Einheit erfassen und
in der Logik ihrer historischen Entwicklung verstehen wollen. Ich möchte
den ersten dieser beiden Momente kurz beschreiben.

Die königliche Dynastie des Zhou wurde infolge eines Aufstandes
gegen die vorhergehende Dynastie der Shang gegründet. Der erste Zhou-
König besiegte die Shang, weil er sich der Unterstützung von mächtigen
Verbündeten versichert hatte. Nach seinem Sieg musste er den Preis für



KRITIK DER CHINESISCHEN ZIVILISATION 13

ihren Beistand bezahlen. Er belehnte sie und bemühte sich zudem, seine

vorübergehende Allianz mit ihnen in eine dauerhafte Ordnung zu verwandeln.

Er und seine Berater lösten diese Aufgabe auf bemerkenswerte
Weise. Sie deuteten die Beziehungen des Königs zu seinen Verbündeten in
Verwandtschaftsbeziehungen um: sie wurden — nicht in einem übertragenen,

sondern im tatsächlichen Sinne — zu Brüdern; fortan bestanden
zwischen diesen Brüdern hierarchische Beziehungen und der König übte
Macht über die anderen aus, weil er der ältere Bruder war. Dadurch wurden

sowohl der Vorrang des Königs als der Zusammenhalt der Gemeinschaft

in sehr wirksamer Weise befestigt.
Die Gründer der Zhou-Dynastie begnügten sich nicht damit. Um den

Bestand der neuen Ordnung zu sichern, bestimmten sie, nach welchen
Regeln die neu verteilten Privilegien in Zukunft übertragen werden sollten.
Da abzusehen war, dass die neu gebildete aristokratische Familie anwachsen

und sich vermehren würde, und dass die eben geschaffene Ordnung
dadurch gefährdet würde, gestalteten sie die neue Struktur in der Weise,
dass sie sich im Prinzip ausdehnen konnte, ohne je in Unordnung zu geraten.

Sie erfanden ein Verwandtschaftssystem, das mehrere Zehn, ja mehrere

Hundert (theoretisch sogar mehrere Tausend) Verwandte aus mindestens
vier Generationen verbinden konnte, ohne dass jemals unter zwei Angehörigen

die Frage des Vorrangs im Unklaren belassen würde. Sie schufen ein
System von Verwandtschaftsbezeichnungen, durch das sich die Stellung
jedes Einzelnen in dieser allgemeinen Hierarchie eindeutig bestimmen liess.
Die Schaffung dieses Systems ist ohne Zweifel eine der grossen Leistungen
des menschlichen Geistes.

Die Errichtung der Zhou-Dynastie war ein Moment der Kristallisierung.

Die damals (etwas vor dem Jahr 1000) entstandene Ordnung findet
sich danach, in mehr oder minder verwandelter Form, durch die gesamte
chinesische Geschichte hindurch. Ich möchte im Folgenden einige
Eigenschaften dieser Ordnung hervorheben.

Sie ist ein politisches System und ein Verwandtschaftssystem in
Einem. Die Gründer der Zhou-Dynastie bedienten sich eines hierarchisierten
Verwandtschaftssystem, um ein politisches Herrschaftssystem zu etablieren.

Ihr Verwandtschaftssystem eignete sich dafür, weil es von Anfang an
für diesen Zweck konzipiert wurde. So erklärt es sich, dass, als sich später
dieses Verwandtschaftssystem nach und nach auf die gesamte Gesellschaft
ausdehnte, sich allgemein die Vorstellung aufdrängte, dass die Familie ih-



14 JEAN FRANÇOIS BILLETER

rem Wesen nach ein durch und durch hierarchisiertes Gebilde sei, dass sie

ihrem Wesen nach eine Machtstruktur sei und dass zwischen der Macht in
der Familie und der politischen Macht eine natürliche Homologie bestehe.

Daher haben die Begriffe, die wir uns vom "Staat", vom "Politischen",
vom "Öffentlichen" im Gegensatz zum "Privaten" usw. bilden, in der
chinesischen Tradition keinen Platz — oder haben einen anderen Sinn.

Um den Zusammenhalt der Aristokratie noch besser abzusichern,
richteten die Gründer der Zhou-Dynastie einen Ahnenkult besonderer Art
ein, der aus einer Reihe von kleineren und grösseren Riten bestand, die, je
nach Würde des angerufenen Ahnen, kleinere oder grössere Versammlungen

einschlössen. Diese Riten zeigten jedem Teilnehmer sinnfällig, welche

Stellung er zu einer gegebenen Zeit in der aristokratischen Hierarchie
einnahm. Sie setzten jederzeit die jüngeren Teilnehmer unter die Autorität der
älteren und die jüngeren Linien unter die Autorität der älteren Linien —
denn unter allen Umständen war nur der Älteste, beziehungsweise der
Älteste aus der ältesten Linie befugt, sich an den Ahnen zu richten. Dadurch
wurden die Ältesten zu notwendigen Vermittlern, dadurch wurde ihre
Macht fast absolut. Sie waren recht eigentlich die Priester, und so erklärt
es sich, warum sich in China, weder unter der Zhou-Dynastie noch später,
nie eine Priesterschaft entwickelte. Priester gab es, aber es waren Berater
in Fragen des Rituals, die man hier und da heranzog; sie bildeten niemals
einen gesonderten Stand, sie traten nie an die Stelle der Ältesten im Kult.
Damit hängt zusammen, dass in China der Gegensatz des "Heiligen" und
des "Profanen" nie die Schärfe annahm, die wir kennen, dass den

Familienbeziehungen hingegen eine gewisse religiöse Dimension innewohnt.
Man hat oft bemerkt, dass vom Beginn der Zhou bis in die jüngste

Vergangenheit die Staatsverfassung in China ausnahmslos monarchisch

gewesen ist. Sie ist es auf eine besondere Weise gewesen. Während diesen
drei Jahrtausenden ist die Monarchie in China eine logische Notwendigkeit
gewesen, weil die gesamte gesellschaftliche Wirklichkeit als hierarchisch
aufgefasst wurde. Mit besonderer Deutlichkeit ist das im konfuzianischen
Denken sichtbar, wo nicht das Individuum oder die Person die grundlegende

menschliche Wirklichkeit bildet, sondern die hierarchisierte
Assoziation von zwei Personen — eines Herrschers und seines Ministers etwa,
oder eines Vaters und seines Sohnes, eines älteren und eines jüngeren
Bruders, eines Mannes und seiner Frau. Solche Paare waren das eigentlich
Wirkliche. Das Menschliche war im Wesen hierarchisch. Gleichheit war



KRITIK DER CHINESISCHEN ZIVILISATION 15

schlechtweg nicht vorstellbar. In der aristokratischen Hierarchie, die ich
eben beschrieben habe, konnte sich ein Fall von Gleichheit unmöglich
ereignen. Es ist diese systematisierte Ungleichheit, die die Monarchie in
China nicht zu einer Möglichkeit unter anderen, sondern zu einer logischen
Notwendigkeit gemacht hat. Dieser kleine Einblick zeigt schon, dass das

von den ersten Zhou gegründete System nach Kategorien organisiert war,
die ihm eigen waren, und dass wir es nicht verstehen können, solange wir
in den unseren denken.

Worin bestand aber die Rolle des Zhou-Königs? Da das System, über
das er herrschte, darauf angelegt war, sich selbst zu regulieren und zu per-
petuieren, genügte es im Prinzip, dass er seinen rituellen Obliegenheiten
nachkam. Das genügte, um den reibungslosen Ablauf aller anderen rituellen

Handlung und, ipso facto, des gesamten politischen und gesellschaftlichen

Lebens zu garantieren, das dem Ablauf der Jahreszeiten oder dem

Umlauf der Planeten gleichgesetzt wurde. Seine Handlungen waren rituell,
hatten mit Willen oder Willkür nichts zu tun. Auf diese Weise entstand eine

Auffassung der Machtausübung, die in der Folge der chinesischen
Geschichte eine grosse Rolle gespielt hat und sich von der unseren — oder
den unseren — sehr unterscheidet.

Wenn irgendwo eine Störung auftrat, war es die Aufgabe des

Herrschers, das harmonische Funktionieren des Ganzen baldmöglichst wieder
herzustellen. Dafür besass er ein uneingeschränktes Eingriffsrecht. Alle
hierarchischen Stellungen waren seinem Dekret unterworfen, er konnte sie

ausnahmslos und ohne weiteres Vorgehen widerrufen und Gewalt anwenden,

um sich Gehorsam zu verschaffen. Unter solchen Umständen konnte
ihm nichts entgegenstellt werden — weder Blutsbande noch irgendein
juristisches, moralisches oder religiöses Prinzip. Seine Macht war in solchen

Fällen keiner (göttlichen oder anderen) Transzendenz untergeordnet. Wenn

er eingriff, war er selbst die Transzendenz. Diese zweite Auffassung der

Machtausübung scheint mit der ersten unvereinbar, aber der Widerspruch
ist nur scheinbar.

Die Machtergreifung durch die Zhou und ihre Verbündeten hatte auch
andere Folgen. Es geschah zum ersten Mal, dass Sieger ihre Macht über
die Besiegten institutionalisierten und es unternahmen, ihrer Herrschaft
Dauer zu verleihen. Die Gründer der Zhou-Dynastie schufen zu diesem
Zweck eine Gesellschaftsordnung, die in zwei Sphären geteilt war: die
höhere, die der Aristokratie, in sich durch eine raffinierte Hierarchie und ei-



16 JEAN FRANÇOIS BILLETER

ne genaue Verteilung der Privilegien, durch Familienbande und religiöse
Riten gefestigt — und die untere, die der unterworfenen Gemeinschaften,
durch soziale Organisation, Gebräuche und Religion untereinander stark
unterschieden. Solange sie den Machtanspruch der Zhou anerkannten,
konnten sie leben, wie sie wollten. Wiederum begnügten sich die Zhou
nicht damit, ihre Herrschaft de facto auszuüben. Sie schufen eine Ordnung,
die zur Grundlage der chinesischen Zivilisation wurde und die
Weltanschauung, ja die Kategorien des chinesischen Denkens prägte. Um es
vereinfacht und mit uns vertrauten Begriffen auszudrücken: von da an stellte
die obere, einheitliche und dominierende Sphäre den Bereich des Einen
und des Allgemeinen dar; die untere, uneinheitliche, in sich aufgeteilte und
dominierte Sphäre den Bereich des Vielen und des Besonderen. Die
chinesischen Begriffe, die dieses Verhältnis ausdrücken, sind "Himmel" und
"Erde" (tian di) oder, abstrakter, yang und yin — oben der "Himmel"
oder das yang, das prinzipiell einheitlich ist und vereinheitlichend wirkt,
unten die "Erde" oder das yin, das Uneinheitliche, das von sich aus zum
Chaotischen tendiert und auf die Dauer nur bestehen kann, wenn es von
oben vereinheitlicht wird. Meines Erachtens kann man diese Kategorien
nur verstehen, wenn man sie als sozio-politische Kategorien begreift.

Mir scheint, dass man noch nicht genügend ermessen hat, wie tief die
chinesische Zivilisation in ihren Institutionen, d.h. ihren politischen und
sozialen Einrichtungen, ihren Vorstellungen, ihrem Denken durch diese

Teilung in zwei Sphären geprägt worden ist — in zwei Sphären, die in
ständig bewegtem Widerspiel aufeinander einwirken.

Durch diese paradigmatische Darstellung soll keineswegs der historische

Charakter der chinesischen Vergangenheit geleugnet werden. Ich bin
im Gegenteil überzeugt, dass es uns erst aufgrund eines derartigen
Paradigmas gelingen wird, Chinas geschichtliche Erfahrung nach ihren eigenen
Kategorien zu verstehen. Ich glaube, dass wir erst dann verstehen werden,
wie sich in der Vergangenheit wiederholt, nach technologischen, ökonomischen

und sozialen Umwälzungen, erneut Ordnungen herausgebildet
haben, die eben deshalb chinesischer Prägung waren, weil sie auf dieser

Zweiteilung beruhten. Grob umrissen waren es drei grosse historische
Ordnungen: das aristokratische Königtum der Zhou, das von Qin Shihuang
begründete bürokratische Kaiserreich und das "empire mandarinal" der



KRITIK DER CHINESISCHEN ZIVILISATION 17

Tang- und, mehr noch, der Song-, Ming- und Qing-Dynastien.5 Das heutige

Regime hat dieselben Grundlagen. Die Kommunistische Partei hat,
einmal mehr, die traditionelle Aufteilung der Gesellschaft in zwei Sphären

vorgenommen, diesmal aber unter Beimischung bolschewistischer und
anderer Elemente westlicher Herkunft, woraus eine (bisher labile) Mischform
entstanden ist, deren Zukunft nicht gesichert ist. Die grosse Frage ist, ob

die Marktwirtschaft, die sich seit fünfzehn Jahren in China entwickelt, dieser

dreitausendjährigen Zweiteilung ein Ende bereiten wird oder nicht.
Ich habe kurz dargestellt, wie die chinesischen Herrscher ihre Macht

auf die alte aristokratische, auf die spätere bürokratische Hierarchie und
noch später auf die "hiérarchie mandarinale" ausgeübt haben. Ich muss

nun erklären, wie sie die untere Sphäre beherrscht haben. Seit dem Beginn
der Zhou bis heute ist ihr Verhalten praktisch dasselbe gewesen. Es

bestand darin, die beherrschten Gemeinschaften nach ihren eigenen
Gepflogenheiten leben zu lassen und nur darauf zu achten, dass keine

ethnische, religiöse oder andere soziale Gruppe (oder Klasse) eine

Vormachtstellung gegenüber anderen erlangte. Wenn sich eine solche
Situation herausbildete, schwächten sie diese Gruppe (oder Klasse), indem
sie nach dem Prinzip divide et impera vorgingen und in ihrer Mitte
Zwietracht stifteten oder andere Gruppen stärkten. Es ist kein Zufall, dass

seit alter Zeit das Wort fH quan, das verschiebbare Gewicht einer

Laufwaage, dazu benutzt wurde, die Idee der "Macht" (der politischen
Macht) auszudrücken: die Macht wurde als eine Regulierung der

(Gleich)gewichte aufgefasst. Nicht nur nach aussen richteten sich die
chinesischen Herrscher nach dem Grundsatz divide et impera, sie taten es

auch nach innen: sie herrschten stets über ihre Untertanen, indem sie sie

teilten. Und jedesmal, wenn in der unteren Sphäre eine Gruppe mächtig

genug wurde, um ihren Regulierungsmassnahmen zu widerstehen, gingen
sie mit Gewalt gegen sie vor. Ihr Ziel war dabei immer dasselbe, nämlich

Das Königtum der Zhou von etwa -1000 bis -500, das bürokratische Kaiserreich
von -221 bis +220 und wiederum ab +581. Das "empire mandarinal" (ich
gebrauche diesen französischen Ausdruck, weil es im Deutschen keine entsprechende
Bezeichnung für diese Gesellschaftsform gibt) hat während der mittleren Tangzeit
(8. Jahrhundert) begonnen, sich herauszubilden, ist zur Songzeit (960-1279) zur
Blüte gelangt und hat unter der Mingzeit (1368-1644) und der Qingzeit (1644-
1911) weiterbestanden.



18 JEAN FRANÇOIS BILLETER

ihre Bewegungsfreiheit zurückzugewinnen und erneut souverän die

"Gleichgewichte zu regulieren". Anders ausgedrückt war es stets ihr Ziel,
die "Transzendenz der Macht" wiederherzustellen.

Aus dieser Kunst der Machtausübung erklärt sich sowohl das, was
wir am Tun und Lassen der chinesischen Machthaber von gestern und
heute bewundern, als auch das, was uns daran wenig behagt. Wiederholt
verstanden sie es, einem riesigen Reich über ein, zwei oder drei Jahrhunderte

den inneren Frieden zu sichern. Zu anderen Zeiten nahmen sie einen

erstaunlichen Grad von Unordnung hin, weil die Wirren ihre Bewegungsfreiheit

mehr förderten als einschränkten. In gewissen kritischen Situationen

gingen sie mit unerbittlicher Gewalt gegen ihre eigenen Untertanen

vor. Wenn sie scheiterten und eine Dynastie zusammenbrach, führte der

darauffolgende Krieg letzten Endes immer dazu, dass eine zentrale Macht
der alten Art wiederhergestellt wurde. Das heutige Regime unterscheidet
sich darin nicht von den früheren.

Um alle diese historischen Daten in ihrem Zusammenhang zu verstehen,

müssen wir meiner Meinung nach grundsätzlich annehmen, dass die
Macht in China bisher nicht politischer Natur, sondern strategischer Natur

gewesen ist. Und wir müssen dabei nicht an unseren Begriff des Strategischen

denken, sondern an den chinesischen. In der chinesischen Auffassung

ist es nicht das Ziel der Strategie, einen Feind zu zerstören oder
unschädlich zu machen, sondern Einfluss auf ihn zu nehmen, mit möglichst
beschränkten Mitteln eine möglichst unmerkliche Kontrolle auf ihn auszuüben

und dadurch eine Herrschaft durch Gewalt überflüssig zu machen.

Eine solche Auffassung war in China natürlich, weil die Strategie sich zur
Hauptsache dort nicht auf den Kampf zwischen gleichgestellten Mächten

bezog, sondern auf die Beherrschung einer vielgestaltigen, bewegten
Wirklichkeit durch eine übergeordnete, unabhängige Instanz. Gleich zu
Beginn der Zhou-Dynastie drängte sich diese Auffassung des Strategischen
auf, und zwar nicht nur als eine praktische Notwendigkeit; sie wurde zur
grundlegenden gedanklichen Kategorie schlechthin und ist es bis heute

geblieben. Was wir "Politik" nennen, ist in China stets in diesem Rahmen

gedacht worden.
Man soll sich nicht scheuen, der Aussage, wonach diese Auffassung

des Strategischen die grundlegende Kategorie des chinesischen Denkens

bildet, ihre volle Tragweite zu geben. Es scheint mir nicht übertrieben zu

sagen, dass das zu Anfang der Zhou geschaffene System zur Matrix



KRITIK DER CHINESISCHEN ZIVILISATION 19

wurde, in der sich nach und nach vieles Wichtige herausgebildet hat:
sowohl spezifisch chinesische Vorstellungen über Macht und eine spezifische
Kunst der Machtausübung als auch, allgemeiner, gewisse spezifischen
Auffassungen von Ordnung schlechthin, vom Handeln, vom handelnden Subjekt

und von der Wirklichkeit, auf die es einwirkt. Diese Kategorie des

Strategischen, die sich mehr oder minder in fast allen Ausdrucksformen
des chinesischen Geistes wiederfindet, namentlich in seinen philosophischen

und religiösen Lehren, ist auch die Grundlage der chinesischen Sitten

und Gesetze. Alle Teile einer Gesellschaft müssen sich zu einem Ganzen

fügen. Aus dem Zusammenspiel der Teile ergibt sich, wie Montesquieu

sagte, "un esprit général qui est propre à chacune (chaque société) et
la distingue de toutes les autres". Der "esprit général", der für China
bezeichnend ist, scheint mir vom Beginn der Zhou bis heute durch diese

spezifische Kategorie des Strategischen bestimmt.
Während der drei Jahrtausenden, von denen ich gesprochen habe,

wurde China vielen Gefahren von aussen ausgesetzt. Nicht-chinesische
Völker fielen mehrmals in das Land ein und unterwarfen es zu Teilen oder

ganz. Diese Völker stammten aber aus benachbarten Regionen, sie waren
meist mehr oder minder sinisiert und, wenn sie über China herrschten, so

taten sie es meist nach chinesischen Regierungsprinzipien. Als die europäischen

Kolonialmächte im 19. Jahrhundert China angriffen und seine
Souveränität mit Füssen traten, bedeutete das deshalb eine völlig neue
Herausforderung. Das lag nicht nur an ihren überlegenen Waffen und ihrer
Aggressivität oder an der inneren Krise, die das Land damals schwächte. Die
Kolonialmächte drängten dem Reich eine neue Auffassung zwischenstaatlicher

Beziehungen, neue wirtschaftliche Verfahrensweisen, neue Techniken
und neuartiges Wissen auf. So wie Japan versuchte das chinesische Reich
zunächst, sich mit den Waffen der Angreifer gegen die Angreifer zu wehren.

Aber im Unterschied zur japanischen bemühte sich die chinesische

Elite, die Übernahme fremden Gedankenguts möglichst einzuschränken.
Sie fasste ihre Einstellung in der berühmten Formel zhongti xiyong
zusammen, die man etwas frei mit "chinesisch im Wesen, westlich in äusser-
lichen Belangen" übersetzen kann: das Wesen des Systems sollte chinesisch

bleiben, der westliche Einfluss sollte sich aufs rein Technische
beschränken.

Wegen der zunehmenden Eingriffe der Kolonialmächte verlor China
um die Jahrhundertwende die Verfügung über sein eigenes Schicksal.



20 JEAN FRANÇOIS BILLETER

Nunmehr schien das "Wesen" selbst in Frage gestellt. Nach althergebrachter

Auffassung hatte das chinesische Reich in seinem Verhältnis zur
Aussenwelt das Allgemeine (l'universel) dargestellt, und nun war es nur noch
eine Nation unter vielen. Ebenso hatte es in der Auffassung seiner Untertanen

bis jetzt als das Allgemeine (Allgemeingültige) schlechthin gegolten,
nun war es nur noch ein Regime unter anderen, das sie mit anderen

vergleichen konnten. Diese neue Situation stellte den Begriff, den die Chinesen

von China und von sich selbst hatten, radikal in Frage.
Die hellsichtigsten unter ihren Politikern und Intellektuellen nahmen

diesen Sachverhalt sehr wohl wahr. Wollten sie die traditionellen Vorstellungen,

wenigstens in ihren zentralen Teilen, retten, so müssten sie die
Dimension des Allgemeinen, die im alten System grundlegend war, durch
die Idee eines, nun nicht mehr allgemeinen, sondern spezifisch chinesischen

Wesens ersetzen. Wenn China nicht mehr in sich allein das Ganze

war, so sollte es wenigstens ein besonderes, einzigartiges Ganzes bilden.
Aber worin bestand dieses besondere Wesen? Die Frage der chinesischen
Identität war gestellt. Es eröffnete sich eine Debatte, die bis heute andauert.

Worüber gestritten wurde, war nicht nur die Definition dieses besonderen

Wesens. Es war auch die Frage seines Wertes — des Wertes der
chinesischen Tradition. Erklärten sich die Schwäche, die Rückständigkeit
Chinas nicht eben aus der Besonderheit seiner Geschichte, seiner Institutionen,

seines "esprit général"? Gab es im Innersten seiner Tradition nicht
etwas, das es unfähig machte, sich in die von den westlichen Nationen
entworfene moderne Welt zu integrieren? Sollte diese Tradition bewahrt,
umgestaltet, verworfen werden? Zu diesen Fragen wurden alle möglichen
Ansichten vertreten. Die einen feierten das "nationale Wesen", guocui,
andere verurteilten im Gegenteil rundweg alles Chinesische. Viele waren der
Meinung, dass China das Beste, was der Westen anbot, insbesondere die
Demokratie, übernehmen sollte und sich auf diese Weise werde verwandeln

können, ohne sich selbst zu verleugnen.
Diese Hoffnung wurde enttäuscht. Die Kommunistische Partei, die

1949 seine Einheit und Unabhängigkeit wiederherstellte, brachte, wie sie

angekündigt hatte, eine grosse soziale Revolution in Gang, aber stürzte
bald darauf das ganze Land in eine Reihe von verheerenden Krisen. Als
Mao Zedong im Jahre 1976 starb, war es ein ruiniertes Land. Die Öffnung
und die Reformen der achtziger Jahre weckten neue Hoffnungen, die aber



KRITIK DER CHINESISCHEN ZIVILISATION 21

1989 erneut zerschlagen wurden. Alle Chinesen, die sich eine Demokratisierung

der Institutionen und der politischen Umgangsformen, eine
Entwicklung des Rechts, das Entstehen eines modernen Staates erhofft hatten,
müssten sich einmal mehr fragen, warum eine grosse Nation wie die ihre,
die über so viele Trümpfe verfügte, scheinbar zum Scheitern verurteilt
war. Die Debatte über die chinesische Identität, die in den achtziger Jahren
wieder voll in Gang gekommen war, hatte ihnen keine befriedigende
Antwort geliefert. Das rührte unter Anderem daher, dass sie, wie ich vorhin
erwähnt habe, durch eine tiefsitzende Begriffsverwirrung getrübt war und

zum Teil auch daher, dass manche der jüngeren Intellektuellen, die daran

massgeblich teilnahmen, die chinesische Vergangenheit nicht mehr genügend

kannten. Dadurch wurden die Ratlosigkeit und der Zweifel noch
verschärft.

Die rasante wirtschaftliche Entwicklung der letzten Jahre hat die
Situation sicherlich verändert, aber die Hebung des Lebensstandards, die
daraus resultierte, scheint noch keine wirkliche Modernisierung der staatlichen

Institutionen und der politischen Sitten eingeleitet zu haben. Viele
Chinesen fragen sich mit Grund, ob die heutige Umwälzung nicht
Spannungen und Disproportionen schafft, die zu neuen Tragödien führen werden.

Als die Kommunistische Partei das heutige Regime errichtete, teilte es

die chinesische Gesellschaft auf und schottete die Teile gegeneinander ab6,

um sie in der traditionellen Weise beherrschen zu können. Diese systematische

Aufteilung und Abschottung gelang ihr, weil sie alten Gewohnheiten

entsprach. Die Frage ist, ob China heute weiterhin unter einem Regime
leben kann, dessen unausgesprochener Grundsatz es ist, "zu teilen um zu
herrschen". Ist ein solches Regime nicht bereits durch die Entwicklung der

Kommunikation, durch die ökonomische Integration, durch die
Entscheidungsfreiheit, die die Mitglieder einer modernen Gesellschaft haben müssen,

also durch ihre Forderung nach sicheren Spielregeln und Schutz vor
Willkür — ist ein solches Regime durch all das nicht bereits verurteilt?

Die Chinesen haben zwar im Lauf ihrer langen Geschichte Systeme
entwickelte, die es erlaubten, Macht zu kontrollieren, aber was kontrolliert
wurde, war immer die Macht der Regierung und der Verwaltung, niemals

Französisch "compartimenter"; es scheint im Deutschen keine genaue Entsprechung

dieses treffenden Ausdrucks zu geben.



22 JEAN FRANÇOIS BILLETER

die des Kaisers. De facto ist die kaiserliche Macht meist in engen Schranken

gehalten worden; prinzipiell wurde sie nie eingeschränkt, weder durch

Teilung der Macht oder Recht, noch durch irgendwelche ethische oder

religiöse Transzendenz, die von seiner Macht unabhängig gewesen wäre und
die man hätte gegen sie geltend machen können. Wenn ein Kaiser handeln

wollte, konnte er ein strategisches Eingriffsrecht für sich in Anspruch
nehmen, das keine andere Schranke kannte, als die Strategie selbst. Wie
viele Revolutionen, die das chinesische Reich in der Vergangenheit
erschüttert haben, führte die des zwanzigsten Jahrhunderts dazu, erneut eine

derartige Macht zu schaffen. Zum ersten Mal in der Geschichte ist diese

Macht aber anachronistisch geworden. Die Kunst der souveränen Manipulation,

in der so viele chinesische Herrscher, Minister und Generäle Meister

gewesen sind, entspricht den heutigen Bedürfnissen nicht mehr. Dank
seiner ausserordentlichen strategischen Begabung gelang es Mao Zedong,
der chinesischen Nation ihre Unabhängigkeit zu zurückzugeben, aber

gleichzeitig zwang er ihr eine strategische Macht der traditionellen Art auf
und missbrauchte sie dann selbst in katastrophaler Weise, besonders während

der Kulturrevolution (1966-1969). Seine Nachfolger haben das innerste

Prinzip dieser Macht bis heute noch nicht in Frage gestellt. Das sieht

man an der Innenpolitik, die sie betreiben, und mehr noch, an ihrer Aus-
senpolitik. Sie akzeptieren nur widerwillig, dass China nach aussen hin
durch irgendwelche Regeln, auch solchen die sie gutgeheissen haben,
gebunden sein könnte, und fallen immer wieder, auch auf diesem Gebiet, auf
die rein strategische Konzeption zurück, die von jeher für sie die natürliche
ist.

Somit ist ihre Macht zweifach anachronistisch geworden. Sie ist es in
Bezug auf die neue Art der Integration, die die chinesische Gesellschaft im
Innern braucht, und in Bezug auf die Integration Chinas in die Weltgesellschaft,

die im Entstehen begriffen ist.
Das Problem der Macht, das alle anderen zu bestimmen scheint, ist

aber nicht nur ein politisches oder institutionelles Problem. Die Macht ist
von Anbeginn mit einer gewissen Organisation der Gesellschaft, mit
Verhaltens- und Denkformen verbunden und bildet durch die ganze Geschichte
hindurch mit ihnen ein Ganzes. Sie tut es trotz der Krise, in der sich China
befindet, auch heute noch. Daraus folgt, dass die Umwandlung des
chinesischen Regimes notwendigerweise mit einer tieferen, allgemeineren
Umwandlung einhergehen muss.



KRITIK DER CHINESISCHEN ZIVILISATION 23

Da die Staatsmacht in China von jeher "teilt um zu herrschen", ist die
innere Teilung zu einem meist verborgenen, aber konstitutiven Zug der
chinesischen Gesellschaft geworden. Die Chinesen haben es sich
angewöhnt, den Konflikt als der gesellschaftlichen Wirklichkeit notwendig
innewohnend zu betrachten — daher die ständige Idealisierung der Harmonie

— und anzunehmen, dass er nur durch Vorherrschaft der Einen über die

Anderen eingeschränkt werden kann, sei es durch eine zeitweilige, aus der

wirksamen Strategie einer Person oder einer Gemeinschaft einer anderen

gegenüber resultierende, oder eine mehr dauernde, institutionalisierte,
hierarchisch von oben kontrollierte. Ja, sie haben angenommen, dass das

Menschliche schlechthin seinem Wesen nach aus Ungleichheit und konflik-
tuellem Zusammenspiel besteht, und haben sich eine entsprechende
Auffassung des menschlichen Subjekts gebildet: sie haben es sich im Wesentlichen

als den Ort vorgestellt, wo die strategische Initiative entsteht, gleich
ob das in reflektierter oder spontaner Weise geschieht, oder umgekehrt als

das Rückzugsgebiet, das unbedingt den strategischen Unterfangen der
Anderen entzogen werden muss. Sie sind zur Auffassung gelangt, dass der

Konflikt der Wirklichkeit überhaupt zugrundeliegt. Das zeigt ihre Philosophie,

die sich stets darum bemüht hat, die Gesetze der Bewegung und der

Veränderung zu erfassen und nicht, wie die griechische Philosophie und

die intellektuelle Tradition, die aus ihr entstanden ist, das Unveränderliche

jenseits des Bewegten, die Idee jenseits des sinnlich Wahrnehmbaren.
Ich frage mich, ob die Geschichte nicht nunmehr von den Chinesen

fordert, dass sie sich von der traditionellen Form der Integration lösen, die

auf innerer Teilung, Konflikt und Vorherrschaft beruht, und zu einer Inte-

grierungsform übergehen, die sich prinzipiell auf Gleichheit und Kooperation

gründet; dass sie sich grundsätzlich anschicken, die Macht
einzuschränken und zu kontrollieren; dass sie den sozialen Konflikt, in all
seinen Formen, nicht mehr durch Herrschaft der Einen über die Anderen im
Zaum halten, sondern durch gemeinsame Regeln; dass sie sich zum
Grundsatz bekennen, dass die Mitglieder einer Gesellschaft frei sind,
gemeinsam die Regeln aufzustellen, die ihnen genehm sind, aber auch die
Pflicht haben, sie zu befolgen und über ihre Privatinteressen zu stellen —

bis zum Tag, wo sie sie durch einen neuen gemeinsamen Beschluss
ändern. Untrennbar damit verbunden ist der Grundsatz, dass jeder Einzelne

grundsätzlich die Autonomie besitzt, mit den Anderen zusammen eine Regel

zu setzen, und auch die Autonomie, die ihn befähigt, sie nachher ein-



24 JEAN FRANÇOIS BILLETER

zuhalten. Es geht darum, zu einer Auffassung des Menschseins zu gelangen,

die von der traditionellen verschieden ist.
Ich glaube, dass sich eine solche Umstellung vollziehen wird. Es

scheint mir, dass viele Chinesen sie herbeiwünschen. In immer grösserer
Zahl haben sie das Gefühl, dass überholte politische Institutionen und
Verhaltensweisen einen zu schweren Tribut von ihnen fordern. Die wiederholten

Rückschläge, die sie seit einem Jahrhundert erlitten haben, haben ihnen

gezeigt, dass sie in gewissen entscheidenden Punkten mit ihrer Vergangenheit

brechen müssen. Ihre Landsleute in Taiwan, Hong Kong, Singapur
und anderswo beweisen ihnen ja zur Genüge, dass sie unter veränderten

Bedingungen erfolgreich sein können. Dazu kommt, dass China nunmehr
zunehmend an der sich vereinheitlichenden Weltgesellschaft Teil hat, was
auf die Auffassungen in China selbst einwirkt. Mit dem Wandel der
Auffassungen reifen die Bedingungen einer grundlegenden Veränderung.

Die Sache ist aber keineswegs entschieden. Die Inhaber der traditionellen

Macht, besonders die Inhaber der höchsten Staatsmacht, wehren
sich gegen diese Veränderung. Sie tun alles, um die Debatten, die zur
Vorbereitung einer solchen Veränderung notwendig sind, zu vereiteln.
Zudem musste die Zentralregierung mit den Bürgern zusammenarbeiten, um
die Lokalbehörden unter Kontrolle zu bringen. Aber mächtige Interessen
widersetzen sich dieser Kontrolle, und denen, die sie einfuhren möchten,
fehlt es an Erfahrung In dieser grossen Veränderung musste die öffentliche
Erziehung eine entscheidende Rolle spielen, aber anstatt sie zu fördern, hat
das heutige Regime sie seit dem Beginn der wirtschaftlichen Reformen
zerfallen lassen. Anstatt dessen hat es alle Energien in die Bahnen der
Bereicherung und des Konsums geleitet, und hat dadurch einen frenetischen
Aktivismus heraufbeschworen, der von der Unsicherheit über die Zukunft
noch genährt wird.

Es besteht noch eine andere Schwierigkeit. Der heutige chinesische
Staat ist der Nachfolger des Mandschu-Reiches (1644-1911). Er hat praktisch

dieselben Grenzen und vereint dieselben Völker. Es wird durch eine
ähnlich geartete Macht beherrscht. Als Mao Zedong diese Macht
wiederherstellte, rechtfertigte er das damit, dass die neue Staatsmacht das Instrument

einer grossen sozialen Revolution werden würde, aber diese
Rechtfertigung ist heute diskreditiert. Es ist heute auch schwierig geworden, das

Regime dadurch zu rechtfertigen, dass es besser als ein anderes die Stabilität

und den wirtschaftlichen Fortschritt garantieren soll. Das Regime beruft



KRITIK DER CHINESISCHEN ZIVILISATION 25

sich heute hauptsächlich auf den chinesischen Nationalismus, was seine

Beziehungen zu den anderen Völkern des Reiches erschwert. Es ist in
diesem Punkt mit einem Problem konfrontiert, das es nicht lösen kann und das

es durch eine Politik des fait accompli zu umgehen versucht — durch eine

beschleunigte Sinisierung Tibets, Zentralasiens und der inneren Mongolei.
Wenn die Chinesen für sich politische Rechte und Freiheiten erringen
wollen, werden sie dieses ungelöste Problem ins Auge fassen müssen, was
bedeutet, dass sie das Reich, das ihnen zum Erbe wurde, werden in Frage
stellen müssen. Sie werden akzeptieren müssen, dass die anderen Völker
dieselben Rechte erringen und davon Gebrauch machen, um eine wirkliche
Autonomie, ja (in der einen oder anderen Form) ihre Unabhängigkeit zu

erlangen. Wenn sie es ihnen verweigern, und somit das Wesen der
traditionellen Staatsmacht unverändert bestehen lassen, werden sie selbst keine

politische Freiheit erlangen. Zu erhoffen ist, dass sich in China zu diesem

Zeitpunkt fähige Staatsmänner finden werden, die eine gewaltlose Lösung
dieses entscheidenden Problems befürworten.

Ich habe versucht, die ungewisse Situation, in der sich China befindet,
kurz zu beleuchten; zu zeigen, dass diese Ungewissheit mit seiner gesamten

Geschichte und den Grundlagen seiner Zivilisation zusammenhängt und

dass, aus meiner Sicht, wesentliche Umwertungen notwendig geworden
sind.

Aber werden die Umwertungen, wenn sie geschehen, nicht zu einem
nicht mehr wieder gutzumachenden Bruch mit der Vergangenheit fuhren?

zu einer Preisgabe der Tradition, zu einem Verlust des historischen
Gedächtnisses? Ich bin im Gegenteil überzeugt, dass die Klärung des
Verhältnisses zur Vergangenheit, wenn sie einmal in eine entscheidende Phase

tritt, unter den Chinesen ein erneutes Interesse an dieser Vergangenheit
hervorrufen wird. Ich bin überzeugt, dass dies eine Renaissance im
Studium der Vergangenheit, und somit ein neues Aufblühen der chinesischen
Kultur herbeiführen wird. Der Bruch mit der Tradition und das Zurückfinden

zur Tradition scheinen mir untrennbar.
Ich glaube, dass eine solche Kritik an der Vergangenheit auch ausserhalb

Chinas, ganz besonders in Europa, auf grosses Interesse stossen wird,
denn eben diese Kritik wird die chinesische Vergangenheit und Gegenwart
den Europäern wirklich verständlich machen. Sie wird es ihnen erlauben,
die historische Erfahrung Chinas in ihr Verständnis der Geschichte und ihre

Auffassung vom Menschen einzubauen. Von da an sollten die Beziehun-



26 JEAN FRANÇOIS BILLETER

gen zwischen unseren beiden Weltteilen eine intellektuelle, geistige,
menschliche Dimension annehmen, die ihnen heute fehlt.

Ich will nicht weiter abschweifen. Meine Absicht war es, ein
Gedankenexperiment anzustellen und zu versuchen, eine Darstellung der chinesischen

Geschichte im Sinne Spinozas zu entwerfen. Die Frage ist, ob ich in
meinem Versuch etwas Wesentliches getroffen habe; ob ich vielleicht
sogar auf ein Prinzip gestossen bin, das die innere Einheit der politischen
Institutionen, der sozialen Verfassung, der Verhaltensweisen, der
Wertvorstellungen, die der chinesischen Zivilisation eigen gewesen sind, erkennen

lässt und es ermöglicht, über die chinesische Zivilisation als solcher

Aussagen zu machen. Diese Frage steht natürlich zur Diskussion.
Eine Aussage wäre diese: China hat die Gewaltenteilung nie zum

obersten Prinzip erhoben, es hat im Gegenteil die Transzendenz der Macht
als erstes Prinzip angenommen. Dieser Aussage müssen wir eine besondere

Tragweite zumessen, wenn wir Spinoza folgen und annehmen, dass

jedes Volk durch seine Gesetze und Sitten — hauptsächlich durch seine

Gesetze, d.h. seine politische Verfassung — zu seinen besonderen
Eigenschaften, seiner Daseinsweise und seinen Vorstellungen kommt. Mit dem
Wesen dieser obersten politischen — oder: "strategischen" — Macht
würde zusammenhängen, dass allgemein in der chinesischen Zivilisation
die Auffassung gegolten hat, dass ein gesellschaftlicher Konflikt nur durch
Vormacht der Einen über die Anderen eingeschränkt werden kann und
dass sämtliche gesellschaftlichen Beziehungen, bis hinunter zu den

Beziehungen zwischen Individuen, entweder hierarchischer oder

strategischer Natur sind.
Hält man diese Aussagen für treffend, so folgt als Erstes daraus, dass

diese Auffassung sich in der Vergangenheit als ausserordentlich erfolgreich
erwiesen hat. Es ergibt sich auch die Frage, ob sie heute den Erfordernissen

der Zeit noch entspricht oder nicht. Wenn nicht, würde uns das unter
den heutigen Umständen zu einem negativen Werturteil über ein ganzes
Wertsystem fuhren. Ist ein solches Werturteil zulässig und sinnvoll?

Nein, würde ich sagen, wenn es einseitig gefällt wird. Ich halte
hingegen eine derartiges Urteil für sinnvoll, wenn es der Eröffnung eines

Dialoges dienen soll. Mir scheint, dass man durchaus Werturteile über die
Werte anderer Menschen aussprechen kann, ja dass Dialog in seiner edelster

Form eben darin besteht, dass Menschen miteinander frei über ihre



KRITIK DER CHINESISCHEN ZIVILISATION 27

Werte diskutieren. Erst dadurch erweist sich ein Mensch meines Erachtens
als wirklich frei, dass er seine eigenen Werte in Frage stellt und das im

Dialog mit anderen tut, also dem Anderen dieselbe Freiheit zugesteht, die

er selbst ausübt. Seine eigenen Werte in Frage stellen, kann man nur,
wenn man sie als geschichtlich Gewordenes erkennen lernt. Diese
geschichtliche Betrachtung hat eine befreiende Wirkung, weil sie zur Einsicht
führt, dass geschichtlich Gewordenes gegebenenfalls auch geschichtlich
verändert werden kann.

Natürlich ist diese Einsicht für uns selbst ebenso wichtig wie für die
Chinesen. Dass ich nichts über die Unzulänglichkeiten unserer
Wertvorstellungen gesagt habe, liegt nur daran, dass das ausserhalb des Themas

lag.
Zum Schluss möchte ich die Frage stellen, ob es nicht zur Überwindung

des Unbehagens, von dem ich am Anfang sprach, einer entschiedeneren

Diskussion solcher Fragen bedarf — unter Sinologen, in der
Öffentlichkeit, zwischen Europäern und Chinesen, natürlich auch unter Chinesen.

Eine letzte Bemerkung: für mich versteht es sich von selbst, dass es

keinen Dialog zwischen Gemeinschaften, Kulturen oder Zivilisationen gibt,
sondern nur zwischen Individuen, und dass diese Individuen nur in ihrem
eigenen Namen sprechen können, wie ich das hier getan habe.




	Eine Kritik der chinesischen Zivilisation

