
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 49 (1995)

Heft: 4

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus = Book reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN
COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS

Nandana CHUTIWONGS and Denise PATRY LEIDY: Buddha ofthe Future, An Early
Maitreya from Thailand. Seattle: University of Washington Press 1994. 112 pp., 62
illustrations.

This very interesting and attractive book was published on the occasion of an exhibition
of Buddhist Thai bronzes and Buddhist scultures from neighboring centres at The Asia

Society Galleries, New York. The main sculpture of this exhibition was an eighth
century image of Maitreya from Prakhon Chai in Northern Thailand. An interesting
group of early Southeast Asian sculptures from various collections was brought together,

offering the authors of this publication a chance to work out ideas about the artistic
influences in the area, related also to developments in doctrine and practice concerning
the veneration and cult ofthe bodhisattva Maitreya in South- and Southeast Asia.

Dr. Nandana Chutiwongs' contribution Southeast Asian Buddhist Sculptures from
the Seventh to the Ninth Centuries offers a clear historical overview of local artistic
developments and the various influences from abroad that shaped Southeast Asian
Buddhist art. She describes in a lucid way the commercial and political influences on

craftmanship, the synthesis and interaction between imported Indian elements and local
ideas and customs and how religious and artistic ideals became localized and gradually
developed into new forms and ideals.

She distinguishes five distinctive styles by the seventh century, which she works out
in different chapters: in the basins ofthe great rivers in Burma, in Thailand, in Cambodia,
in the coastal areas including southern Vietnam, in the Thai/Malay Peninsula and in the

Indonesian archipelago.
On the basis of archeological evidence, she makes some very interesting observations

about the religious history ofthe cult of Maitreya in Southeast Asia.
Her contribution is elucidated by many illustrations of sculptures from the area,

which offer a good overview of the iconography of Maitreya and other bodhisattva's.
Her approach underlines the importance of the study of historical developments and

artistic and cultural exchanges and interrelations generally for the understanding of
Buddhist art in this region and in particular ofthe Prakhon Chai bronzes.

Denise Parry Leidy's contribution Bodhisattva Maitreya, Prakhon Chai, and the

Practice ofBuddhism in Southeast Asia, intends to clarify the position of bodhisattva's,
and especially Maitreya in Southeast Asian Buddhist history. Also in the case of the

bodhisattva Maitreya, Prakhon Chai art seems to be exceptional, and the understanding
of these images is considered to be relevant for the development of Buddhist ideas in
Southeast Asia. The author presents the development of the bodhisattva Maitreya as an

important step in the development of Mahayana Buddhism. In the description of the

Maitreya bronzes from the region she distinguishes images in princely attire and those



988 BUCHBESPRECHUNGEN

'of monklike Buddhas', or ascetics, which is according to the author "also a reference to

his position as a member of the Brahmin caste in India". Her emphasis on a strong
influence of 'the esoteric or tantric' tradition on the iconographical changes in the

imagery of Maitreya, e.g. the appearance of a stupa in his headdress or even as his

symbol, is not quite convincing. In her chapter "Asceticism and Early Esoteric
Buddhism", she connects the occurrence of so-called bodhisattva-ascetic in Southeast

Asia to 'esoteric' or tantric influences, mentioning the Ari in Burma as an example of a

tantric-ascetic sect, a statements which is not further substantiated, since most of the

records mentioning the Ari originated from Theraväda groups, who opposed the Ari, and

date from a much later period, in which the Ari were just known by rumour, which had

probably remained vivid enough for the Theravadins to launch a campaign against them.

In this contribution also many photographs of statues, not only from the Thai region
which was the focal point of the exhibition, but also from other parts of Buddhist Asia,
illustrate the argumentation ofthe author.

This publication is certainly worthwhile for those who are interested in Asian and

Buddhist art, and provides information that may also be relevant for scholars in the field
of Buddhism.

Ria Kloppenborg

Gerhard EHLERS: Verzeichnis der orientalistische Handschriften in Deutschland

(=VOHD), Band II: Indische Handschrifte, Teil 12: Die Sammlung der Niedersächsischen

Staats- und Universitätsbibliothek Göttingen, Stuttgart:Franz Steiner 1995. 269p.

Les lignes qui suivent constituent la réaction d'un usager de catalogues de manuscrits, et

non celle d'un rédacteur, ni d'un esthète, ni d'un spectateur, encore moins d'un inspecteur
des travaux finis (et pour cause). Elles relatent le casse-tête auquel leur auteur s'est
trouvé confronté pendant une belle journée ensoleillée de l'automne genevois.

On sait que les Allemands ont entrepris il y a une quarantaine d'années un énorme

projet de catalogage de manuscrits orientaux (115 volumes parus ou annoncés à ce jour,
non compris les 44 volumes de supplément, VOHD-S, je les ai comptés pour vous). La
collection se divise en une quarantaine de séries ("Band") correspondant aux diverses

spécialités de l'orientalisme au sens large ("aus den Handschriftenabteilungen für nicht

europäische Handschriften der Bibliotheken", Janert VOHD 11.11:413). Chaque série

compte le plus souvent plusieurs tomes ("Teil"). Les manuscrits indiens occupent la série

no II, dont on célèbre ici la parution du douxième tome.
Les tomes 1 à 9 (je n'ai pas pu consulter le tome 8) n'ont d'autre sous-titre que leur

numéro de tome (e.g. Indische Handschrifte, Teil 1). Les tomes 1 à 6 sont des catalogues

descriptifs donnant force détails, notamment le début et la fin du texte. Les tomes 7 à 9

sont au contraire des descriptions succinctes, mais qui donnent cependant l'essentiel de

ce qu'un usager est en droit de savoir d'un manuscrit. Les tomes 10 et 11 sont des index

portant sur les tomes 1 à 6 et 7 à 9 respectivement.



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 989

Le tome 12 dont il est question ici porte quant à lui un sous-titre qui résonne comme
le tonnerre de Thor: die Sammlung der Niedersächsischen Staats- und Universitätsbibliothek

Göttingen. En effet, un nom surgit immédiatement associé à celui de

l'Université de Göttingen: Franz Kielhorn (31 mai 1840 - 19 mars 1908), qui avait en son

temps constitué une sérieuse petite collection de manuscrits sanskrits, dont on se

demandait ce qu'elle était devenue. On trouve bien une petite notice "Gôtingen" (sic)
dans le New Catalogus Catalogorum de V. Raghavan, que tous les usagers connaissent

bien, notice qui se réfère à un article de Richard Fick, pam en 1930 dans les Nachrichten

von der Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen, Philologisch-Historische Klasse

(Berlin), et intitulé "Kielhorns Handschriften-Sammlung". La première partie de cette

collection avait été décrite par Kielhorn lui-même dans le Verzeichnis der
Handschriften im Preußischen Staate, Band 3, Berlin 1894, pp.416-462, reproduit d'ailleurs
dans les Kleine Schriften (Wilhelm Rau ed., Wiesbaden: Franz Steiner 1969), vol. II,
pp.936-982. Avec les cinq manuscrits supplémentaires décrits par Fick en 1941 (même

périodique, 1941.Nr4), la collection se compose de 246 mss. concernant un vaste spectre
de domaines, mais avec un accent bien sensible sur le vyäkarana, domaine de

prédilection de Kielhorn avec la chronologie. Tous sélectionnés avec soin (on est loin des

étemels 500 mss. de la Siddhântakaumudï que possèdent toutes les universités et tous les

instituts en Inde). Parmi les mss. les plus vieux se trouve un ms. de la Käsikävrtti (no
183), daté de 1408 (samvat 1464), ce qui est très ancien comme le savent les usagers, et

ce malgré les rires de nos amis bouddhisants qui travaillent sur les mss. de l'Asie
centrale. Pour la manière avec laquelle Kielhorn calcule l'étendue de l'année où la
dernière main a été mise à son ms., à la seconde près, par rapport au début du Kaliyuga
et au cycle de Jupiter, voyez le § 3 de son article "The sixty-year cycle of Jupiter"
(Indian Antiquary nol8 (1889): 195-6 Kleine Schriften: 473-474).

Essayons de comprendre maintenant les principes qui dirigent la classification des

mss. de Göttingen. Gerhard Ehlers mentionne à plusieurs reprises dans les notes de son

introduction (notes 1, 6, 10 et 14) un petit article de Michael Martinec ("Anmerkungen
zur Katalogisierung indischer Handschriften in Deutschland", Studien zur Indologie und

Iranistik 16, 1992, pp. 127-145). Cet article n'est pas, contrairement à ce que laisse croire

son titre, une simple brochette de remarques jetées là au hasard par quelqu'un qui a

participé au projet. Il est au contraire un auxiliaire indispensable à quiconque ne

faisant pas partie du sérail entend néanmoins s'en sortir dans la jungle des mss.

"allemands", et dans celle de ceux de Göttingen en particulier. Ces derniers sont classés

dans plusieurs collections, à savoir celles qui portent les mentions suivantes (je donne

entre parenthèse les tomes de VOHD II dans lesquels la collection apparaît): Mu I (2, 4,

5, 6, 7), Mu II (2, 4), Cod.Ms.Sanscr.Schr. (5, 6, 7, 12), Cod.Ms.Or.Var. (5, 12),

Cod.Ms.Sanscr.Sham. (7, 8, 12), Cod.Ms.Sanscr.Madh. (7, 8, 12), Cod.Ms.Sanscr. (2 - 1

ms., & 12). Cette concordance est donnée dans l'index des collections que Ehlers
fournit pp.250-265, et qui simplifie déjà grandement la marche d'approche. On aurait pu
souhaiter un tel effet rétroactif dans l'index des titres et des auteurs également, mais n'en

tenons pas grief à l'auteur.



990 BUCHBESPRECHUNGEN

Ehlers donne également une explication des plus nécessaires sur ces collections,
mais est-elle suffisante? On comprend que "Sehr." désigne la collection de mss. méridionaux

sur feuille de palmier de Friedrich Otto Schrader (19 mars 1876 - 3 novembre

1961), et on apprend qu'une partie de ces mss. est à Berlin. Bon. On ne sait pas ce que
signifient "Mu", "Sham", "Madh", mais j'admets qu'on puisse à la rigueur vivre sans le

savoir, ou que le donateur ait désiré rester dans un demi-anonymat. "CoAMs.Sanscr."
tout court est en grande partie la collection de Kielhorn, et on sait gré à Ehlers de nous

l'apprendre également. Je cite: "Cod.Ms.Sanscr. mit den Katalognummern 4623-4638.
Dies ist zum großen Teil die Handschriftensammlung von F. Kielhorn, deren Nummern
Cod.Ms. Sanscr. 1-246 von ihm selbst und von R. Fick [...] katalogisiert wurden." (p.8)

C'est là que je suis tombé de ma chaise.

Si je comprends bien, les nouvelles cotes pour "Cod.Ms.Sanscr." commencent à

4623, puisque celle de "Cod.Ms.Sanscr.Madh" finissent à 4622. Mais dans ce cas, ces

mss. ne sont justement pas la collection de Kielhorn, puisque Ehlers vient justement
d'en décider ainsi. Et les 246 mss. de ladite collection n'apparaissent pas dans VOHD II,
parce qu'ils ont déjà été répertoriés par Kielhorn lui-même et par Richard Fick dans les

articles déjà mentionnés.

Le tome 12 présente un changement important par rapport au classement par matière

en vigueur dans les tomes précédents: le classement dans l'ordre des numéros dans les

collections. Avec les index et la table de concordance des collections, on y voit beaucoup
plus clair qu'avant. Mais l'auteur aurait à mon sens pu signaler dans le corps du texte et

aux endroits appropriés des index qu'un nombre significatif de mss. qu'on s'attendrait à

trouver là se trouvent répertoriés ailleurs, dans des publications datant d'avant la guerre
(pouf Kielhorn: de 14-18). Car les maniaques des mss. - pour ne rien dire des simples

usagers - ne lisent peut-être pas toujours toutes les informations contenues dans les

nombreuses introductions et postfaces éparpillées dans les 12 tomes - pour ne rien dire
de la contribution substantielle de Martinec. D'autre part, on se rappelle que ces deux

guerres ont occasionné également des dégâts matériels assez importants. Si la collection
de Kielhorn à disparu entièrement dans les flammes, on aurait voulu qu'on nous le

rappelle. Dans le cas contraire, on aurait aimé la voir intégrée à VOHD II, ou du moins
annoncée dans une petite note pour un tome subséquent.

Le style de présentation des mss. a changé aussi: plus concis que celle des tomes 1-

6, mais plus développé que celle des tomes 7-9, puisque le début et la fin du texte s'y
trouvent. La concision de la présentation des tomes 7-9 ne me gênait en aucune façon,
mais c'est là peut-être affaire de goût personnel (en réalité, l'œil se déplace beaucoup
plus vite et de manière beaucoup plus synthétique dans 7-9 que dans 12 - et a fortiori
que dans 1-6).

Gerhard Ehlers a sans doute profité des critiques de Martinec, ce qui montre en
tout cas que l'intervention de ce dernier n'était pas inutile: le tome 12 marque une petite
révolution salutaire, qu'appelait largement la confusion des tomes précédents. Mais il y a

encore beaucoup à faire, Gerhard Ehlers le sait sans doute mieux que personne.
Martinec: "Für den Bibliothekar mag die äußerst provisorische Situation der

Verzeichnis noch einigermaßen erträglich sein, sie ist ja bibliothekintern und für den



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 991

Bibliothekar letzten Endes doch durchschaubar. Eine der Funktionen einer Bibliothek -
nämlich "Sicher-aufbewahren" (um nicht zu sagen verstecken) - wird dadurch erfüllt.
Die andere Funktion einer Bibliothek - nämlich "Zugänglich-machen" - wird dadurch

beeinträchtigt." (loc. cit. p. 130-131). Reste donc cette dernière question: est-ce que ces

mss. sont effectivement disponibles pour la recherche, bien que le catalogage soit en

chantier, et malgré ce qu'en dit Michael Martinec? En réalité, le pessimisme de

Martinec n'est pas fondé. La SUB Göttingen gère un serveur extrêmement bien organisé
sur Internet (http://www.GWDG.DE/~sub/ebene_l/l_hssa.htm). Alors que je m'informais

par courrier électronique sur le ms. 183 de Kielhorn, le responsable me répond dans

l'heure qui suit qu'il n'y a aucun problème pour se procurer un microfilm de "Cod.Ms.
Sanscr. 183" - puisque ce ms. se nomme effectivement ainsi. D'autres questions?

Yves Ramseier

Peter LINDEGGER, Griechische und römische Quellen zum peripheren Tibet. III.
Zeugnisse von den Alexanderhistoriken bis zur Spätantike (Die Seidenstraßen) (Opuscula
Tibetana - Arbeiten aus dem Tibet-Institut Rikon-Zürich, XXII), Zurich 1993.

E' questo l'ultimo di una serie di tre volumi, tutti firmati dall'A., dedicati alle testimonianze

delle fonti greche e romane sul 'Tibet periferico'(?). Dopo essersi occupato degli
Sciti negli autori greci (fino a Erodoto) e delle regioni dell'estremo nord dell'India (da

Erodoto agli storici di Alessandro), l'A. volge ora la sua attenzione al settore orientale

della 'vie della seta', ossia agli itinerari carovanieri che congiungevano la Cina alle

regioni meridionali dell'Asia centrale e ai porti dell'India nord-occidentale.

L'opera è suddivisa in due sezioni. Nella prima l'A. tratta in maniera discorsiva
alcune delle questioni da lui ritenute di maggiore interesse tra quelle sollevate dall'analisi
delle fonti; nella seconda sono presentati, in una nuova traduzione dell'A. e con
commento critico, i passi degli autori antichi selezionati in base alla loro attinenza all'oggetto
dello studio. Il testo è corredato da indici (delle fonti citate e analitico), bibliografia e da

sei carte geografiche. La nostra valutazione interesserà principalmente l'impostazione
generale dell'opera e questioni di carattere storico; ci asterremmo, invece, da un giudizio
sulla nuova traduzione proposta dall'A., che rimandiamo a persona più competente.

E' l'apparato bibliografico a far nascere le prime perplessità. Lo specialista di storia

o archeologia dell'Asia Centrale, nel quale, per gli argomenti trattati, questo libro
potrebbe trovare il lettore più motivato, noterà con disappunto che la letteratura scientifica

in lingua russa viene completamente ignorata. Ma è forse ancor più sorprendente

riscontrare che l'A. non ha tenuto conto del fondamentale lavoro di M. G. Raschke

('New Studies in Roman Commerce with the East', in H. Temporini [Hrsg.], Aufstieg
und Niedergang der Römischen Welt, II, 9, 2 Principat, Berlin-New York 1978, pp.604

ss.), nel quale, grazie a un'analisi intelligente e assai ben documentata, si inquadra per la

prima volta il commercio della seta in una comice storica attendibile.



992 BUCHBESPRECHUNGEN

Altre riprovevoli omissioni si lamentano nell'ambito degli studi critici sulle fonti

prese in considerazione. Un esempio emblematico è costituito dal Periplus maris
erythraei, del quale l'A. data la redazione al periodo compreso tra il 95 e il 130 d.C,
basandosi su G. W. B. Huntingford (The Peryplus ofthe Erythraean Sea by an
Unknown Author, London 1980) (p.30 n.3). Quel che stupisce è che, oltre a passare sotto

silenzio la più recente edizione del Periplo (L. Casson, The Periplus Maris Erythraei,
Princeton 1989), l'A. non dedica alcun cenno alla 'cronologia bassa' (225-230 d.C; cfr.
J. Pirenne, "Un problème-clef pour la chronologie de l'Orient: la date du 'Périple de la

mer Erythrée'", in Journal Asiatique, CCXLIX, 1961, pp.441-459), che pure ha trovato

ampi consensi tra storici e archeologi, e soprattutto alla tesi che attualmente vede

concorde la maggior parte degli studiosi, e cioè che il Periplo sarebbe stato redatto tra il
40 e il 70 d.C, cronologia che ha ricevuto ulteriori conferme da recenti acquisizioni di

epigrafia sud-arabica, cfr. Ch. Robin, "L'Arabie du Sud et la date du Périple de la mer
Erythrée (nouvelles données)", ibidem, CCLXXIX, 1991, 1-2, pp. 1-30. Il I sec. d.C.

costituisce inoltre l'arco cronologico più consono alla situazione politica dell'India qual
è descritta nella fonte in questione (si veda da ultimo G. Fussman, "Le Périple et

l'histoire politique de l'Inde", ibidem, pp.31-38, sebbene la scelta del 50 d.C. come
terminus ante quem per la redazione del Periplo è anche motivata dal fatto che lo
studioso data l'inizio dell'era di Kaniska al 78 d.C).

Per i rifenmenti alle fonti cinesi, l'A. si basa sostanzialmenle sulla più recente
traduzione del Han shu a opera di A. F. P. Hulsewé e M. A. N. Loewe (China in Central

Asia, the Early Stage: 125 B.C-A.D. 23, Leiden 1979), ma non tiene conto delle significative

correzioni apportate da P. Daffinà in una lunga recensione ("The Han shu hsi yü
chuan Re-Translated. A Review Artide", in ToungPao, LXVIII, 4-5, 1982, pp.309-339).

In linea generale, si ha l'impressione che l'A. non sia riuscito a demarcare entro

confini precisi l'oggetto della sua indagine e che le 'vie della seta' offrano spunto alla
discussione di tematiche diverse (geografia storica, popoli reali e leggendari, animali

esotici), nessuna delle quali, tuttavia, è sottoposta a un'analisi esauriente. E' curioso, per
esempio, che tra i passi selezionati non si trovino quelli che Tolomeo dedica a Sogdiana,
Battriana e Margiana, regioni che a pieno titolo rientrerebbero nel circuito commerciale

cui l'A. si interessa, mentre si dà ampio spazio a temi di cui sfugge l'attinenza con

l'argomento primario (p.es., da Pomponio Mela, la leggenda concernente Nysa e il
monte Meros o gli usi e costumi dei popoli dell'estremo oriente dell'India). Nella
ricostruzione degli itinerari della 'via' l'A. applica un metodo che in numerose occasioni
dà risultati assai poco convincenti. La fiducia che egli ripone nelle fonti analizzate -
soprattutto l'opera di Tolomeo - è praticamente incondizionata, benché sia risaputo che i
riferimenti all'Asia intema in questo come in altri altrettanto autorevoli testi derivano in

genere da conoscenze indirette, spesso tramandate da epoche precedenti rispetto a quella
della fonte in questione, e non di rado da tradizioni leggendarie: degli Ottorokorai di
Tolomeo, p.es., l'A. dà una localizzazione precisa (p.59), pur riconoscendo che l'origine
del riferimento tolemaico è da rintracciare neh' Uttarakuru, ossia in un locus classicus

della geografia mitica indiana (pp.59-62). Destano inoltre perplessità le frequenti e

disinvolte equazioni tra toponimi delle fonti classiche e toponimi noti dall'annalistica



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 993

cinese, per le quali l'A. non ritiene necessario fornire alcuna documentazione. Citiamo, a

titolo di esempio, il caso di Thogara, una località "von dem man annehmen darf, er
repräsentiere die chinesische Kommandatur Chang-i die im Jahre 104 v. Chr.

eingerichtet worden ist und den Ursprung des früheren Kan-chou und damit des
blühenden Zhangye von heute bildet" (pp.65-66); segue un dettagliato riferimento alla
visita di Marco Polo a Zhangye e un cenno a rinvenimenti archelogici ivi effettuati
(monete sassanidi). Ma tutto questo non dice nulla sulla presunta identità tra Thogara e

Chang-i, che resta pertanto indimostrata! La mancanza di un approccio critico rigoroso,
unitamente a una conoscenza superficiale, comunque ben poco aggiornata, della storia

dell'Asia Centrale (escludendo il Tibet, che tuttavia ha qui un ruolo davvero 'periferico'),
dà esito ad affermazioni contraddittorie, imprecise e di frequente del tutto arbitrarie. Sarà

sufficiente dare qualche esempio.
Comune denominatore di gran parte dei passi selezionati è la menzione dei Seres,

nei quali, come giustamente ricorda l'A., "so oft fälschlich die Chinesen gesehen
wurden" (p.20). Ma a p. 107, nota 6, l'A. fa riferimento proprio a E. G. Pulleyblank,
che riconduce il greco Sfjpes a un'antica forma del cinese Ch'in (*dzën), astenendosi

volutamente da ogni giudizio su questa ipotesi, ossia sull'equazione Seres/Cinesi che nel

primo capitolo qualificava come inattendibile. A p.109, nota 2, leggiamo invece:
"Zffpec/Sercs/Serae, wohl 'Seidenleute' (wegen chin, si/ssü, 'Seide')", mentre a p.l23,
nota 4, a commento di un passo di Plinio in cui si descrive l'aspetto fisico dei Seres, l'A.
dichiara la sua convinzione che il termine Seres fòsse applicato a tribù indoeuropee,
dunque non cinesi che praticavano il commercio della seta. Infine, a p.136, n. 3, troviamo

riportata la teoria di E. Meyer che ricollega il termine a serek, che, oltre a significare
'lange Seidenstreifen', sarebbe anche l'antico nome di Lo-yang. Da questa serie di
annotazioni sparse il lettore non avrà di certo le idee chiare sull'identità dei Seres, in
merito alla quale la posizione più ragionevole è forse quella riassunta dalle seguenti
osservazioni del Daffinà (art.cit.: 332): "It has long been demonstrated that the Seres of
the 2nd century B.C. [epoca cui si riferisce la loro prima menzione in Apollodoro di
Artemita, citato in Strabone XI, 11,1] cannot be anything else but the middlemen ofthe
gold trade The name is probably connected with the Iranian zaray 'gold', Arsacid
Parthian zaren, Neo-Persian zärr; cp. also Tibetan gser, of Iranian derivation. Only later

on, in Rome imperial times, Seres came to mean 'silk-people'. But even then the

Central-Asian caravan-traders were intended, not the Chinese. The tall, blond-haired and

blue-eyed Seres of Pliny (Nat. hist, VI, 85), who refers to the reign of Claudius (A.D.
41-54), have very few probabilities to be the Chinese".

Sulla storia dei Kusäna l'A. non è ben informato. A pag. 67 leggiamo che "Der
größere Teil der Tocharer aber wanderte durch das weite Siedlungsgebiet der ebenfalls

indoeuropäischen Issedonen oder Wu-sun am Issig-kol weiter bis an den Oberlauf des

Iaxartes/Syr-darja in der Sogdiane, (p.68) Dort besiegten sie um 128 v.Chr. die

sogdischen Völker". A parte l'ormai obsoleta equazione ka Issedoni e Wu-sun, della

quale l'A. è fermamente convinto (v. anche p.45), il 128 a.C (o forse il 129) è in realtà la

data in cui Chang Ch'ien raggiunse i Ta Yüeh-chih, i quali erano già stanziati sulla riva
settentrionale dell'Amu Darya e avevano esteso il loro dominio sul Ta Hsia, ossia sui



994 BUCHBESPRECHUNGEN

territori situati a S del fiume (Afghanistan settentrionale). E' evidente che in quella data

'i popoli sogdiani', che oltretutto non è corretto localizzare nella regione dell'alto Syr

Darya, che è invece il Ferghana, ossia il Ta Yüan delle fonti cinesi, erano già stati

assoggettati. Per il passo in questione, v. Hulsewé, op. cit., pp.120-121. Più avanti, l'A.
scrive che "Einer von fünf tocharischen Stammesführern, Kujüla Kadphises, erhob sich

in der ersten Hälfte des 1. Jhts. n.Chr. am mittleren Oxos zum /xxovavo pao" ma alla

nota 3, in riferimento allo stesso sovrano, leggiamo che "Seine Regierungszeit und die

seines Nachfolgers, Vima Kadphises, des 2. Küsän, fallen zw. 200 und 150 v.Chr"!
Sembra superfluo precisare che si cercherebbe invano un supporto a questa assurda

cronologia (che vogliamo imputare a una disattenta rilettura del testo) in Staviskij
(Mittelasien. Kunst der Kuschan., Leipzig 1979), che l'A. cita senza tuttavia indicare il
passo contenente il riferimento utile. Aggiungiamo che il titolo iranico baovavo boto

(sähänsäh), 'Re dei Re', che l'A. attribuisce a Kujula Kadphises, è per il momento
attestato solo a partire da Kaniska; che l'afférmazione, in riferimento al regno dei Kusäna,

'Zwl. auch (Sätavähana)-Saka-Kusäna-Reich (100-300 n. Chr.) genannt' (nota 6)
richiederebbe qualche spiegazione; che l'espressione 'unter Vima Kadphises IL' (nota 8)

lascerebbe intendere l'esistenza di un predecessore omonimo, senonché la dinastia in
questione conta un solo sovrano di nome Vima Kadphises. Anche la derivazione del

termine Kusäna dal nome dell'oasi di Kuca sembrerebbe questione assodata, tanto che

l'A. non sente la necessità di documentarla. La sua asserzione deriva con ogni probabilità

da un'ipotesi di S. Konow, che stabiliva una relazione tra i Kusäna e il Turkestan

cinese sulla base di testimonianze della tradizione tibetana, cui il nostro A. è fedele

quando designa il più importante sovrano della dinastia come Kanika (=Kaniska).
Tuttavia la teoria del Konow non è universalmente accettata; sulle obiezioni che le sono

state sollevate, v. B. Ja. Staviskij, La Bactriane sous les Kushans, Parigi 1986, p.37.
Considerato che i Kusäna regnarono su buona parte dell'Asia Centrale occidentale e

sull'India settentrionale tra il I e il III sec. d.C, dunque nell'epoca di fioritura dei traffici
commerciali intemazionali, l'A. avrebbe potuto riservare loro un trattamento più dignitoso.

Non si contano le affermazioni arbitrarie che rendono insidiose per il lettore non
sufficientemente preparato molte delle pagine di questo libro. L'A. asserisce, per
esempio, che i Tagouroi e i Tocharoi in Tolomeo corrisponderebbero rispettivamente ai

Hsiao Yüeh-chih e ai Ta Yùeh-chih del Han shu (p.68); che l'etnonimo sanscrito
Härahüna indica quelli che Tolomeo designa come Chauranaioi, ossia gli abitanti di

Khotan (p.145 n.9) (ma v. H. W. Bailey, Härahüna, in Asiatica. Festschrift Friedrich
Weiler, Leipzig 1954, pp.12-21); che lo Yen-ts'ai, che il Han shu situa 2000 li a N/O del

K'ang-chü, corrisponde agli Eftaliti (p.195 n.l), facendo così retrocedere di oltre tre
secoli gli inizi della storia di questo popolo (sullo Yen-ts'ai nell'annalistica cinese, v. O.

Maenchen-Helfen, "Huns and Hsiung-Nu", in Byzantion, XVII, 1944-45, pp.225 e ss.; K.

Enoki, "Sogdiana and the Hsiung-nu", in Central Asiatic Journal, I, 1955, 1, p.47 e ss.).

E' inoltre assodato che il K'ang-chü non è la Sogdiana (identificazione che l'A. riprende
di certo da Hulsewé), ma con ogni probabilità il territorio comprendente i bacini del Cu,
del Talas e del medio Syr Darya (cfr. Daffinà, "The Han shu...", cit., p.324). Da
sottolineare, infine, che l'identificazione Yen-ts'ai/Eftaliti fa parte del commento critico a un



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 995

passo della Storia Universale di Teophilactus Simochates che l'A. pone in relazione agli
Eftaliti sulla base di una opinione assai poco convincente del Haussig.

Imprecise e talvolta contraddittorie, rispetto alle affermazioni contenute nel testo,

sono le carte geografiche: dopo quanto già osservato sull'identificazione Tagouroi/Ilsiao
Yüeh-chih proposta dall'A., è con una certa sorpresa che, nella carta VI, in un'ampia
area a est di Hami e a nord della Grande Muraglia troviamo localizzati i Hsiung-nu /
Tdyoupoi!

Ciro Lo Muzio

Axel Michaels: Die Reisen der Götter. Bonn: VGH Wissenschaftsverlag 1994. 424 p.
Axel Michaels, Govinda Tandan: Pasupatiksetra Maps ofDeopatan, with drawings by
Harald Fritzenkötter. Bonn: VHG Wissenschaftsverlag, 1994. 104 p.

L'objet d'étude de cette monographie est la ville de Deopatan, un complexe de temples

qui regroupent plus de 1000 lieux saints avec, au centre, un temple consacré à Siva en

tant que Paâupatinatha, la déité protectrice de la vallée de Kathmandou. Cette

monographie est composée de deux ouvrages, l'un en allemand, effectué par Axel Michaels,
l'autre en anglais, fait en collaboration avec Govinda Tandan, qui résume les idées principales

du livre allemand et fournit des cartes détaillées des différents lieux d'adoration.

Soulignons tout d'abord l'ampleur de l'entreprise. L'ensemble du travail frappe par
sa présentation soignée, les photos qui accompagnent et illustrent le texte sont souvent de

grande qualité. Face à une recherche aussi détaillée et fournie, on est bien mal à l'aise de

lui rendre justice en quelques phrases. En effet, pour pouvoir présenter les arguments
avancés tout au long des chapitres, il faudrait aussi parler du matériel de recherche, ce

qui dépasse cependant le cadre d'un compte-rendu. Je me limiterai donc à en exposer les

contours.
La partie allemande est de loin la plus importante. L'auteur propose, en ses termes,

une approche nouvelle, qui n'étudie pas exclusivement Pasupatinâtha, le temple central,

mais inclut l'étude des multiples lieux saints de Deopatan dans leurs relations au temple

principal. Une telle démarche amplifie passablement le travail de recherche, car il n'est

point aisé de retrouver, d'identifier et de connaître les innombrables lieux saints qui
forment l'ensemble de la scène religieuse de Deopatan. Elle l'enrichit également en

mettant en évidence des relations transversales, du point de vue de l'histoire, des rituels

et des légendes. L'ensemble (le temple principal et le champ (ksetra) de Pasupati) fournit

un terrain de recherche fort suggestif, qui met bien en relief les composantes les plus

importantes de l'Hindouisme et leurs interactions multiples (brahmanisme, traditions
locales - Nevar et folkloriques) auquel s'ajoute la position du chercheur.

L'étude propose une triple approche, ethnographique, philologique, pour culminer

dans la construction d'une herméneutique du rituel. Les deux premiers chapitres sont

descriptifs, le lecteur prend connaissance des lieux, des divinités et de la composition de

la population pour qui Deopatan est le centre religieux (cet aspect a d'ailleurs relative-



996 BUCHANZEIGEN / NOTICES

ment peu retenu l'attention de l'auteur). Dans le chapitre 3 les rituels des différentes
traditions et institutions religieuses sont analysées selon un double axe, qui combine de

façon heureuse l'ethnographie et les textes qui éclairent les traditions (souvent orales!).
Une partie importante est consacrée à la répartition du pouvoir entre les différentes

institutions et sectes qui se regroupent à Deopatan. Le chapitre 4 analyse la structure du

pouvoir du temple et des lieux saints, appréhendée à travers l'analyse des fêtes, ainsi que
la structure des pèlerinages. Les fêtes les plus importantes (celles consacrées à deux

déesses locales et celle de âivaratri) sont résumées dans des tableaux (lieu, type de

dévotion, nom du lieu, lihga, etc.) et étudiées dans leur moindre détail, jour après jour,
heure après heure.

Le dernier chapitre insère l'étude spécifique dans le contexte plus global de

l'Hindouisme, en le confrontant surtout au modèle brahmanique de projet de vie et de

société. Pasupati, le centre, suit le modèle brahmanique, les prêtres sont amenés d'autres

régions, les prescriptions de castes sont rigoureusement maintenues, les dieux sont
assimilés à la grande tradition. En mettant en évidence le rapport entre le temple principal
(sanscritisé) et les temples locaux, l'auteur montre que le degré de pureté dépend du

degré d'éloignement de la foule et de la société en général par rapport au sacré. Le site le

plus sacré n'en est finalement plus un: le centre spatial du brahmanisme est sans

spatialité. Il y a une opposition entre le dieu Paéupati qui invite à une forme de religiosité
individuelle et celle consacrée à la déesse (temples périphériques), qui appelle la

collectivité. Les déesses, à la fois féroces et protectrices, sont connues du dedans, vénérées

par tous les Nevar, et reçoivent finalement plus d'attention que Pasupatinätha lui-
même. Paéupati connaît par contre un rayonnement au-delà de la géographie locale.

Le livre est muni d'utiles appendices restituant les documents de sources diverses:

A: documents, textes sur Pasupati, B: sur les déesses; C: sur Sivarätri; D: les sources

utilisées pour les pèlerinages; sous E: on trouve une chronologie des textes, sous F: une

liste des tableaux présentés dans le texte (une référence aux pages aurait été fort utile) et

sous G: un résumé des représentations/photos. La bibliographie inclut des textes, des

monographies et des articles. Il y a un index des monuments sacrés de Deopatan; un
index des noms et personnes, qui est rigoureux, mais qui ne restitue pas, en général, les

concepts génériques (voir chap. IV, p. 187, ou chap. 3 p. 175-185, le concept de "Macht".)
Le deuxième livre résume les idées principales du livre allemand. Les deux auteurs,

A. Michaels et G. Tandan nous expliquent que chacun a présenté son travail sur ce

terrain de recherche dans sa propre langue (allemand et népalais). Le texte anglais
reprend l'essentiel de leurs travaux respectifs et constitue une solution pour montrer le

fruit de leurs nombreuses années de collaboration. Ce livre anglais représente une bonne

introduction au sujet et se lit plus facilement que la monographie complète et complexe.
Mais il ne pourrait remplacer la lecture du livre allemand. Il est en effet indispensable
d'avoir lu l'ensemble de la recherche pour comprendre les cartes qui sont présentées
dans cette partie et qui occupent la majeure partie de l'ouvrage (p.32 à 96).

Maya Burger



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 997

Martin STROHMEIER: al-Kullïya as-Salahïya in Jerusalem. Arabismus, Osmanismus
und Panislamismus im Ersten Weltkrieg, Stuttgart (Steiner) 1991 (Abhandlungen für die
Kunde des Morgenlandes; XLIX, 4).—88 S., 111.

Arabismus, Osmanismus und Panislamismus: Die drei -ismen stecken eines der
interessantesten Forschungsfelder innerhalb der Nahostgeschichte des ausgehenden 19. und

beginnenden 20. Jahrhunderts ab. Interessant im Sinn von erkenntnisverheißend ist
dieses Forschungsfeld nicht nur, weil geistes-, sozial und politikgeschichtliche Ansätze

möglich sind, sondern auch, weil es eine Zeit des Umbruchs war: Viele verschiedene

Fortsetzungen der Geschichte wurden denkbar und von den Akteuren nach Kräften
gefördert, aber nur eine davon wurde Geschichte. Eine besondere Schwierigkeit besteht

darin, die drei -ismen voneinander zu unterscheiden; wie Strohmeier anmerkt, sind die

Übergänge fließend, und zahlreiche Namen können nacheinander oder sogar gleichzeitig
mit mehreren der drei Ideologien in Zusammenhang gebracht werden.

In diesem Themenbereich hat sich Strohmeier ein kleines, unscheinbares Eckchen

vorgenommen, hat alle erreichbaren Quellen ausgewertet und eine hübsche Studie

geschrieben, die unsere Landkarte von jener wirren Zeit um einen verläßlichen Punkt
bereichert.

Bei der Salähiya handelt es sich um eine Einrichtung, die von der jungtürkischen
Regierung bewußt als arabischsprachige Hochschule gegründet und nach nur drei Jahren

von den englischen Besatzern Jerusalems wieder geschlossen wurde. Mit ihrem Namen

sollte die Salähiya an Saläh ad-Din al-Ayyübi (Saladin) erinnern, der nach der Eroberung
der Stadt die Kreuzfahrerkirche St. Anna in eine Safi'itische Koranschule hatte
umwandeln lassen. Nachdem Sultan 'Abdülmegid die Kirche 1856 den Franzosen
überlassen hatte (als Dank für die Hilfe im Krim-Krieg), ließt der jungtürkische Triumvir
Ahmed öemäl Pascha als Oberkommandierender in Syrien St. Anna 1914 beschlagnahmen.

Die Kirche selber durfte weiterhin für griechisch-orthodoxe Gottesdienste

genutzt werden, während in den Seminargebäuden nach kürzester Vorbereitung am 28.

Januar 1915 die Hochschule eröffnet wurde. Allein schon die Eröffnung und Aufnahme
des Unterrichts war ein Erfolg, denn verschiedene Vorhaben, eine unabhängige (d.h.
nicht von England oder Frankreich kontrollierte) islamische Universität zu gründen,

waren gescheitert, insbesondere am Standort Medina (1913). Für Aufbau und Betrieb der

Salähiya hat Strohmeier die unterschiedlichsten, freilich insgesamt spärlichen Quellen

ausgewertet: die Statutensammlung der Universität, weitere Dokumente aus der
Maktabat al-Aqsä in Jerusalem (z.B. Stundentafel, Gehaltsliste), Berichte der deutschen

Diplomatie, Interviews mit zwei ehemaligen Salähiya-Studenten sowie verschiedene

Erwähnungen in gedruckten Quellen. Es ergibt sich das Bild einer Hochschule, in der bis

zu 150 Schüler im Alter zwischen 12 und 25 Jahren bei einer bunten Schar durchaus

solider Lehrer ein äußerst breites Spektrum weltlicher und religiöser Fächer studierten.
Über das „Innenleben" der Salähiya war, wie der Verfasser selber vorausschickt, wenig

zu erfahren. Daß es recht angeregt und wohl auch nicht frei von Spannungen war, läßt

sich nur vermuten aufgrund der beteiligten Personen, die z.T. aus andern Zusammen-



998 BUCHBESPRECHUNGEN

hängen bekannt sind und von Strohmeier auf 14 Seiten vorgestellt werden. Neben dem

Gründungsrektor, dem tunesischstämmigen Agitator 'Abd al-'Aziz SäwiS (18767-1929),
oder dem berühmten Gelehrten 'Abd al-Qädir al-Magribi (1868-1956) gehörten dem

Dozentenkollegium viele Mitglieder angesehener palästinensischer, syrischer und
libanesischer Familien an. Die Schüler rekrutierten sich aus demselben Milieu, und
manche von ihnen wie auch manche Dozenten wurden bekannte, aktive Verfechter des

Arabismus.

Vergleichsweise sehr ausführlich (22 Seiten) situiert Strohmeier die Salähiya im

zeitgeschichtlichen Hintergrund, bevor er in einer Schlußbewertung das Wesentliche
nochmals zusammenfaßt: „Was den Gründungsvätern vor Augen schwebte, war folgendes

Profil: ein Gegengewicht und Zugeständnis zugleich an das arabische
Nationalbewußtsein sowie Instrument des appeasement, mit dem man gemäß der Konzeption des

Osmanismus die Araber an das Reich binden wollte; eine Institution des Panislamismus,
deren Absolventen den Anspruch der Türken auf das Kalifat in die islamische Welt

tragen sollten; ein im Wettstreit mit der Azhar reformtheologisches Programm, das von
namhaften Gelehrten inspiriert war." (S.70) Doch die „arabische Loyalität gegenüber den

Türken", bei einem Teil der Lehrer durchaus vorhanden, setzte sich nicht durch: „Das
Paradoxe an der Sâlahïya ist, daß hier unter den Augen ihres Initiators eine Institution
entstanden war, deren Atmosphäre vom Geist arabischer Nationalisten erfüllt war, die
Cemâl [=Ahmed Gemäl Pascha] so heftig bekämpfte."(S.71)

Obwohl die Studie eine durchaus überschaubare Länge hat, hätte Rez. angesichts
der vielen Namen ein Personenregister und für die umfangreiche ausgewertete Literatur
eine Bibliographie begrüßt. Dafür findet man aber am Ende des Heftes zwölf gut erläuterte

photographische Illustrationen - ein schöner Schlußpunkt.

Andreas Tunger-Zanetti

(PS. Rez. hat den Auftrag zur Besprechung erst im Frühjahr 1995 übernommen, woraus
sich das späte Erscheinen der Rezension erklärt.)


	Buchbesprechungen = Comptes rendus = Book reviews

