Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 49 (1995)
Heft: 4

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus = Book reviews
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN
COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS

Nandana CHUTIWONGS and Denise PATRY LEIDY: Buddha of the Future, An Early
Maitreya from Thailand. Seattle: University of Washington Press 1994. 112 pp., 62
illustrations.

This very interesting and attractive book was published on the occasion of an exhibition
of Buddhist Thai bronzes and Buddhist scultures from neighboring centres at The Asia
Society Galleries, New York. The main sculpture of this exhibition was an eighth
century image of Maitreya from Prakhon Chai in Northern Thailand. An interesting
group of early Southeast Asian sculptures from various collections was brought together,
offering the authors of this publication a chance to work out ideas about the artistic
influences in the area, related also to developments in doctrine and practice concerning
the veneration and cult of the bodhisattva Maitreya in South- and Southeast Asia.

Dr. Nandana Chutiwongs’ contribution Southeast Asian Buddhist Sculptures from
the Seventh to the Ninth Centuries offers a clear historical overview of local artistic
developments and the various influences from abroad that shaped Southeast Asian
Buddhist art. She describes in a lucid way the commercial and political influences on
craftmanship, the synthesis and interaction between imported Indian elements and local
ideas and customs and how religious and artistic ideals became localized and gradually
developed into new forms and ideals.

She distinguishes five distinctive styles by the seventh century, which she works out
in different chapters: in the basins of the great rivers in Burma, in Thailand, in Cambodia,
in the coastal areas including southern Vietnam, in the Thai/Malay Peninsula and in the
Indonesian archipelago.

On the basis of archeological evidence, she makes some very interesting observations
about the religious history of the cult of Maitreya in Southeast Asia.

Her contribution is elucidated by many illustrations of sculptures from the area,
which offer a good overview of the iconography of Maitreya and other bodhisattva’s.
Her approach underlines the importance of the study of historical developments and
artistic and cultural exchanges and interrelations generally for the understanding of
Buddhist art in this region and in particular of the Prakhon Chai bronzes.

Denise Patry Leidy’s contribution Bodhisattva Maitreya, Prakhon Chai, and the
Practice of Buddhism in Southeast Asia, intends to clarify the position of bodhisattva’s,
and especially Maitreya in Southeast Asian Buddhist history. Also in the case of the
bodhisattva Maitreya, Prakhon Chai art seems to be exceptional, and the understanding
of these images is considered to be relevant for the development of Buddhist ideas in
Southeast Asia. The author presents the development of the bodhisattva Maitreya as an
important step in the development of Mahayana Buddhism. In the description of the
Maitreya bronzes from the region she distinguishes images in princely attire and those



988 BUCHBESPRECHUNGEN

‘of monklike Buddhas’, or ascetics, which is according to the author “also a reference to
his position as a member of the Brahmin caste in India”. Her emphasis on a strong
influence of ‘the esoteric or tantric’ tradition on the iconographical changes in the
imagery of Maitreya, e.g. the appearance of a stupa in his headdress or even as his
symbol, is not quite convincing. In her chapter “Asceticism and Early Esoteric
Buddhism”, she connects the occurrence of so-called bodhisattva-ascetic in Southeast
Asia to ‘esoteric’ or tantric influences, mentioning the Ari in Burma as an example of a
tantric-ascetic sect, a statements which is not further substantiated, since most of the
records mentioning the Ari originated from Theravada groups, who opposed the Ari, and
date from a much later period, in which the Ari were just known by rumour, which had
probably remained vivid enough for the Theravadins to launch a campaign against them.
In this contribution also many photographs of statues, not only from the Thai region
which was the focal point of the exhibition, but also from other parts of Buddhist Asia,
illustrate the argumentation of the author.

This publication is certainly worthwhile for those who are interested in Asian and
Buddhist art, and provides information that may also be relevant for scholars in the field
of Buddhism.

Ria KLOPPENBORG

Gerhard EHLERS: Verzeichnis der orientalistische Handschriften in Deutschland
(=VOHD), Band II: Indische Handschrifte, Teil 12: Die Sammlung der Niedersdchsischen
Staats- und Universitdtsbibliothek Géttingen, Stuttgart:Franz Steiner 1995. 269p.

Les lignes qui suivent constituent la réaction d’un usager de catalogues de manuscrits, et
non celle d’un rédacteur, ni d’un esthéte, ni d’un spectateur, encore moins d’un inspecteur
des travaux finis (et pour cause). Elles relatent le casse-téte auquel leur auteur s’est
trouvé confronté pendant une belle journée ensoleillée de 1’automne genevois.

On sait que les Allemands ont entrepris il y a une quarantaine d’années un énorme
projet de catalogage de manuscrits orientaux (115 volumes parus ou annoncés a ce jour,
non compris les 44 volumes de supplément, VOHD-S, je les ai comptés pour vous). La
collection se divise en une quarantaine de séries (“Band”) correspondant aux diverses
spécialités de I’orientalisme au sens large (“aus den Handschriftenabteilungen fiir nicht
europiische Handschriften der Bibliotheken”, JANERT VOHD I1.11:413). Chaque série
compte le plus souvent plusieurs tomes (“Teil””). Les manuscrits indiens occupent la série
no II, dont on célebre ici la parution du douxiéme tome.

Les tomes 1 4 9 (je n’ai pas pu consulter le tome 8) n’ont d’autre sous-titre que leur
numéro de tome (e.g. Indische Handschrifte, Teil 1). Les tomes 1 a 6 sont des catalogues
descriptifs donnant force détails, notamment le début et la fin du texte. Les tomes 7 a 9
sont au contraire des descriptions succinctes, mais qui donnent cependant I’essentiel de
ce qu’un usager est en droit de savoir d’un manuscrit. Les tomes 10 et 11 sont des index
portant sur les tomes 1 & 6 et 7 2 9 respectivement.



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 989

Le tome 12 dont il est question ici porte quant a lui un sous-titre qui résonne comme
le tonnerre de Thor: die Sammlung der Niedersichsischen Staats- und Universitiits-
bibliothek Géttingen. En effet, un nom surgit immédiatement associé a celui de 1’Uni-
versité de Gottingen: Franz KIELHORN (31 mai 1840 — 19 mars 1908), qui avait en son
temps constitué une sérieuse petite collection de manuscrits sanskrits, dont on se
demandait ce qu’elle était devenue. On trouve bien une petite notice “Gotingen” (sic)
dans le New Catalogus Catalogorum de V. RAGHAVAN, que tous les usagers connaissent
bien, notice qui se réfere a un article de Richard FIcK, paru en 1930 dans les Nachrichten
von der Gesellschaft der Wissenschaften zu Géttingen, Philologisch-Historische Klasse
(Berlin), et intitulé¢ “Kielhorns Handschriften-Sammlung”. La premiére partie de cette
collection avait été décrite par KIELHORN lui-méme dans le Verzeichnis der Hand-
schriften im Preuflischen Staate, Band 3, Berlin 1894, pp.416-462, reproduit d’ailleurs
dans les Kleine Schriften (Wilhelm RAU ed., Wiesbaden: Franz Steiner 1969), vol. II,
pp-936-982. Avec les cinq manuscrits supplémentaires décrits par FICK en 1941 (méme
périodique, 1941.Nr4), la collection se compose de 246 mss. concernant un vaste spectre
de domaines, mais avec un accent bien sensible sur le vyakarana, domaine de prédi-
lection de KIELHORN avec la chronologie. Tous sélectionnés avec soin (on est loin des
éternels 500 mss. de la Siddhantakaumudi que possédent toutes les universités et tous les
instituts en Inde). Parmi les mss. les plus vieux se trouve un ms. de la Kasikavrtti (no
183), daté de 1408 (samvat 1464), ce qui est trés ancien comme le savent les usagers, et
ce malgré les rires de nos amis bouddhisants qui travaillent sur les mss. de 1’Asie
centrale. Pour la maniére avec laquelle KIELHORN calcule I’étendue de I’année ou la
derniére main a été mise 4 son ms.,  la seconde preés, par rapport au début du Kaliyuga
et au cycle de Jupiter, voyez le § 3 de son article “The sixty-year cycle of Jupiter”
(Indian Antiquary no18 (1889): 195-6 = Kleine Schriften: 473-474).

Essayons de comprendre maintenant les principes qui dirigent la classification des
mss. de Gottingen. Gerhard EHLERS mentionne 2 plusieurs reprises dans les notes de son
introduction (notes 1, 6, 10 et 14) un petit article de Michael MARTINEC (“Anmerkungen
zur Katalogisierung indischer Handschriften in Deutschland”, Studien zur Indologie und
Iranistik 16, 1992, pp.127-145). Cet article n’est pas, contrairement a ce que laisse croire
son titre, une simple brochette de remarques jetées la au hasard par quelqu’un qui a
participé au projet. Il est au contraire un auxiliaire indispensable aquiconque ne
faisant pas partie du sérail entend néanmoins s’en sortir dans la jungle des mss.
“allemands”, et dans celle de ceux de Gottingen en particulier. Ces derniers sont classés
dans plusieurs collections, a savoir celles qui portent les mentions suivantes (je donne
entre parenthése les tomes de VOHD II dans lesquels la collection apparait): Mu I (2, 4,
5, 6, 7), Mu II (2, 4), Cod.Ms.Sanscr.Schr. (5, 6, 7, 12), Cod.Ms.Or.Var. (5, 12),
Cod.Ms.Sanscr.Sham. (7, 8, 12), Cod.Ms.Sanscr.Madh. (7, 8, 12), Cod.Ms.Sanscr. (2 - 1
ms., & 12). Cette concordance est donnée dans 1’index des collections que EHLERS
fournit pp.250-265, et qui simplifie déja grandement la marche d’approche. On aurait pu
souhaiter un tel effet rétroactif dans I’index des titres et des auteurs également, mais n’en
tenons pas grief a |’auteur.



990 BUCHBESPRECHUNGEN

EHLERS donne également une explication des plus nécessaires sur ces collections,
mais est-elle suffisante? On comprend que “Schr.” désigne la collection de mss. méridio-
naux sur feuille de palmier de Friedrich Otto SCHRADER (19 mars 1876 — 3 novembre
1961), et on apprend qu’une partie de ces mss. est & Berlin. Bon. On ne sait pas ce que
signifient “Mu”, “Sham”, “Madh”, mais j’admets qu’on puisse a la rigueur vivre sans le
savoir, ou que le donateur ait désiré rester dans un demi-anonymat. “Cod.Ms.Sanscr.”
tout court est en grande partie la collection de Kielhorn, et on sait gré 8 EHLERS de nous
I’apprendre également. Je cite: “Cod.Ms.Sanscr. mit den Katalognummern 4623-4638.
Dies ist zum groBen Teil die Handschriftensammlung von F. Kielhorn, deren Nummern
Cod.Ms. Sanscr. 1-246 von ihm selbst und von R. Fick [...] katalogisiert wurden.” (p.8)

C’est 1a que je suis tombé de ma chaise.

Si je comprends bien, les nouvelles cotes pour “Cod.Ms.Sanscr.” commencent a
4623, puisque celle de “Cod.Ms.Sanscr.Madh” finissent & 4622. Mais dans ce cas, ces
mss. ne sont justement pas la collection de Kielhorn, puisque EHLERS vient justement
d’en décider ainsi. Et les 246 mss. de ladite collection n’apparaissent pas dans VOHD II,
parce qu’ils ont déja été répertoriés par KIELHORN lui-méme et par Richard Fick dans les
articles déja mentionnés.

Le tome 12 présente un changement important par rapport au classement par matic¢re
en vigueur dans les tomes précédents: le classement dans I’ordre des numéros dans les
collections. Avec les index et la table de concordance des collections, on y voit beaucoup
plus clair qu’avant. Mais 1’auteur aurait & mon sens pu signaler dans le corps du texte et
aux endroits appropriés des index qu’un nombre significatif de mss. qu’on s’attendrait a
trouver la se trouvent répertoriés ailleurs, dans des publications datant d’avant la guerre
(pour KIELHORN: de 14-18). Car les maniaques des mss. — pour ne rien dire des simples
usagers — ne lisent peut-étre pas toujours toutes les informations contenues dans les
nombreuses introductions et postfaces éparpillées dans les 12 tomes — pour ne rien dire
de la contribution substantielle de MARTINEC. D’autre part, on se rappelle que ces deux
guerres ont occasionné également des dégats matériels assez importants. Si la collection
de Kielhorn a disparu entiérement dans les flammes, on aurait voulu qu’on nous le
rappelle. Dans le cas contraire, on aurait aimé la voir intégrée 3 VOHD II, ou du moins
annoncée dans une petite note pour un tome subséquent.

Le style de présentation des mss. a changé aussi: plus concis que celle des tomes 1-
6, mais plus développé que celle des tomes 7-9, puisque le début et la fin du texte s’y
trouvent. La concision de la présentation des tomes 7-9 ne me génait en aucune fagon,
mais c’est 1a peut-étre affaire de goit personnel (en réalité, I’ceil se déplace beaucoup
plus vite et de maniére beaucoup plus synthétique dans 7-9 que dans 12 — et a fortiori
que dans 1-6).

Gerhard EHLERS a sans doute profité des critiques de MARTINEC, ce qui montre en
tout cas que I’intervention de ce dernier n’était pas inutile: le tome 12 marque une petite
révolution salutaire, qu’appelait largement la confusion des tomes précédents. Mais il y a
encore beaucoup a faire, Gerhard EHLERS le sait sans doute mieux que personne.

MARTINEC: “Fiir den Bibliothekar mag die duBerst provisorische Situation der
Verzeichnis noch einigermaBen ertriglich sein, sie ist ja bibliothekintern und fiir den



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 991

Bibliothekar letzten Endes doch durchschaubar. Eine der Funktionen einer Bibliothek —
nidmlich “Sicher-aufbewahren” (um nicht zu sagen verstecken) — wird dadurch erfiillt.
Die andere Funktion einer Bibliothek — nimlich “Zugéinglich-machen” — wird dadurch
beeintrachtigt.” (loc. cit. p.130-131). Reste donc cette derniére question: est-ce que ces
mss. sont effectivement disponibles pour la recherche, bien que le catalogage soit en
chantier, et malgré ce qu’en dit Michael MARTINEC? En réalité, le pessimisme de
MARTINEC n’est pas fondé. La SUB Géttingen gére un serveur extrémement bien organisé
sur Internet (http://www.GWDG.DE/~sub/ebene_1/1_hssa.htm). Alors que je m’informais
par courrier €lectronique sur le ms. 183 de Kielhorn, le responsable me répond dans
I’heure qui suit qu’il n’y a aucun probléme pour se procurer un microfilm de “Cod.Ms.
Sanscr. 183” — puisque ce ms. se nomme effectivement ainsi. D’autres questions?

Yves RAMSEIER

Peter LINDEGGER, Griechische und rémische Quellen zum peripheren Tibet. 111.
Zeugnisse von den Alexanderhistoriken bis zur Spdtantike (Die Seidenstraf3en) (Opuscula
Tibetana — Arbeiten aus dem Tibet-Institut Rikon-Ziirich, XXII), Zurich 1993.

E’ questo 1’ultimo di una serie di tre volumi, tutti firmati dall’A., dedicati alle testimo-
nianze delle fonti greche e romane sul ‘Tibet periferico’(?). Dopo essersi occupato degli
Sciti negli autori greci (fino a Erodoto) e delle regioni dell’estremo nord dell’India (da
Erodoto agli storici di Alessandro), I’A. volge ora la sua attenzione al settore orientale
della ‘vie della seta’, ossia agli itinerari carovanieri che congiungevano la Cina alle
regioni meridionali dell’ Asia centrale e ai porti dell’India nord-occidentale.

L’opera ¢ suddivisa in due sezioni. Nella prima I’A. tratta in maniera discorsiva
alcune delle questioni da lui ritenute di maggiore interesse tra quelle sollevate dall’analisi
delle fonti; nella seconda sono presentati, in una nuova traduzione dell’A. e con com-
mento critico, i passi degli autori antichi selezionati in base alla loro attinenza all’oggetto
dello studio. Il testo & corredato da indici (delle fonti citate e analitico), bibliografia e da
sei carte geografiche. La nostra valutazione interessera principalmente 1’impostazione
generale dell’opera e questioni di carattere storico; ci asterremmo, invece, da un giudizio
sulla nuova traduzione proposta dall’A., che rimandiamo a persona piu competente.

E’ I’apparato bibliografico a far nascere le prime perplessita. Lo specialista di storia
o archeologia dell’Asia Centrale, nel quale, per gli argomenti trattati, questo libro
potrebbe trovare il lettore piu motivato, notera con disappunto che la letteratura scienti-
fica in lingua russa viene completamente ignorata. Ma & forse ancor piu sorprendente
riscontrare che I’A. non ha tenuto conto del fondamentale lavoro di M. G. RASCHKE
(‘New Studies in Roman Commerce with the East’, in H. Temporini [Hrsg.], Aufstieg
und Niedergang der Romischen Welt, 11, 9, 2 Principat, Berlin-New York 1978, pp.604
ss.), nel quale, grazie a un’analisi intelligente e assai ben documentata, si inquadra per la
prima volta il commercio della seta in una cornice storica attendibile.



992 BUCHBESPRECHUNGEN

Altre riprovevoli omissioni si lamentano nell’ambito degli studi critici sulle fonti
prese in considerazione. Un esempio emblematico € costituito dal Periplus maris
erythraei, del quale I’A. data la redazione al periodo compreso tra il 95 e il 130 d.C.,
basandosi su G. W. B. HUNTINGFORD (The Peryplus of the Erythraean Sea by an
Unknown Author, London 1980) (p.30 n.3). Quel che stupisce € che, oltre a passare sotto
silenzio la piu recente edizione del Periplo (L. CASSON, The Periplus Maris Erythraei,
Princeton 1989), I’A. non dedica alcun cenno alla ‘cronologia bassa’ (225-230 d.C.; cfr.
J. PIRENNE, “Un probléme-clef pour la chronologie de I’Orient: la date du ‘Périple de la
mer Erythrée’”, in Journal Asiatique, CCXLIX, 1961, pp.441-459), che pure ha trovato
ampi consensi tra storici e archeologi, e soprattutto alla tesi che attualmente vede
concorde la maggior parte degli studiosi, e cio¢ che il Periplo sarebbe stato redatto tra il
40 e il 70 d.C., cronologia che ha ricevuto ulteriori conferme da recenti acquisizioni di
epigrafia sud-arabica, cfr. Ch. ROBIN, “L’Arabie du Sud et la date du Périple de la mer
Erythrée (nouvelles données)", ibidem, CCLXXIX, 1991, 1-2, pp.1-30. 11 I sec. d.C.
costituisce inoltre I’arco cronologico piu consono alla situazione politica dell’India qual
¢ descritta nella fonte in questione (si veda da ultimo G. FUSSMAN, "Le Périple et
I’histoire politique de 1’Inde", ibidem, pp.31-38, sebbene la scelta del 50 d.C. come
terminus ante quem per la redazione del Periplo ¢ anche motivata dal fatto che lo
studioso data I’inizio dell’era di Kaniska al 78 d.C.).

Per i rifenmenti alle fonti cinesi, I’A. si basa sostanzialmenle sulla piu recente
traduzione del Han shu a opera di A. F. P. HULSEWE e M. A. N. LOEWE (China in Central
Asia, the Early Stage: 125 B.C.-A.D. 23, Leiden 1979), ma non tiene conto delle signifi-
cative correzioni apportate da P. DAFFINA in una lunga recensione (“The Han shu hsi yii
chuan Re-Translated. A Review Article”, in T"oung Pao, LXVIII, 4-5, 1982, pp.309-339).

In linea generale, si ha I'impressione che I’A. non sia riuscito a demarcare entro
confini precisi I’oggetto della sua indagine e che le ‘vie della seta’ offrano spunto alla
discussione di tematiche diverse (geografia storica, popoli reali e leggendari, animali
esotici), nessuna delle quali, tuttavia, & sottoposta a un’analisi esauriente. E’ curioso, per
esempio, che tra i passi selezionati non si trovino quelli che Tolomeo dedica a Sogdiana,
Battriana e Margiana, regioni che a pieno titolo rientrerebbero nel circuito commerciale
cui I’A. si interessa, mentre si di ampio spazio a temi di cui sfugge I’attinenza con
I’argomento primario (p.es., da Pomponio Mela, la leggenda concernente Nysa ¢ il
monte Meros o gli usi e costumi dei popoli dell’estremo oriente dell’India). Nella
ricostruzione degli itinerari della ‘via’ I’A. applica un metodo che in numerose occasioni
da risultati assai poco convincenti. La fiducia che egli ripone nelle fonti analizzate —
soprattutto 1’opera di Tolomeo — ¢ praticamente incondizionata, benché sia risaputo che i
riferimenti all’ Asia interna in questo come in altri altrettanto autorevoli testi derivano in
genere da conoscenze indirette, spesso tramandate da epoche precedenti rispetto a quella
della fonte in questione, e non di rado da tradizioni leggendarie: degli Ottorokorai di
Tolomeo, p.es., I’A. da una localizzazione precisa (p.59), pur riconoscendo che 1’origine
del riferimento tolemaico & da rintracciare nell’ Uttarakuru, ossia in un locus classicus
della geografia mitica indiana (pp.59-62). Destano inoltre perplessita le frequenti e
disinvolte equazioni tra toponimi delle fonti classiche e toponimi noti dall’annalistica



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 993

cinese, per le quali I’A. non ritiene necessario fornire alcuna documentazione. Citiamo, a
titolo di esempio, il caso di Thogara, una localita “von dem man annehmen darf, er
reprasentiere die chinesische Kommandatur Chang-i (...), die im Jahre 104 v. Chr.
eingerichtet worden ist und den Ursprung des fritheren Kan-chou und damit des
blilhenden Zhangye von heute bildet” (pp.65-66); segue un dettagliato riferimento alla
visita di Marco Polo a Zhangye e un cenno a rinvenimenti archelogici ivi effettuati
(monete sassanidi). Ma tutto questo non dice nulla sulla presunta identitd tra Thogara e
Chang-i, che resta pertanto indimostrata! La mancanza di un approccio critico rigoroso,
unitamente a una conoscenza superficiale, comunque ben poco aggiornata, della storia
dell’ Asia Centrale (escludendo il Tibet, che tuttavia ha qui un ruolo davvero ‘periferico’),
da esito ad affermazioni contraddittorie, imprecise ¢ di frequente del tutto arbitrarie. Sara
sufficiente dare qualche esempio.

Comune denominatore di gran parte dei passi selezionati & la menzione dei Seres,
nei quali, come giustamente ricorda I’A., “so oft fdalschlich die Chinesen gesehen
wurden” (p.20). Ma a p.107, nota 6, I’A. fa riferimento proprio a E. G. PULLEYBLANK,
che riconduce il greco Zfjpes a un’antica forma del cinese Ch’in (*dzen), astenendosi
volutamente da ogni giudizio su questa ipotesi, ossia sull’equazione Seres/Cinesi che nel
primo capitolo qualificava come inattendibile. A p.109, nota 2, leggiamo invece:
“Zfpes/Sercs/Serae, wohl ‘Seidenleute’ (wegen chin. si/ssiz, ‘Seide’)”, mentre a p.123,
nota 4, a commento di un passo di Plinio in cui si descrive 1’aspetto fisico dei Seres, I’A.
dichiara la sua convinzione che il termine Seres fosse applicato a tribu indoeuropee,
dunque non cinesi che praticavano il commercio della seta. Infine, a p.136, n. 3, troviamo
riportata la teoria di E. MEYER che ricollega il termine a serek, che, oltre a significare
‘lange Seidenstreifen’, sarebbe anche 1’antico nome di Lo-yang. Da questa serie di
annotazioni sparse il lettore non avra di certo le idee chiare sull’identita dei Seres, in
merito alla quale la posizione piu ragionevole ¢ forse quella riassunta dalle seguenti
osservazioni del Daffina (art.cit.: 332): “It has long been demonstrated that the Seres of
the 2nd century B.C. [epoca cui si riferisce la loro prima menzione in Apollodoro di
Artemita, citato in Strabone XI, 11,1] cannot be anything else but the middlemen of the
gold trade (...). The name is probably connected with the Iranian zaray = ‘gold’, Arsacid
Parthian zaren, Neo-Persian zdrr; cp. also Tibetan gser, of Iranian derivation. Only later
on, in Rome imperial times, Seres came to mean ‘silk-people’. But even then the
Central-Asian caravan-traders were intended, not the Chinese. The tall, blond-haired and
blue-eyed Seres of Pliny (Nat. hist., VI, 85), who refers to the reign of Claudius (A.D.
41-54), have very few probabilities to be the Chinese”.

Sulla storia dei Kusana 1I’A. non ¢ ben informato. A pag. 67 leggiamo che “Der
groBere Teil der Tocharer aber wanderte durch das weite Siedlungsgebiet der ebenfalls
indoeuropiischen Issedonen oder Wu-sun am Issig-kol weiter bis an den Oberlauf des
Iaxartes /Syr-darja in der Sogdiane. (p.68) Dort besiegten sie (...) um 128 v.Chr. die
sogdischen Volker”. A parte ’ormai obsoleta equazione ka Issedoni e Wu-sun, della
quale I’A. & fermamente convinto (v. anche p.45), il 128 a.C. (o forse il 129) ¢ in realta la
data in cui Chang Ch’ien raggiunse i Ta Yiieh-chih, i quali erano gia stanziati sulla riva
settentrionale dell’Amu Darya e avevano esteso il loro dominio sul Ta Hsia, ossia sui



994 BUCHBESPRECHUNGEN

territori situati a S del fiume (Afghanistan settentrionale). E’ evidente che in quella data
‘i popoli sogdiani’, che oltretutto non & corretto localizzare nella regione dell’alto Syr
Darya, che ¢ invece il Ferghana, ossia il Ta Yiian delle fonti cinesi, erano gia stati
assoggettati. Per il passo in questione, v. HULSEWE, op. cit., pp.120-121. Piu avanti, I’A.
scrive che “Einer von fiinf tocharischen Stammesfiihrern, Kujiila Kadphises, erhob sich
in der ersten Hilfte des 1. Jhts. n.Chr. am mittleren Oxos zum paovavo pao” ma alla
nota 3, in riferimento allo stesso sovrano, leggiamo che “Seine Regierungszeit und die
seines Nachfolgers, Vima Kadphises, des 2. Kusan, fallen zw. 200 und 150 v.Chr”!
Sembra superfluo precisare che si cercherebbe invano un supporto a questa assurda
cronologia (che vogliamo imputare a una disattenta rilettura del testo) in STAVISKIJ
(Mittelasien. Kunst der Kuschan., Leipzig 1979), che I’A. cita senza tuttavia indicare il
passo contenente il riferimento utile. Aggiungiamo che il titolo iranico paovavo bao
(Sahansah), ‘Re dei Re’, che I’A. attribuisce a Kujula Kadphises, ¢ per il momento
attestato solo a partire da Kaniska; che 1’afférmazione, in riferimento al regno dei Kusana,
‘Zwl. auch (Satavahana)-Saka-Kusana-Reich (100-300 n. Chr.) genannt’ (nota 6)
richiederebbe qualche spiegazione; che I’espressione ‘unter Vima Kadphises II.” (nota 8)
lascerebbe intendere 1’esistenza di un predecessore omonimo, senonché la dinastia in
questione conta un solo sovrano di nome Vima Kadphises. Anche la derivazione del
termine Kusana dal nome dell’oasi di Ku¢a sembrerebbe questione assodata, tanto che
I’A. non sente la necessita di documentarla. La sua asserzione deriva con ogni probabi-
litd da un’ipotesi di S. KONOW, che stabiliva una relazione tra i Kusana e il Turkestan
cinese sulla base di testimonianze della tradizione tibetana, cui il nostro A. ¢ fedele
quando designa il pill importante sovrano della dinastia come Kanika (=Kaniska).
Tuttavia la teoria del KONOW non € universalmente accettata; sulle obiezioni che le sono
state sollevate, v. B. Ja. STaviskn, La Bactriane sous les Kushans, Parigi 1986, p.37.
Considerato che i Kusana regnarono su buona parte dell’Asia Centrale occidentale e
sull’India settentrionale tra il I e il III sec. d.C., dunque nell’epoca di fioritura dei traffici
commerciali internazionali, I’A. avrebbe potuto riservare loro un trattamento piu dignitoso.

Non si contano le affermazioni arbitrarie che rendono insidiose per il lettore non
sufficientemente preparato molte delle pagine di questo libro. L’A. asserisce, per
esempio, che i Tagouroi e i Tocharoi in Tolomeo corrisponderebbero rispettivamente ai
Hsiao Yiieh-chih e ai Ta Yiieh-chih del Han shu (p.68); che I’etnonimo sanscrito
Harahiina indica quelli che Tolomeo designa come Chauranaioi, ossia gli abitanti di
Khotan (p.145 n.9) (ma v. H. W. BAILEY, Harahiina, in Asiatica. Festschrift Friedrich
Weller, Leipzig 1954, pp.12-21); che lo Yen-ts’ai, che il Han shu situa 2000 /i a N/O del
K’ang-chii, corrisponde agli Eftaliti (p.195 n.1), facendo cosi retrocedere di oltre tre
secoli gli inizi della storia di questo popolo (sullo Yen-ts’ai nell’annalistica cinese, v. O.
Maenchen-Helfen, “Huns and Hsiung-Nu”, in Byzantion, XVII, 1944-45, pp.225 e ss.; K.
ENoki, “Sogdiana and the Hsiung-nu”, in Central Asiatic Journal, 1, 1955, 1, p.47 e ss.).
E’ inoltre assodato che il K ang-chii non ¢ la Sogdiana (identificazione che I’A. riprende
di certo da HULSEWE), ma con ogni probabilita il territorio comprendente i bacini del Cu,
del Talas e del medio Syr Darya (cfr. DAFFINA, “The Han shu...”, cit., p.324). Da sotto-
lineare, infine, che 1’identificazione Yen-ts’ai/Eftaliti fa parte del commento critico a un



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 995

passo della Storia Universale di Teophilactus Simochates che I’A. pone in relazione agli
Eftaliti sulla base di una opinione assai poco convincente del HAUSSIG.

Imprecise e talvolta contraddittorie, rispetto alle affermazioni contenute nel testo,
sono le carte geografiche: dopo quanto gia osservato sull’identificazione Tagouroi/Ilsiao
Yiieh-chih proposta dall’A., ¢ con una certa sorpresa che, nella carta VI, in un’ampia
area a est di Hami e a nord della Grande Muraglia troviamo localizzati i Hsiung-nu /
Tdyoupor!

Ciro Lo Muzio

Axel MICHAELS: Die Reisen der Gétter. Bonn: VGH Wissenschaftsverlag , 1994. 424 p.
Axel MICHAELS, Govinda TANDAN: Pasupatiksetra Maps of Deopatan, with drawings by
Harald FRITZENKOTTER. Bonn: VHG Wissenschafisverlag, 1994. 104 p.

L’objet d’étude de cette monographie est la ville de Deopatan, un complexe de temples
qui regroupent plus de 1000 lieux saints avec, au centre, un temple consacré a Siva en
tant que Pasupatinatha, la déité protectrice de la vallée de Kathmandou. Cette mono-
graphie est composée de deux ouvrages, 1’un en allemand, effectué par Axel Michaels,
I’autre en anglais, fait en collaboration avec Govinda Tandan, qui résume les idées princi-
pales du livre allemand et fournit des cartes détaillées des différents lieux d’adoration.

Soulignons tout d’abord I’ampleur de I’entreprise. L’ensemble du travail frappe par
sa présentation soignée, les photos qui accompagnent et illustrent le texte sont souvent de
grande qualité. Face a une recherche aussi détaillée et fournie, on est bien mal 4 1’aise de
lui rendre justice en quelques phrases. En effet, pour pouvoir présenter les arguments
avancés tout au long des chapitres, il faudrait aussi parler du matériel de recherche, ce
qui dépasse cependant le cadre d’un compte-rendu. Je me limiterai donc & en exposer les
contours.

La partie allemande est de loin la plus importante. L’auteur propose, en ses termes,
une approche nouvelle, qui n’étudie pas exclusivement Pa$upatinatha, le temple central,
mais inclut I’étude des multiples lieux saints de Deopatan dans leurs relations au temple
principal. Une telle démarche amplifie passablement le travail de recherche, car il n’est
point aisé de retrouver, d’identifier et de connaitre les innombrables lieux saints qui
forment I’ensemble de la scéne religieuse de Deopatan. Elle I’enrichit également en
mettant en évidence des relations transversales, du point de vue de I’histoire, des rituels
et des légendes. L’ensemble (le temple principal et le champ (ksetra) de Pasupati) fournit
un terrain de recherche fort suggestif, qui met bien en relief les composantes les plus
importantes de I’Hindouisme et leurs interactions multiples (brahmanisme, traditions
locales — Nevar et folkloriques) auquel s’ajoute la position du chercheur. '

L’étude propose une triple approche, ethnographique, philologique, pour culminer
dans la construction d’une herméneutique du rituel. Les deux premiers chapitres sont
descriptifs, le lecteur prend connaissance des lieux, des divinités et de la composition de
la population pour qui Deopatan est le centre religieux (cet aspect a d’ailleurs relative-



996 BUCHANZEIGEN / NOTICES

ment peu retenu 1’attention de 1’auteur). Dans le chapitre 3 les rituels des différentes
traditions et institutions religieuses sont analysées selon un double axe, qui combine de
fagon heureuse 1’ethnographie et les textes qui éclairent les traditions (souvent orales!).

Une partie importante est consacrée a la répartition du pouvoir entre les différentes
institutions et sectes qui se regroupent 3 Deopatan. Le chapitre 4 analyse la structure du
pouvoir du temple et des lieux saints, appréhendée a travers 1’analyse des fétes, ainsi que
la structure des pélerinages. Les fétes les plus importantes (celles consacrées a deux
déesses locales et celle de Sivaratri) sont résumées dans des tableaux (lieu, type de
dévotion, nom du lieu, linga, etc.) et étudiées dans leur moindre détail, jour apres jour,
heure apres heure.

Le dernier chapitre insére 1’étude spécifique dans le contexte plus global de
I’Hindouisme, en le confrontant surtout au modéle brahmanique de projet de vie et de
société. Pasupati, le centre, suit le modéle brahmanique, les prétres sont amenés d’autres
régions, les prescriptions de castes sont rigoureusement maintenues, les dieux sont assi-
milés a la grande tradition. En mettant en évidence le rapport entre le temple principal
(sanscritisé) et les temples locaux, 1’auteur montre que le degré de pureté dépend du
degré d’éloignement de la foule et de la société en général par rapport au sacré. Le site le
plus sacré n’en est finalement plus un: le centre spatial du brahmanisme est sans
spatialité. I1 y a une opposition entre le dieu Pasupati qui invite a une forme de religiosité
individuelle et celle consacrée a la déesse (temples périphériques), qui appelle la
collectivité. Les déesses, a la fois féroces et protectrices, sont connues du dedans, véné-
rées par tous les Nevar, et regoivent finalement plus d’attention que Pasupatinatha lui-
méme. Pasupati connait par contre un rayonnement au-dela de la géographie locale.

Le livre est muni d’utiles appendices restituant les documents de sources diverses:
A: documents, textes sur Pasupati, B: sur les déesses; C: sur Sivaratri; D: les sources
utilisées pour les pélerinages; sous E: on trouve une chronologie des textes, sous F: une
liste des tableaux présentés dans le texte (une référence aux pages aurait ét¢ fort utile) et
sous G: un résumé des représentations/photos. La bibliographie inclut des textes, des
monographies et des articles. Il y a un index des monuments sacrés de Deopatan; un
index des noms et personnes, qui est rigoureux, mais qui ne restitue pas, en général, les
concepts génériques (voir chap. IV, p.187, ou chap. 3 p.175-18S, le concept de “Macht”.)

Le deuxi¢me livre résume les idées principales du livre allemand. Les deux auteurs,
A. Michaels et G. Tandan nous expliquent que chacun a présenté son travail sur ce
terrain de recherche dans sa propre langue (allemand et népalais). Le texte anglais
reprend 1’essentiel de leurs travaux respectifs et constitue une solution pour montrer le
fruit de leurs nombreuses années de collaboration. Ce livre anglais représente une bonne
introduction au sujet et se lit plus facilement que la monographie compléte et complexe.
Mais il ne pourrait remplacer la lecture du livre allemand. 1 est en effet indispensable
d’avoir lu ’ensemble de la recherche pour comprendre les cartes qui sont présentées
dans cette partie et qui occupent la majeure partie de 1’ouvrage (p.32 a 96).

Maya BURGER



COMPTES RENDUS / BOOK REVIEWS 997

Martin STROHMEIER: al-Kulliya as-Salahiya in Jerusalem. Arabismus, Osmanismus
und Panislamismus im Ersten Weltkrieg, Stuttgart (Steiner) 1991 (Abhandlungen fiir die
Kunde des Morgenlandes; XLIX, 4).—88 S., Ill.

Arabismus, Osmanismus und Panislamismus: Die drei -ismen stecken eines der interes-
santesten Forschungsfelder innerhalb der Nahostgeschichte des ausgehenden 19. und
beginnenden 20. Jahrhunderts ab. Interessant im Sinn von erkenntnisverheiBend ist
dieses Forschungsfeld nicht nur, weil geistes-, sozial und politikgeschichtliche Ansétze
moglich sind, sondern auch, weil es eine Zeit des Umbruchs war: Viele verschiedene
Fortsetzungen der Geschichte wurden denkbar und von den Akteuren nach Kréften
gefordert, aber nur eine davon wurde Geschichte. Eine besondere Schwierigkeit besteht
darin, die drei -ismen voneinander zu unterscheiden; wie Strohmeier anmerkt, sind die
Uberginge flieBend, und zahlreiche Namen konnen nacheinander oder sogar gleichzeitig
mit mehreren der drei Ideologien in Zusammenhang gebracht werden.

In diesem Themenbereich hat sich Strohmeier ein kleines, unscheinbares Eckchen
vorgenommen, hat alle erreichbaren Quellen ausgewertet und eine hiibsche Studie
geschrieben, die unsere Landkarte von jener wirren Zeit um einen verldBlichen Punkt
bereichert.

Bei der Salahiya handelt es sich um eine Einrichtung, die von der jungtiirkischen
Regierung bewuBt als arabischsprachige Hochschule gegriindet und nach nur drei Jahren
von den englischen Besatzern Jerusalems wieder geschlossen wurde. Mit threm Namen
sollte die Salahiya an Salah ad-Din al-Ayytibi (Saladin) erinnern, der nach der Eroberung
der Stadt die Kreuzfahrerkirche St. Anna in eine $afi‘itische Koranschule hatte um-
wandeln lassen. Nachdem Sultan ‘Abdiilmegid die Kirche 1856 den Franzosen iiber-
lassen hatte (als Dank fiir die Hilfe im Krim-Krieg), lieBt der jungtiirkische Triumvir
Ahmed Gemal Pascha als Oberkommandierender in Syrien St. Anna 1914 beschlag-
nahmen. Die Kirche selber durfte weiterhin fiir griechisch-orthodoxe Gottesdienste
genutzt werden, wihrend in den Seminargebiuden nach kiirzester Vorbereitung am 28.
Januar 1915 die Hochschule eréffnet wurde. Allein schon die Er6ffnung und Aufnahme
des Unterrichts war ein Erfolg, denn verschiedene Vorhaben, eine unabhingige (d.h.
nicht von England oder Frankreich kontrollierte) islamische Universitit zu griinden,
waren gescheitert, insbesondere am Standort Medina (1913). Fiir Aufbau und Betrieb der
Salahiya hat Strohmeier die unterschiedlichsten, freilich insgesamt spérlichen Quellen
ausgewertet: die Statutensammlung der Universitdt, weitere Dokumente aus der
Maktabat al-Agsa in Jerusalem (z.B. Stundentafel, Gehaltsliste), Berichte der deutschen
Diplomatie, Interviews mit zwei ehemaligen Salahiya-Studenten sowie verschiedene
Erwihnungen in gedruckten Quellen. Es ergibt sich das Bild einer Hochschule, in der bis
zu 150 Schiiler im Alter zwischen 12 und 25 Jahren bei einer bunten Schar durchaus
solider Lehrer ein duBerst breites Spektrum weltlicher und religioser Facher studierten.
Uber das ,,Innenleben* der Salahiya war, wie der Verfasser selber vorausschickt, wenig
zu erfahren. DaB es recht angeregt und wohl auch nicht frei von Spannungen war, 148t
sich nur vermuten aufgrund der beteiligten Personen, die z.T. aus andern Zusammen-



998 BUCHBESPRECHUNGEN

hangen bekannt sind und von Strohmeier auf 14 Seiten vorgestellt werden. Neben dem
Griindungsrektor, dem tunesischstimmigen Agitator ‘Abd al-‘Aziz Sawi¥ (1876?-1929),
oder dem beriihmten Gelehrten ‘Abd al-Qadir al-Magribi (1868-1956) gehorten dem
Dozentenkollegium viele Mitglieder angesehener paldstinensischer, syrischer und
libanesischer Familien an. Die Schiiler rekrutierten sich aus demselben Milieu, und
manche von ihnen wie auch manche Dozenten wurden bekannte, aktive Verfechter des
Arabismus.

Vergleichsweise sehr ausfiihrlich (22 Seiten) situiert Strohmeier die Salahiya im
zeitgeschichtlichen Hintergrund, bevor er in einer SchluBbewertung das Wesentliche
nochmals zusammenfaBt: ,,Was den Griindungsvitern vor Augen schwebte, war folgen-
des Profil: ein Gegengewicht und Zugestindnis zugleich an das arabische National-
bewuBtsein sowie Instrument des appeasement, mit dem man gemiB der Konzeption des
Osmanismus die Araber an das Reich binden wollte; eine Institution des Panislamismus,
deren Absolventen den Anspruch der Tiirken auf das Kalifat in die islamische Welt
tragen sollten; ein im Wettstreit mit der Azhar reformtheologisches Programm, das von
namhaften Gelehrten inspiriert war.” (S.70) Doch die ,,arabische Loyalitét gegeniiber den
Tiirken®, bei einem Teil der Lehrer durchaus vorhanden, setzte sich nicht durch: ,,Das
Paradoxe an der Salahiya ist, daB hier unter den Augen ihres Initiators eine Institution
entstanden war, deren Atmosphidre vom Geist arabischer Nationalisten erfiillt war, die
Cemal [=Ahmed Gemal Pascha] so heftig bekidmpfte.«(S.71)

Obwohl die Studie eine durchaus iiberschaubare Linge hat, hitte Rez. angesichts
der vielen Namen ein Personenregister und fiir die umfangreiche ausgewertete Literatur
eine Bibliographie begriiit. Dafiir findet man aber am Ende des Heftes zwdlf gut erldu-
terte photographische Illustrationen — ein schoner SchluSpunkt.

Andreas TUNGER-ZANETTI

(PS. Rez. hat den Auftrag zur Besprechung erst im Friihjahr 1995 iibernommen, woraus
sich das spite Erscheinen der Rezension erklart.)



	Buchbesprechungen = Comptes rendus = Book reviews

