Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 49 (1995)

Heft: 4

Artikel: Le dBu ma'i byun tshul de kya mchog Idan
Autor: Tillemans, Tom J.F. / Tomabechi, Toru
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147203

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE DBU MA’I BYUN TSHUL DE SAKYA MCHOG LDAN

Tom J.F. Tillemans & Toru Tomabechi, Lausanne

L’ceuvre du savant Sa skya pa, gSer mdog Pan chen Sikya mchog ldan
(1428-1507) est d’une taille et d’une diversité extraordinaires et ne peut plus
étre négligée par quiconque veut comprendre les développements philo-
sophiques tibétains. L. vaN DER Kuupr, dans ses Contributions to the
Development of Tibetan Buddhist Epistemology, un livre qui continue a
faire autorité en la matiére, nous a fourni la liste des textes ou cet auteur
traite de 1’épistémologie et de la logique bouddhiques (tshad ma)!; dans
I’appendice a cet article, nous donnons la liste des ouvrages traitant de
I’école dite «de la voie moyenne» (dbu ma, madhyamaka). 1l est bien
entendu impossible de discuter en détail ici de la question complexe de
I’évolution de la pensée de Sakya mchog ldan, un tel projet nécessitant un .
examen approfondi de tous ses écrits majeurs, dont certains sont particuliére-
ment volumineux. Nous devons donc nous borner a quelques remarques en
guise d’introduction.

La pensée de Sakya mchog ldan, du moins dans sa version miire, est
considérée comme appartenant au courant Madhyamaka que 1’on appelle
habituellement «Vide de 1’hétérogéne» (gZan ston).2 Il s’agit d’une philo-
sophie syncrétique qui fut initialement formulée par les Jo nan pa au
quatorziéme siécle — les antécédents indiens restent obscurs. Le gZan ston
Jo nan pa accepte I’existence d’un Absolu qui consiste en une gnose non
duelle (griis med kyi ye $es), sans différentiation entre sujet (*dzin pa) et
objet (gzun ba), un Absolu qui est vide de tout facteur qui lui est hétérogene
(gZan), a savoir tout élément ou qualité appartenant a la vérité relative (kun
rdzob, samvrti). La vue qui contraste avec le gZan ston est le Ran ston, qui
prétend que toute chose qui soit est vide de cette chose méme (ran ston).

Selon le Grub mtha’ sel gyi me lor du dGe lugs pa Thu’u bkwan Blo
bzan chos kyi fii ma (1737-1802), Sakya mchog ldan ne fut pas gZan ston

1 Voir vaN DER Kunp (1983), p. 17.

2 Voir p.ex. RUEGG (1963), I’introduction a vaN DER Kunp (1983), WILLIAMS (1989) p.
105-109.



892 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

pa pendant tout son parcours intellectuel, mais le devint a un age relative-
ment avance, lorsqu’il écrivit son notoire Lugs giiis rnam ’byed en 1489 (sa
mo bya lo) a soixante et un ans. Thu’u bkwan discerna donc trois phases
dans la pensée de Sakya mchog ldan: d’abord une jeunesse ou il fut
Madhyamaka Ran ston pa, tenant une position assez semblable a celle des
Prasangika tibétains, Pa tshab Ni ma grags (1054/5-?) et Zan Than sag pa;
ensuite, une période au milieu de sa vie ou il fut proche de I’idéalisme
bouddhique de I’école cittamatra («pensée-sans-plus»); enfin Sakya mchog
ldan devint Jo nan pa dans les derniéres années de sa vie.3

Comment faut-il regarder cette tentative de mettre des étiquettes
familiéres a la pensée de Sikya mchog Idan? L’attribution d’une adhérence
au cittamatra reste trés problématique.# Signalons aussi que 1’appartenance
prétendue de Sakya mchog Idan au gZan ston de 1’école des Jo nan pa,

3 P. 199: saka mchog pa ni dar po dbu ma [ bar du sems tsam | mthar jo nan pa’i Ita
bar zen |. Toutefois, ce qu’il faut entendre par la phrase «cittamatra au milieu [de sa
vie]» (bar du sems tsam) n’est pas clair. Logiquement, il devrait s’agir de la philo-
sophie que I’on trouve dans le gigantesque ouvrage, le dBu ma’i rnam nes, qui fut
achevé en 1477, lorsque Sakya mchog Idan avait quarante-neuf ans. Mais il serait
difficile de considérer ce texte comme un ouvrage appartenant a 1’école cittamatra.
Thu’u bkwan s’était-il trompé de date de composition du dBu ma’i rnam rnes? Ou
pensait-il a d’autres textes ? Enfin, on peut pertinemment se demander si Thu’u
bkwan avait méme lu Sikya mchog 1dan, vu que les textes de cet auteur étaient
proscrits a I’époque ou Thu’u bkwan écrivait.

4 Voir n. 3. Le dBu ma’i byun tshul, le Lugs giiis rnam ’byed, le Tshad ma’i chos byun
(composé en 1502), et d’autres textes de $ikya mchog ldan parlent de deux sortes de
Madhyamaka, a savoir, d’une part, le Madhyamaka des *Prasangika et des *Sva-
tantrika, ceux qui «nient I’étre propre» (rio bo riid med par smra ba), et, d’autre part,
le rnal *byor spyod pa’i dbu ma / rnam rig dbu ma (*yogacaramadhyamaka | *vijriapti-
madhyamaka), i.e. la pensée de Maitreya interprétée par des auteurs tardifs tels que
Ratnakarasanti. Ce rnal *byor spyod pa’i dbu ma [ rnam rig dbu ma est, pour Sakya
mchog ldan, une pensée Madhyamaka qui est a contraster avec le sems tsam (citta-
matra) de la présentation traditionnelle des quatre écoles (grub mtha’). A noter que
le dBu ma’i byun tshul rejette également 1’idée que la pensée Yogacara de Maitreya
soit cittamatra. Cf. f. 9b: byams chos bar pa gsum gyi lta ba sems tsam du gnas na |
de nas bsad pa’i lam Ina dan sa bcu dan | *bras bu sans rgyas kyi sa’i rnam bzag
thams cad ji Ita ba ma yin par skur ba gdab dgos so [/. Enfin, il faut noter que le
rnal ’byor spyod pa’i dbu ma et le rnam rig dbu ma sont souvent rapprochés par des
Tibétains du rnam brdzun dbu ma (*alikakaramadhyamaka); la position est appelée
également dbu ma chen po et gzan ston. Voir VAN DER KunP (1983) p. 39, RUEGG
(1981) p. 56, 122-124 et (1988) p. 1269.



LE DBU MA’I BYUN TSHUL 893

notamment 4 la philosophie de Dol po pa Ses rab rgyal mtshan (1292-1361)
et Jo nan Taranatha (1575-?), doit étre nuancée. En effet, Taranatha lui-
méme montra, dans son Zab don khyad par fier gcig pa, vingt et une diffé-
rences qui séparent le gZan ston des Jo nan pa de celui de Sakya mchog
ldan, bien qu’il essaydt de minimiser leur importance en les appelant des
«différences mineures» (mi ’dra ba than thun). Certaines sont d’une impor-
tance considérable, si bien qu’il faut probablement reconnaitre qu’il y a un
écart réel entre les vues de Sakya mchog Idan et celles des Jo nan pa.>

En définitive, Sakya mchog Idan fut un penseur avec des idées fort
originales, qui posa de singuliers problémes de classification a la scolastique
tibétaine. Si Thu’u bkwan dégagea trois courants de pensée a différents
stades de la vie de Sakya mchog Idan, il y eut une autre perspective sur ce
penseur, celle du Sa skya pa Nag dban chos grags (1572-1641), qui déclara
que Sakya mchog ldan fut un gZan ston pa déja depuis sa jeunesse.® Quoi
qu’il en soit, Sakya mchog ldan fit une répartition, qu’il pensa déja trouver

5 Prenons quelques exemples représentatifs. Point 3 (f. 2b4-7): Sakya mchog ldan
accepte le Ran ston comme étant plus «profond» (zab) dans I’élimination des
prapaiica («proliférations») moyennant la pensée philosophique (/ta bas), et le gZan
ston comme plus «profond» dans la pratique de la méditation. Dol po pa considére la
vue du Ran ston comme incorporée dans le gZan ston, et ne pense pas que le Ran
ston soit adapté a 1’élimination de praparica, car il y a risque de nier le réel (skur
*debs). Point 5 (f. 3a2-5): Sakya mchog ldan pense que la gnose non duelle (giiis
med kyi ye Ses) ne «résiste pas a 1’analyse» (dpyad mi bzod pa) pour déterminer si
elle est réelle ou non, alors que Dol po pa pense qu’elle y résiste. Point 6 (f. 3a5-6):
Sakya mchog ldan pense que la gnose non duelle est momentanée (skad cig ma),
non éternelle (rtag pa min) et sans persistance (gnas pa’i go skabs med pa), alors
que Dol po pa prend la perspective typique de I’ Uttaratantra et dit qu’elle est per-
manente, éternelle et stable (brtan pa). Points 7-8 (f. 3b6-7): pour Sakya mchog
ldan, la gnose non duelle est une connaissance (ses pa); donc elle est un phénomeéne
existant (dros po) et un composé (’dus byas), alors que pour Dol po pa elle n’est ni
phénoméne existant ni inexistante et elle n’est ni composée ni non composée. Points
18-19 (f. 5b3-6a4): pour Siakya mchog ldan 1’étre vivant n’a pas, dans son mental,
un véritable (mtshan riid pa) tathagatagarbha («nature de buddha») qui existe déja
d’une fagon développée, mais n’a que la cause (rgyu) de ce tathagatagarbha. Les
qualités (yon tan) de ce tathagatagarbha n’existent pas encore lorsque ce dernier
n’est qu’a I’état de cause. Pour Dol po pa, I’étre vivant posséde déja le véritable
tathagatagarbha, et les qualités y sont présentes. Pour d’autres différences entre
Sakya mchog ldan et Dol po pa, voir les remarques de Mi bskyod rdo rje traduites
dans RUEGG (1988) p. 1267-1268.

6 Voir VAN DER Kunp (1983) p. 14.



894 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

chez rNog lo tsa ba (1059-1109) et al., entre pensée philosophique (/ta ba)
et pratique méditative (sgom): il prétendit que le Ran ston convenait le
mieux a la philosophie dialectique destinée a éliminer la surimposition (sgro
*dogs), alors que le gZan ston décrivait les connaissances supérieures de la
méditation. Il semble bien — et c’est ce que nous confirme aussi le Zab don
khyad par fier gcig pa — que Sakya mchog ldan accorda une place nettement
plus importante au Ran ston dans son systéeme de pensée que le firent
d’autres gZan ston pa tels que Dol po pa.’

La philosophie de Sakya mchog Idan n’a pas manqué de susciter de
vives réactions au Tibet, particulierement chez les dGe lugs pa, qui se
sentirent offensés par ses critiques, et qui, sans la moindre nuance, assimi-
Iérent sa position a celle des Jo nan pa, contre lesquels ils avaient un odium

7 Voir note 5. Cf. aussi dBu ma’i byun tshul f. 8a2-4: Zi ba ’tsho’i rjes su ’bran ba
gcig ni slob dpon sen ge bzan po ste [ ’dis yum gyi don ’grel tshul | rnal ’byor spyod
pa’i tshul ltar ’grel bas | mtshan dzin ’gog tshul no bo fiid med pa’i rigs pa dan
sgom pas fiams su myon bya rnal ’byor spyod pa’i lugs su bsad par ni gans can pa
mtha’ dag ’thun pa yin no [/ Zi ’tsho yab sras kyis ni rnam ’grel mdzad pa’i dgons pa
yan [ sgro 'dogs gcod tshul gcig du bral sogs ran ston gi rigs pa dan | fiyams su
myon bya gzan ston gi tshul du ’chad do Zes lo tsa ba chen pos bkral zin | chen po de
riid kyan rnam ’grel gyi dgons pa de ltar du bzed do |/ . Dans le Lugs giiis rnam
’byed, on trouve des débats sur la question de savoir si les objets sur lesquels porte
la pensée philosophique sont les mémes que ceux de la méditation. Grosso modo, la
réponse de Sakya mchog Idan est que la dialectique et la méditation ne visent pas
d’objets radicalement séparés, car la dialectique sert a éliminer tout attachement aux
caracteres (mtshan ’dzin) a I’égard de 1’objet de la méditation, alors que cet objet lui-
méme, i.e. le dharmadhatu (chos kyi dbyins), n’est éprouvé que par la méditation.
Cf. Lugs gfiis rnam *byed f. 6a-b, ou Sakya mchog Idan s’efforce de démontrer la
complémentarité des deux collections d’écrits attribués a Nagarjuna, i.e. le rigs
tshogs («corpus de raisonnements») et le stod tshogs («corpus d’hymnes»): rigs
tshogs su ni thos bsam gyi sgro ’dogs gcod pa’i dban du byas la [ bstod pa’i tshogs
su ni sgom pas fiams su blan ba’i dban du byas pa’o | ’o na gZun lugs gfiis po don
’gal ba can du ’gyur te | rigs tshogs su gtan la phab pa de bstod tshogs su sgom pas
riams su blan bar mi ’chad | der fiams su blan byar bsad pa de rigs tshogs su don
dam pa’i bden par ’chad pa Ita ci smos | yod pa tsam yan bkag pa’i phyir Ze na [ fies
pa med de [ rigs tshogs su thos bsam gyi Ses pas sgro 'dogs bcad pa de ni | fiams su
myon bya la mtshan *dzin gyi rtog pa ’gog pa’i ched yin la [ de ltar bkag nas chos
kyi dbyins fiams su myon bar bstan pa la fies pa ci yan yod pa ma yin pa’i phyir [
... o0 na lta bas g#an Zig gtan la phab nas sgom pas gzan Zig fiam su blans par ’gyur
ba ma yin nam %e na ma yin te [ lta bas spros pa’i tshogs mtha’ dag bkag nas
bsgoms pa na | goms byed kyi blos chos kyi dbyins kyi ye Ses fiid las gzan fiams su
myon byar rigs pa ci yan yod pa ma yin pa’i phyir /.



LE DBU MA’I BYUN TSHUL 895

theologicum profond. Se ra Chos kyi rgyal mtshan (1469-1544) répondit a
Sakya mchog Idan par une polémique violente dans son bSes gfien chen po
Sakya mchog ldan pa la gdams pa. Dans le chapitre du Grub mtha’ traitant
des Jo nan pa, Thu’u bkwan dit que Sakya mchog ldan fut motivé par «les
démons de 1’attachement et de la haine» (chags sdan gi gdon), qu’il avait
écrit «de nombreuses histoires effroyables» (ya rna ba’i gtam man du bris) et
que ses positions furent des «vues relevant de la pire hérésie» (Ita ba nan
tha chad) dont 1l ne se repentit qu’au moment de sa mort. Comme on le voit,
il s’agit donc d’un débat extrémement passionnel. Dans ce qui doit étre
considéré comme une page noire d’intolérance au Tibet, les ceuvres de
Sakya mchog ldan furent longtemps proscrites comme hérétiques, tout
comme celles de Taranatha.

Le texte de Siakya mchog ldan dont il est question dans cet article, a
savoir «L’Explication de I’histoire du Madhyamaka» (dbu ma’i byun tshul
rnam par bsad pa’i gtam), comporte trois sections principales (sa bcad):

I.  dbuma’i mtshan nid «définition du Madhyamaka» (f. 2a).

II.  mtshon bya’i sgra bsad pa «explication [de 1’emploi] du terme que
’on définit» (f. 2a-4a).

III. mtshan gZi rab tu dbye ba «explication des divisions des instances
[du Madhyamaka]». Cette troisieme section est sous-divisée de la
maniére suivante:

III-i. dbu ma’i dbye ba mdor bstan «résumé des divisions du Madhya-
maka» (f. 4a-5a).

III-ii. Sin rta’i srol byed ji ltar byun tshul rgyas par bsad pa «exposé
détaillé de I’histoire des fondateurs de la tradition» (f. 5a-17b).
(11 s’agit des lignées du Madhyamaka en Inde et au Tibet.)

III-iii. dgag sgrub cun zad bgyis te mjug bsdu ba «quelques réfuta-
tions et preuves en guise de conclusion» (f. 17b-20b)

Nous donnons ici une traduction annotée de la partie III-iii de «L’Histoire
du Madhyamaka», ot Sakya mchog ldan examine et évalue les pensées
Madhyamaka rivales, avant tout celle de Tson kha pa (1357-1420), qu’il
soumet a une critique lucide et pénétrante. On voit, dans le dBu ma’i byun
tshul, les thémes familiers de la pensée gZan ston, tels que, par exemple,
I’insistance sur le caractére Madhyamaka des ceuvres de Maitreya, ’accepta-
tion d’'un Madhyamaka tantrique différent de celui des Prasangika, et la



896 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

position que I’Absolu est une gnose (ye Ses) et Grande Joie (bde ba chen
po). 11 y a également emploi des termes gZan ston et dbu ma chen po
(«Grand Madhyamaka»), ainsi qu’une allusion critique, vers la fin du texte,
a la position Ran ston pa. Il ne s’agit donc certainement pas d’une ceuvre
Prasangika dans la ligne Pa tshab-Zan Than sag pa, ni d’une ceuvre citta-
matra, mais bel et bien d’un texte de gZan ston.

Enfin, le colophon du dBu ma’i byun tshul ne comporte pas de mention
explicite de date de composition. Toutefois, 1’auteur indique que le texte a
été sollicité par un «Karmapa»: celui-ci est vraisemblablement Karmapa
Chos grags rgya mtsho (1454-1506), un personnage d’une influence
marquante sur Sakya mchog ldan. Or, la biographie de Sakya mchog Idan
par Jo nan pa Kun dga’ grol mchog (1507-1566) nous informe que Sakya
mchog ldan et Chos grags rgya mtsho se sont rencontrés en 1484 (sin pho
*brug lo) & gNam rtse 1dan.8 Une hypothése raisonnable serait donc de situer
la composition de ce texte dans la période des années 1484-1490.

8 Cif. f. 74b-75a. Voir aussi VAN DER KUDP (1983), p. 22 et 265-6, n. 56.



LE DBU MA’I BYUN TSHUL 897

APPENDICE

Les ceuvres Madhyamaka de Sakya mchog ldan selon I’ordre chronologique
de composition

L,

sTon thun chun ba dban po’i rdo rje Zes bya ba blo gsal mgu byed. Vol. 4. Selon le
colophon, le texte fut écrit & gSan phu Ne’u thog lorsque 1’auteur avait 31 ans.

dBu ma la ’jug pa’i rnam par bsad pa res don gnad kyi ti ka. Vol. 5. Ecrit 4 gSan
phu Ne’u thog en 1468 (sa pho byi’i lo); I’auteur avait 40 ans.

dBu ma rtsa ba’i rnam bsad bskal bzans kyi ’jug nogs. Vol. 5. Ecrit a gSan phu Ne’u
thog en 1470 (rnam *gyur Zes pa lcags pho stag gi lo); I’auteur avait 42 ans.

dBu ma chen po’i sgom rim la ’khrul pa spon Zin thal ran gi grub pa’i mtha’ dan lta
ba’ gnas rnam par bsad pa tshans pa’i dbyans kyi rna sgra. Vol. 4. Ecrit dans
I’année 1474 (rgyal ba ces pa Sin pho rta’i lo) lorsque 1’auteur avait 46 ans.

dBu ma rnam par nes pa’i chos kyi ban mdzod lun dan rigs pa’i rgya mtsho. Vol.
14/15. Ecrit a4 gSer mdog can en 1477 (gser ’phyan gi lo); 1’auteur avait 49 ans.

dBu ma’i byun tshul rnam par bsad pa’i gtam yid bzin lhun po. Vol. 4. Ecrit & gSer
mdog can autour de 1484-1490.

Sin rta chen po’i srol giiis kyi rnam par dbye ba bsad nas nes don gcig tu bsgrub
pa’i bstan beos kyi rgyas *grel (= Lugs gfiis rnam ’byed). Vol. 2. Ecrit 4 gSer mdog
can en 1489 (sa mo bya’i lo); I’auteur avait 61 ans. Le colophon n’indique pas la
date de composition, mais ce renseignement est donné dans la biographie de Sakya
mchog ldan par Kun dga’ grol mchog, f. 79b.

En outre, le gSun ’bum contient les textes suivants sans indication de date de
composition.

8.

10.

bDen giiis kyi gnas la ’jug pa nies don bdud rtsi’i thigs pa sogs dbu ma’i chos skor
’ga’ Zig. Vol. 4. Divers ouvrages:

a. bDen pa giiis kyi gnad la ’jug pa nes don bdud rtsi’i thigs pa (gTsan g-Yas r’i
sa’i thig le = gSer mdog can);

b. dBu ma ’jug pa’i tshig rkan giiis kyi rgya cher bsad pa (ibid.);

c. sPrins yig tshans pa’i’ khor lo (gSan phu Ne’u thog);

d. dBu ma thal ran gi grub mtha’ rnam par dbye ba’i bstan bcos nes don gyi rgya
mtshor ’jug pa’i rnam dpyod kyi gru chen (gTsan g-Yas ru’i sa’i thig le)

e. gZan lugs kyi dbu ma la rtog ges brtags pa’i nor pa’i phren (gSan phu Ne’u
thog)

f. rTen ’brel bstod pa las brtsams pa’i *bel gtam rnam par res pa lun dan rigs pa’i
’phrul *khor (gSer mdog can).

Zab Zi spros bral gyi bsad pa ston #id bdud rtsi’i lam po che. Vol. 4. (gSer mdog
can).

dBu ma la ’jug pa’i dka’ ba’i gnas ’ga’ zig rnam par bsad pa ku mud kyi phren
mdzes. Vol. 5. (gTsan chu mig rin mo’i bla bran).



898 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

TRADUCTION
II-iii

La troisiéme section, quelques réfutations et preuves en guise de conclusion,
contient trois [sous-sections].

II-ii-1 Montrer qu’il y a le défaut de I’abandon de la Loi si I’on accepte le Milieu
d’une maniére trop limitée.

I-iii-2 Montrer qu’il y a contradiction avec les écritures si ’on comprend [le
Milieu] qui est extrémement large autrement [que le gZan ston].

III-iii-3 La compréhension du Milieu par les [tibétains] modernes est en désaccord
avec des Ecritures qu’ils reconnaissent eux-mémes.

II-iii-1

§ 1. Récemment dans ce Pays des neiges, on ne comprend [le Milieu] qu’en
tant que Milieu qui constitue le sommet des quatre écoles philosophiques, et
n’accepte pas qu’il y ait d’autres traditions textuelles du [Milieu] que celles
connues sous les noms de Prasangika et de Svatantrika. En outre, on
explique que le Milieu n’est rien de plus que la simple négation (med par
dgag pa, prasajya-pratisedha) qui consiste en le fait que toutes les choses
sont vides d’existence réelle (bden pas stor pa). Affirmer une telle opinion,
c’est accumuler le karma de I’abandon de la Loi, car on dénigre comme
étant des positions réalistes (drnos por smra ba) les Paroles du Troisiéme
cycle de I’enseignement (bka’ ’khor lo tha ma) ainsi que les traités qui
expliquent leur sens profond. Ceci a été prédit par le vénérable Ajita (Ma
pham pa, = Maitreya). C’est justement ce qu’il montre dans un passage [de
I’Uttaratantra] qui commence par:?

«Puisqu’il n’existe dans ce monde aucun savant qui soit supérieur au Victorieux...»

§ 2. Si le Milieu au sens certain (ries don, nitartha) n’était pas enseigné dans
les traités du noble Asanga, il y aurait contradiction avec la prophétie, faite

9 RGV V k.20a: yasman neha jinat supanditatamo loke ’sti kascit kvacit. La strophe
citée par Sakya mchog Idan a de phyir (tasmat) au lieu de yasmat et nous avons
adopté la legon de I’original sanskrit. Il est intéressant de signaler que Bu ston cite la
méme strophe pour montrer que les Paroles du Troisiéme cycle ne doivent pas étre
prises a la lettre (cf. RUEGG (1973), p. 146).



LE DBU MA’I BYUN TSHUL 899

par le Victorieux lui-méme [dans le Marijusrimilakalpa), qu[’ Asanga] ferait
la distinction entre [enseignement] au sens indirect (dran don, neyartha) et
[enseignement] au sens certain (fes don, nitartha).10

§ 3. Bien que I’on dise que ce [maitre Asanga] commente 1’ Uttaratantra a la
fagon prasangika, ce commentaire ne concorde pas avec la manicere dont
Candrakirti explique [le Milieu].!! Puisque cette [contradiction] parait
évidente aux yeux de tous les esprits critiques, cette [opinion] n’est qu’une
simple assertion [sans fondement]. Donc, si [, en acceptant cette opinion
non fondée,] on expliquait le Milieu tantrique (snags kyi dbu ma) comme
simple négation, on ne comprendrait pas la Vacuité pourvue de toutes les
excellences (rnam kun mchog ldan gyi ston pa fid, sarvakaravaropeta-
sunyata). A part cette [compréhension de la Vacuité], toutes les maniéres
dont on comprend [la Vacuité] seraient annulées par les Ecritures et, [par
conséquent,] on ne comprendrait pas non plus 1’union (zun ’jug, yuga-
naddha) de la Joie avec la Vacuité. Comment pourrait-on alors expliquer le
corps (sku, kaya) et d’autres [attributs du Bouddha] ou la connaissance et
I’objet connaissable ne font qu’un ? Expliquer ces [corps et attributs du
Bouddha] comme vérité conventionnelle (kun rdzob bden pa, samvrti-
satya), ¢’est dénigrer la vérité absolue (don dam pa’i bden pa, paramartha-
satya) [enseignée] dans la tradition tantrique. Outre cela, [la thése que] la
Vacuité comme simple négation équivaut a la Vacuité qui est unie a la
Grande joie, est clairement niée dans le Kalacakratantra par les illustrations
[suivantes]: le raisin ne se produit pas de I’arbre de Nimba, ni I’ambroisie de
la feuille vénéneuse, ni le lotus du Brahmavrksa.12

10 Cf. Marfijusrimilakalpa LIII k.452: sanga-nama tada bhiksuh sastra-tattvartha-
kovidah [ sutra-nitartha-neyanam vibhajya bahudha punah [|.

11 Chez les dGe lugs pa, c’est en quelque sorte un dogme que la position d’Asanga
dans le commentaire de 1’Uttaratantra concorde a celle des Prasangika. Cf., par
exemple, sTon thun chen mo 125b5-126al: slob dpon ’phags pa Thogs med kyis
kyan | Sa sde Ina dan | Kun las btus dan | Theg bsdus la sogs par ’khor lo tha ma’i
mdo’i dgons pa ’grel ba’i dban du mdzad nas rmam par rig pa tsam gyi tshul du
bsad kyan | rGyud bla ma’i grel pa ’dir ni dBu ma thal *gyur ba’i grub mtha’ ji lta
ba bzin du bsad do Zes Ses par bya ste | rgyu mtshan mtha’ dag par bsad du yod
kyan | *dir mans par ’gyur bas ma bris so [/ (cf. traduction anglaise, CABEZON
(1992), pp. 229-230). Cf. aussi RUEGG (1969), pp. 59-60.

12 Cf. Kalacakratantra V. K.71: na draksa nimba-vrksad amytam api visat pankajam
brahmavrksat $inyan nirvana-saukhyam Subham asubha-vasat siddhayah prani-



900 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

III-iii-2

§ 4. On dit que la compréhension de la vérité absolue expliquée dans les
Paroles du Troisieme cycle de ’enseignement, ainsi que dans leurs com-
mentaires, n’est que la thése réaliste, car [cette compréhension] n’est pas
supérieure a la Vacuité dans le sens d’une Vacuité d’objet (grahya) et de
sujet (grahaka) en tant que substances (dravya) séparées. Mais il n’y a pas
[en réalité] une telle compréhension de la Vacuité dans les traditions
textuelles [du troisiéme cycle de I’enseignement]. Alors, quelle [compré-
hension] y a-t-il ? Il est dit que la vérité absolue n’est rien que la sagesse
originairement pure, qui subsiste méme aprés qu’on ait déterminé comme
étant vides de nature propre tous les objets imaginés (parikalpita), tels que
les choses extérieures, et tous les sujets imaginés, tels que la cognition, qui
apparaissent sous la forme de ces [objets imaginés].

§ 5. [Objection:] Admettre que cette [sagesse] est établie comme existence
réelle ne peut constituer la position du Milieu.

[Réponse:] Une telle objection n’est pas possible, puisque vous admettez
vous aussi la Vacuité d’existence réelle comme étant vérité absolue. On ne
trouve dans aucun texte ancien, qu’il fasse autorité ou non, une spécification
[selon laquelle] une chose qui est établie comme vérité absolue ne serait pas
établie comme existence réelle.

§ 6. [Objection:] Bien que le vénérable Maitreya explique le sens certain
issu de ces traditions textuelles comme étant le Milieu, Bhavaviveka et
Candrakirti I’expliquent comme n’étant pas la position du Milieu, et ces
deux [derniers maitres] sont plus convaincants.

[Réponse:] A propos de leur explication, le maitre Asanga dit, en citant des
sutra, que leur [position] constitue une vue méprisante, et [il est dit,] dans
des traités exégétiques indiens et dans des sitra, [que] la Vacuité telle que
I’expliquent les No bo fiid med par smra bal3 est «Vacuité insensible (bems

ghatat | yajiiat svargah pasiinam paramasiva-padam nendriyanam nirodhat vedat
sarvajfia-bhasaksarasukham acalam na ksarasuddha-cittat /.
13 1l s’agit de «ceux qui professent 1’absence de nature propre», c.-a-d. les Madhya-

mika. A notre connaissance, il n’y a pas de terme sanskrit attest¢ dans un texte
indien qui corresponde exactement & «No bo fiid med par smra ba». Ce terme est



LE DBU MA’I BYUN TSHUL 901

po’i ston pa fid, jadasunyatd)», «Vacuité d’anéantissement (chad pa’i ston
pa nid, ucchedasunyata)» et «Vacuité simpliste (thal byun ba’i ston pa
fiid)».14 Eu égard aux deux maniéres de comprendre le sens certain, [les
maitres] se réfutent mutuellement dans les traités qui font autorité. Par
conseéquent, nous ne pouvons pas éliminer 1’une des positions en évoquant
I’autre sans analyser leurs intentions profondes.

I-iii-3

§ 7. Certains [maitres] modernes du Pays des neiges disent:

Le sens certain profond de ce qu’on appelle Vacuité ne se trouve pas
ailleurs que dans les ouvrages de Candrakirti, car il est dit [dans le Madhya-
makavatara)]:1°

probablement une invention tibétaine. Toutefois, un terme similaire, i.e. «nihsva-
bhava-bhava-vadin» qui est traduit par «ran bzin med par smra ba», se trouve dans
la Prasannapada, p. 24.

14 Les termes «chad pa’i ston pa fiid» et «<bems po’i ston pa fiid» sont attestés dans la
Vimalaprabha, un grand commentaire sur le Kalacakratantra. Cf. Vimalaprabha
p.63 (D. 395a6): paramanusandohatmakadharmavicarasiunyena, ucchedasiunyata-
dirikrtena ...; ibid.p.77 (D. 411b7): ... tada ratnapradipo nama samadhih katham
syat / evam anye ’'pi samadhayo niscintana na bhavanti, svasamvedyalaksanat,
Jadasunyatabhavat /. Dans le Rim Ina rab gsal, par rapport a une strophe souvent
citée par les auteurs tibétains (Rim lna rab gsal 44a4. phun po rnam dpyad ston pa
fiid [[ chu Sin ji bzin sfiin po med [/ rnam pa kun gyi mchog ldan pa’i [/ ston #id de
Itar ’gyur ma yin [f), Tson kha pa cite le premier passage de la Vimalaprabha, et il
interpréte «chos rnam par dpyad pa’i ston pa fiid» comme étant la Vacuité mal
saisie 4 cause de la confusion entre absence de nature propre (ran bZin med pa) et
inexistence totale (cir yan ma grub pa). Cf. Rim Ina rab gsal 44a6-b2: lun de’i don
ni le’u Ina pa’i "grel chen Dri med ’od las | rdul phra rab tshogs pa’i bdag riid kyi
chos rnam par dpyad pa’i stor pa | chad pa’i ston pa las rin du byas pa | Zes gsuns
pa ltar dbu ma’i rtags kyi dgag bya’i sa tshigs legs par ma zin pas | phun sogs
rnams rigs pas dpyad pa na skye dgag la sogs pa cir yan ma grub pa ran bzin med
pa’i don no sfiam du go ba’i chad ston gog pa yin gyi so sor rtog pa’i Ses rab kyis
dpyod pa thams cad ’gog pa min no |/ (cf. traduction japonaise, YOSHIMIZU (1989),
pp. 111-112). Il est tout A fait probable que Sakya mchog ldan se référe ici au
passage en question de la Vimalaprabha, et son interprétation aurait ¢t€¢ plus simple
et plus littérale que celle de Tson kha pa: toute la Vacuité saisie par ’examen des
dharma est Vacuité d’anéantissement. Cf. CABEZON (1992), p. 29; p. 416, n. 24.

15 MAv XIII k.2 (cf. traduction frangaise, SCHERRER-SCHAUB (1994), p. 268).



902 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

«De méme que cette Loi n’existe pas ailleurs qu’ici, la position que 1’on trouve
ici n’existe pas ailleurs. Les savants doivent le constater».

§8. A. A I’égard du sujet (chos can, dharmin) qui est établi par une connais-
sance valable (tshad ma, pramana), ils disent qu’il est vide de I’objet de
négation (dgag bya) que constitue [la chose] établie par caractére propre
(ran gi mtshan nid kyis grub pa). Autrement, quelle source latente de voiles
(sgrib pa’i sa bon) pourrait-on éliminer en contemplant [le sujet] comme
étant aussi iréelle (bden med) que le fils d’une femme stérile?!6 — Pour
soutenir cette [position], ils utilisent, comme source pour critiquer Bhava-
viveka, les textes ou Candrakirti réfute les Vijfianavadin.!”

B. Si, lors d’une détermination de la Vacuité, on ne reconnait pas sépare-
ment 1’objet de négation, on tombera dans I’extréme d’anéantissement.!8

C. Pour ce qui concerne 1’'union entre la Joie et la Vacuit€ (bde ston zun
’jug) de la tradition tantrique, il faut I’expliquer comme une réalisation de la

16 Pour Tson kha pa, une chose complétement inexistante ne peut constituer 1’objet de
méditation du Milieu: il importe de réaliser dans la méditation la nature illusoire
(sgyu ma lta bu) de la production par conditions (pratityasamutpada), cette derniere
étant établie par une connaissance valable et pourvue de I’efficacité causale (don
byed nus pa, arthakriya-samarthya). Cf. Lam rim chen mo 476a2-478a6 (cf.
traduction japonaise, NAGAO (1954), pp. 318-322).

17 Sakya mchog ldan semble faire allusion 4 une section du Dran ries legs bsad shin po
(104al1ff)) ou Tson kha pa critique la position de ceux qui admettent des choses qui
sont établies par caracteére propre (rarn gi mtshan #iid kyis grub pa). Tson kha pa y
réfute la théorie de ceux qui affirment que les choses sont établies par caractere
propre sur le plan pratique (tha sfiad du), en citant MAv VI k.34 qui, dans le
contexte original du MAv, fait partie de la réfutation de la Vacuité congue sur la
base de la nature dépendante (paratantrasvabhava). Selon Tson kha pa, la différence
fondamentale entre Prasangika et Svatantrika consiste en ce que les premiers
n’acceptent d’aucune fagon la chose établie par caractére propre, tandis que les
derniers, dont Bhavaviveka est le partisan principal, ’acceptent sur le plan pratique.

18 Cf. Lam rim chen mo 375a4-5: ha can thal che nas dgag par bya ba’i tshod ma zin
par bkag pa ni rgyu ’bras rten ’brel gyi rim pa sun phyun bas chad pa’i mthar ltun
Zin lta ba de riid kyis nan ’gror ’khrid par byed do [/|. «Si quelqu’un fait une négation
excessive en ne saisissant pas la limite de I’objet a nier, il réfutera la chaine de
production par conditions qui constitue la causalité. Par conséquent, il tombera dans
I’extréme d’anéantissement: c’est précisément cette vue qui 1’aménera dans des
destins douloureux» (cf. traduction japonaise, NAGAO (1954), p. 119).



LE DBU MA’I BYUN TSHUL 903

Vacuité de cette sorte (i.e. la Vacuité comprise dans le sens de simple néga-
tion), grace a la Grande joie qui constitue le sujet, de méme, par exemple,
qu’on doit expliquer que la Vacuité a pour essence la compassion (ston fiid
sHin rje’i sAin po can) [quand on parle de] la réalisation directe de la
Vacuité au moyen de la grande compassion.!?

§ 9. Tout ce qu’ils disent est en désaccord avec les textes qu’ils considérent
eux-mémes comme source [pour leur position]. — Alors qu’il est dit dans les
textes du Madhyamika qu’il est nécessaire d’éliminer [tous] les quatre
extrémes de proliférations (spros pa, prapaiica), vous ne parlez que de
I’élimination de I’extréme d’existence sur le plan absolu (don dam du) et de
I’élimination de I’extréme d’inexistence sur le plan pratique (tha siad du).
[En plus,] il est dit que I’élimination de 1’extréme qui consiste en 1’absence
des deux (i.e. existence et inexistence) (griis min gyi mtha’ sel ba) dépend
de la négation de I’extréme qui consiste en les deux (giis yin gyi mtha’ sel
ba), et que, dans le cas de la négation de I’extréme d’inexistence qui dépend
de la négation de I’extérme d’existence, quand 1’un [des deux termes] qui se
contredisent 1’un 1’autre (phan tshun spans ’gal) est nié, 1’autre sera égale-
ment nié. Mais, vous considérez comme pilier central [la théorie que,]
lorsqu’on nie ’'un des deux termes qui se contredisent directement (drnos

19 Sakya mchog Idan se référe 4 la notion de 1’objet-sujet (yul yul can) que Tson kha pa
introduit dans 1’expérience de yuganaddha. Bien que ce demnier soit souvent désigné
comme «sagesse sans dualité (griis su med pa’i ye Ses, advaya-jiiana)» (cf., par
exemple, Paficakrama V k.5: grahyam ca grahakam ceti dvidha buddhir na vidyate |
abhinnata bhaved yatra tad aha yuganaddhakam [/; ibid. V k.25ab: etad evadvaya-
jAanam apratisthita-nirvytih /), Tson kha pa veut éviter de définir le yuganaddha
comme simple extase ou 1’on discerne rien, pour ne pas tomber dans la vue de Hwa
$an Mahayana, qui entrainerait la négation du principe de pratityasamutpada: ¢’est
ainsi que Tson kha pa y impose la notion de yul yul can, qui est en quelque sorte
hétérogene a 1’expérience mystique du tantra. Cf. Rim Ina rab gsal 49b4-6: de yan
bde ba dan de’i chos #iid o bo dbyer med ni chos can grub tsam nas ran gi ston fid
dan no bo dbyer med du grub zin pas | de rnal ’byor dbyer med du bya mi dgos la |
de bzin du ston fiid rtogs pa’i blo gzan zig la bde bas rgyas ’debs pa dan [ bde ba
bskyed pa’i ’og tu ston #iid kyi Ita ba gzan Zig gis rgyas 'debs pa yan min te [ de la ni
dper na sbyin sogs bdag med pa’i lta bas zin yan sbyin sogs de fiid lta ba de’i ro bor
mi skye ba Itar [ ston Fiid rtogs pa dan bde ba gfiis phan tshun gcig gcig gi no bor
ma son ba’i phyir ro |/ ’o na ji ltar byed sfiam na | yul can Ses pa lhan cig skyes pa’i
bde ba’i no bor skyes pa des [ yul ston #id kyi don phyin ci ma log par rtogs pa’i yul
yul can du sbyor ba fiid bde ston dbyer med du sbyar ba’o [/ (cf. traduction
japonaise, YOSHIMIZU (1989), pp. 119-120). Cf. aussi YOSHIMIZU (1989a), p. 141f.



904 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

‘gal), I’autre sera établi par implication (don gyis). Cette [position] est en
désaccord avec les traités [pour les deux raisons suivantes]:

a. Il est expliqué dans les textes que la production par conditions (rten ’brel,
pratityasamutpada) est a comprendre dans le sens d’un établissement par
dépendance (/tos grub), et qu’il faut comprendre cet [établissement par
dépendance] dans le sens d’un non-établissement, comme il est dit [dans le
Madhyamakavatara):20

«L’établissement par dépendance mutuelle n’est que non-établissement. Ainsi
disent les Victorieux».

b. Si, [comme on I’affirme] dans cette position [de Tson kha pa ef al.], le
non-étre (min pa) était établi a la place de I’étre (yin pa) nié, il s’ensuivrait
qu’une autre chose sera impliquée (chos gZan ’phen pa) a la place de I’objet
de négation nié (dgag bya bkag sul du): il serait clairement impossible de
nier tous les [quatre] extrémes de proliférations.

§ 10. Vous ne parlez pas de 1’objet qui est a nier par le raisonnement logique
du Milieu, a part [la chose qui est] établie par caractére propre (ran gi
mtshan fid kyis grub pa). Alors, il serait impossible de nier ni I’extréme
d’anéantissement ni 1’extréme d’inexistence. Par conséquent, il s’ensuivrait
que I’enseignement de la «Vacuité de Vacuité (ston pa rnid ston pa nid,
Sanyata-sianyata)»2! serait inutile.

20 MAv VI k.58cd.

21 Cf. MAv VI kk.185, 186 et MAVBh: chos rnams ran bzin med pa fiid || mkhas pas
ston pa fiid ces bshiad [/ ston fiid de yan ston fiid kyi [/ no bos ston par *dod pa yin [/
ston fid ces bya’i ston nid gan [/ ston riid ston fid du ’dod de || ston #iid dnos po’i
blo can gyi [/ *dzin pa bzlog phyir gsuns pa yin [/ ji skad du | de la ston pa fiid ston
pa #id gan Ze na | chos rnams kyi ston pa #id gan yin pa’i ston pa fid des ston pa
fiid ston pa ’di ni | ston pa fid ston pa fiid ces bya’o Zes gsuns so [|. «Les savants
désignent ’absence de nature propre des dharma [par le terme] Vacuité, et, de plus,
ils affirment que cette Vacuité est vide de la nature propre de Vacuité. Le fait que la
Vacuité est vide de Vacuité, c’est ce qu’on admet comme siinyata-sinyata, qui a été
enseignée [par le Bouddha] afin d’éliminer 1’attachement chez ceux qui congoivent
la Vacuité comme entité. Comme il est dit [dans la Prajiiaparamitad): Alors, qu’est-
ce que la Vacuité de Vacuité ? La Vacuité qui est vide de Vacuité au sens de Vacuité
des dharma, voila ce qu’on appelle Vacuité de Vacuité» (cf. traduction allemande,
TAUSCHER (1981), pp. 72-73).



LE DBU MA’I BYUN TSHUL 905

Puisque vous ne pouvez pas admettre qu’il y a chez les nobles mahayanistes
une maniére de comprendre la Vacuité qui est supérieure a celle des Sravaka
et des Pratyekabuddha, il est évident que, pour vous, les Sravaka et les
Pratyekabuddha devraient avoir une compréhension parfaite de 1’absence
d’identité des choses (chos kyi bdag med, dharmanairatmya).22

Puisque vous acceptez comme étant établis par une connaissance valable les
douze personnes-agents (byed pa’i skyes bu) tels que la Personne (gan zag,
pudgala), 1e Moi-sans-plus (na tsam), etc., [votre position] serait identique a
[celle des] hérétiques.23

22 Cf. Lam rim chen mo 186a2-5: mgon po Klu sgrub kyis kyan [ sans rgyas ran sans

23

rgyas rnams dan [/ fian thos rnams kyis ries bsten pa’i [[ thar pa’i lam ni gcig hid
khyod || gzan dag med ces bya bar ties || zes Ser phyin la bstod pas fian ran rnams
kyan de la brten la | des na Ser phyin la yum %es kyan gsuns pas theg pa che chun
ghiis ka’i sras kyi yum yin pas ston #iid rtogs pa’i Ses rab kyi theg pa che chun ’byed
pa min gyi [ byan chub kyi sems dan spyod pa rlabs che ba rnams kyis ’byed pa yin
te [ Rin chen phren ba las [ nan thos theg pa de las ni [ byan chub sems dpa’i smon
lam dan [/ spyod pa yons bstio ma bsad des || byan chub sems dpar ga la *gyur [/ Zes
lta bas ma phye %in spyod pas phye bar gsuns so //. «Puisque le protecteur Nagarjuna
rend hommage a la Prajfiaparamita en disant: «Suivie par les Bouddha, les Pratyeka-
buddha et les Sravaka, tu es le seul chemin de la délivrance, et il n’y en a certainement
pas d’autre»*, les Sriavaka et les Pratyekabuddha s’apppuient eux aussi sur cette
[Prajiiaparamita]. Elle est donc la mére des fils aussi bien mahayanistes que hina-
yanistes, puisque [Nagarjuna] appelle la Prajfiaparamita aussi «mére» [dans la
Prajniaparamita-stotra]**. Par conséquent, les mahayanistes et les hinayanistes ne
sont pas différenciés par leurs prajiia qui réalisent la Vacuité; [les mahayanistes]
sont différenciés [des hinayanistes] par leur bodhicitta et leurs pratiques exaltées.
Lorsque [Nagarjuna] dit dans la Ratnavali: «Ni le veeu de bodhisattva ni le transfert
[des mérites provenant] des pratiques n’étant enseignés dans le véhicule des Sravaka,
comment deviendrait-on bodhisattva en suivant le [véhicule des Srﬁvaka] U i ||
affirme que [les deux véhicules] sont différenciés selon leurs pratiques, mais pas
selon leurs vues philosophiques» (*Prajfiaparamita-stotra k.17: buddhaih pratyeka-
buddhais ca sravakais ca nisevita | margas tvam eka moksasya nasty anya iti
niscayah [[; ** cf. ibid. k.6: sarvesam api viranam parartha-niyatatmanam | yadhika
Janayanti ca mata tvam asi vatsala [/, *** Ratnavali IV. 90: na bodhisattva-pranidhir
na carya-parinamana/uktah sravaka-yane ’smad bodhisattvah kutas tatah/[). Cf.
aussi Dran nes legs bsad sfiin po 74b1-2: ... gan zag dan chos don dam par med pa
dan yod pa’i tshul de Ita yin dan bdag med giiis kyan bsad pa Itar bya dgos la [ de’i
tshe chos bdag grub mthas yod par khas len na gan zag gi bdag med rtogs pa ’on sa
med pas ’Jug ’grel las kyan [chos la bdag tu ’dzin pa mi dor na gan zag gi bdag med
mi rtogs par gsuns so /[ de’i phyir fian ran gis kyan bdag med giiis rtogs dgos so [/.

Ici Sakya mchog ldan met en question la double définition que donne Tson kha pa
de I’identité de la personne: 1’atman a réfuter par un raisonnement (rigs pa, yukti) et



906 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

S’il n’y avait pas de compréhension correcte de 1’identité de la personne
(gan zag, pudgala) et de I’absence de 1’identité de la personne (gan zag gi
bdag med, pudgala-nairatmya) dans les Abhidharma mahayanistes et hina-
yanistes, il s’ensuivrait qu’on ne pourrait pas faire la distinction entre
bouddhistes et hérétiques.

Si,

lorsqu’on pénétre dans la vraie condition de I’existence (gnas tshul bden

pa), les trois, c’est-a-dire I’indice logique (rtags, linga), I’attribut [a
prouver] (chos, dharma) et 1’objet [de discussion] (don, artha = paksa,
dharmin),24 étaient établis par une connaissance valable, il serait clairement
impossible de réfuter le raisonnement autonome (ras rgyud).2>

24

25

celui & accepter sur le plan pratique (tha sfiad du). Le premier est celui congu
comme étant établi par nature propre (ran gi rio bos grub pa) sur la base du dernier
saisi par la vue fausse innée sur la personnalité (’jig Ita lhan skyes). Cf. Lam rim
chen mo 427a6-b2: de Iltar na ran gi no bos grub pa’i ran bzin tsam la bdag tu bZag
pa dan na’o siiam pa tsam gyi blo’i yul la bdag tu byas pa giiis las [ dan po ni rigs
pa’i dgag bya yin la phyi ma ni tha sfiad du *dod pas mi ’gog go [/ des ni ’jig lta
lhan skyes kyi dmigs pa mi ’gog par ston gyi de’i rnam pa’i *dzin stans ni ran gi no
bos grub pa’i na yin pas de mi gog pa min te [ dper na sgra rtag ’dzin gyi dmigs pa
sgra mi ’gog kyan de’i zen yul sgra rtag pa ’gog pa mi ’gal ba bZin no /. Tandis que
cette double définition de Tson kha pa a pour but de garder le principe de causalité
sans qu’on doive admettre 1’établissement par caractére propre, pour Sakya mchog
ldan, accepter un atman quelconque qui n’est pas nié par un raisonnement n’est rien
d’autre qu’admettre 1’arman établi par nature propre tel que le congoivent les héré-
tiques. La liste des «douze» personnes-agents a laquelle Sakya mchog ldan se référe
parait quelque peu inhabituelle. Pour la liste traditionnelle, voir Paficavimsati p.19,
1.6-7. Voir aussi MAY (1959), p. 300; LA VALLEE PoussiN (1923-31), tome 5, p. 245.

Cf. Bod rgya tshig mdzod chen mo s.v. rtags chos don gsum: rtags Zes pa sgrub
byed dan | chos zes pa bsgrub bya’i chos dan [ don Zes pa bsgrub gzi’am rtsod gZi
bcas gsum mo [|. Cf. aussi Vadanyaya, p. 18: ... atha va siddhih sadhanam, tad-
angam dharmo yasyarthasya vivadasrayasya vada-prastava-hetoh sa sadhanangah.

Il s’agit ici de la distinction entre les Madhyamika qui acceptent I’utilisation des
raisonnements autonomes (i.e. les ran rgyud pa, *svatantrika) et ceux qui, comme
Tson kha pa, les répudient (i.e. les thal *gyur ba, *prasangika). Sakya mchog ldan,
comme de nombreux autres penseurs tibétains, semble comprendre ran rgyud
comme étant simple raisonnement formel (prayoga) ou, selon les exigences de la
logique de Dignaga et Dharmakirti, les termes sont établis par les deux partis dans le
débat moyennant des pramana. Pour Sakya mchog ldan, accepter que les termes
soient établis par des pramana équivaut donc a accepter le ran rgyud. Toutefois,
I’argument de Sakya mchog Idan ne touche probablement pas Tson kha pa, car ce



LE DBU MA’I BYUN TSHUL 907

Si le sens du Milieu n’était pas enseigné dans les ouvrages de Bhavaviveka,
le fait que Candrakirti cite Bhavaviveka comme autorité, en disant;26

26

dernier ajoute une exigence ontologique dans son explication du ran rgyud, a savoir
que les termes dans un ran rgyud soient établis, sur le plan de la vérité convention-
nelle, par leurs caractéres propres (tha siiad du ran gi mtshan #id kyis grub pa).
Chose curieuse, la position de Sakya mchog ldan sur le ran rgyud ressemble a la
premiere des quatre positions adverses (pirvapaksa) sur le ran rgyud que réfute
Tson kha pa dans le Lam rim chen mo, position qui est également critiquée dans le
rTsa ba’i ses rab kyi dka’ gnad chen po brgyad et autres textes. Cf. Lam rim chen
mo 434b2-3: *di ni tshul gsum tshad mas grub pa’i rtags kyis byed na ran rgyud dan
tshul gsum khas blans kyi mthar thug pa tsam gyis byed na thal ’gyur du ’dod par
snan no [/. Ce premier piirvapaksa dans le Lam rim chen mo est attribué a Jayananda,
le commentateur du Madhyamakavatara, qui prétendait que les Prasangika n’acceptent
pas que la raison logique et sa validité soient établis par des pramana. Cf. YOSHI-
MIzU (1993), p. 210ff.

Enfin, en filigrane, on trouve aussi, dans ce bref passage de Sakya mchog Idan,
des thémes du débat tibétain sur la question du chos can mthun snan ba («les sujets
qui paraissent d’une fagon similaire [aux deux partis]»), un débat qui concerne
interprétation de certains passages dans la Prasannapada p. 26ff. L’idée centrale
est que celui qui accepte le ran rgyud doit accepter que les sujets paraissent de
maniére similaire aux pramana des deux partis. Voir TILLEMANS (1990), fn. 95 pour
des définitions de ran rgyud chez les dGe lugs pa; voir aussi TILLEMANS (1992), n. 5
pour le passage en question de la Prasannapada; voir aussi LOPEZ (1987), p.78 et
passim pour les explications sur le chos can mthun snan ba. Tson kha pa, mKhas
grub gje, et les dGe lugs pa généralement, interprétent 1’idée du chos can mthun snan
ba de fagon a ce que le simple fait que les termes soient établis (grub pa tsam) par
les pramana des deux partis, n’implique ni ’acceptation de chos can mthun snan ba,
ni I’acceptation du ran rgyud. Le chos can mthun snan ba est une exigence plus
forte: il faut que les termes soient établis par les deux pramana d’exactement la
méme fagon. Voir mKhas grub rje, sTon thun chen mo 157ff. Selon les dGe lugs pa,
un réaliste et un Madhyamika ont deux positions incompatibles sur la nature et le
fonctionnement des pramana, et c’est pour cette raison que le ran rgyud et le chos
can mthun snan ba sont impossibles dans un débat entre ces deux adversaires. Bref:
pour le réaliste, un pramana est non-erroné lorsqu’il saisit les objets comme étant
établis par leurs caractéres propres (ran gi mtshan fiid kyis grub pa); pour les
Madhyamika, selon Tson kha pa et mKhas grub, il y a bel et bien des pramana, mais
ces derniers sont toujours erronés ("khrul pa), car les objets y paraissent établis par
leurs caractéres propres, alors qu’ils ne le sont pas.

Cf. Madhyamakasastrastuti k.11ab: drstva tac chatakadikam bahuvidham siitram
gabhiram tatha vrttim capy atha buddhapalita-kytam siksmam (lire sitktam, cf. tib.
legs bsad) ca yad bhavina |, tib.: brgya pa la sogs de dag dan ni de bZin mdo sde zab
mo rnams man dan || sans rgyas bskyans kyis mdzad pa’i *grel pa mthon nas legs
ldan byed kyis legs bsad dan ||.



908 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

«ce que Bhavaviveka a correctement expliqué...»,
serait évidemment impropre.

S’il se trouvait, dans le contexte [du Milieu], une perception (mnon sum,
pratyaksa) et une inférence (rjes dpag, anumana) qui saisissent la Vacuité,
il y aurait contradiction avec ce qui est dit dans le Bodhicaryavatara:27

«L’absolu n’est pas du domaine de 1’esprit»,

et contradiction avec ce qui est dit dans un sitra cité dans le Madhyama-
kavatara-bhasya,?8 selon lequel la vérité absolue dépasse méme le domaine
des Omniscients, et contradiction avec ce que dit Atisa [dans le Satya-
dvayavatara):29

«La perception et I’inférence sont inutiles»,

«[L’absolu] ne peut pas étre réalisé par les deux sortes de connaissances, [c.-a-d.
la connaissance] non conceptuelle et [la connaissance] conceptuelle. Ainsi dit le
savant maitre Bhavya».

Il y a non seulement [contradiction avec les autorités textuelles], mais il y a
aussi réfutation par la logique: [I’existence d’June perception qui prend pour
objet direct I’exclusion (Idog pa, vyavrtti) consistant en 1’élimination de
I’hétérogeéne (gZan sel, anyapoha) est niée par des raisonnements logiques
formulés par 1’auteur du Pramanavarttika.3!

27 BCA IX k.2c: buddher agocaras tattvam.

28 Cf. MAvBh ad MAv VI k.29: lha’i bu don dam pa’i bden pa ni rnam pa thams cad
kyi mchog dan ldan pa thams cad mkhyen pa fiid kyi ye sSes kyi yul gyi bar las ’das
pa yin te |. «La vérité absolue, 6 Devaputra, dépasse le domaine de la sagesse de
I’Omniscient qui posséde toutes les excellences...». Cf. skt. BCAP ad BCA IX k.2:
... sarvakaravaropeta-sarvajhiia-jiiana-visaya-bhava-samatikrantam paramartha-
satyam iti vistarah //.

29 SDAk.13ab
30 SDA k.14bcd.

31 Cf., par exemple, PV IV k.133 = PVin III k.30 (D. 200a7-bl): tad eva ripam
tatrarthah sesam vyavrtti-laksanam | avastu-ripam samanyam atas tan naksa-
gocarah [|. «<C’est uniquement cette nature qui est I’objet de cette [connaissance
auditive]. Le reste est des universaux qui sont caractérisés par 1’exclusion [des
hétérogénes] et qui sont par nature irréels; par conséquent, ils ne sont pas I’objet de
I’organe de sens».



LE DBU MA’I BYUN TSHUL 909

§ 11. En plus, vous expliquez la Vacuité comme négation de I’objet a nier
qui n’est pas établi par une connaissance valable, [négation] sur la base du
sujet qui est a son tour établi par une connaissance valable. Ce type
d’explication est contradictoire non seulement avec I’enseignement explicite
de la Prajnaparamita, mais également avec ce qui est explicitement dit dans
le traité de Candrakirti lui-méme appliquant a tous les sujets [le raisonne-
ment suivant]:32

«Puisqu’il a pour nature propre ceci, I’ceil est vide de 1’ceil...».

En outre, il y a réfutation par le raisonnement logique suivant: la Vacuité
comprise dans le sens qu’une chose, telle qu’un pot, qui est établie par une
connaissance valable, est vide de 1’objet de négation qui, a son tour, n’est
pas établi par une connaissance valable, est la pire méme des Vacuités figu-
rant dans les traités de ceux qui professent le gZan ston. Car il s’agit d’une
compréhension [de la Vacuité] dans le sens de 1’étre vide d’un objet de
négation qui est une nature imaginée (kun brtags, parikalpita) compléte-
ment dépourvue de caractéres (mtshan riid, laksana), [négation effectuée]
sur la base d’un sujet qui est une nature dépendante (gZzan dban, paratantra)
impure.

[Objection:] L’explication dans cette tradition [du gZan ston] que tous les
objets de connaissance (Ses bya, jrieya) sont vides d’eux-mémes (ran ston),

n’est pas capable de rejeter les objections telles que celles qui sont posées
dans des sections [des Miilamadhyamakakarika ou 1’adversaire dit]:33

«Si tout est vide dans ce monde...».

[Réponse:] Elle n’en est pas incapable, car nous répondons a ces [objections]
en citant [le texte suivant]:34

«En se basant sur les deux vérités, les bouddhas enseignent la Loi...».

Comment [ce passage réfute-t-il de telles objections] ? Certes, en général
lorsqu’on fait la distinction entre les deux vérités, 1’inexistence prédomine

32 MAv VIk.18lab.

33 MMK XXIV k.1: yadi siinyam idam sarvam udayo nasti na vyayah | catirnam arya-
satyanam abhavas te prasajyate [f; ibid. XXV k.1: yadi sinyam idam sarvam udayo
nasti na vyayah [ prahanad va nirodhad va kasya nirvanam isyate //.

34 MMK XXIV k.8ab: dve satye samupasritya buddhanam dharma-desana |.



910 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

sur le plan absolu, mais ces objections posées par les réalistes (dros smra
ba) sont des objections qui réfutent les conventions en invoquant 1’absolu
comme raison logique. — Nous y répliquons en disant: «car cela existe sur le
plan conventionnel».35 Il est dit [dans I’Abhisamayalamkara]:36

35

36

37

«Les enseignements tels que [celui de] I’«incalculable», etc., ne résitent pas a
1’absolu. Ils sont considérés sur le plan conventionnel comme émanations de la
compassion du Muni».37

L’adversaire, en suivant la version de Tson kha pa, n’accepte pas que le Ran ston
signifie que toute chose est littéralement vide d’elle-méme (pour lui, une cruche
(bum pa), par exemple, n’est pas vide de cruche, mais uniquement de «cruche
établie par caractére propre (bum pa ran gi mtshan fid kyis grub pa)»). Or, pour
appuyer sa version de Ran ston, I’adversaire fait allusion ici 4 un argument dans les
MMK, ot un réaliste prétend que production, destruction, et donc les quatre vérités
et le nirvana, seraient inexistants si toute chose était vide. Selon I’adversaire de
Sakya mchog ldan, le fait que les choses soient littéralement vides d’elles-mémes
entrainerait leur inexistence compléte, et donc I’inévitabilité des conséquences
absurdes évoquées par le réaliste dans les MMK. Sakya mchog Idan y réplique en
rappelant la distinction entre les deux vérités: une chose peut exister conventionnel-
lement, bien qu’elle soit vide d’elle-méme, et donc inexistante, sur le plan de la
vérité absolue.

AA 1V Kk.55: asamkhyeyadi-nirdesah paramarthena na ksamah | krpa-nisyanda-
bhiitas te samvrtyabhimata muneh [/.

Cette citation de 1’Abhisamayalamkara est suivie par le colophon ou 1’on trouve les
informations suivantes sur la composition du dBu ma’i byun tshul:

— (1) Sakya mchog 1dan composa le dBu ma’i byun tshul selon la sollicitation d’un
patriarche de I’ordre de Karma pa («Karma par grags gan gis bkas bskul nas...»).
Bien que le nom de ce Karma pa ne soit pas précisé, il s’agit sans aucun doute du
septiéme rGyal dban Karma pa Chos grags rgya mtsho (1454-1506), qui était en
termes intimes avec notre auteur (cf. VAN DER Kuup (1983), p. 16).

— (2) Lieu de composition: le monastére de gSer mdog can de la région de g-Yas ru
du Tibet central (gTsan) («gTsan g-Yas ru’i chos kyi grwa | gSer mdog can du rie
bar sbyar nas...»).

— (3) Copiste du texte (yi ge pa): le dBu ma’i byun tshul fut copié par un certain Kon
ston Chos kyi rgyal mtshan (dpal bzan po), qui offrit la copie au temple de Ra sa
(= |Ha sa) ’Phrul snan. Faute d’information sur Chos kyi rgyal mtshan, il est impos-
sible de savoir s’il s’agit de la copie originale du texte ou d’une reproduction.



LE DBU MA’I BYUN TSHUL 911

TEXTE
II1-iii
gsum pa dgag sgrub cun zad bgyis te mjug bsdu ba la gsum ste /

III-iii-1 dbu ma’i nos ’dzin (17b4) rgya chun na chos spon gi fies dmigs
yod par bstan /

III-iii-2 rgya che $os de’i nos ’dzin gZzan du byas pas lun dan ’gal bar bstan /

III-iii-3 phyis byon dbu ma’i nos dzin ran la grags pa’i lun dan ma mthun
pa’o //

HT-iii-1

§ 1. dan po ni / dus (17b5) phyis Gans can gyi ljons na grub mtha’ smra ba
bzi’i rtse mo’i dbu ma dan / de’i gzun lugs ni Thal Ran par grags pa dag las /
gzan la nos mi ’dzin cin / dbu ma de yan chos thams cad bden pas ston pa’i
med par (17b6) dgag pa kho na’o Zes ’chad / de skad du ’don pa ’dis ni / bka’
’khor lo gsum pa dgons ’grel gyi bstan bcos dan bcas pa dag la dnos por
smra ba fiid du skur pa btab pas chos spon gi las bsags pa ni / rje (17b7)
btsun Ma pham pa fiid kyis lun bstan pa yin te / ji skad du /

de phyir rgyal bas ches mkhas ’jig rten *di na yod min te //
zZes sogs kyis bstan pa de iiid do //

§ 2. 'phags pa Thogs med kyis gzun ’grel mams su nes don gyi (18a1) dbu ma
ma bstan na / rgyal ba fiid kyi dran nes ’byed par lun bstan pa dan ’gal lo //

§ 3. des ¥Gyud bla’i ’grel pa thal *gyur du bkral lo Zes zer mod / ’grel pa de
ni Zla ba grags pa’i ’grel tshul dan mi (18a2) mthun par dpyod ldan sus bltas
kyan mnon sum gyis grub pas zer ba tsam du zad pas / snags kyi dbu ma
med par dgag pa fiid du bsad na / mam kun mchog ldan gyi ston pa fiid nos
ma zin pa dan / de las gZan gan du nos (18a3) bzun yan lun gis gnod pa dan /
bde ston zun ’jug nos ma zin pa dan / $es dan $es bya gcig pa’i sku sogs ji
Itar *chad / de dag kun rdzob bden par chad pa ni / snags lugs kyi don dam
pa’i bden pa la skur pa btab pa (18a4) kho nar ma zad / Dus kyi ’khor lor |
nim pa’i $in las rgun ’brum dan / dug gi lo ma las bdud rtsi dan / tshans pa’i
§in las padmo mi "khruns pa’i dpes / med par dgag pa’i ston pa fiid de / bde
chen dan zun du ’jug pa’i ston (18as) fiid yin pa gsal bar bkag go //



912 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

III-iii-2

§ 4. giiis pa ni / ’khor lo gsum pa dgons ’grel dan bcas pa nas ’byun ba’i don
dam pa’i bden pa’i nos ’dzin / gzun ’dzin rdzas gZzan gyis ston pa’i ston fiid
las gon du ma ’phags (18a6) pas / dnos por smra ba fiid do Zes zer mod /
gzun lugs de dag ni de Ita bu’i ston fiid kyi nos ’dzin yod pa ma yin gyi / ’o
na ci Zig yod ce na / phyi rol gyi don la sogs pa’i gzun ba kun brtags ji siied
pa dan / der snan ba’i (18a7) rnam $es sogs ’dzin pa kun brtags ji siied pa /
ran gi no bos ston pa fiid du gtan la phab nas / de’i lhag mar lus pa’i ran bzin
rnam dag gi ye $es ’ba’ Zig la don dam pa’i bden par gsuns pa’o //

§ S. de bden grub (18b1) tu *dod pa dbu mar mi run no siiam na / khyed kyis
kyan bden ston don dam par khas blans pas der mi run ste / don dam pa’i
bden par grub nas bden par ma grub pa’i khyad par ni / shon gyi gzun lugs
tshad ma dan ldan mi ldan gan (18b2) nas kyan ma byun o //

§ 6. gal te gzun lugs de dag nas byun ba’i nies don rje btsun Byams pas dbu
mar bsad kyan / Legs ldan *byed dan / Zla grags kyis? dbu ma’i lugs ma yin
par bsad pa de giiis dban btsan no sfiam na ni / ’o (18b3) na de dag gi bsad pa
la yan Thogs med Zabs kyis mdo drans nas / skur *debs kyi Ita bar bsad cin /
rgya gar ba’i man nag gi gzun dan / mdo sde dag na no bo fiild med par smra
bas ’chad pa’i ston pa fiid de la / bems po’i ston (18b4) pa fiid dan / chad pa’i
ston pa fiid dan / thal byun ba’i ston pa fiid ces / nes don gyi nos ’dzin tshul
phyogs giiis ka la / tshad ldan gyi gzun dag na dgag pa phyogs re ba re
mdzad yod pas na dgons don zab mo dag la ma brtags (18bs5) par phan tshun
du gcig gis cig $os ’gog par nus pa ma yin no //

II-iii-3

§ 7. gsum pa ni / Gans can du phyis byon pa dag na re / ston pa fiid ces bya
ba’i nes don zab mo ’di ni Zla ba grags pa’i gzun las gZan du yod pa ma yin
te / ji (18b6) skad du /

’di las gZan na chos ’di ni //

ji 1tar med pa de bzin du //

’dir ’byun lugs kyan gZan na ni //

med ces mkhas mams nes par mdzod //
ces gsuns pas so //

a. Ms: kyi.



LE DBU MA’I BYUN TSHUL 913

§ 8. A. de yan chos can tshad grub kyi sten du / dgag bya ran (18b7) gi
mtshan fiid kyis grub pas ston pa’o // de las gzan du mo géam? gyi bu Ita bu
bden med du bsgom pas / sgrib pa’i sa bon ci Zig spon bar nus Zes ’chad cin /
de’i rgyab rten du / Zla bas mam rig pa bkag pa’i gzun rmams (19a1) Legs
ldan ’gog pa’i gzun du sbyor bar byed pa dan /

B. ston fiid gtan la phebs pa’i tshe dgag bya logs su nos ma bzun na chad
pa’i mthar lhun no Zes *chad pa dan /

C. snags kyi bde ston zun ’jug kyan de Ita bu’i (19a2) ston pa iiid de yul can
bde ba chen pos rtogs pa la *chad dgos te / dper na brtse ba siiin rje chen pos
ston pa fiild mnon sum du rtogs pa la / ston fiid sfiin rje’i siiin po can du
’chad dgos pa bZin / Zes gsun no //

§ 9. de skad ces zer ba de (19a3) thams cad ni ran gan la khuns su byed pa’i
gzun mtha’ dag dan mi mthun te / dbu ma’i gzun las ni / spros pa’i mtha’
bzi sel dgos par bsad la / khyed kyis ni / don dam du yod pa’i mtha’ dan /
tha sfiad du med pa’i (19a4) mtha’ giiis sel ba las gZan ma b$ad / gzun du ni /
gilis min gyi mtha’ sel ba / gfiis yin gyi mtha’ khegs pa la thug pa dan / med
mtha’ khegs pa yod mtha’ khegs pa la rag lus pa sogs phan tshun spans pa’i
’gal zla gcig khegs pa na cig $os kyan (19a5) khegs par gsuns la / khyed cag
gis ni / dnos ’gal gfiis las gcig bkag pa na gcig $os don gyis grub pa gzun $in
fiid du byed pa dan / de gZun dan ’gal ba yan gzun du ni rten ’brel gyi go ba
Itos grub dan / (19a6) de’i go ba ni / ji skad du /

phan tshun don la brten pa’i grub pa ni //
grub min fiid ces rgyal ba rnams kyis gsuns //

zes ma grub pa fiid la b$ad pa’i phyir dan / lugs *dir yin pa bkag $ul min¢ pa
sogs grub na / dgag bya bkag (19a7) $ul du chos gZan ’phen par thal ba dan /
spros mtha’ thams cad mi ’gog par gsaldba’i phyir ro //

§ 10. khyed cag gis ni dbu ma’i rtags kyi dgag bya ran gi mtshan fiid kyis
grub pa las gzan mi ’chad pa de’i tshe chad pa’i mtha’ dan med (19b1) pa’i
mtha’ *gog ma nus pas na / ston pa fiid ston pa fiid gsuns pa dgos med du
thal bar *gyur ba dan /

b. Ms: $am.
C. Ms:yin.
d. Ms: bsal.



914 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

fian ran gi ston fiid rtogs tshul las lhag pa theg chen ’phags pa la khas len ma
nus pas / fian ran la chos kyi bdag (19b2) med rtogs tshul yons su rdzogs pa
yod par gsalé ba dan /

gan zag dan na tsam sogs byed pa’i skyes bu bcu giiis sogs tshad grub tu
khas blans pas mu stegs dan mtshuns pa dan / theg pa che chun gi chos
mnon pa na / (19b3) gan zag gi bdag dan bdag med kyi nos ’dzin rnam dag
med na phyi nan gi $an ma phyed par thal ba dan

gnas tshul bden pa la Zugs pa’i tshe rtags chos don gsum tshad mas grub na /
ran rgyud *gog ma nus par gsal/ ba (19b4) dan /
Legs ldan gyi gzun du dbu ma’i don ma bstan na / ji skad du /

Legs ldan gyis legs gan bsad dan //
Zes Zla bas lun du drans pa mi ’thad par gsal9 ba dan /
’di skabs ston fiid rtogs pa’i mnon sum dan rjes (19b5) dpag yod na / sPyod
Jugtu/

don dam blo yi spyod yul min //

zes dan / *Jug ’grel sogs su drans pa’i mdo las don dam pa’i bden pa de ni
mam pa thams cad mkhyen pa iiid kyi yul las kyan ’das par gsuns (19b6) pa
dan / A ti $as /

mnon sum rjes dpag dgos pa med //
ces dan /

rtog bcas rtog pa med pa yi //
Ses pa giiis kyis mi rtogs Zes //
slob dpon mkhas pa Bha bya gsuns //

zes sogs dan ’gal ba kho nar ma (19b7) zad / rigs pas kyan gnod de / 1dog pa
gzan sel dnos kyi gZal byar byed pa’i mnon sum ni »Nam ’grel mdzad pa’i
rigs pas khegs so //

e. Ms: bsal.
f. Ms: bsal.
g- Ms: bsal.



LE DBU MA’I BYUN TSHUL 915

§ 11. gZan yan chos can tshad grub kyi sten du dgag bya tshad mas ma grub
(20a1) pa bkag pa’i ston pa fiid kyi *chad tshul ’di ni / Ser mdo ’i dnos bstan
dan ’gal ba kho nar ma zad / Zla ba fiid kyi bstan bcos las / ji skad du /

gan phyir de yi ran bzin de //
yin phyir mig ni (20a2) mig gis ston //

Zes sogs chos can thams cad la sbyar nas dnos su gsuns pa dan / rigs pas
kyan bum pa Ita bu tshad mas grub pa’i don Zig / dgag bya tshad mas ma
grub pas ston pa’i ston pa fiid ’di ni / gZan (20a3) stonn du smra ba’i gzun las
’byun ba’i ston fiid kyi nan nas kyan tha $al Zig ste / chos can ma dag gzan
dban gi sten du dgag bya mtshan fiid yons su chad pa’i kun brtags kyis ston
pa la nos bzun ba’i phyir /

lugs (20a4) ’dir $es bya thams cad ran ston du bsad pa de / ji skad du /
gal te *di dag kun ston na //

zes sogs kyi skabs nas bsad pa’i rtsod pa spon bar ma nus so sfiam na / mi
nus pa ma yin te / de la ni / ji skad du /

sans (20a5) rgyas rnams kyis chos bstan pa //
bden pa giiis la yan dag rten //

zes sogs kyis len thebs pa’i phyir / ji Itar na / spyir bden pa giiis so sor phye
ba’i tshe / don dam du med pa fiid dban btsan yan / dnos smra ba’i rtsod
(20a6) pa de ni / don dam rtags su bkod nas kun rdzob sun ’byin par byed
pa’i rtsod pa yin pas / kun rdzob tu yod pa’i phyir / Zes pas lan thebs so // de
skad du /

grans med la sogs bstan pa rnams //
dam pa’i don du bzod ma yin //

(20a7) kun rdzob tu ni thugs brtse ba’i //
rgyu mthun de dag thub pa bzed //

cesgsunsso// [/



916 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

REFERENCES ET ABREVIATIONS

AA Abhisamayalankara. OBERMILLER, E et Th. STCHERBATSKY (éds.), Abhi-
samayalankaraprajfiaparamita-upadesa-sastra, The Work of Bodhisattva
Maitreya, Bibliotheca Buddhica 23, St. Pétersbourg, 1929 (réimp. Tokyo,

1977).
BCA Bodhicaryavatara. Voir BCAP.
BCAP Bodhicaryavatara-patfijika. VAIDYA, P.L. (éd.), Bodhicaryavatara of

Santideva, with the commentary Pajijika of Prajfiakaramati, Buddhist
Sanskrit Texts 12, Darbhanga, 1960.

CABEZON, J.I. (1992). 4 Dose of Emptiness, An Annotated Translation of the sTong thun
chen mo of mKhas grub dge legs dpal bzang, Albany N.Y.: State
University of New York Press.

Jo nan pa Kun dga’ grol mchog. Pandita chen po Sakya mchog ldan gyi rnam par thar
pa 2ib mo rnam par *byed pa. Collected Writings of Sakya mchog ldan,
Vol. 16.

Jo nan pa Taranatha. Zab don khyad par fier gcig pa. Vol. 4 dans The Collected Works
of Taranatha. Sman rtsis Shes rig Dpe mdzod, Publié par C. Namgyal et
Tsewang Taru, Leh et'Delhi, 1982.

Kalacakratantra. BANERIEE, B. (éd.), A Critical Edition of Sri Kalacakratantrardja,
Calcutta: The Asiatic Society, 1985.

mKhas grub rje. sTon thun chen mo = Zab mo ston pa riid kyi de kho na #iid rab tu gsal
bar byed pa’i bstan bcos sKal bzan mig ’byed ces bya ba, Gurudeva Blo
bzan bstan ’dzin (éd.), mKhas grub rje’i gsun ’bum, Dharamsala: Tibetan
Cultural Printing Press, Vol. ka.

LA VALLEE PoussiN, L. de (1923-31). L’ Abhidharmakosa de Vasubandhu, traduction et
annotations, Mélanges chinois et bouddhiques XVI, 6 tomes, Paris.

Lopez, D. (1987). A Study of Svatantrika, Ithaca N. Y.: Snow Lion.

Matijusrimiilakalpa. VAIDYA, P.L. (éd.), Mahayanasiutrasamgraha Part 2, Buddhist
Sanskrit Texts 18, Darbhanga, 1964.

Madhyamakasastrastuti. éditée dans DE JONG, J.W., “La Madhyamakas$astrastuti de
Candrakirti”, Oriens Extremus 9, 1962, pp. 47-56.

MAv Madhyamakavatara. LA VALLEE POUSSIN, L. de (éd.), Madhyamakavatara
par Candrakirti, traduction tibétaine, Bibliotheca Buddhica 9, St. Péters-
bourg, 1907-12 (réimp. Tokyo, 1977).

MAvBh Madhyamakavatara-bhasya. Voir MAv.

May, J. (1959). Candrakirti, Prasannapada Madhyamakavytti, douze chapitres traduits
du sanscrit et du tibétain, accompagnés d’une introduction, de notes et
d’une édition critique de la version tibétaine, Adrien Maisonneuve, Paris.



LE DBU MA’I BYUN TSHUL 917

MMK Milamadhyamakakarika. LA VALLEE PoussiN, L. de (éd.), Mulamadhya-
makakarika de Nagarjuna, avec la Prasannapada commentaire de Candra-
kirti, Bibliotheca Buddhica 4, St. Pétersbourg, 1903-13 (réimp. Tokyo,
1977).

NAGAo, G.M. (1954). Tibetto Bukkyo Kenkyu, Tokyo: Iwanami Shoten.

Paricakrama. MIMAK], K et T. TOMABECHI (€ds.), Paficakrama, Sanskrit and Tibetan
Texts Critically Edited with Verse Index and Facsimile Edition of the
Sanskrit Manuscripts, Bibliotheca Codicum Asiaticorum 8, Tokyo: The
Centre for East Asian Cultural Studies for Unesco, 1994.

Paricavimsati. KIMURA, Takayasu (éd.), Paricavimsatisahasrika Prajriaparamita 11-111,
Tokyo: Sankibo, 1986.

Prasannapada. Voir MMK.

PV Pramanavarttika. MiYASAKA, Y. (éd.), “Pramanavarttika-karika (Sanskrit
and Tibetan)”, Acta Indologica 2, Narita, 1971-2, pp. 1-206.

PVin Pramanaviniscaya. D. (4211) ce 152b1-230a7.

RGV Ratnagotravibhaga. JOHNSTON, E.H. et T. CHOWDHURY (éds.), The Ratna-

gotravibhaga Mahayanottaratantra Sastra, Patna, 1950.

RUEGG, D.S. (1963). “The Jo nan pas: A School of Buddhist Ontologists According to
the Grub mtha’ 8el gyi me lon”, Journal of the American Oriental Society
83, 1963, pp. 73-91.

RUEGG, D.S. (1969). La théorie du Tathagatagarbha et du Gotra: Etudes sur la sotério-
logie et la gnoséologie du Bouddhisme, Publication de 1’Ecole Francaise
d’Extréme-Orient 70, Paris.

RUEGG, D.S. (1973). Le traité du Tathagatagarbha de Bu ston rin chen grub, traduction
du De bZin gSegs pa’i siiin po gsal 2in mdzes par byed pa’i rgyan,
Publication de I’Ecole Frangaise d’Extréme-Orient 88, Paris.

RUEGG, D.S. (1981). The Literature of the Madhyamaka School of Philosophy in India.
Wiesbaden: Otto Harrassowitz.

RUEGG, D.S. (1988). “A Kar ma bka’ brgyud Work on the Lineage and Traditions of the
Indo-Tibetan dBu ma (madhyamaka)”, dans GNoOLI, G. et L. LANCIOTTI
(éds.), Orientalia Iosephi Tucci Memorie Dicata. Rome: Istituto Italiano
per il Medio ed Estremo Oriente, pp. 1249-1280.

SCHERRER-SCHAUB, C.A. (1994). “Tendance de la pensée de Candrakirti, Buddhajfiana et
Jinakriya”, dans SKORUPSKI, T. et U. PAGEL (éds.), The Buddhist Forum
vol. III, Papers in honour and appreciation of Professor David Seyfort
Ruegg’s contribution to Indological, Buddhist and Tibetan Studies,
Londres: School of Oriental and African Studies, pp. 249-272.

SDA Satyadvayavatara. édité dans LINDTNER, Chr., “Ati$a’s introduction to the
two truths, and its sources”, Journal of Indian philosophy 9, 1981, pp.
161-214.



918 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

gSer mdog Pan chen Sakya mchog ldan (dri med blo gros). Collected Writings of Gser-
mdog Pan-chen Sakya-mchog-ldan. Reprinted by Nagwang Topgyal,
Delhi, 1988.

TAUSCHER, H. (1981). Candrakirti Madhyamakavatarah und Madhyamakavatara-
bhasyam, (Kapitel VI, Vers 166-226), Ubersetzt und kommentiert, Wiener
Studien zur Tibetologie und Buddhismuskunde 5, Vienne: Arbeitskreis fiir
Tibetische und Buddhistische Studien.

TILLEMANS, T. (1990). Materials for the Study of Aryadeva, Dharmapala and Candra-
kirti. The Catuhsataka of Aryadeva, Chapters XII and XIII, with the
Commentaries of Dharmapala and Candrakirti: Translation, Sanskrit,
Tibetan and Chinese Texts, Notes, Wiener Studien zur Tibetologie und
Buddhismuskunde 24 (2 tomes), Vienne: Arbeitskreis fiir Tibetische und
Buddhistische Studien.

TILLEMANS, T. (1992). “Tsong kha pa et al. on the Bhavaviveka-Candrakirti Debate”,
dans YAMAGUCHI, Z et S. IHARA (éds.), Tibetan Studies, Proceedings of
the 5th Seminar of the International Association of Tibetan Studies, Narita
1989, Narita, pp. 315-326.

Tson kha pa. Dran nes legs bsad shin po = Dran ba dan res pa’i don rnam par phye ba’i
bstan bcos Legs bsad siiin po, Gurudeva Blo bzan bstan *dzin (éd.), rJe’i
gsun ’bum, Dharamsala: Tibetan Cultural Printing Press, Vol. pha.

Tson kha pa. Lam rim chen mo = sKyes bu gsum gyis fiams su blan ba’i rim pa thams
cad tshan bar ston pa’i byan chub lam gyi rim pa, rle’i gsun ’bum, Vol.
ka

Tson kha pa. Rim lna rab gsal = rGyud kyi rgyal po dpal gSan ba ’dus pa’i man nag Rim
Ina rab tu gsal ba’i sgron me Zes bya ba, rJe’1 gsun 'bum, Vol. ja.

VAN DER Kuup, L. (1983). Contributions to the Development of Tibetan Epistemology
Jrom the eleventh to the thirteenth century. Wiesbaden: F. Steiner.

Vimalaprabha. DWIVEDI, V. et S.S. BAHULKAR (éds.). Vimalaprabhatika of Kalkin
Sripundarika on Srilaghukalacakratantrardja by Srimanjusriyasas, vol.
III. Sarnath, Varanasi: Central Institute of Higher Tibetan Studies, 1994.
(Tib.) D. (845) éri 1-469a7.

WILLIAMS, P. (1989). Mahayana Buddhism. The Doctrinal Foundations. Londres et New
York: Routledge.

YosHiMIzu, Ch. (1989). “Tson kha pa cho “Tantora 6 Kichijo Himitsushue Hiden
Goshidai o Akiraka ni suru Tomoshibi” yori ‘Raku Kii Musabetsu to iu
Ki to Hi no Imi o Setsumei suru’ Sho Wayaku”, Naritasan Bukkyo
Kenkyiisho Kiyo 12, pp. 11-20.

YosHiMizu, Ch. (1989a). “Tson kha pa no Mujoyugatantora Kaishaku”, Report of the
Japanese Association for Tibetan Studies 35, pp. 11-20.

YosHiMizu, Ch. (1993). “The Madhyamaka Theories Regarded as False by the dGe lugs
pas”, Wiener Zeitschrift fiir die kunde Stidasiens 37, pp. 201-227.



	Le dBu ma' i byun tshul de Śākya mchog ldan

