
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 49 (1995)

Heft: 4

Artikel: Le dBu ma' i byun tshul de kya mchog ldan

Autor: Tillemans, Tom J.F. / Tomabechi, Toru

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147203

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE DBUMA'I BYUN TSHUL DE SÄKYA MCHOG LDAN

Tom J.F. Tillemans & Toru Tomabechi, Lausanne

L'œuvre du savant Sa skya pa, gSer mdog Pan chen Säkya mchog ldan
(1428-1507) est d'une taille et d'une diversité extraordinaires et ne peut plus
être négligée par quiconque veut comprendre les développements
philosophiques tibétains. L. van der Kuijp, dans ses Contributions to the

Development of Tibetan Buddhist Epistemology, un livre qui continue à

faire autorité en la matière, nous a fourni la liste des textes où cet auteur
traite de l'epistemologie et de la logique bouddhiques (tshad ma)1; dans

l'appendice à cet article, nous donnons la liste des ouvrages traitant de

l'école dite «de la voie moyenne» (dbu ma, madhyamaka). Il est bien
entendu impossible de discuter en détail ici de la question complexe de

l'évolution de la pensée de ââkya mchog ldan, un tel projet nécessitant un
examen approfondi de tous ses écrits majeurs, dont certains sont particulièrement

volumineux. Nous devons donc nous borner à quelques remarques en

guise d'introduction.
La pensée de Säkya mchog ldan, du moins dans sa version mûre, est

considérée comme appartenant au courant Madhyamaka que l'on appelle
habituellement «Vide de l'hétérogène» (g£an stoh).2 Il s'agit d'une
philosophie syncrétique qui fut initialement formulée par les Jo nan pa au

quatorzième siècle - les antécédents indiens restent obscurs. Le gÉan stoh
Jo nan pa accepte l'existence d'un Absolu qui consiste en une gnose non
duelle (ghis med kyi ye ses), sans differentiation entre sujet ('dzin pa) et

objet (gzuh ba), un Absolu qui est vide de tout facteur qui lui est hétérogène

(gzan), à savoir tout élément ou qualité appartenant à la vérité relative (kun
rdzob, samvrti). La vue qui contraste avec le g£an stoh est le Rah stoh, qui
prétend que toute chose qui soit est vide de cette chose même (rah ston).

Selon le Grub mtha' sel gyi me loh du dGe lugs pa Thu'u bkwan Bio
bzah chos kyi ni ma (1737-1802), Säkya mchog ldan ne fut pas gÉan stoh

1 Voir van der Kuijp 1983), p. 17.

2 Voir p.ex. Ruegg (1963), l'introduction à van der Kuijp (1983), Williams (1989) p.
105-109.



892 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

pa pendant tout son parcours intellectuel, mais le devint à un âge relativement

avancé, lorsqu'il écrivit son notoire Lugs ghis rnam 'byed en 1489 (sa

mo bya lo) à soixante et un ans. Thu'u bkwan discerna donc trois phases
dans la pensée de Säkya mchog ldan: d'abord une jeunesse où il fut
Madhyamaka Rah ston pa, tenant une position assez semblable à celle des

Präsahgika tibétains, Pa tshab Ni ma grags (1054/5-?) et Éan Than sag pa;
ensuite, une période au milieu de sa vie où il fut proche de l'idéalisme
bouddhique de l'école cittamätra («pensée-sans-plus»); enfin âakya mchog
ldan devint Jo nan pa dans les dernières années de sa vie.3

Comment faut-il regarder cette tentative de mettre des étiquettes
familières à la pensée de Säkya mchog ldan? L'attribution d'une adhérence

au cittamätra reste très problématique.4 Signalons aussi que l'appartenance
prétendue de Säkya mchog ldan au gÉan ston de l'école des Jo nan pa,

P. 199: säka mchog pa ni dan po dbu ma / bar du sems tsam / mthar jo nah pa'i Ita
bar zen /. Toutefois, ce qu'il faut entendre par la phrase «cittamätra au milieu [de sa

vie]» (bar du sems tsam) n'est pas clair. Logiquement, il devrait s'agir de la
philosophie que l'on trouve dans le gigantesque ouvrage, le dBu ma'i rnam ries, qui fut
achevé en 1477, lorsque Säkya mchog ldan avait quarante-neuf ans. Mais il serait
difficile de considérer ce texte comme un ouvrage appartenant à l'école cittamätra.
Thu'u bkwan s'était-il trompé de date de composition du dBu ma'i rnam nesl Ou
pensait-il à d'autres textes Enfin, on peut pertinemment se demander si Thu'u
bkwan avait même lu Säkya mchog ldan, vu que les textes de cet auteur étaient
proscrits à l'époque où Thu'u bkwan écrivait.

Voir n. 3. Le dBu ma'i byun tshul, le Lugs gnis rnam 'byed, le Tshad ma'i chos byun
(composé en 1502), et d'autres textes de Säkya mchog ldan parlent de deux sortes de

Madhyamaka, à savoir, d'une part, le Madhyamaka des *Präsahgika et des *Svâ-
tantrika, ceux qui «nient l'être propre» (no bo nid medpar smra ba), et, d'autre part,
le rnal 'byor spyodpa'i dbu ma I rnam rig dbu ma (*yogäcäramadhyamaka I *vijnapti-
madhyamaka), i.e. la pensée de Maitreya interprétée par des auteurs tardifs tels que
Ratnäkaraeänti. Ce rnal 'byor spyodpa'i dbu ma I rnam rig dbu ma est, pour Säkya
mchog ldan, une pensée Madhyamaka qui est à contraster avec le sems tsam
(cittamätra) de la présentation traditionnelle des quatre écoles (grub mtha'). A noter que
le dBu ma'i byuh tshul rejette également l'idée que la pensée Yogäcära de Maitreya
soit cittamätra. Cf. f. 9b: byams chos barpa gsum gyi Ita ba sems tsam du gnas na /
de nas bsad pa'i lam Ina dari sa bcu dan / 'bras bu sans rgyas kyi sa'i rnam bzag
thams cad ji Ita ba ma yin par skur ba gdab dgos so //. Enfin, il faut noter que le
rnal 'byor spyodpa'i dbu ma et le rnam rig dbu ma sont souvent rapprochés par des

Tibétains du rnam brdzun dbu ma (*alïkâkâramadhyamaka); la position est appelée
également dbu ma chen po et gzan stoh. Voir van der Kuijp (1983) p. 39, Ruegg
(1981) p. 56, 122-124 et (1988) p. 1269.



LE DBUMA'IBYUN TSHUL 893

notamment à la philosophie de Doi po pa Ses rab rgyal mtshan (1292-1361)
et Jo nan Târanâtha (1575-?), doit être nuancée. En effet, Târanâtha lui-
même montra, dans son Zab don khyad par her gcigpa, vingt et une
différences qui séparent le gÉan ston des Jo nan pa de celui de Säkya mchog
ldan, bien qu'il essayât de minimiser leur importance en les appelant des

«différences mineures» (mi 'dra ba than thun). Certaines sont d'une importance

considérable, si bien qu'il faut probablement reconnaître qu'il y a un
écart réel entre les vues de Säkya mchog ldan et celles des Jo nah pa.5

En définitive, Säkya mchog ldan fut un penseur avec des idées fort
originales, qui posa de singuliers problèmes de classification à la scolastique
tibétaine. Si Thu'u bkwan dégagea trois courants de pensée à différents
stades de la vie de Säkya mchog ldan, il y eut une autre perspective sur ce

penseur, celle du Sa skya pa Nag dban chos grags (1572-1641), qui déclara

que Säkya mchog ldan fut un g£an ston pa déjà depuis sa jeunesse.6 Quoi
qu'il en soit, Säkya mchog ldan fit une répartition, qu'il pensa déjà trouver

Prenons quelques exemples représentatifs. Point 3 (f. 2b4-7): Säkya mchog ldan

accepte le Ran stoh comme étant plus «profond» (zab) dans l'élimination des

prapanca («proliférations») moyennant la pensée philosophique (Ita bas), et le g2an
stoh comme plus «profond» dans la pratique de la méditation. Doi po pa considère la

vue du Ran ston comme incorporée dans le g£an stoh, et ne pense pas que le Rah

stoh soit adapté à l'élimination de prapanca, car il y a risque de nier le réel (skur
'debs). Point 5 (f. 3a2-5): Säkya mchog ldan pense que la gnose non duelle (ghis
med kyi ye ses) ne «résiste pas à l'analyse» (dpyad mi bzod pa) pour déterminer si

elle est réelle ou non, alors que Doi po pa pense qu'elle y résiste. Point 6 (f. 3a5-6):
Säkya mchog ldan pense que la gnose non duelle est momentanée (skad cig ma),

non étemelle (rtag pa min) et sans persistance (gnas pa'i go skabs med pa), alors

que Doi po pa prend la perspective typique de Y Uttaratantra et dit qu'elle est

permanente, étemelle et stable (brtan pa). Points 7-8 (f. 3b6-7): pour Sâkya mchog
ldan, la gnose non duelle est une connaissance (sespa); donc elle est un phénomène
existant (dhos po) et un composé ('dus byas), alors que pour Doi po pa elle n'est ni

phénomène existant ni inexistante et elle n'est ni composée ni non composée. Points
18-19 (f. 5b3-6a4): pour Säkya mchog ldan l'être vivant n'a pas, dans son mental,

un véritable (mtshan nid pa) tathägatagarbha («nature de buddha») qui existe déjà
d'une façon développée, mais n'a que la cause (rgyu) de ce tathägatagarbha. Les

qualités (yon tan) de ce tathägatagarbha n'existent pas encore lorsque ce dernier
n'est qu'à l'état de cause. Pour Doi po pa, l'être vivant possède déjà le véritable

tathägatagarbha, et les qualités y sont présentes. Pour d'autres différences entre
Sâkya mchog ldan et Doi po pa, voir les remarques de Mi bskyod rdo rje traduites
dans Ruegg (1988) p. 1267-1268.

Voir van der Kuijp (1983) p. 14.



894 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

chez rNog lo tsä ba (1059-1109) et al, entre pensée philosophique (Ita ba)
et pratique méditative (sgom): il prétendit que le Ran ston convenait le
mieux à la philosophie dialectique destinée à éliminer la surimposition (sgro
'dogs), alors que le gÉan stoh décrivait les connaissances supérieures de la

méditation. Il semble bien - et c'est ce que nous confirme aussi le Zab don

khyadpar her gcigpa - que Säkya mchog ldan accorda une place nettement

plus importante au Rah stoh dans son système de pensée que le firent
d'autres g2an stoh pa tels que Doi po pa.7

La philosophie de Sâkya mchog ldan n'a pas manqué de susciter de

vives réactions au Tibet, particulièrement chez les dGe lugs pa, qui se

sentirent offensés par ses critiques, et qui, sans la moindre nuance, assimilèrent

sa position à celle des Jo nan pa, contre lesquels ils avaient un odium

Voir note 5. Cf. aussi dBu ma'i byuh tshul f. 8a2-4: zi ba 'tsho'i rjes su 'bran ba

gcig ni slob dpon sen ge bzah po ste / 'dis yum gyi don 'grel tshul / rnal 'byor spyod
pa'i tshul ltar 'grel bas / mtshan 'dzin 'gog tshul ho bo nid med pa'i rigs pa dah

sgom pas hams su myon bya rnal 'byor spyodpa'i lugs su bsad par ni gahs can pa
mtha' dag 'thun pa yin no //zi 'tshoyab sras kyis ni rnam 'grel mdzadpa'i dgohs pa
yan / sgro 'dogs gcod tshul gcig du bral sogs rah stoh gi rigs pa dah / nyams su

myon bya gzan stoh gi tshul du 'chad do zes lo tsä ba chen pos bkral zih / chen po de

hid kyan rnam 'grel gyi dgohs pa de ltar du bzed do // Dans le Lugs ghis rnam
'byed, on trouve des débats sur la question de savoir si les objets sur lesquels porte
la pensée philosophique sont les mêmes que ceux de la méditation. Grosso modo, la
réponse de Sâkya mchog ldan est que la dialectique et la méditation ne visent pas
d'objets radicalement séparés, car la dialectique sert à éliminer tout attachement aux
caractères (mtshan 'dzin) à l'égard de l'objet de la méditation, alors que cet objet lui-
même, i.e. le dharmadhätu (chos kyi dbyihs), n'est éprouvé que par la méditation.
Cf. Lugs gnis rnam 'byed f. 6a-b, où Sâkya mchog ldan s'efforce de démontrer la
complémentarité des deux collections d'écrits attribués à Nägärjuna, i.e. le rigs
tshogs («corpus de raisonnements») et le stod tshogs («corpus d'hymnes»): rigs
tshogs su ni thos bsam gyi sgro 'dogs gcodpa'i dbah du byas la / bstod pa'i tshogs
su ni sgom pas nams su blah ba'i dbah du byas pa'o / 'o na gzuh lugs ghis po don

'gal ba can du 'gyur te / rigs tshogs su gtan la phab pa de bstod tshogs su sgom pas
hams su blah bar mi 'chad / der hams su blah byar bsad pa de rigs tshogs su don
dam pa'i bden par 'chadpa Ita ci smos /yodpa tsam yan bkagpa'iphyir ze na / hes

pa med de j rigs tshogs su thos bsam gyi ses pas sgro 'dogs bcadpa de ni / hams su

myon bya la mtshan 'dzin gyi rtogpa 'gogpa'i ched yin la / de ltar bkag nas chos

kyi dbyihs hams su myon bar bstan pa la hes pa ci yah yod pa ma yin pa'i phyir /
...'o na Ita bas gzan zig gtan la phab nas sgom pas gzan zig ham su blahs par 'gyur
ba ma yin nam ze na ma yin te / Ita bas spros pa'i tshogs mtha' dag bkag nas
bsgoms pa na / goms byed kyi blos chos kyi dbyihs kyi ye ses hid las gzan hams su

myon byar rigs pa ci yan yodpa ma yin pa'iphyir /.



LE DBUMA'I BYUN TSHUL 895

theologicum profond. Se ra Chos kyi rgyal mtshan (1469-1544) répondit à

Säkya mchog ldan par une polémique violente dans son bées ghen chen po
Èakya mchog ldan pa la gdams pa. Dans le chapitre du Grub mtha' traitant
des Jo nan pa, Thu'u bkwan dit que Säkya mchog ldan fut motivé par «les

démons de l'attachement et de la haine» (chags sdah gi gdon), qu'il avait
écrit «de nombreuses histoires effroyables» (ya ha ba'i gtam man du bris) et

que ses positions furent des «vues relevant de la pire hérésie» (Ita ba han
tha chad) dont il ne se repentit qu'au moment de sa mort. Comme on le voit,
il s'agit donc d'un débat extrêmement passionnel. Dans ce qui doit être
considéré comme une page noire d'intolérance au Tibet, les œuvres de

Säkya mchog ldan furent longtemps proscrites comme hérétiques, tout
comme celles de Târanâtha.

Le texte de ââkya mchog ldan dont il est question dans cet article, à

savoir «L'Explication de l'histoire du Madhyamaka» (dbu ma'i byuh tshul

rnam par bsadpa'i gtam), comporte trois sections principales (sa bead):

I. dbu ma'i mtshan nid «définition du Madhyamaka» (f. 2a).

II. mtshon bya'i sgra bsad pa «explication [de l'emploi] du terme que
l'on définit» (f. 2a-4a).

III. mtshan gzi rab tu dbye ba «explication des divisions des instances

[du Madhyamaka]». Cette troisième section est sous-divisée de la
manière suivante:

Ill-i. dbu ma'i dbye ba mdor bstan «résumé des divisions du Madhya¬
maka» (f. 4a-5a).

Ill-ii. sin rta'i srol byedji ltar byuh tshul rgyas par bsadpa «exposé
détaillé de l'histoire des fondateurs de la tradition» (f. 5a-17b).

(Il s'agit des lignées du Madhyamaka en Inde et au Tibet.)

III-iii. dgag sgrub cuh zad bgyis te mjug bsdu ba «quelques réfuta¬

tions et preuves en guise de conclusion» (f. 17b-20b)

Nous donnons ici une traduction annotée de la partie III-iii de «L'Histoire
du Madhyamaka», où Sâkya mchog ldan examine et évalue les pensées

Madhyamaka rivales, avant tout celle de Tson kha pa (1357-1420), qu'il
soumet à une critique lucide et pénétrante. On voit, dans le dBu ma'i byuh

tshul, les thèmes familiers de la pensée g£an ston, tels que, par exemple,
l'insistance sur le caractère Madhyamaka des œuvres de Maitreya, l'acceptation

d'un Madhyamaka tantrique différent de celui des Präsahgika, et la



896 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

position que l'Absolu est une gnose (ye ses) et Grande Joie (bde ba chen

po). Il y a également emploi des termes gtan stoh et dbu ma chen po
(«Grand Madhyamaka»), ainsi qu'une allusion critique, vers la fin du texte,
à la position Rah ston pa. Il ne s'agit donc certainement pas d'une œuvre
Präsahgika dans la ligne Pa tshab-Éah Than sag pa, ni d'une œuvre
cittamätra, mais bel et bien d'un texte de gÉan stoh.

Enfin, le colophon du dBu ma'i byuh tshul ne comporte pas de mention

explicite de date de composition. Toutefois, l'auteur indique que le texte a

été sollicité par un «Karmapa»: celui-ci est vraisemblablement Karmapa
Chos grags rgya mtsho (1454-1506), un personnage d'une influence
marquante sur Säkya mchog ldan. Or, la biographie de ââkya mchog ldan

par Jo nah pa Kun dga' grol mchog (1507-1566) nous informe que éakya

mchog ldan et Chos grags rgya mtsho se sont rencontrés en 1484 (sin pho
'brug lo) à gNam rtse ldan.8 Une hypothèse raisonnable serait donc de situer
la composition de ce texte dans la période des années 1484-1490.

8 Cf. f. 74b-75a. Voir aussi van der Kuijp (1983), p. 22 et 265-6, n. 56.



LE DBUMA'I BYUN TSHUL 897

APPENDICE

Les œuvres Madhyamaka de Säkya mchog ldan selon l'ordre chronologique
de composition
1. s7bri thun chuh ba dbah po'i rdo rje zes bya ba blo gsal mgu byed. Vol. 4. Selon le

colophon, le texte fut écrit à gSah phu Ne'u thog lorsque l'auteur avait 31 ans.

2. dBu ma la 'jug pa'i rnam par bsad pa hes don gnad kyi tï kâ. Vol. 5. Ecrit à gSah
phu Ne'u thog en 1468 (sapho byi'i lo); l'auteur avait 40 ans.

3. dBu ma risa ba'i rnam bsad bskal bzahs kyi 'jug hogs. Vol. 5. Ecrit à gSah phu Ne'u
thog en 1470 (rnam 'gyur zes pa Icags pho staggi lo); l'auteur avait 42 ans.

4. dBu ma chen po'i sgom rim la 'khrulpa spoh zih thai ran gi grub pa'i mtha' dah Ita
ba' gnas rnam par bsad pa tshahs pa'i dbyahs kyi rha sgra. Vol. 4. Ecrit dans

l'année 1474 (rgyal ba cespa sin pho rta'i lo) lorsque l'auteur avait 46 ans.

5. dBu ma rnam par hes pa'i chos kyi bah mdzod luh dah rigs pa'i rgya mtsho. Vol.
14/15. Ecrit à gSer mdog can en 1477 (gser 'phyah gi lo); l'auteur avait 49 ans.

6. dBu ma'i byuh tshul rnam par bsad pa'i gtam yid bzin lhun po. Vol. 4. Ecrit à gSer
mdog can autour de 1484-1490.

7. Sin rta chen po'i srol ghis kyi rnam par dbye ba bsad nas hes don gcig tu bsgrub

pa'i bstan bcos kyi rgyas 'grel Lugs ghis rnam 'byed). Vol. 2. Ecrit à gSer mdog
can en 1489 (sa mo bya'i lo); l'auteur avait 61 ans. Le colophon n'indique pas la
date de composition, mais ce renseignement est donné dans la biographie de Säkya

mchog ldan par Kun dga' grol mchog, f. 79b.

En outre, le gSuh 'bum contient les textes suivants sans indication de date de

composition.
8. bDen ghis kyi gnas la 'jug pa hes don bdud rtsi'i thigs pa sogs dbu ma'i chos skor

'ga' zig. Vol. 4. Divers ouvrages:

a. bDen pa ghis kyi gnad la 'jugpa hes don bdud rtsi'i thigs pa (gTsah g-Yas ru'i
sa'i thig le gSer mdog can);

b. dBu ma 'jugpa'i tshig rkah ghis kyi rgya cher bsadpa (ibid.);

c. sPrihs yig tshahs pa'i 'khor lo (gSah phu Ne'u thog);

d. dBu ma thai ran gi grub mtha' rnam par dbye ba'i bstan bcos hes don gyi rgya
mtshor 'jugpa'i rnam dpyod kyi gru chen (gTsah g-Yas ru'i sa'i thig le)

e. gÉan lugs kyi dbu ma la rtog ges brtags pa'i nor pa'i phreh (gSah phu Ne'u
thog)

f. rTen 'brel bstod pa las brtsams pa'i 'bel gtam rnam par hes pa luh dah rigs pa'i
'phrul 'khor (gSer mdog can).

9. Zab zi spros bral gyi bsad pa stoh nid bdud rtsi'i lam po che. Vol. 4. (gSer mdog

can).

10. dBu ma la 'jug pa'i dka' ba'i gnas 'ga' zig rnam par bsad pa ku mud kyi phreh
mdzes. Vol. 5. (gTsah chu mig rih mo'i bla brah).



898 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

TRADUCTION

III-iii

La troisième section, quelques réfutations et preuves en guise de conclusion,
contient trois [sous-sections].

III-iii-1 Montrer qu'il y a le défaut de l'abandon de la Loi si l'on accepte le Milieu
d'une manière trop limitée.

III-iii-2 Montrer qu'il y a contradiction avec les écritures si l'on comprend [le
Milieu] qui est extrêmement large autrement [que le gÉan stoh].

III-iii-3 La compréhension du Milieu par les [tibétains] modernes est en désaccord

avec des Écritures qu'ils reconnaissent eux-mêmes.

III-iii-1

§ 1. Récemment dans ce Pays des neiges, on ne comprend [le Milieu] qu'en
tant que Milieu qui constitue le sommet des quatre écoles philosophiques, et

n'accepte pas qu'il y ait d'autres traditions textuelles du [Milieu] que celles

connues sous les noms de Präsahgika et de Svätantrika. En outre, on

explique que le Milieu n'est rien de plus que la simple négation (med par
dgag pa, prasajya-pratisedha) qui consiste en le fait que toutes les choses

sont vides d'existence réelle (bden pas stoh pa). Affirmer une telle opinion,
c'est accumuler le karma de l'abandon de la Loi, car on dénigre comme
étant des positions réalistes (dhos por smra ba) les Paroles du Troisième

cycle de l'enseignement (bka' 'khor lo tha ma) ainsi que les traités qui
expliquent leur sens profond. Ceci a été prédit par le vénérable Ajita (Ma
pham pa, Maitreya). C'est justement ce qu'il montre dans un passage [de

l'Uttaratantra] qui commence par:9

«Puisqu'il n'existe dans ce monde aucun savant qui soit supérieur au Victorieux...»

§ 2. Si le Milieu au sens certain (hes don, nïtartha) n'était pas enseigné dans

les traités du noble Asahga, il y aurait contradiction avec la prophétie, faite

RGV V k.20a: yasmân neha jinât supanditatamo loke 'sti kascit kvacit. La strophe
citée par Säkya mchog ldan a de phyir (tasmät) au lieu de yasmät et nous avons
adopté la leçon de l'original sanskrit. Il est intéressant de signaler que Bu ston cite la
même strophe pour montrer que les Paroles du Troisième cycle ne doivent pas être

prises à la lettre (cf. Ruegg (1973), p. 146).



LE DBUMA'I BYUN TSHUL 899

par le Victorieux lui-même [dans le Manjusrîmûlakalpa], qu['Asahga] ferait
la distinction entre [enseignement] au sens indirect (dran don, neyärtha) et

[enseignement] au sens certain (hes don, nitärtha)}0

§ 3. Bien que l'on dise que ce [maître Asahga] commente Y Uttaratantra à la

façon präsahgika, ce commentaire ne concorde pas avec la manière dont
Candrakîrti explique [le Milieu].11 Puisque cette [contradiction] paraît
évidente aux yeux de tous les esprits critiques, cette [opinion] n'est qu'une
simple assertion [sans fondement]. Donc, si [, en acceptant cette opinion
non fondée,] on expliquait le Milieu tantrique (shags kyi dbu ma) comme
simple négation, on ne comprendrait pas la Vacuité pourvue de toutes les

excellences (rnam kun mchog ldan gyi stoh pa nid, sarväkäravaropeta-
sünyatä). A part cette [compréhension de la Vacuité], toutes les manières

dont on comprend [la Vacuité] seraient annulées par les Écritures et, [par
conséquent,] on ne comprendrait pas non plus l'union (zuh 'jug, yuga-
naddha) de la Joie avec la Vacuité. Comment pourrait-on alors expliquer le

corps (sku, käya) et d'autres [attributs du Bouddha] où la connaissance et

l'objet connaissable ne font qu'un Expliquer ces [corps et attributs du

Bouddha] comme vérité conventionnelle (kun rdzob bden pa, samvrtisatya),

c'est dénigrer la vérité absolue (don dam pa'i bden pa, paramärthasatya)

[enseignée] dans la tradition tantrique. Outre cela, [la thèse que] la

Vacuité comme simple négation équivaut à la Vacuité qui est unie à la
Grande joie, est clairement niée dans le Kälacakratantra par les illustrations

[suivantes]: le raisin ne se produit pas de l'arbre de Nimba, ni l'ambroisie de

la feuille vénéneuse, ni le lotus du Brahmavrksa.12

10 Cf. Manjusrîmûlakalpa LUI k.452: sahga-nämä tadä bhiksuh sästra-tattvärtha-
kovidah I sütra-mtärtha-neyänäm vibhajya bahudhä punah //.

11 Chez les dGe lugs pa, c'est en quelque sorte un dogme que la position d'Asahga
dans le commentaire de V Uttaratantra concorde à celle des Präsahgika. Cf., par
exemple, sToh thun chen mo 125b5-126al: slob dpon 'phags pa Thogs med kyis
kyan / Sa sde lha dah / Kun las btus dah / Theg bsdus la sogspar 'khor lo tha ma'i
mdo'i dgohs pa 'grel ba'i dbah du mdzad nas rnam par rig pa tsam gyi tshul du

bsad kyan / rGyud bla ma'i 'grelpa 'dir ni dBu ma thaï 'gyur ba'i grub mtha'ji Ita
ba bzin du bsad do zes ses par bya ste / rgyu mtshan mtha' dag par bsad du yod
kyan / 'dir mans par 'gyur bas ma bris so // (cf. traduction anglaise, Cabezón
(1992), pp. 229-230). Cf. aussi Ruegg (1969), pp. 59-60.

12 Cf. Kälacakratantra V. k.71: na dräksä nimba-vrksâd amrtam api visât pahkajam
brahmavrksät sünyän nirväna-saukhyam subham asubha-vasät siddhayah präni-



900 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

m-iii-2

§ 4. On dit que la compréhension de la vérité absolue expliquée dans les
Paroles du Troisième cycle de l'enseignement, ainsi que dans leurs
commentaires, n'est que la thèse réaliste, car [cette compréhension] n'est pas
supérieure à la Vacuité dans le sens d'une Vacuité d'objet (grähya) et de

sujet (grähaka) en tant que substances (dravya) séparées. Mais il n'y a pas
[en réalité] une telle compréhension de la Vacuité dans les traditions
textuelles [du troisième cycle de l'enseignement]. Alors, quelle [compréhension]

y a-t-il Il est dit que la vérité absolue n'est rien que la sagesse
originairement pure, qui subsiste même après qu'on ait déterminé comme
étant vides de nature propre tous les objets imaginés (parikalpita), tels que
les choses extérieures, et tous les sujets imaginés, tels que la cognition, qui
apparaissent sous la forme de ces [objets imaginés].

§ 5. [Objection:] Admettre que cette [sagesse] est établie comme existence
réelle ne peut constituer la position du Milieu.

[Réponse:] Une telle objection n'est pas possible, puisque vous admettez

vous aussi la Vacuité d'existence réelle comme étant vérité absolue. On ne
trouve dans aucun texte ancien, qu'il fasse autorité ou non, une spécification
[selon laquelle] une chose qui est établie comme vérité absolue ne serait pas
établie comme existence réelle.

§6. [Objection:] Bien que le vénérable Maitreya explique le sens certain
issu de ces traditions textuelles comme étant le Milieu, Bhâvaviveka et
Candrakîrti l'expliquent comme n'étant pas la position du Milieu, et ces
deux [derniers maîtres] sont plus convaincants.

[Réponse:] A propos de leur explication, le maître Asahga dit, en citant des

sütra, que leur [position] constitue une vue méprisante, et [il est dit,] dans

des traités exégétiques indiens et dans des sütra, [que] la Vacuité telle que
l'expliquent les No bo nid med par smra ba13 est «Vacuité insensible (bems

ghatat / yajhät svargah pasünäm paramasiva-padam nendriyanâm nirodhät vedät

sarvajha-bhäsäksarasukham acalam na ksaräsuddha-cittät //.

13 II s'agit de «ceux qui professent l'absence de nature propre», c.-à-d. les Mâdhya¬
mika. A notre connaissance, il n'y a pas de terme sanskrit attesté dans un texte
indien qui corresponde exactement à «No bo nid med par smra ba». Ce terme est



LE DBUMA'I BYUN TSHUL 901

po'i stohpa hidjadasünyatä)», «Vacuité d'anéantissement (chadpa'i stoh

pa nid, ucchedasünyatä)» et «Vacuité simpliste (thaï byuh ba'i stoh pa
nid)»}4 Eu égard aux deux manières de comprendre le sens certain, [les
maîtres] se réfutent mutuellement dans les traités qui font autorité. Par

conséquent, nous ne pouvons pas éliminer l'une des positions en évoquant
l'autre sans analyser leurs intentions profondes.

III-iii-3

§ 7. Certains [maîtres] modernes du Pays des neiges disent:

Le sens certain profond de ce qu'on appelle Vacuité ne se trouve pas
ailleurs que dans les ouvrages de Candrakîrti, car il est dit [dans le
Madhyamakâvatâra]}^

probablement une invention tibétaine. Toutefois, un terme similaire, i.e. «nihsva-
bhäva-bhäva-vädin» qui est traduit par «rah bzin med par smra ba», se trouve dans

la Prasannapadâ, p. 24.

14 Les termes «chadpa'i stoh pa nid» et «bems po'i stoh pa nid» sont attestés dans la

Vimalaprabhä, un grand commentaire sur le Kälacakratantra. Cf. Vimalaprabhä
p.63 (D. 395a6): paramänusandohätmakadharmavicärasünyena, ucchedasünyatä-
dürikrtena ...; ibid.p.77 (D. 411b7): tadä ratnapradïpo näma samädhih katham

syät I evam anye 'pi samädhayo niscintanä na bhavanti, svasamvedyalaksanât,
jadasünyatäbhävät I. Dans le Rim lha rab gsal, par rapport à une strophe souvent
citée par les auteurs tibétains (Rim lha rab gsal 44a4: phuh po rnam dpyad stoh pa
nid I/ chu sihji bzin shih po med // rnam pa kun gyi mchog ldan pa'i // stoh nid de

ltar 'gyur ma yin //), Tsoh kha pa cite le premier passage de la Vimalaprabhä, et il
interprète «chos rnam par dpyad pa'i stoh pa nid» comme étant la Vacuité mal
saisie à cause de la confusion entre absence de nature propre (rah bzin med pa) et
inexistence totale (ciryah ma grub pa). Cf. Rim lha rab gsal 44a6-b2: luh de'i don
ni le'u lha pa'i 'grel chen Dri med 'od las / rdul phra rab tshogs pa'i bdag nid kyi
chos rnam par dpyadpa'i stoh pa / chadpa'i stoh pa las rih du byas pa / zes gsuhs

pa ltar dbu ma'i rtags kyi dgag bya'i sa tshigs legs par ma zin pas / phuh sogs
rnams rigs pas dpyad pa na skye dgag la sogspa cir yah ma grub pa rah bzin med

pa'i don no sham du go ba'i chad stoh 'gogpa yin gyi so sor rtog pa'i ses rab kyis
dpyod pa thams cad 'gogpa min no // (cf. traduction japonaise, YosHlMizu (1989),
pp. 111-112). Il est tout à fait probable que Säkya mchog ldan se réfère ici au

passage en question de la Vimalaprabhä, et son interprétation aurait été plus simple
et plus littérale que celle de Tsoh kha pa: toute la Vacuité saisie par l'examen des

dharma est Vacuité d'anéantissement. Cf. Cabezón (1992), p. 29; p. 416, n. 24.

15 MAv XIII k.2 (cf. traduction française, Scherrer-Schaub (1994), p. 268).



902 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

«De même que cette Loi n'existe pas ailleurs qu'ici, la position que l'on trouve
ici n'existe pas ailleurs. Les savants doivent le constater».

§ 8. A. À l'égard du sujet (chos can, dharmin) qui est établi par une connaissance

valable (tshad ma, pramäna), ils disent qu'il est vide de l'objet de

négation (dgag bya) que constitue [la chose] établie par caractère propre
(rati gi mtshan hid kyis grub pa). Autrement, quelle source latente de voiles

(sgrib pa'i sa bon) pourrait-on éliminer en contemplant [le sujet] comme
étant aussi iréelle (bden med) que le fils d'une femme stérile?16 - Pour
soutenir cette [position], ils utilisent, comme source pour critiquer
Bhâvaviveka, les textes où Candrakîrti réfute les Vijnânavâdin.17

B. Si, lors d'une détermination de la Vacuité, on ne reconnaît pas séparément

l'objet de négation, on tombera dans l'extrême d'anéantissement.18

C. Pour ce qui concerne l'union entre la Joie et la Vacuité (bde stoh zuh

'jug) de la tradition tantrique, il faut l'expliquer comme une réalisation de la

16 Pour Tsoh kha pa, une chose complètement inexistante ne peut constituer l'objet de

méditation du Milieu: il importe de réaliser dans la méditation la nature illusoire
(sgyu ma Ita bu) de la production par conditions (pratityasamutpäda), cette dernière
étant établie par une connaissance valable et pourvue de l'efficacité causale (don
byed nus pa, arthakriyä-sämarthyà). Cf. Lam rim chen mo 476a2-478a6 (cf.
traduction japonaise, Nagao (1954), pp. 318-322).

17 Sâkya mchog ldan semble faire allusion à une section du Drah hes legs bsad shih po
(104alff.) où Tsoh kha pa critique la position de ceux qui admettent des choses qui
sont établies par caractère propre (rah gi mtshan hid kyis grub pa). Tsoh kha pa y
réfute la théorie de ceux qui affirment que les choses sont établies par caractère

propre sur le plan pratique (tha shad du), en citant MAv VI k.34 qui, dans le
contexte original du MAv, fait partie de la réfutation de la Vacuité conçue sur la
base de la nature dépendante (paratantrasvabhâva). Selon Tsoh kha pa, la différence
fondamentale entre Präsahgika et Svätantrika consiste en ce que les premiers
n'acceptent d'aucune façon la chose établie par caractère propre, tandis que les

derniers, dont Bhâvaviveka est le partisan principal, l'acceptent sur le plan pratique.

18 Cf. Lam rim chen mo 375a4-5: ha can thaï che nas dgag par bya ba'i tshod ma zin

par bkagpa ni rgyu 'bras rten 'brel gyi rim pa sun phyuh bas chad pa'i mthar Ituh
zih Ita ba de nid kyis han 'gror 'khridpar byed do //. «Si quelqu'un fait une négation
excessive en ne saisissant pas la limite de l'objet à nier, il réfutera la chaine de

production par conditions qui constitue la causalité. Par conséquent, il tombera dans

l'extrême d'anéantissement: c'est précisément cette vue qui l'amènera dans des

destins douloureux» (cf. traduction japonaise, Nagao (1954), p. 119).



LE DBUMA'I BYUN TSHUL 903

Vacuité de cette sorte (i.e. la Vacuité comprise dans le sens de simple négation),

grâce à la Grande joie qui constitue le sujet, de même, par exemple,
qu'on doit expliquer que la Vacuité a pour essence la compassion (stoh nid
shih rje'i shih po can) [quand on parle de] la réalisation directe de la
Vacuité au moyen de la grande compassion.19

§ 9. Tout ce qu'ils disent est en désaccord avec les textes qu'ils considèrent
eux-mêmes comme source [pour leur position]. - Alors qu'il est dit dans les

textes du Mâdhyamika qu'il est nécessaire d'éliminer [tous] les quatre
extrêmes de proliférations (spros pa, prapanca), vous ne parlez que de

l'élimination de l'extrême d'existence sur le plan absolu (don dam du) et de

l'élimination de l'extrême d'inexistence sur le plan pratique (tha shad du).
[En plus,] il est dit que l'élimination de l'extrême qui consiste en l'absence
des deux (i.e. existence et inexistence) (ghis min gyi mtha' sel ba) dépend
de la négation de l'extrême qui consiste en les deux (ghis yin gyi mtha' sel

ba), et que, dans le cas de la négation de l'extrême d'inexistence qui dépend
de la négation de l'extêrme d'existence, quand l'un [des deux termes] qui se

contredisent l'un l'autre (phan tshun spans 'gal) est nié, l'autre sera également

nié. Mais, vous considérez comme pilier central [la théorie que,]
lorsqu'on nie l'un des deux termes qui se contredisent directement (dhos

19 Sâkya mchog ldan se réfère à la notion de l'objet-sujet (yulyul can) que Tsoh kha pa
introduit dans l'expérience de yuganaddha. Bien que ce dernier soit souvent désigné
comme «sagesse sans dualité (ghis su med pa'i ye ses, advaya-jhâna)» (cf., par
exemple, Pahcakrama V k.5: grähyam ca grâhakam ceti dvidhâ buddhir na vidyate /
abhinnatâ bhaved yatra tad äha yuganaddhakam //; ibid. V k.25ab: etad evädvaya-
jhänam apratisthita-nirvrtih /), Tsoh kha pa veut éviter de définir le yuganaddha
comme simple extase où l'on disceme rien, pour ne pas tomber dans la vue de Hwa
âah Mahäyäna, qui entraînerait la négation du principe de pratityasamutpäda: c'est
ainsi que Tsoh kha pa y impose la notion de yul yul can, qui est en quelque sorte

hétérogène à l'expérience mystique du tantra. Cf. Rim lha rab gsal 49b4-6: de yah
bde ba dah de'i chos nid ho bo dbyer med ni chos can grub tsam nas rah gi stoh nid
dah ho bo dbyer med du grub zin pas / de rnal 'byor dbyer med du bya mi dgos la /
de bzin du stoh nid rtogs pa'i blo gzan zig la bde bas rgyas 'debs pa dah / bde ba

bskyedpa'i 'og tu stoh nid kyi Ita ba gzan zig gis rgyas 'debspa yah min te / de la ni
dper na sbyin sogs bdag medpa'i Ita bas zin yah sbyin sogs de nid Ha ba de'i ho bor
mi skye ba ltar / stoh nid rtogs pa dah bde ba ghis phan tshun gcig gcig gi ho bor
ma son ba ' i phyir ro //'o na ji ltar byed sham na /yul can ses pa lhan cig skyes pa ' i
bde ba'i ho bor skyes pa des /yul stoh nid kyi don phyin cima logpar rtogs pa'i yul
yul can du sbyor ba hid bde stoh dbyer med du sbyar ba'o // (cf. traduction
japonaise, Yoshimizu (1989), pp. 119-120). Cf. aussi Yoshimizu (1989a), p. 14ff.



904 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

'gal), l'autre sera établi par implication (don gyis). Cette [position] est en
désaccord avec les traités [pour les deux raisons suivantes]:

a. Il est expliqué dans les textes que la production par conditions (rten 'brel,
pratityasamutpäda) est à comprendre dans le sens d'un établissement par
dépendance (Itos grub), et qu'il faut comprendre cet [établissement par
dépendance] dans le sens d'un non-établissement, comme il est dit [dans le

Madhyamakâvatâra] :20

«L'établissement par dépendance mutuelle n'est que non-établissement. Ainsi
disent les Victorieux».

b. Si, [comme on l'affirme] dans cette position [de Tson kha pa et al.], le
non-être (min pa) était établi à la place de l'être (yinpa) nié, il s'ensuivrait
qu'une autre chose sera impliquée (chos gzan 'phenpa) à la place de l'objet
de négation nié (dgag bya bkag sul du): il serait clairement impossible de

nier tous les [quatre] extrêmes de proliférations.

§ 10. Vous ne parlez pas de l'objet qui est à nier par le raisonnement logique
du Milieu, à part [la chose qui est] établie par caractère propre (rah gi
mtshan hid kyis grub pa). Alors, il serait impossible de nier ni l'extrême
d'anéantissement ni l'extrême d'inexistence. Par conséquent, il s'ensuivrait

que l'enseignement de la «Vacuité de Vacuité (stoh pa hid stoh pa nid,
sünyatä-sünyatä)»21 serait inutile.

20 MAvVIk.58cd.
21 Cf. MAv VI kk.185, 186 et MAvBh: chos rnams ran bzin med pa nid // mkhas pas

stoh pa hid ces bshad // stoh hid de yah stoh nid kyi // ho bos stoh par 'dodpa yin //
stoh nid ces bya'i stoh nid gah // stoh nid stoh nid du 'dod de // stoh nid dhos po'i
bio can gyi // 'dzin pa bzlog phyir gsuhs pa yin //ji skad du / de la stoh pa nid stoh

pa nid gah ze na / chos rnams kyi stoh pa hid gah yin pa'i stoh pa nid des stoh pa
nid stoh pa 'di ni / stoh pa nid stoh pa nid ces bya'o zes gsuhs so //. «Les savants

désignent l'absence de nature propre des dharma [par le terme] Vacuité, et, de plus,
ils affirment que cette Vacuité est vide de la nature propre de Vacuité. Le fait que la
Vacuité est vide de Vacuité, c'est ce qu'on admet comme sünyatä-sünyatä, qui a été

enseignée [par le Bouddha] afin d'éliminer l'attachement chez ceux qui conçoivent
la Vacuité comme entité. Comme il est dit [dans la Prajhâpâramitâ]: Alors, qu'est-
ce que la Vacuité de Vacuité La Vacuité qui est vide de Vacuité au sens de Vacuité
des dharma, voilà ce qu'on appelle Vacuité de Vacuité» (cf. traduction allemande,
Tauscher (1981), pp. 72-73).



LE DBUMA'IBYUÊTSHUL 905

Puisque vous ne pouvez pas admettre qu'il y a chez les nobles mahäyänistes
une manière de comprendre la Vacuité qui est supérieure à celle des Srâvaka

et des Pratyekabuddha, il est évident que, pour vous, les Srävaka et les

Pratyekabuddha devraient avoir une compréhension parfaite de l'absence
d'identité des choses (chos kyi bdag med, dharmanairätmyd).22

Puisque vous acceptez comme étant établis par une connaissance valable les

douze personnes-agents (byedpa'i skyes bu) tels que la Personne (gah zag,
pudgala), le Moi-sans-plus (ha tsam), etc., [votre position] serait identique à

[celle des] hérétiques.23

22 Cf. Lam rim chen mo 186a2-5: mgon po Kiu sgrub kyis kyan / sans rgyas ran sans

rgyas rnams dah // han thos rnams kyis hes bsten pa'i // thar pa'i lam ni gcig nid
khyod I/ gzan dag med ces bya bar hes // zes Ser phyin la bstod pas nan ran rnams
kyan de la brten la / des na ser phyin la yum zes kyan gsuhs pas theg pa che chuh

ghis ka'i sras kyi yum yin pas stoh nid rtogs pa'i ses rab kyi thegpa che chuh 'byed
pa min gyi / byan chub kyi sems dah spyod pa rlabs che ba rnams kyis 'byedpa yin
te I Rin chen phreh ba las / han thos thegpa de las ni // byah chub sems dpa'i smon
lam dah // spyodpa yohs bsho ma bsad des // byan chub sems dpar ga la 'gyur // zes
Ita bas ma phye zih spyodpas phye bar gsuhs so //. «Puisque le protecteur Nägärjuna
rend hommage à la Prajnâpâramitâ en disant: «Suivie par les Bouddha, les Pratyekabuddha

et les Srâvaka, tu es le seul chemin de la délivrance, et il n'y en a certainement

pas d'autre»*, les Srävaka et les Pratyekabuddha s'apppuient eux aussi sur cette
[Prajnâpâramitâ]. Elle est donc la mère des fils aussi bien mahäyänistes que hïna-

yânistes, puisque [Nägärjuna] appelle la Prajnâpâramitâ aussi «mère» [dans la

Prajhäpäramitä-stotra]**. Par conséquent, les mahäyänistes et les hînayanistes ne
sont pas différenciés par leurs prajhä qui réalisent la Vacuité; [les mahäyänistes]
sont différenciés [des hînayanistes] par leur bodhicitta et leurs pratiques exaltées.

Lorsque [Nägärjuna] dit dans la Ratnavalï: «Ni le vœu de bodhisattva ni le transfert
[des mérites provenant] des pratiques n'étant enseignés dans le véhicule des Srävaka,

comment deviendrait-on bodhisattva en suivant le [véhicule des Srävaka] ?»***, il
affirme que [les deux véhicules] sont différenciés selon leurs pratiques, mais pas
selon leurs vues philosophiques» (*Prajhäpäramitä-stotra k.l7: buddhaihpratyeka-
buddhais ca srävakais ca nisevitâ / märgas tvam ekâ moksasya nästy anya iti
niscayah //; ** cf. ibid. k.6: sarvesäm api vïranâm parärtha-niyatätmanäm /yâdhikâ
janayantïca mätä tvam asi vatsalä //; *** Ratnavalï IV. 90: na bodhisattva-pranidhir
na caryä-parinämanä/uktäh srävaka-yäne 'smâd bodhisattvah kutas tatah/f). Cf.
aussi Dran hes legs bsad shih po 74M-2: gah zag dah chos don dam par medpa
dah yodpa'i tshul de Ita yin dah bdag med ghis kyan bsadpa ltar bya dgos la / de'i
tshe chos bdag grub mthas yodpar khas len na gah zag gi bdag med rtogs pa 'oh sa
medpas 'Jug 'grel las kyan /chos la bdag tu 'dzin pa mi 'dor na gah zag gi bdag med

mi rtogs par gsuhs so // de'iphyir han rah gis kyan bdag med ghis rtogs dgos so //.

23 Ici Säkya mchog ldan met en question la double définition que donne Tsoh kha pa
de l'identité de la personne: l'âtman à réfuter par un raisonnement (rigspa, yukti) et



906 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

S'il n'y avait pas de compréhension correcte de l'identité de la personne
(gah zag, pudgala) et de l'absence de l'identité de la personne (gah zag gi
bdag med, pudgala-nairätmya) dans les Abhidharma mahäyänistes et
hînayanistes, il s'ensuivrait qu'on ne pourrait pas faire la distinction entre
bouddhistes et hérétiques.

Si, lorsqu'on pénètre dans la vraie condition de l'existence (gnas tshul bden

pa), les trois, c'est-à-dire l'indice logique (rtags, Unga), l'attribut [à
prouver] (chos, dharma) et l'objet [de discussion] (don, artha paksa,
dharmin),24 étaient établis par une connaissance valable, il serait clairement

impossible de réfuter le raisonnement autonome (ran rgyud).25

celui à accepter sur le plan pratique (tha shad du). Le premier est celui conçu
comme étant établi par nature propre (ran gi ho bos grub pa) sur la base du demier
saisi par la vue fausse innée sur la personnalité ('jig Ita lhan skyes). Cf. Lam rim
chen mo 427a6-b2: de ltar na ran gi ho bos grub pa'i rah bzin tsam la bdag tu bzag

pa dah ha'o sham pa tsam gyi blo'i yul la bdag tu byas pa ghis las / dah po ni rigs
pa'i dgag bya yin la phyi ma ni tha shad du 'dodpas mi 'gog go // des ni 'jig Ita
lhan skyes kyi dmigs pa mi 'gogpar ston gyi de'i rnam pa'i 'dzin stahs ni rah gi ho
bos grub pa'i ha yin pas de mi 'gogpa min te / dper na sgra rtag 'dzin gyi dmigs pa
sgra mi 'gog kyan de'i zen yul sgra rtagpa 'gogpa mi 'gai ba bzin no //. Tandis que
cette double définition de Tsoh kha pa a pour but de garder le principe de causalité

sans qu'on doive admettre l'établissement par caractère propre, pour Säkya mchog
ldan, accepter un ätman quelconque qui n'est pas nié par un raisonnement n'est rien
d'autre qu'admettre l'âtman établi par nature propre tel que le conçoivent les
hérétiques. La liste des «douze» personnes-agents à laquelle Sâkya mchog ldan se réfère

paraît quelque peu inhabituelle. Pour la liste traditionnelle, voir Pahcavïmsati p. 19,

1.6-7. Voir aussi May (1959), p. 300; La Vallée Poussin (1923-31), tome 5, p. 245.

24 Cf. Bod rgya tshig mdzod chen mo s.v. rtags chos don gsum: rtags zes pa sgrub
byed dah / chos zes pa bsgrub bya'i chos dah / don zes pa bsgrub gzi'am rtsod gzi
bcas gsum mo //. Cf. aussi Vädanyäya, p. 18: atha vä siddhih sâdhanam, tad-

ahgam dharmo yasyärthasya vivädäsrayasya väda-prastäva-hetoh sa sädhanähgah.

25 II s'agit ici de la distinction entre les Mâdhyamika qui acceptent l'utilisation des

raisonnements autonomes (i.e. les ran rgyud pa, *svâtantrika) et ceux qui, comme
Tsoh kha pa, les répudient (i.e. les thaï 'gyur ba, *prâsahgika). Sâkya mchog ldan,

comme de nombreux autres penseurs tibétains, semble comprendre ran rgyud
comme étant simple raisonnement formel (prayoga) où, selon les exigences de la
logique de Dignäga et Dharmakïrti, les termes sont établis par les deux partis dans le
débat moyennant des pramäna. Pour Säkya mchog ldan, accepter que les termes
soient établis par des pramäna équivaut donc à accepter le ran rgyud. Toutefois,
l'argument de Sâkya mchog ldan ne touche probablement pas Tsoh kha pa, car ce



LE DBUMA'IBYUN TSHUL 907

Si le sens du Milieu n'était pas enseigné dans les ouvrages de Bhâvaviveka,
le fait que Candrakîrti cite Bhâvaviveka comme autorité, en disant:26

dernier ajoute une exigence ontologique dans son explication du ran rgyud, à savoir

que les termes dans un ran rgyud soient établis, siu- le plan de la vérité conventionnelle,

par leurs caractères propres (tha shad du rah gi mtshan hid kyis grub pa).
Chose curieuse, la position de Sâkya mchog ldan sur le ran rgyud ressemble à la

première des quatre positions adverses (pürvapaksa) sur le ran rgyud que réfute
Tsoh kha pa dans le Lam rim chen mo, position qui est également critiquée dans le
rTsa ba'i ses rab kyi dka' gnad chen po brgyad et autres textes. Cf. Lam rim chen

mo 434b2-3: 'di ni tshul gsum tshad mas grub pa'i rtags kyis byed na ran rgyud dah
tshul gsum khas blahs kyi mthar thugpa tsam gyis byed na thaï 'gyur du 'dod par
snah ho //. Ce premierpürvapaksa dans le Lam rim chen mo est attribué à Jayänanda,
le commentateur du Madhyamakâvatâra, qui prétendait que les Präsahgika n'acceptent
pas que la raison logique et sa validité soient établis par des pramäna. Cf. Yoshimizu

(1993), p. 21 Off.

Enfin, en filigrane, on trouve aussi, dans ce bref passage de Säkya mchog ldan,
des thèmes du débat tibétain sur la question du chos can mthun snah ba («les sujets
qui paraissent d'une façon similaire [aux deux partis]»), un débat qui concerne
l'interprétation de certains passages dans la Prasannapadâ p. 26ff. L'idée centrale
est que celui qui accepte le ran rgyud doit accepter que les sujets paraissent de

manière similaire aux. pramäna des deux partis. Voir Tillemans (1990), fh. 95 pour
des définitions de ran rgyud chez les dGe lugs pa; voir aussi Tillemans (1992), n. 5

pour le passage en question de la Prasannapadâ; voir aussi Lopez (1987), p.78 et

passim pour les explications sur le chos can mthun snah ba. Tsoh kha pa, mKhas
grub rje, et les dGe lugs pa généralement, interprètent l'idée du chos can mthun snah
ba de façon à ce que le simple fait que les termes soient établis (grub pa tsam) par
les pramäna des deux partis, n'implique ni l'acceptation de chos can mthun snah ba,
ni l'acceptation du ran rgyud. Le chos can mthun snah ba est une exigence plus
forte: il faut que les termes soient établis par les deux pramäna d'exactement la
même façon. Voir mKhas grub rje, sToh thun chen mo 157ff. Selon les dGe lugs pa,
un réaliste et un Mâdhyamika ont deux positions incompatibles sur la nature et le
fonctionnement des pramäna, et c'est pour cette raison que le ran rgyud et le chos

can mthun snah ba sont impossibles dans un débat entre ces deux adversaires. Bref:

pour le réaliste, un pramäna est non-erroné lorsqu'il saisit les objets comme étant
établis par leurs caractères propres (rah gi mtshan hid kyis grub pa); pour les

Mâdhyamika, selon Tsoh kha pa et mKhas grub, il y a bel et bien des pramäna, mais

ces derniers sont toujours erronés ('khrul pa), car les objets y paraissent établis par
leurs caractères propres, alors qu'ils ne le sont pas.

26 Cf. Madhyamakasästrastuti k.l lab: drstvâ tac chatakâdikam bahuvidham sütram

gabhïram tathä vrttim cäpy atha buddhapälita-krtäm süksmam (lire süktam, cf. tib.
legs bsad) ca yad bhävinä /; tib.: brgya pa la sogs de dag dah ni de bzin mdo sde zab

mo rnams mah dah // sans rgyas bskyahs kyis mdzad pa'i 'grel pa mthoh nas legs
ldan byed kyis legs bsad dah //.



908 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

«ce que Bhâvaviveka a correctement expliqué...»,

serait évidemment impropre.

S'il se trouvait, dans le contexte [du Milieu], une perception (mhon sum,

pratyaksa) et une inference (rjes dpag, anumäna) qui saisissent la Vacuité,
il y aurait contradiction avec ce qui est dit dans le Bodhicaryävatära:21

«L'absolu n'est pas du domaine de l'esprit»,

et contradiction avec ce qui est dit dans un sütra cité dans le Madhyama-
kävatära-bhäsya2^ selon lequel la vérité absolue dépasse même le domaine
des Omniscients, et contradiction avec ce que dit Atisa [dans le Satya-
dvayävatära]:29

«La perception et l'inférence sont inutiles»,

et30

«[L'absolu] ne peut pas être réalisé par les deux sortes de connaissances, [c.-à-d.
la connaissance] non conceptuelle et [la connaissance] conceptuelle. Ainsi dit le
savant maître Bhavya».

Il y a non seulement [contradiction avec les autorités textuelles], mais il y a

aussi réfutation par la logique: [l'existence d']une perception qui prend pour
objet direct l'exclusion (Idog pa, vyävrtti) consistant en l'élimination de

l'hétérogène (gzan sel, anyäpoha) est niée par des raisonnements logiques
formulés par l'auteur du Pramänavärttika?^

27 BCA IX k.2c: buddher agocaras tattvam.

28 Cf. MAvBh ad MAv VI k.29: lha'i bu don dam pa'i bden pa ni rnam pa thams cad

kyi mchog dah ldan pa thams cad mkhyen pa nid kyi ye ses kyi yul gyi bar las 'das

pa yin te /. «La vérité absolue, ô Devaputra, dépasse le domaine de la sagesse de

l'Omniscient qui possède toutes les excellences...». Cf. skt. BCAP ad BCA IX k.2:

sarväkäravaropeta-sarvajha-jhäna-visaya-bhäva-samatikräntam paramârtha-
satyam iti vistarah //.

29 SDAk.l3ab

30 SDAk.l4bcd.

31 Cf., par exemple, PV IV k.133 PVin III k.30 (D. 200a7-bl): tad eva rüpam
tatrârthah sesam vyävrtti-laksanam / avastu-rüpam sämänyam atas tan nâksa-

gocarah //. «C'est uniquement cette nature qui est l'objet de cette [connaissance
auditive]. Le reste est des universaux qui sont caractérisés par l'exclusion [des
hétérogènes] et qui sont par nature irréels; par conséquent, ils ne sont pas l'objet de

l'organe de sens».



LE DBUMA'I BYUN TSHUL 909

§ 11. En plus, vous expliquez la Vacuité comme négation de l'objet à nier
qui n'est pas établi par une connaissance valable, [négation] sur la base du

sujet qui est à son tour établi par une connaissance valable. Ce type
d'explication est contradictoire non seulement avec l'enseignement explicite
de la Prajhâpâramitâ, mais également avec ce qui est explicitement dit dans

le traité de Candrakîrti lui-même appliquant à tous les sujets [le raisonnement

suivant]:32

«Puisqu'il a pour nature propre ceci, l'œil est vide de l'œil...».

En outre, il y a réfutation par le raisonnement logique suivant: la Vacuité
comprise dans le sens qu'une chose, telle qu'un pot, qui est établie par une
connaissance valable, est vide de l'objet de négation qui, à son tour, n'est

pas établi par une connaissance valable, est la pire même des Vacuités figurant

dans les traités de ceux qui professent le g£an stoh. Car il s'agit d'une
compréhension [de la Vacuité] dans le sens de l'être vide d'un objet de

négation qui est une nature imaginée (kun brtags, parikalpita) complètement

dépourvue de caractères (mtshan nid, laksana), [négation effectuée]
sur la base d'un sujet qui est une nature dépendante (gzan dbah, paratantra)
impure.

[Objection:] L'explication dans cette tradition [du gÉan stoh] que tous les

objets de connaissance (ses bya, jheya) sont vides d'eux-mêmes (rah stoh),
n'est pas capable de rejeter les objections telles que celles qui sont posées
dans des sections [des Mülamadhyamakakärikä où l'adversaire dit]:33

«Si tout est vide dans ce monde...».

[Réponse:] Elle n'en est pas incapable, car nous répondons à ces [objections]
en citant [le texte suivant]:34

«En se basant sur les deux vérités, les bouddhas enseignent la Loi...».

Comment [ce passage réfute-t-il de telles objections] Certes, en général
lorsqu'on fait la distinction entre les deux vérités, l'inexistence prédomine

32 MAvVIk.l81ab.
33 MMK XXIV k. 1 : yadi sûnyam idam sarvam udayo nästi na vyayah / catürnäm ârya-

satyänäm abhävas teprasajyate //; ibid. XXV k.l: yadi sünyam idam sarvam udayo
nästi na vyayah / prahänäd vä nirodhäd vä kasya nirvânam isyate //.

34 MMK XXIV k.8ab: dve satye samupäsritya buddhänäm dharma-desanä /.



910 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

sur le plan absolu, mais ces objections posées par les réalistes (dhos smra
ba) sont des objections qui réfutent les conventions en invoquant l'absolu
comme raison logique. - Nous y répliquons en disant: «car cela existe sur le

plan conventionnel».35 Il est dit [dans YAbhisamayälamkära]}6

«Les enseignements tels que [celui de] l'«incalculable», etc., ne résitent pas à

l'absolu. Ils sont considérés sur le plan conventionnel comme émanations de la

compassion du Muni».37

35 L'adversaire, en suivant la version de Tsoh kha pa, n'accepte pas que le Rah stoh

signifie que toute chose est littéralement vide d'elle-même (pour lui, une cruche

(bum pa), par exemple, n'est pas vide de cruche, mais uniquement de «cruche
établie par caractère propre (bum pa rah gi mtshan hid kyis grub pa)»). Or, pour
appuyer sa version de Rah stoh, l'adversaire fait allusion ici à un argument dans les

MMK où un réaliste prétend que production, destruction, et donc les quatre vérités
et le nirväna, seraient inexistants si toute chose était vide. Selon l'adversaire de

Sâkya mchog ldan, le fait que les choses soient littéralement vides d'elles-mêmes
entraînerait leur inexistence complète, et donc l'inévitabilité des conséquences
absurdes évoquées par le réaliste dans les MMK. Sâkya mchog ldan y réplique en

rappelant la distinction entre les deux vérités: une chose peut exister conventionnel-
lement, bien qu'elle soit vide d'elle-même, et donc inexistante, sur le plan de la
vérité absolue.

36 AA IV k.55: asamkhyeyädi-nirdesäh paramärthena na ksamäh / krpâ-nisyanda-
bhütäs te samvrtyäbhimatä muneh //.

37 Cette citation de VAbhisamayälamkära est suivie par le colophon où l'on trouve les
informations suivantes sur la composition du dBu ma'i byuh tshul:

- (1) Säkya mchog ldan composa le dBu ma'i byuh tshul selon la sollicitation d'un
patriarche de l'ordre de Karma pa («Karma par grags gah gis bkas bskul nas...»).
Bien que le nom de ce Karma pa ne soit pas précisé, il s'agit sans aucun doute du

septième rGyal dbah Karma pa Chos grags rgya mtsho (1454-1506), qui était en
termes intimes avec notre auteur (cf. van der Kuijp (1983), p. 16).

- (2) Lieu de composition: le monastère de gSer mdog can de la région de g-Yas ru
du Tibet central (gTsah) («gTsah g-Yas ru'i chos kyi grwa / gSer mdog can du ne
bar sbyar nas...»).

- (3) Copiste du texte (yi gepa): le dBu ma'i byuh tshul fut copié par un certain Kon
ston Chos kyi rgyal mtshan (dpal bzah po), qui offrit la copie au temple de Ra sa

lHa sa) 'Phrul snah. Faute d'information sur Chos kyi rgyal mtshan, il est impossible

de savoir s'il s'agit de la copie originale du texte ou d'une reproduction.



LE DBU MA'I BYUN TSHUL 911

TEXTE

m-üi

gsum pa dgag sgrub cuh zad bgyis te mjug bsdu ba la gsum ste /
III-iii-1 dbu ma'i nos 'dzin (17b4) rgya chuh na chos spoh gi fies dmigs

yod par bstan /

III-iii-2 rgya che éos de'i nos 'dzin gzan du byas pas lun dah 'gal bar bstan /

ni-iii-3 phyis byon dbu ma'i nos 'dzin ran la grags pa'i luh dah ma mthun

pa'o//

III-iii-1

§ 1. dah po ni / dus (i7b5) phyis Gahs can gyi ljohs na grub mtha' smra ba

tói'i rtse mo'i dbu ma dan / de'i g£uh lugs ni Thal Rah par grags pa dag las /
g£an la nos mi 'dzin ein / dbu ma de yah chos thams cad bden pas stoh pa'i
med par (i7b6) dgag pa kho na'o i:es 'chad / de skad du 'don pa 'dis ni / bka'
'khor lo gsum pa dgohs 'grel gyi bstan bcos dah bcas pa dag la dhos por
smra ba nid du skur pa btab pas chos spoh gi las bsags pa ni / rje (i7b7)
btsun Ma pham pa nid kyis luh bstan pa yin te / ji skad du /

de phyir rgyal bas ches mkhas 'jig rten 'di na yod min te //

zes sogs kyis bstan pa de nid do //

§ 2. 'phags pa Thogs med kyis giuh 'grel rnams su hes don gyi (i8ai) dbu ma
ma bstan na / rgyal ba nid kyi drah hes 'byed par luh bstan pa dah 'gal lo //

§ 3. des rGyud bla'i 'grelpa thaï 'gyur du bkral lo ées zer mod / 'grel pa de

ni Zia ba grags pa'i 'grel tshul dah mi (i8a2) mthun par dpyod ldan sus bltas

kyan mhon sum gyis grub pas zer ba tsam du zad pas / shags kyi dbu ma
med par dgag pa nid du béad na / rnam kun mchog ldan gyi stoh pa nid nos

ma zin pa dah / de las g£an gan du nos (i8a3) bzun yah luh gis gnod pa dah /
bde stoh zun 'jug hos ma zin pa dah / ses dah ses bya gcig pa'i sku sogs ji
ltar 'chad / de dag kun rdzob bden par 'chad pa ni / shags lugs kyi don dam

pa'i bden pa la skur pa btab pa (i8a4) kho nar ma zad / Dus kyi 'khor lor /
nim pa'i éin las rgun 'brum dah / dug gi lo ma las bdud rtsi dah / tshahs pa'i
éih las padmo mi 'khruhs pa'i dpes / med par dgag pa'i stoh pa nid de / bde

chen dah zuh du 'jug pa'i stoh (i8a5) nid yin pa gsal bar bkag go //



912 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

ra-iii-2

§ 4. gnis pa ni / 'khor lo gsum pa dgohs 'grel dah bcas pa nas 'byuh ba'i don
dam pa'i bden pa'i nos 'dzin / gzuh 'dzin rdzas gtan gyis stoh pa'i stoh nid
las goh du ma 'phags (i8a6) pas / dhos por smra ba nid do tes zer mod /
gtan lugs de dag ni de Ita bu'i stoh ftid kyi nos 'dzin yod pa ma yin gyi / 'o
na ci zig yod ce na / phyi rol gyi don la sogs pa'i gzuh ba kun brtags ji shed

pa dah / der snah ba'i (i8a7) rnam ées sogs 'dzin pa kun brtags ji shed pa /
ran gi ho bos stoh pa nid du gtan la phab nas / de'i lhag mar lus pa'i ran bün
rnam dag gi ye ées 'ba' zig la don dam pa'i bden par gsuhs pa'o //

§ 5. de bden grub (i8bi) tu 'dod pa dbu mar mi ruh ho snam na / khyed kyis
kyah bden stoh don dam par khas blahs pas der mi ruh ste / don dam pa'i
bden par grub nas bden par ma grub pa'i khyad par ni / shon gyi gzuh lugs
tshad ma dah ldan mi ldan gah (i8b2) nas kyah ma byuh ho //

§ 6. gal te gbxh lugs de dag nas byuh ba'i hes don rje btsun Byams pas dbu

mar bsad kyah / Legs ldan 'byed dah / Zia grags kyisa dbu ma'i lugs ma yin
par béad pa de gnis dbah btsan no snam na ni / 'o (i8b3) na de dag gi béad pa
la yah Thogs med zabs kyis mdo drahs nas / skur 'debs kyi Ita bar béad ein /
rgya gar ba'i man hag gi gtah dah / mdo sde dag na ho bo nid med par smra
bas 'chad pa'i stoh pa nid de la / bems po'i stoh (i8b4) pa nid dah / chad pa'i
stoh pa nid dah / thai byuh ba'i stoh pa nid ces / hes don gyi hos 'dzin tshul
phyogs gnis ka la / tshad ldan gyi gzuh dag na dgag pa phyogs re ba re
mdzad yod pas na dgohs don zab mo dag la ma brtags (i8b5) par phan tshun
du gcig gis cig éos 'gog par nus pa ma yin no //

III-iii-3

§ 7. gsum pa ni / Gahs can du phyis byon pa dag na re / stoh pa nid ces bya
ba'i hes don zab mo 'di ni Zia ba grags pa'i gtah las gzan du yod pa ma yin
te/ji(i8b6)skaddu/

'di las gtan na chos 'di ni //
ji ltar med pa de tóin du //
'dir 'byuh lugs kyah gtan na ni //
med ces mkhas rnams hes par mdzod //

ces gsuhs pas so //

a. Ms: kyi.



LE DBUMA'I BYUN TSHUL 913

§8. A. de yah chos can tshad grub kyi steh du / dgag bya rah (i8b7) gi
mtshan nid kyis grub pas stoh pa'o // de las gtan du mo gkamb gyi bu Ita bu
bden med du bsgom pas / sgrib pa'i sa bon ci tig spoh bar nus zes 'chad ein /
de'i rgyab rten du / Zia bas rnam rig pa bkag pa'i gtah rnams (i9ai) Legs
ldan 'gog pa'i gzuh du sbyor bar byed pa dah /

B. stoh nid gtan la phebs pa'i tshe dgag bya logs su nos ma bzun na chad

pa'i mthar lhun ho zes 'chad pa dah /
C. shags kyi bde stoh zuh 'jug kyah de Ita bu'i (i9a2) stoh pa nid de yul can
bde ba chen pos rtogs pa la 'chad dgos te / dper na brtse ba snih rje chen pos
stoh pa nid mhon sum du rtogs pa la / stoh nid snih rje'i snih po can du
'chad dgos pa bzin / zes gsuh ho //

§ 9. de skad ces zer ba de (i9a3) thams cad ni rah gah la khuhs su byed pa'i
gzuh mtha' dag dah mi mthun te / dbu ma'i gzuh las ni / spros pa'i mtha'
hti sel dgos par béad la / khyed kyis ni / don dam du yod pa'i mtha' dah /
tha sfiad du med pa'i (i9a4) mtha' gnis sel ba las gtan ma béad / gzuh du ni /
gnis min gyi mtha' sel ba / gnis yin gyi mtha' khegs pa la thug pa dah / med
mtha' khegs pa yod mtha' khegs pa la rag lus pa sogs phan tshun spans pa'i
'gal zia gcig khegs pa na cig éos kyah (i9a5) khegs par gsuhs la / khyed cag
gis ni / dhos 'gai gnis las gcig bkag pa na gcig éos don gyis grub pa gzuh éin

nid du byed pa dah / de gzuh dah 'gai ba yah gzuh du ni rten 'brel gyi go ba

Itos grub dah / (i9a6) de'i go ba ni / ji skad du /

phan tshun don la brten pa'i grub pa ni //
grub min nid ces rgyal ba rnams kyis gsuhs //

fes ma grub pa nid la béad pa'i phyir dah / lugs 'dir yin pa bkag sul minc pa

sogs grub na / dgag bya bkag (i9a7) sul du chos gzan 'phen par thaï ba dah /
spros mtha' thams cad mi 'gog par gsaldba'i phyir ro //

§ 10. khyed cag gis ni dbu ma'i rtags kyi dgag bya rah gi mtshan nid kyis
grub pa las gzan mi 'chad pa de'i tshe chad pa'i mtha' dah med (i9bi) pa'i
mtha' 'gog ma nus pas na / stoh pa nid stoh pa nid gsuhs pa dgos med du

thai bar 'gyur ba dah /

b. Ms: éam.

C. Ms: yin.

d. Ms: bsal.



914 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

nan rah gi stoh nid rtogs tshul las lhag pa theg chen 'phags pa la khas len ma
nus pas / nan rah la chos kyi bdag (i9b2) med rtogs tshul yohs su rdzogs pa
yod par gsale ba dah /

gah zag dah ha tsam sogs byed pa'i skyes bu bcu gnis sogs tshad grub tu
khas blahs pas mu stegs dah mtshuhs pa dah / theg pa che chuh gi chos

mhon pa na / (i9b3) gah zag gi bdag dah bdag med kyi hos 'dzin rnam dag
med na phyi nan gi éan ma phyed par thai ba dah

gnas tshul bden pa la tugs pa'i tshe rtags chos don gsum tshad mas grub na /
rah rgyud 'gog ma nus par gsalfba (i9b4) dah /

Legs ldan gyi gzuh du dbu ma'i don ma bstan na / ji skad du /

Legs ldan gyis legs gah bead dah //

tes Zia bas luh du drahs pa mi 'thad par gsal# ba dah /
'di skabs stoh nid rtogs pa'i mhon sum dah rjes (i9b5) dpag yod na / sPyod

7"gtu/
don dam bio yi spyod yul min //

zes dah / 'Jug 'grel sogs su drahs pa'i mdo las don dam pa'i bden pa de ni
rnam pa thams cad mkhyen pa nid kyi yul las kyah 'das par gsuhs (i9b6) pa
dah / A ti éas /

mhon sum rjes dpag dgos pa med //

ces dah /

rtog bcas rtog pa med pa yi //
ées pa gnis kyis mi rtogs i:es //
slob dpon mkhas pa Bha bya gsuhs //

zes sogs dah 'gal ba kho nar ma (i9b7) zad / rigs pas kyah gnod de / Idog pa

gzan sel dhos kyi gi;al byar byed pa'i mhon sum ni rNam 'grel mdzad pa'i
rigs pas khegs so //

e. Ms: bsal.

f. Ms: bsal.

Q. Ms: bsal.



LE DBUMA'IBYUÏÏ TSHUL 915

§ 11. gtan yah chos can tshad grub kyi steh du dgag bya tshad mas ma grub
(20ai) pa bkag pa'i stoh pa nid kyi 'chad tshul 'di ni / Éer mdo 'i dhos bstan
dah 'gai ba kho nar ma zad / Zia ba nid kyi bstan bcos las / ji skad du /

gah phyir de yi ran tóin de //
yin phyir mig ni (2oa2) mig gis stoh //

tes sogs chos can thams cad la sbyar nas dhos su gsuhs pa dah / rigs pas
kyah bum pa Ita bu tshad mas grub pa'i don tig / dgag bya tshad mas ma
grub pas stoh pa'i stoh pa nid 'di ni / gzan (20a3) stoh du smra ba'i gtuù las

'byuh ba'i stoh nid kyi nah nas kyah tha sai zig ste / chos can ma dag giian
dbah gi steh du dgag bya mtshan nid yohs su chad pa'i kun brtags kyis stoh

pa la nos bzuh ba'i phyir /

lugs (20a4) 'dir ses bya thams cad ran stoh du bsad pa de / ji skad du /

gal te 'di dag kun stoh na //

tes sogs kyi skabs nas béad pa'i rtsod pa spoh bar ma nus so snam na / mi
nus pa ma yin te / de la ni / ji skad du /

sans (20a5) rgyas rnams kyis chos bstan pa //
bden pa gnis la yah dag rten //

tes sogs kyis len thebs pa'i phyir /ji ltar na / spyir bden pa gnis so sor phye
ba'i tshe / don dam du med pa nid dbah btsan yah / dhos smra ba'i rtsod

(20a6) pa de ni / don dam rtags su bkod nas kun rdzob sun 'byin par byed

pa'i rtsod pa yin pas / kun rdzob tu yod pa'i phyir / tes pas lan thebs so // de

skad du /

grahs med la sogs bstan pa rnams //
dam pa'i don du bzod ma yin //
(20a7) kun rdzob tu ni thugs brtse ba'i //
rgyu mthun de dag thub pa bzed //

ces gsuhs so // //



916 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

RÉFÉRENCES ET ABRÉVIATIONS

AA Abhisamayälahkära. Obermiller, E et Th. Stcherbatsky (éds.), Abhi-
samayälahkäraprajhäpäramitä-upadesa-sästra, The Work ofBodhisattva
Maitreya, Bibliotheca Buddhica 23, St. Pétersbourg, 1929 (réimp. Tokyo,
1977).

BCA Bodhicaryävatära. Voir BCAP.

BCAP Bodhicaryävatära-pahjikä. Vaidya, P.L. (éd.), Bodhicaryävatära of
Säntideva, with the commentary Pahjikä ofPrajhäkaramati, Buddhist
Sanskrit Texts 12, Darbhanga, 1960.

Cabezón, J.I. (1992). A Dose ofEmptiness, An Annotated Translation ofthe sTong thun
chen mo of mKhas grub dge legs dpal bzang, Albany N.Y.: State
University ofNew York Press.

Jo nan pa Kun dga' grol mchog. Pandita chen po Säkya mchog ldan gyi rnam par thar
pa zib mo rnam par 'byed pa. Collected Writings of Säkya mchog ldan,
Vol. 16.

Jo nah pa Târanâtha. Zab don khyad par her gcig pa. Vol. 4 dans The Collected Works
of Târanâtha. Sman rtsis Shes rig Dpe mdzod, Publié par C. Namgyal et
Tsewang Taru, Leh et Delhi, 1982.

Kälacakratantra. Banerjee, B. (éd.), A Critical Edition ofSri Kälacakratantraräja,
Calcutta: The Asiatic Society, 1985.

mKhas grub rje. sToh thun chen mo Zab mo stoh pa hid kyi de kho na hid rab tu gsal
bar byed pa'i bstan bcos sKal bzah mig 'byed ces bya ba, Gurudeva Bio
bzah bstan 'dzin (éd.), mKhas grub rje'i gsun 'bum, Dharamsala: Tibetan
Cultural Printing Press, Vol. ka.

La Vallée Poussin, L. de (1923-31). L'Abhidharmakosa de Vasubandhu, traduction et
annotations, Mélanges chinois et bouddhiques XVI, 6 tomes, Paris.

Lopez, D. (1987). A Study ofSvâtantrika, Ithaca N. Y.: Snow Lion.

Manjusrîmûlakalpa. Vaidya, P.L. (éd.), Mahäyänasütrasamgraha Part 2, Buddhist
Sanskrit Texts 18, Darbhanga, 1964.

Madhyamakasästrastuti, éditée dans de Jong, J.W., "La Madhyamakaéâstrastuti de

Candrakîrti", Oriens Extremus 9, 1962, pp. 47-56.

MAv Madhyamakâvatâra. La Vallée Poussin, L. de (éd.), Madhyamakâvatâra

par Candrakîrti, traduction tibétaine, Bibliotheca Buddhica 9, St. Pétersbourg,

1907-12 (réimp. Tokyo, 1977).

MAvBh Madhyamakävatära-bhäsya. Voir MAv.

May, J. (1959). Candrakîrti, Prasannapadâ Madhyamakavrtti, douze chapitres traduits
du sanscrit et du tibétain, accompagnés d'une introduction, de notes et
d'une édition critique de la version tibétaine, Adrien Maisonneuve, Paris.



LE DBUMA'IBYUN TSHUL 917

MMK Mülamadhyamakakärikä. La Vallée Poussin, L. de (éd.), Mülamadhya¬
makakärikä de Nägärjuna, avec la Prasannapadâ commentaire de Candrakîrti,

Bibliotheca Buddhica 4, St. Pétersbourg, 1903-13 (réimp. Tokyo,
1977).

Nagao, G.M. (1954). Tibetto Bukkyô Kenkyü, Tokyo: Iwanami Shoten.

Pahcakrama. Mimaki, K et T. Tomabechi (éds.), Pahcakrama, Sanskrit and Tibetan
Texts Critically Edited with Verse Index and Facsimile Edition of the

Sanskrit Manuscripts, Bibliotheca Codicum Asiaticorum 8, Tokyo: The
Centre for East Asian Cultural Studies for Unesco, 1994.

Pahcavimsati.Kimura, Takayasu (éd.), Pahcavimsatisâhasrikâ Prajhâpâramitâ Hill,
Tokyo: Sankibo, 1986.

Prasannapadâ. Voir MMK.

PV Pramänavärttika. Miyasaka, Y. (éd.), "Pramänavärttika-kärikä (Sanskrit
and Tibetan)", Acta Indologica 2, Narita, 1971-2, pp. 1-206.

PVin Pramänaviniscaya. D. (4211) ce 152bl-230a7.

RGV Ratnagotravibhäga. Johnston, E.H. et T. Chowdhury (éds.), The Ratna¬

gotravibhäga Mahäyänottaratantra Éâstra, Patna, 1950.

Ruegg, D.S. (1963). "The Jo nah pas: A School of Buddhist Ontologists According to
the Grub mtha' Sel gyi me loh", Journal ofthe American Oriental Society
83, 1963, pp. 73-91.

Ruegg, D.S. (1969). La théorie du Tathägatagarbha et du Gotra: Études sur la sotério-
logie et la gnoseologie du Bouddhisme, Publication de l'École Française
d'Extrême-Orient 70, Paris.

RUEGG, D.S. (1973). Le traité du Tathägatagarbha de Bu ston rin chen grub, traduction
du De bzin gsegs pa'i shih po gsal zih mdzes par byed pa'i rgyan,
Publication de l'École Française d'Extrême-Orient 88, Paris.

Ruegg, D.S. (1981). The Literature ofthe Madhyamaka School ofPhilosophy in India.
Wiesbaden: Otto Harrassowitz.

Ruegg, D.S. (1988). "A Kar ma bka' brgyud Work on the Lineage and Traditions ofthe
Indo-Tibetan dBu ma (madhyamaka)", dans Gnoli, G. et L. Lanciotti
(éds.), Orientalia Iosephi Tucci Memoria Dicata. Rome: Istituto Italiano

per il Medio ed Estremo Oriente, pp. 1249-1280.

Scherrer-Schaub, C.A. (1994). "Tendance de la pensée de Candrakîrti, Buddhajhäna et

Jinakriyä", dans Skorupski, T. et U. Pagel (éds.), The Buddhist Forum
vol. Ill, Papers in honour and appreciation of Professor David Seyfort
Ruegg's contribution to Indological, Buddhist and Tibetan Studies,
Londres: School of Oriental and African Studies, pp. 249-272.

SDA Satyadvayävatära. édité dans Lindtner, Chr., "Atisa's introduction to the

two truths, and its sources", Journal of Indian philosophy 9, 1981, pp.
161-214.



918 TOM TILLEMANS & TORU TOMABECHI

gSer mdog Pan chen Sâkya mchog ldan (dri med blo gros). Collected Writings of Gser-

mdog Pan-chen Säkya-mchog-ldan. Reprinted by Nagwang Topgyal,
Delhi, 1988.

Tauscher, H. (1981). Candrakîrti Madhyamakävatärah und Madhyamakävatära-
bhäsyam, (Kapitel VI, Vers 166-226), Übersetzt und kommentiert, Wiener
Studien zur Tibetologie und Buddhismuskunde 5, Vienne: Arbeitskreis für
Tibetische und Buddhistische Studien.

Tillemans, T. (1990). Materials for the Study ofÂryadeva, Dharmapâla and Candra¬
kîrti. The Catuhsataka ofÂryadeva, Chapters XII and XIII, with the
Commentaries of Dharmapâla and Candrakîrti: Translation, Sanskrit,
Tibetan and Chinese Texts, Notes, Wiener Studien zur Tibetologie und
Buddhismuskunde 24 (2 tomes), Vienne: Arbeitskreis fur Tibetische und
Buddhistische Studien.

Tillemans, T. (1992). "Tsong kha pa et al. on the Bhävaviveka-Candrakirti Debate",
dans Yamaguchi, Z et S. Ihara (éds.), Tibetan Studies, Proceedings of
the 5th Seminar ofthe International Association ofTibetan Studies, Narita
1989, Narita, pp. 315-326.

Tsoh kha pa. Dran hes legs bsad shih po Dran ba dah hes pa'i don rnam par phye ba'i
bstan bcos Legs bsad shih po, Gurudeva Bio bzah bstan 'dzin (éd.), rJe'i
gsuh 'bum, Dharamsala: Tibetan Cultural Printing Press, Vol. pha.

Tsoh kha pa. Lam rim chen mo sKyes bu gsum gyis hams su blah ba'i rim pa thams
cad tshah bar ston pa'i byah chub lam gyi rim pa, rJe'i gsuh 'bum, Vol.
ka

Tsoh kha pa. Rim lha rab gsal rGyud kyi rgyalpo dpal gSah ba 'dus pa'i man hag Rim
lha rab tu gsal ba'i sgron me zes bya ba, rJe'i gsuh 'bum, Vol. ja.

van der Kuijp, L. (1983). Contributions to the Development of Tibetan Epistemology
from the eleventh to the thirteenth century. Wiesbaden: F. Steiner.

Vimalaprabhä. Dwivedi, V. et S.S. Bahulkar (éds.). Vimalaprabhätikä ofKalkin
Éripundarika on Érïlaghukâlacakratantrarâja by Érìmahjusriyasas, vol.
III. Sarnath, Varanasi: Central Institute of Higher Tibetan Studies, 1994.

(Tib.)D.(845)sril-469a7.
Williams, P. (1989). Mahäyäna Buddhism. The Doctrinal Foundations. Londres et New

York: Routledge.

Yoshimizu, Ch. (1989). "Tsoh kha pa cho "Tantora ö Kichijö Himitsushüe Hiden
Goshidai o Akiraka ni suru Tomoshibi" yori 'Raku Kü Musabetsu to iu
Kü to Hi no Imi o Setsumei sum' Shö Wayaku", Naritasan Bukkyô
Kenkyüsho Kiyô 12, pp. 11-20.

Yoshimizu, Ch. (1989a). "Tsoh kha pa no Mujöyugatantora Kaishaku", Report ofthe
Japanese Association for Tibetan Studies 35, pp. 11-20.

Yoshimizu, Ch. (1993). "The Madhyamaka Theories Regarded as False by the dGe lugs
pas", Wiener Zeitschriftför die künde Südasiens 37, pp. 201-227.


	Le dBu ma' i byun tshul de Śākya mchog ldan

