
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 49 (1995)

Heft: 3

Artikel: "Das Wichtigste aber ist die Harmonie" : zehn Versuche über eine
immer Vermisste

Autor: Pörtner, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147194

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE"
ZEHN VERSUCHE ÜBER EINE IMMER VERMISSTE

Peter Pörtner, München

I.

Was "Harmonie" - im idealen Falle - sein könnte, wie "Harmonie" auf
einem Gipfelpunkt des europäischen Denkens gedacht wurde, lässt sich
folgender Passage aus Hegels Vorlesungen über die Geschichte der
Philosophie entnehmen, die das "Jünglingsalter" der "griechischen Welt" feiert.
Hegel sagt, dass "hier", in der griechischen Welt,

"die Vereinigung des Sittlichen und des subjektiven Willens oder das

Reich der schönen Freiheit [ist], denn die Idee ist mit einer plastischen
Gestalt vereinigt: sie ist noch nicht abstrakt für sich auf der einen Seite,
sondern unmittelbar mit dem Wirklichen verbunden, wie in einem schönen

Kunstwerke das Sinnliche das Gepräge und den Ausdruck des Geistigen
trägt. Dieses Reich ist demnach wahre Harmonie, die Welt der anmutigsten,
aber vergänglichen oder schnell vorübergehenden Blüte; es ist die
unbefangene Sittlichkeit, noch nicht Moralität, sondern der individuelle
Wille des Subjekts steht in der unmittelbaren Sitte und Gewohnheit des

Rechten und der Gesetze. Das Individuum ist daher in unbefangener
Einheit mit dem allgemeinen Zweck."1

Harmonie erscheint hier, auch hier, im Zusammenhang der Beschwörung
einer arkadischen, vergangenen Welt, in der das Sinnliche und das Geistige
in unmittelbarer Einheit "sind". Fünfmal taucht in diesem kurzen Abschnitt
prägnant die Kopula "ist" auf! Das Ideal unübersteigbarer Versöhnung
rückprojizierend, unterstellt Hegel, dass im griechischen Reich der "schönen
Freiheit" das Sinnliche das Geistige zum Element hatte und zugleich das

Element des Geistigen war. Das Sittliche war noch nicht zur Moralität
verkommen; und das Individuelle schaute sich im Allgemeinen unmittelbar
und "unbefangen", wie Hegel schreibt, an.

Die geradezu erschreckende Vollkommenheit dieses Verhältnisses wird
freilich getrübt durch ihre kairotische Hinfälligkeit. So finden wir, als

appositioneile Ergänzung zum Begriff der "wahren Harmonie", eine Phrase,

1

Hegel, G.W.F.: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte. Theorie Werkausgabe.
Werke in 20 Bänden, Bd. 12, Frankfurt a.M. 1970: 137f.



568 PETER PORTNER

die in jedem Traktat über das japanische "Vergänglichkeitsgefühl", mujö-kan,
M1$$t, stehen könnte: "die Welt der anmutigsten, aber vergänglichen oder
schnell vorübergehenden Blüte." - Doch das gehört nur am Rande zu
unserem Thema. Was uns hier interessiert, ist, dass schon Hegel am Ende
einer über zweitausendjährigen - so widersprüchlichen wie facettenreichen
- diskursiven Auseinandersetzung mit den Begriffen, den Konzepten der
"Harmonie" und der "Ordnung" (kosmos, ordo) stand. Während also in
Europa über Jahrtausende eine gewaltige Begriffsarbeit geleistet wurde,
um Harmoniekonzepte zu formulieren, zu verwerfen oder zu modifizieren,
sucht man in Japan und China Konzepte vergleichbarer Art umsonst. Dies
lässt sich aus der Verschiedenheit der ontologischen und epistemologischen
Prämissen erklären. Der Verzicht auf die Frage nach dem "zureichenden
Grund" der Welt, seine "innerweltliche" Orientierung, im Sinne eines
Verzichts auf transzendentale Kategorien, und nicht zuletzt seine ethische
und pragmatische Orientierung verleihen dem ostasiatischen Denken eine
Prägnanz, die es vom westlichen grundsätzlich unterscheidet. Schon die
Vorstellung von Konzepten, im Sinne von notiones anticipate, die letzlich
eine (platonische) "Zweiweltentheorie", einen Dualismus von Ideenwelt
und defizienter Erscheinungswelt - und den dazugehörigen "Chörismos"
zwischen den einzig "seienden Urbildern" und ihren nur "vergänglichen
Nachbildern"2 voraussetzen, fand keinen Platz im chinesischen und japanischen

Denken.
Anders als die ostasiatische ist die europäische Geistesgeschichte geadelt

oder angekränkelt von der schon im Alten Testament deutlich
ausgesprochenen Idee, dass die konzeptionelle Weisheit Gottes, sapientia Dei
praecedens, aller Schöpfung vorausgeht. Nikolaus von Cues beschreibt am
Beginn der europäischen Neuzeit, wie das eine, seinstragende und
seinsgarantierende Transzendente sich als harmonische Proportion ins Seiende
spiegelt und dieses dabei allererst hervorbringt; in denWorten des Cusanus:
"wie ein Musiker, der seine Konzeption versinnlichen will", "quasi ut
musicus, qui suum conceptum vult sensibilem facere". Für den Kusaner
spiegelt sich das primordiale Eine als Harmonie der Proportionen in die
sinnliche Vielfalt der Welt. Wie stark diese Idee, ins Subjektivistische
gewendet, noch in der Gegenwart wirkt, beweist etwa das Credo eines

zeitgenössischen Architeken, Hans Hollein: "Architektur ist eine geistige
Ordnung, verwirklicht durch das Bauen."

2 Grassi, Emesto: Die Theorie des Schönen in der Antike, Köln 1980: 126.



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 569

Für das fernöstliche Denken aber ist der Kosmos kein in die Tat umgesetztes
Konzept, sondern das - von nichts und niemandem konzipierte - konkrete
Sichentfalten oder konkrete Sichauslegen selbst, reine Spontaneität, wie sie
sich etwa in den Ausrücken jihatsu und shizen, g%/gÉ, anzeigt. Dies hat
weitreichende Konsequenzen für die Vorstellungen von "Harmonie",
"Ordnung", "Entsprechung", "Konfiguration" und "Korrelation".3

II.

Wo sich in Japan rudimentär, denn von einem eigentlichen Harmonie-
Diskurs lässt sich nicht reden, eine gedankliche Auseinandersetzung mit
dem Wort wa, ftl, und seinen Äquivalenten findet, ist sie auf chinesische
Vorgaben aufgebaut, ja angewiesen. Einige kursorische Hinweise auf den
chinesischen Hintergrund sind daher unverzichtbar. Das Nachdenken über
Harmonie (chin, he) fand in China im Zusammenhang einer äusserst
differenzierten kosmologischen (nicht kosmogonischen!) Spekulation statt. Vor
allem für das von der Wissenschaft (Needham) als china-spezifisch
charakterisierte "korrelationistische Denken" war die kosmologische Spekulation

ein idealer Jagdgrund.
Während in der griechisch-europäischen metaphysischen Tradition mit

ihrer dualistischen Weltsicht, angefangen mit der platonischen Setzung einer
transzendenten Welt der Ideen, die Korrelationen zwischen jener
transzendenten Welt und den Objekten und Ereignisses des mundus sensibilis
stets virulent waren, ist das korrelative Denken in China primär aus der
Vorstellung entstanden, dass der Mensch nach dem Bilde von Himmel und
Erde geformt sei und dass sich daraus Forderungen nach einer vollkommenen
menschlichen Lebensführung ableiten lassen (müssen). Aus dieser Grundidee
entfaltete sich ein epistemologisches Feld korrelativen Denkens, auf dem
die Möglicheiten der "Harmonisierung" von Mensch und Natur auf allen
denkbaren Ebenen durchgespielt werden konnten. Die differenzierten und

3 Die stillschweigend oder auch unbewusst vorausgesetzten kosmologischen und
kosmogonischen Vorstellungen entscheiden auch über die Wahrnehmung der unmittelbaren
Lebenswelt und die Auswahl der alltäglichen Überlebensroutinen. Höchst folgenreich
ist zum Beispiel, ob der Kosmos als geschaffen (wie i.d.R. im "Westen") oder

ungeschaffen, d.h. sich selbst tragend und entfaltend (wie i.d.R. im "Osten") gedacht
wird.



570 PETER PÖRTNER

komplizierten Korrespondenz-Listen zwischen Zahlen, menschlicher
Anatomie, psychischer Verfassung usw. - exemplarisch bei Shao Yung (1011-
1077) - sind bekannt.

Das entscheidende epistemologische Charakteristikum korrelationistischen
Denkens liegt aber darin, dass es "Sinn" als eine präsentative Funktion
fasst: Korrelationen erzeugen Sinn und Bedeutung und sind die Träger von
Sinn und Bedeutung. Sinn wird hier verstanden als Bezug, Verhältnis,
Konfiguration.4 Dass der so erzeugte Sinn sich dann auch an die Sinne
wendet, schafft neuen Sinn.

Die sino-japanische Vorstellung vom "sinnhaften Aufbau" der Welt eines
universellen Korrelationsgefüges verdichtet sich im Begriff des wen (jap.
bun, aya):

ein Wort, das je nach Kontext Figuration, Muster, Motiv, Text, Textur
(Gewebe), Ornament, Zeichen I Markierung und Kultur bedeuten kann.
Die ältesten überlieferten Formen des Schriftzeichens zeigen einen Menschen
mit Tätowierungen (Markierungen, "kulturellen" Einschreibungen) auf der
Brust, jt umfasst zuächst die Gesamtheit "kultureller" Phänomene, das

ganze Netzwerk von Bedeutungen, die die "Welt" ausmachen. JC kann
darüber hinaus verstanden werden als die übergreifende Be-Zeichnung der

Weltordnung in ihrem kosmologischen und moralischen Aspekt: Es
bezeichnet die moralische Vollkommenheit der menschlichen Natur und
die kosmologische Basis aller und jeder Tugend. Es bezeichnet den Ursprung
und das Prinzip, dem die Welt Bestand, Sinnhaftigkeit und Funktionsfähigkeit
verdankt. Es ist somit, auf seine allgemeinste Formel gebracht, die sichtbare
Seite des Tao, iE, als kosmische und irdische Schrift und Textur. Es ist
verlockend, wenlbun als ein System zu beschreiben, das keine Leerstellen
oder weisse Flecken kennt. Es überspringt die Opposition von Natur und
Kultur, da es als Inbegriff jeglicher Konfiguration das Ordnungsprinzip
sowohl der Natur als auch der Kultur ist. Wenlbun macht es daher leicht,
Kultur und Natur in ihrer ursprünglichen Einheit zu denken und wahr-

4 Die in Europa schon seit der Antike geführte Diskussion über die Unterscheidung von
"natürlichen Anzeichen" und "nicht-natürlichen (konventionellen) Repräsentationszeichen"

zeigt, dass im Westen der Sinnbegriff doppelt registriert werden musste, um
nicht-konventionelle und nicht-repräsentative Zeichen - Spuren im Sand, Symptome,
Gesten etc. - erfassen zu können.



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 571

zunehmen: Es wird in den Zeichnungen und Mustern von Tierfellen sichtbar,
über die Vermittlung der Trigramme des Buchs der Wandlungen, J|$£,
macht es das verborgene kosmische Geschehen kenntlich und lesbar, es

regelt als ordnendes Prinzip das gesellschaftliche Leben, und es manifestiert
sich sinnfällig in den Zeichen der Schrift.

Korrelationistisches Denken ist primär kein Denken in Strategien, Metaphern

und Symbolen, die ein Denken in Kategorien der Repräsentation, des

Für-etwas-(anderes)-Stehens voraussetzen. Korrelationistisches Denken
bewegt sich in umfassenden homologen Ordnungen, in Korrespondenzsystemen,

die nach den Gesetzen der Ähnlichkeit und der Entsprechung komponiert
sind. Verfahrensweisen der magisch-mantischen Weltdeutung entpuppen
sich hier als diskursive Instrumentarien, mit deren Hilfe der Körper, die
Seele, der Kalender, die Gesellschaft... systematisch kurzgeschlossen werden
können. Dabei gilt der Kosmos als Modell aller Modelle: Wenn man weiss,
wie der Kosmos entstand, weiss man, wie alles entsteht. Wenn man weiss,
wie der Kosmos funktioniert, weiss man, wie alles funktioniert. Der Kosmos
ist also mehr als ein Modell: Der Kosmos ist das ganze Korrelationengefüge
der "Zehntausend Dinge", Iffy), der Welt selbst.

Das Buch der Riten, ^LIB, etwa, dem ein zentrales Zitat im 1. Artikel
der 17-Artikel-Verfassung, ^îÉ+"t^, des Shötoku taishi entstammt, ist
ein Korrespondenzen-Kompendium, das die Veränderungen des Kosmos
und im Kosmos mittels einer Systematisierung der "Fünf Wandelzustände"
erklärt. Es beschreibt 62 Arten der Fünf Wandelzustände, bis hin zu den
fünf Arten, das kaiserliche Boot zu wenden. Das Kapitel Yüeh-ling entwickelt
durchaus systematisch die Idee einer kosmischen Harmonie im Sinne
kosmischer Resonanzen. Einer Harmonie folglich, die keineswegs massive
Ungleichheiten in Wert, Würde, Machtfülle und Glücksanspruch ausschliesst.
Gemäss der im Buch der Riten dargestellten korrelationistischen Lehre
wirken Dinge derselben Kategorie, die aber in verschiedenen Bereichen
desselben Kosmos angesiedelt sind, mittels (einer Art) Sympathie aufeinander,
einer Sympathie jedoch, die einen hierarchischen, unilateralen Charakter
hat, also nicht jenen Charakter von Reziprozität, der erwartet werden
könnte, wenn von "Korrelation" die Rede ist. Der vom "Himmel" zugeteilte
Ort innerhalb der umfassenden Ordnung war absolut verpflichtend. Richard
B. Mather schreibt in aller Deutlichkeit:5

5 In: Munro, Donald J. (ed.): Individualism and Holism: Studies in Confucian and
Taoist Values, Ann Arbor 1985: 199.



572 PETER PÖRTNER

"[In China] the universe was conceived to be a harmonious organism
whose smooth operation depended on every part finding its proper place
within the whole. The mler had indeed to be ruler above, and the ruled
were assigned prescribed roles below in a clearly articulated hierarchical
order, perceived as replicating the order of heaven and earth. On this

everyone was basically agreed."

III.

Das konfuzianische Konzept der "Richtigstellung der Namen", lE^, das

von einer unmittelbaren, wirkmächtigen Korrespondenz zwischen Worten
- qua Namen - und ihren, modern gesprochen, realen Signifikaten ausgeht,
zielt explizit auf Etablierung und Sicherung gesellschaftlicher Harmonie
mittels eines wohldefinierten und wohlkalkulierten Rollensystems. Im
chinesischen Universum resonieren Dinge eines kosmischen - höheren - Bereichs
in Dingen eines anderen - niederen - Bereichs. Bildhaft gesagt: sie finden
darin ihre Resonanz-Körper. Der universal(istisch)e Anspruch
konfuzianischer Sozialethik konnte die konkreten gesellschaftlichen Spannungen
und Konflikte nicht überbrücken, Konflikte, die zum Teil sogar von der
Theorie provoziert wurden, zumindest strukturell in ihr angelegt waren,
etwa die Kollisionen von "Loyalität" und "kindlicher Pietät". Andererseits
konnte die Theorie aber auch nicht verhindern, dass als hierarchisch definierte
Rollenbeziehungen in der Praxis bisweilen einen reziproken oder, wieder
modern gesprochen, interaktionistischen Charakter annahmen. Mit dem
Vorbehalt des Prinzipiellen lässt sich sagen, dass, während die Vorstellung
der Resonanz ein wichtiges Ingredienz des chinesischen korrelationistischen
Denkens zu sein scheint, im Gegensatz dazu die europäische Tradition
Harmonie eher in der Konsonanz, der Fachbegriff dafür ist concinnitas,
sucht.6 Zudem ist in der europäischen Tradition die Vorstellung von der

6 So nennt das Deutsche Wörterbuch von Jakob und Wilhelm Grimm als eine Bedutung
von "Harmonie": "(von tönen und färben) die Verbindung von einzelnen gleichzeitig
angeschlagenen tönen zu einem wohlklingenden ganzen, die wohltuende anordnung der
färben und gruppen eines gemäldes."
Hermann Dunger schlägt im Jahre 1882 in seinem Wörterbuch von Verdeutschungen
entbehrlicher Fremdwörter entsprechend vor, "Harmonie" durch "Einklang, Wohlklang,
Übereinstimmung, Zusammenstimmung, Einigkeit, Friedlichkeit, Eintracht, Einhelligkeit,

Ebenmass"; "harmonieren" aber durch "freundschaftlich zueinander stehen;

zusammenpassen, in richtigem Verhältnisse stehen" zu ersetzen. Vgl. Dunger, Hermann:



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 573

harmonieschaffenden concinnitas eng mit der der Schönheit7 verbunden:
Für Leibnitz ist die - "grösste mögliche" - Harmonie, die er schlichtweg
mit der Schönheit identifiziert, nichts anderes als das Konzept, nach dem
Gott die Welt geschaffen hat: "DEUS omnia creavit secundum maximam
harmoniam sive pulchritudinem possibilem." Anders als in der chinesischen
Tradition stehen im Westen Schönheit und Harmonie oft synonym für
einander; nicht selten freilich auch im Sinne einer Kontrastharmonie: nicht
umsonst galt Harmonia - Gattin des Schrifterfinders Kadmos - in der
griechischen Mythologie als die Tochter der Aphrodite und des - Ares.8

Wörterbuch von Verdeutschungen entbehrlicher Fremdwörter. Engländerei in der
deutschen Sprache (Mit einem Vorwort von Wolfgang Viereck), Hüdesheim 1882: 99.

7 Leon Battista Alberti definiert in De re aedificatoria libri decern (Florenz 1485): "Das
Gesetz der Schönheit besteht aus drei Dingen: numerus, finitio und collocano. Und
etwas Weiteres kommt hinzu, wodurch dies alles zusammengefasst und verbunden
wird, und wodurch die ganze Erscheinung der Schönheit wunderbar leuchtet: Dies wird
concinnitas genannt." (Zitiert nach: Mühlmann, Heiner: Ästhetische Theorie der
Renaissance - Leon Battista Alberti, Bonn 1981: 18f.).
Vgl. zu den ausgeprägt ästhetischen (d.h. auf die Sinne bezogenen) Konnotationen des

Begriffs in Europa auch den Eintrag "Harmonie" in: Etymologisches Wörterbuch des

Deutschen, erarbeitet u. d. Leitung von Wolfg. Pfeifer, Akademie-Verlag, Berlin 1989:
"Harmonie f. 'Wohlklang, Übereinstimmung, innere Geschlossenheit, Ebenmass'.
Lat. harmonia, aus griech. harmonia 'Verbindung, Bund, passendes Verhältnis,
Übereinstimmung, Einklang, Melodie', wird um 1600 ins Dt. entlehnt, nachdem vereinzelt
bereits mhd. armonìe (nach mlaL armonia) belegt ist. Der zunächst musikalische Terminus
wird auf Arrangements und Konstellationen übertragen, die auch in anderen
Wahrnehmungsbereichen als wohltuend und angenehm empfunden werden, so dass er
im 18. Jh. eine grosse Verwendungsbreite in Kunst, Naturwissenschaft, Psychologie
erreicht, -harmonisch Adj. 'wohlklingend, gut abgestimmt, organisch'(16.Jh.),
vgl. lat. harmonicus, griech. harmonikós. harmonieren Vb. 'eine Einheit,
Geschlossenheit bilden, organisch zusammenpassen' (17.Jh.). harmonisieren
Vb. 'in Einklang bringen, aufeinander abstimmen' (20.Jh.), vgl. älteres frz. harmoniser."

8 Auch ist in China - wie in Japan - keine im eigentlichen Sinne harmonikale Musik
entstanden. Die Beziehung der Tonhöhen verdeutlichte sich hier - fast pythagoräisch -

im Nacheinander, der Sequenz. Musikalische Harmonie im westlichen Sinne
harmonischen Zusammen-Klangs - "Seelenvolle Harmonieen wimmeln, ein wollüstig Unge-
thüm, aus den Saiten" (Schiller) - existierte nicht. Hier also: Sequenz, zeitverschobenes
Resonieren statt Konsonieren. Das - anscheinend unverbundene - Parallellaufen der
Stimmen in der traditionellen japanischen Musik wurde auch schon als eine
Widerspiegelung der rigiden "Klassentrennung" im feudalistisch-stratifizierten vormodernen

Japan gedeutet.



574 PETER PORTNER

Im chinesischen korrelationistischen Denken tritt - überraschenderweise? -
das ästhetische Moment in den Hintergrund.9

Im Sinne einer Resonanz-Beziehung zielt auch wa, fp, auf das Moment
der Teilnahme, Partizipation, freilich an einem seinsmässig Überlegenen,
Seinsmächtigeren. In einer pädagogischen Partizipation dieser Art geht
etwas auf den Partiziperenden über (lik'bfcöl). Als Trägerelement, das

zwischen den verschiedenen Bereichen und Ebenen, etwa zwischen den

politischen Aktivitäten der Herrscher und kosmischen Ereignissen,
vermittelt, galt das pneumatische Medium ch'i (M>, jap. ki), das seit dem 2.
Jahrhundert vor Christus zur Erklärung all jener wunderbaren Fernwirkungen

zwischen den kosmischen Bereichen herhalten muss, die sich eben
anders nicht erklären Hessen. John B. Henderson vergleicht das chinesische
kosmologische Denken mit der kindlichen Logik, wie Piaget sie beschrieben
hat:

"...in child logic, as well as in the historical development of cosmology
in China, it seems that general ideas of 'resonance' or 'participation'
preceded attempts to explain resonant effects."10

Die Vorstellung des ch'i als eines physischen Mediums habe dann jene
"general ideas" abgelöst. Der nächste Schritt - in der Han-Zeit - sei dann

gewesen:

"to explain particular instances in which a condition in one domain of
experience affected those in another by reference to standard cosmological
categories, such as yin-yang and the five phases."11

Auf dieser Stufe war es dann kein Problem mehr, sexuelle Ausschweifung
am Kaiserhof oder einen zu grossen politischen Einfluss von Frauen
verantwortlich zu machen für verheerende Fluten: Ein Exzess von yin, Übermass
weiblichen Einflusses im politischen Bereich, führt mit sympathetischer
Notwendigkeit zu einem Exzess der mit yin assoziierten Wasserfluten.12

9 Es sei denn, dass man in der Vorliebe an Parallelismen und symmetrischen Schemata
ein ästhetisches Interesse sehen will.

10 Henderson J. B: The Development and Decline of Chinese Cosmology, New York
1984: 27.

11 Henderson: 29.
12 Ernst Cassirer schreibt im 2. Band seiner Philosophie der symbolischen Formen über

das, was er das "mythische Denken" nennt: die Relationen die es setzt, sind: "keine ge-



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 575

Auch dieses Beispiel verdeutlicht, wie dicht, man möchte sagen: unentrinnbar
das kosmische Korrespondenzennetz geknüpft war.

IV.

Zwar lassen sich auf Zeichenetymologien nicht immer Argumente
gründen, es ist aber dennoch bedenkenswert, dass sich das Schriftzeichen
für wa, ftl, aus dem Zeichen für "Mund", P, und einem phonetischen
Bestandteil, %., zusammensetzt, der soviel wie "treffen, zusammentreffen"
bedeutet; und zwar in dem spezifischen Sinn, dass menschliche Stimmen
zusammentreffen, um sich zu einem "harmonischen" Wohlklang zu vereinen.

danklichen Bindungen, durch welche das, was in sie eingeht, zugleich gesondert und
verknüpft wird, sondern sie sind eine Art von Kitt, der auch das Ungleichartigste noch
irgendwie zusammenzuleimen vermag. Dieses eigentümliche Gesetz der Konkreszenz
oder Koinzidenz der Relationsglieder im mythischen Denken lässt sich durch alle seine
einzelnen Kategorien hindurch verfolgen." Auch das chinesische Denken scheint den
Bannkreis des "mythischen Denkens" nicht durchbrechen zu können, eines Denkens,
das nur das Prinzip der Einerleiheit des Teils mit dem Ganzen kennt und es verabsäumt,
zwischen dem Ganzen und den Teilen eine klare Grenze zu ziehen. Die Verknüpfung
von Elementen zu einem Ganzen setzt, nach Cassirer, deren scharfe Sonderung, deren
Unterscheidung als Elemente voraus. Nur auf dieser scharfen Scheidung beruhe "Notwendigkeit

und Möglichkeit aller Harmonie". Cassirer zitiert den Pythagoräer Philolaos:
"Das Gleiche und Verwandte bedurfte ja doch nimmermehr der Harmonie, dagegen
muss das Ungleiche und Unverwandte und ungleich Verteüte durch eine solche Harmonie
zusammengeschlossen werden, durch die sie imstande sind, in der Weltordnung
zusammengehalten zu werden." Das mythische Denken, für das das Prinzip der Einerleiheit
gelte, ein Prinzip, für das der Teü das Ganze nicht repräsentiert, sondern - sui generis -
ist, desavouiert jegliche Harmonie, ja, verbietet schon den Gedanken daran. Denn
Harmonie ist, nochmals Phüolaos: "buntgemischter Dinge Einigung und verschieden

gestimmter [Dinge] Zusammenstimmung." Wenn das chinesische kosmologische Denken

(nur) "mythisches Denken" im Sinne Cassirers wäre, fände "Harmonie" in ihm -
denknotwendig - keinen Raum. Aber das chinesische Denken geht nicht im "Denken
der Einerleiheit" auf, und die Korrespondenz-Bezüge, die es konstatiert, lassen sich
nicht in einfache paro-pro-foto-Beziehungen auflösen. Dagegen spricht auch die grosse
Vorliebe der Chinesen für "geometrische Kosmographie", wie Henderson es nennt: für
systematische, auf Regularität, Symmetrie und Kongruenz bedachte Topographien, für
die Aufteüung und Ordnung des himmlischen und irdischen Raumes, der Stadt und des

Landes, des Zeremoniell-Heüigen und des Profan-Säkularen.



576 PETER PÖRTNER

Die Bedeutung von nagomu, ftlt?, "besänftigen, beschwichtigen, weich(er)
machen" soll dabei mitklingen.13

Das Schriftzeichen für wa soll ursprünglich mit den Zeichen für "Mund",
P, und "Baum", ;fc, geschrieben worden sein. Wobei "Baum", als pars pro
toto, für das hölzerne Tor eines Militärlagers gestanden haben soll. Da an
diesem Tor, dem gunmon, Cf"J, Verhandlungen und Vertragsabschlüsse
getätigt worden seien, ziele die Bedeutung des Begriffes wa auf nakayoku
suru, "Frieden, Eintracht stiften". Ein Nachklang davon findet sich in den
ein wenig altertümlichen, aber immer noch verständlichen idiomatischen
Ausdrücken für "kapitulieren", nämlich gunmon ni furu und kö o gunmon
ni kou. Ein Hinweis also, dass schon in dem Schriftzeichen Zwang,
Unfreiwilligkeit und Notwendigkeit - zumindest auf einer Seite - als
Ingredienzen von "Harmonie" und "Eintracht" gleichsam sedimentiert sind.
Immerhin aber auch ein Rest oder eine Spur von "Diskursivität", von der
Fähigkeit zum Gespräch, die selbst bei einem vorausgesetzt werden muss,
dem Bedingungen, wie es heisst, diktiert werden.

Im Japanischen kann das Schriftzeichen fP die Lautwerte wa, o, yawaragu,
yawarageru, nagomu und nagoyaka annehmen. Die sino-japanischen Bedeutungen

des Begriffs lassen sich auf folgende Weise umschreiben - ich
ergänze einige Parallelen zum griechischen Wortfeld von "Harmonia",
welches auf die gleiche Sprachwurzel zurückgeht wie das Wort für "Zahl",
"Arithmos" - : 1) ?0è> <*, ftltf, ftj£>^<5 yawaragu, nagomu, yawarageru:
"besänftigt, gemildert, erleichtert, beruhigt, befriedet sein; bzw. besänftigen,
mildern, erleichtern, beruhigen, befrieden etc." In japanischen Kommentarwerken

erscheint ftl £> \f%>, yawarageru auch in der schlichten Bedeutung
von "verständlich machen, erklären". Auch das mit "Harmonia"
stammverwandte Verb apea%co bedeutet soviel wie "ausgleichen, aussöhnen,
begütigen, besänftigen, d.h. vereinigen im geistig-ideellen Sinne". 2) ^ 5,
o"t?"l~, au, awasu: "treffen, zusammentreffen, zusammenkommen,

zusammenfügen". Das griechische Verb apaaaûJ bedeutet "aneinanderschlagen,
aneinanderstossen, zusammenkommen, zusammentreffen"; das Verb
apa|0.oCco, das in transitiver und intransitiver Bedeutung gebraucht werden
kann, "zusammenfügen, zusammenpassen"; schliesslich apocpiG%a> meint
soviel wie "anfügen, anpassen, verbinden, verknüpfen, d.h. vereinigen im
körperlich-materiellen Sinne". 3) iS 5 kanau, "entsprechen, passen, zu-

13 Auch das griechische Substantiv "Harmosis" bezeichnet ein Zusammenbringen oder
Zusammenfügen.



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 577

sammenpassen". 4) 3§-%.ò kotaeru, "antworten, zustimmen, entsprechen,
(Erwartungen) erfüllen". 5) j+iS^ nakanaori, "Wiederversöhnung,
Einigung". 6) ^ÜV"» hodoyoi, "moderat, bescheiden, gemässigt". 7) M^
iP, fP^^, Ü#\ Ä^l odayaka, nagoyaka, uraraka, nodoka, "still, mild,
friedlich; sanft, lieblich; ruhig (aber) erhaben; herzerfreulich, seelenlabend

etc."; fungieren auch als Epitheta des "Seelenzustands" (:§v), iu dem yin
und yang in einem ausgeglichenen Mischungsverhältnis zueinander stehen.14

V.

In einer der ersten chinesischen Schriften, die nach Japan gelangt sind
und dort von höchster und weitreichendster Bedeutung waren, dem sogenannten

Tausend-Zeichen-Klassiker, ^f^j|£, von Chou Hsing-szu zwischen 505
und 521 geschrieben, steht in der 83. Zeile - eine Zeile besteht aus jeweils
4 Schriftzeichen, mit einer Zäsur nach dem zweiten Zeichen, die die Zeile
in zwei parallel gebaute Kurzphrasen trennt - auch das Schriftzeichen für
ho Die Zeile lautet _kftlTIÉ, in der sino-japanischen kanbun-Lxsung:
kami wa yawaragi, shimo mutsumajiku. Erich Hauer übersetzt (1925) diesen
Satz mit "Die Oberen seien milde und die Unteren willig". Die lateinische
Übersetzung von Angelo Zottoli, die 1879 in Shanghai erschien, lautet:

"superior sit benevolus, inferior obsequatur". In der schon 1835 in Canton
erschienenen Übersetzung von Elijah Coleman Bridgman liest man: "Let
superiors live in harmony, and inferiors in concord". Die Übersetzung von
Francis W. Paar aus dem Jahr 1963 hat den Wortlaut: "When superiors are

kindly, inferiors will be peaceful".15
Shötoku taishi zitiert diesen Satz im ersten Artikel seiner 17-Artikel-

Verfassung. In diesem Artikel erscheint das Schriftzeichen für wa zweimal.
Auch die erste, berühmte und immer wieder beschworene, für Japan geradezu
als kulturaxiomatisch geltende Zeile des 1. Artikels, in der wa das erste

14 Zwar ist wa nicht wie "Harmonia" mit einem Wort für "Zahl" verwandt, aber dennoch

in der Mathematik zu Ehren gekommen, wo es "Summe" bedeutet. Es diente auch als

Name für Musikinstramente, für ein Blasinstrument aus der Familie der sho und eine

kleines Glöckchen, das allem Anschein nach an der Wagendeichsel angebracht war und

so den Rhythmus der Fahrbewegung hörbar machte.
15 Paar, Francis W. (ed.): Ch'ien Tzu Wen, The Thousand Character Classic, A Chinese

Primer, New York 1963: 120



578 PETER PÖRTNER

Mal auftaucht, ist ein (doppeltes) Zitat, jedoch nicht aus dem Tausend-
Zeichen-Klassiker, sondern - wörtlich - aus dem Buch der Riten und
(verkürzt) aus den Gesprächen, Mim, des Konfuzius. Doch davon später.16

Shötoku taishi hat - falls er wirklich der Autor des Textes war - mit dem 1.

und 15. Artikel seiner Verfassung den Begriff des wa als ein japanisches
Kulturaxiom etabliert, das seither als klassischer Topos von unantastbarer
Würde fungiert und die um soziales Verhalten kreisende Rhetorik
mitbestimmt. Geradezu hymnisch schreibt Hermann Bohner:

"Wül man also die "Siebzehn Artikel" in Ein Wort fassen, so ist es das

Eine: WA. Und, um das vielleicht als Letztes zu Sagende vorweg zu
nehmen, so weckt gerade dieses Zeichen seltsame Assoziationen. Ist es

doch, meist mit [...] vorangestelltem Zeichen ^C "groß" der Name eben
des Kernlandes, in dem Jimmu Tennö das Reich begründet, in dem die
Kemgeschichte Japans lebt, in dem Shôtoku's Zeit sich entfaltet, Yamato,
und alles, was japanisch ist im Wesen, das ist bis heutigen Tages: Yamato.
"Yamato (sinjap.: WA) ist das Eine, worauf alles ankommt" [wie man
eine Zeüe aus dem 1. Artikel verstehen kann, P.P.] - Das ist noch heute
wie kein anderes Wort aus der Seele des Japaners geschrieben; die Summa

Japans. [...] Was ist nun dies WAI - Dem mit der Sache Vertrauten ist es

mit wenigen Strichen charakterisiert..."17

Mit dem letzten Satz übernimmt Bohner einen japanischen double-bind-
Gemeinplatz: Man kann es nur dem erklären, der es schon verstanden hat.
Wer es aber schon verstanden hat, dem braucht man es nicht mehr zu
erklären.18

16 Erwähnenswert ist an dieser Stelle, dass wohl ziemlich zeitgleich mit dem Buddhismus,
in der Mitte des 6. Jahrhunderts auch der chinesische Kalender und die chinesische

Astrologie (und damit auch chinesische Rechenmethoden und Zahlenspekulationen) in
Japan Fuss fassten, wohl hauptächlich vermittelt durch einen Meister des Kalenders,
Wang Pao-san, und einen Astrologen, Chronologen und Spezialisten für das Buch der
Wandlungen, Wang Pao-liang. Bemerkenswert ist auch, dass die Überlieferung Shôtoku
taishi zum Vater der japanischen Rechenkunst macht und ihm sogar die Erfindung des

Abakus, soroban, zuschreibt!
17 Bohner, H.: Shötoku Taishi. MOAG, Supplementband XV, Tokyo 1940. Drittes Buch,

Zweiter Teü: Die Siebzehn Artikel, S. 184.
18 Als während der Frankfurter Buchmesse 1990 der damalige Frankfurter Generalkonsul

Araki in einem Interview nach dem Spezifikum Japans und seiner Kultur gefragt wurde,
anwortete er das sei wa, die Harmonie. Auf die Frage, was man sich darunter vorzustellen
habe, antwortete er mit einer Geste beider Hände, die eine Kugel nachzuformen schienen



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 579

VI.

Am Anfang des Klassikers der Mitte, tfcÜf, findet sich der Ansatz einer
Definition des Begriffs Harmonie19, der jedoch grosse Spielräume lässt,
was schon an den verschiedenen Übersetzungen dieser Stelle sehr deutlich
wird:

Peter Weber-Schäfer übersetzt:

"Wenn Wohlgefallen und Ärger, Trauer und Freude nicht hervortreten,
das nennt man die Mitte. Wenn sie hervortreten und alle das mittlere
Mass einhalten, das nennt man Harmonie. Die Mitte ist die grosse Wurzel
der Oikumene [=tenka, "Himmel und Erde"]. Die Harmonie ist der
allgemeine Weg der Oikumene. Sind Mitte und Harmonie erreicht, so kommen
Himmel und Erde ins Gleichgewicht und die zehntausend Dinge gedeihen."

Legge gibt diese Stelle auf folgende Weise wieder:

"This EQULIBRIUM is the great root from which grow all the human

actings in the world, and this HARMONY is the universal path which
they all shouldpursue. Let the states of equüibrium and harmony exist in

(der oft mit-assozüerte "Kreis" heisst auf Japanisch auch wa, tmr) und meinte, das sei

NichtJapanern schwer zu erklären, die Japaner selbst wüssten's aber, was das sei, ftl.
Andererseits erklärte auch der deutsche Bundespräsident von Weizsäcker den Erfolg
der deutschen Fussballmannschaft bei den Fussballweltmeisterschaften 1990 in Italien
mit einem noch nie dagewesenen "Geist der Harmonie", wie er in nannte, der in der
deutschen Mannschaft herrsche. Er wurde nicht weiter befragt, was darunter denn zu
verstehen sei.

Im 8. Paragraphen des Klassikers der Mitte heisst es dann noch einmal, dass es der
"Edle" mit wa nicht übertreiben soll, da es sonst "zerfliesst", seine Kontur verliert: M



580 PETER PÖRTNER

perfection, and a happy order will prevail through heaven and earth, and

all things will be nourished and flourish."20

Auch aus japanischen Quellen ist kaum mehr über wa zu erfahren.
Genannt werden nur die klassischen Bereiche, in denen wa seine Heimstatt
haben soll: die (konfuzianischen) "Fünf Grundbeziehungen", Herr und Vasall,
Vater und Sohn, Mann und Frau, älteres Geschwister und jüngeres
Geschwister, Freund und Freund. Genannt werden weiterhin negative
Verhaltensweisen, welche die (einzig kosmos-gemässe) prästabilierte Harmonie
der Grundbeziehungen zerstören und Disharmonie oder Mangel an Harmonie,
fu-wa, hervorrufen. Auch Itö Jinsai's Werk Gomö jigi, Über den Sinn der
Begriffe im Lun-yü und Meng-Tzu von 1683, enthält unter dem Stichwort
wa-choku, "Harmonie und Gradlinigkeit", nur den knappen Eintrag:

"Die Bedeutung der zwei Zeichen wa und choku ist völlig klar (igi meihaku),
sie haben nichts Schwerverständliches an sich.[...] Was wa ist, ist nicht
in Unordnung (bòrei). [...] Wer wa hat, ist gelassen und rahig (hiroku).
[...] Wer wa hat, kollidiert [im Reden und Handeln] nicht [mit anderen

Menschen] (keikaku no arawaruru naku)."21

Kehren wir zum 1. Artikel der Verfassung zurück, in dem der Satz
kami wa yawaragi, shimo mutsumajiku steht. Die Übersetzung von Karl
Florenz scheint mit den im Japanischen gegebenen Sprachtatsachen nur
sehr schwer vereinbar - oder sollte man sagen: sie erscheint völlig "japo-

20 Den letzten Satz des zitierten Abschnitts benutzt der Mito-Gelehrte Fujita Töko als

Zwischenüberschrift des 3. Abschnits seines Ködökanki jutsugi. Klaus Kracht übersetzt:
"Himmel und Erde waren im Gleichgewicht und alle Dinge gediehen." [Kracht, K.:
Das Ködökanki jutsugi des Fujita Töko (1806-1855). Ein Beitrag zum politischen
Denken der späten Mito-Schule, Wiebaden 1975, S. 72.]
Dieses Zitat aus dem Klassiker der Mitte legt den Gedanken nahe, dass zwischen
chung, tf, Mitte oder EquUibrium, und ho, fn, Harmonie, eine Beziehung wie zwischen
Latenz jfc$è, und Aktualisierung ^51, Potenz und Akt oder - in neokonfuzianischer
Terminologie - "Substanz" fa und ihrer "Funktion" ffl herrscht; aber auch hier werden
fa und ffl wieder - in der oben beschrieben Weise - als Relata in ein-und-derselben
Welt, in ein-und-demselben Kosmos verstanden. Der Sinn besteht in ihrer Konfiguration,
nicht darin, dass das eine Relatum die diesseitige Repräsentation einer jenseitigen, -
nach platonischer Auffassung - unerreichbaren Wee wäre. Schon die Übersetzung "Substanz

und Funktion" allerdings verdunkelt diesen Sachverhalt; und die Übersetzung
"Noumenon und Phainomenon" macht ihn unkenntlich.

21 NST 17: 72.



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 581

nisiert", gleichsam als hörte man die Stimme seiner japanischen Berater,
vielleicht die Inoue Tetsujirö's, durch seine Übersetzung hindurch. Florenz
schreibt nämlich: "Dagegen wenn die Oberen und Unteren harmonieren..."
Hermann Bohner klärt paraphrasierend, mit einem tiefen Griff ins
europäische Repertoire:

"Wenn aber oben WA ist und (infolgedessen) unten Boku (keinerlei
Entfremdetheit, sondern im Gegenteil herzlich-freundschaftliches
Verhältnis und Einander-entsprechen) ist..."

In einer 1988 vom "Internationalen Institut für Buddhistische Kultur im
Daian-Tempel" herausgegebenen, mit einem japonistischen Layout, japanischem

Text und einleitenden Worten versehenen Übersetzung der Verfassung
des Shötoku taishi, hergestellt vom früheren Generalkonsul der
Bundesrepublik Deutschland in Ösaka/Köbe, Herrn Dr. Eberhard F. Baumann,
finden wir schliesslich die Übersetzung:

"wenn die Oberen auf Ausgleich bedacht, die Unteren guten Willens sich
freundschaftlich auseinandersetzen..."

Im Vorwort zu dieser Übersetzung bietet der Chefpriester des Daian-
Tempels und Vorsitzende der Japanisch-Deutschen Gesellschaft in Nara,
Abt Seiko Köno einige Hilfestellungen, was mit dem wa qua "Ausgleich",
wie Baumann durchgehend übersetzt, gemeint sein könnte: Shötoku taishi
habe in der 17-Artikel-Verfassung den

"Geist des wa, des Ausgleichs im ersten Artikel an die Spitze gesetzt
[...]; mit der Aufstellung dieser Verfassung erstrebte er das wa, den
Ausgleich zwischen den verschiedenen Familienclans [...]. Es war [...]
der besondere Wunsch von Shötoku Taishi, einen staatlichen Tempel zu
gründen, in dem sich buddhistische Priester durch geistige Übungen dem

wa widmen sollten, so dass dann durch die Verwirklichung des wa das
Gedeihen der Welt und das Behagen aller Lebewesen gefördert würden
[...]. Bis heute ist dieser Geist im Daian-ji erhalten. Nach wie vor wird
hier das wa zwischen den Menschen angestrebt, Eintracht und Harmonie
im Paar, in der Familie, am Arbeitsplatz, im Staat und in der ganzen
Welt."

Dies weist auf ein Verständnis des wa ganz im Sinne der Florenzschen
Übersetzung hin: auf eine bilaterale, reziproke, fast interdependente
Beziehung zwischen den durch das wa verbundenen Elementen. Ein Blick



582 PETER PORTNER

jedoch auf den Kontext, in dem das Zitat im seinem Herkunftstext, dem
Tausend-Zeichen-Klassiker, erscheint, legitimiert Zweifel daran, dass hier,
wenn überhaupt, ein "Ausgleich" gemeint ist, ein Ausgleich von "oben"
und "unten" anvisiert ist, dass also der alte Übersetzungsvorschlag Bridgman's
"Let superiors live in harmony, and inferiors in concord" dem Urtext eher

entspricht als Florenz's "Dagegen wenn die Oberen und Unteren
harmonieren..." Im Urtext geht es eindeutig nicht um einen "vertikalen" sondern
um einen "horizontalen" Ausgleich.

Die Zeile, die der hier besprochenen im Tausend-Zeichen-Klassiker
vorausgeht, lautet nämlich fLSfê^, in japanischer Lesung rei wa sonbi o
wakatsu, "die Riten trennen Hohe und Niedrige", nachdem es, ganz parallel
dazu, eine Zeile davor hiess: 'MfäM$&, "die Musik unterscheidet Vornehme
und Geringe". Hier folgt der Satz: die Oberen seien wa, fn, die Unteren
boku, H. Die nächste Zeile belehrt uns: ^"l-ÜBfi otto tonaete, yome shitagau,
"der Gatte leite und die Gattin folge"; wörtlich: "der Mann singt, und die
Frau folgt nach ('resoniert')". Sehr plastisch auch die lateinische Übersetzung
"maritus praeeat, uxor sequatur". Bridgman's Fassung lautet: "as when the
husband sings, the wife joins in chorus".22 Hier werden ausnahmslos
hierarchisch-vertikale Beziehungen beschrieben. Solange man die Grammatik
und den ursprünglichen Kontext berücksichtigt, lässt sich also die Florenz'sche
Übersetzung der Zeile nicht rechtfertigen. Auch im "japanischen" Kontext
der 17-Artikel-Verfassung lässt sie sich grammatisch nicht problemlos
rechtfertigen.

VIII.

Shötoku taishi selbst kanonisiert die - "vertikale" - Umdeutung des

Begriffes wa im 15. Artikel seiner Verfassung, wenn er schreibt: yue ni
hajime no chö ni iu jöge wakai (oder waboku) seyo to. Florenz übersetzt:
"Daher ist im ersten Artikel vorgesehen, dass Obere und Untere sich im
Einvernehmen befinden sollen." Bohner: "Wenn daher im ersten Artikel

22 Diese Zeüe findet sich noch heute in vielen der - in Japan überaus beliebten - populären
Sammlungen nützlicher Idiome. Ein neuerer japanischer Kommentar dazu lautet: "Der
Mann führt die Frau, die Frau folgt. So sind Mann und Frau harmonisch vereint (ffl"n
~tò). Das ist die Schönheit (bifü) des Ostens (töyö)." (Meikaku Santai Senjimon,
Kinen-sha 1994: 6)



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 583

gesagt wird: Oben und unten soll WA-KAI sein..." Baumann: "Daher auch

war der erste Artikel vom Gedanken freundschaftlichen Ausgleichs zwischen
Oberen und Unteren getragen." Bei Fujita Töko ist die unterstellte
Reziprozität des Harmonie-Verhältnisses schon zum Gemeinplatz geworden:

"Wenn das Bakufu das Tennö-Haus verehrt, achten die Lehensfürsten
das Bakufu; wenn die Lehensflirsten das Bakufu ehren, bringen die Minister
und Grosswürdenträger den Lehensfürsten Respekt entgegen. Dann
schützen die Oben- und die Untenstehenden einander, und alle Provinzen
leben in einträchtiger Harmonie."23

Nun findet man in Japan aber auch Texte, welche diese immer wieder
formelhaft beschworene Reziprozität der Beziehung zwischen "Oben- und
Untenstehenden" auf das bescheidenere Mass der Komplementarität schrumpfen

lassen. Bezeichnenderweise geschieht dies zum Beispiel im Hyakushö
bunryö ki von 1726, einer Unterweisungsschrift für Bauern, worin es

unter anderem heisst:

"Der Edle/der Landesfürst weiss [um die Gesetzmässigkeiten von Himmel
und Erde, und somit um den Weg des Menschen] Bescheid und gibt der
Welt ihre Gesetze, das einfache Volk leistet seine Pflicht, befolgt den

Weg und passt sich den natürlichen Gesetzmässigkeiten an. Auf diese
Weise führt jeder einzelne die ihm zukommende Aufgabe aus. Wenn sich
die Aufgabenbereiche gegenseitig ergänzen, dann sind Oben und Unten
harmonisch verbunden, Intelligent und Dumm sind im Gleichgewicht.
Durch Kultivation seines Ich, Ordnung des eigenen Hauses und gerechte
Regierung des Landes entsteht allumfassende, friedliche Ausgeglichenheit."24

IX.

Der eigentliche locus classicus der "japanspezifischen Harmonie" ist
jedoch der erste Satz des 1. Artikels der 17-Artikel-Verfassung, den wir
bisher zurükgestellt hatten. Er lautet in japanischer Lesung: wa o motte
tötoshi to shi, sakaraukoto naki o mune to seyo. Karl Florenz übersetzt:
"Einigkeit und Harmonie sind wertvoll. Gehorsam ist das Unerlässliche."

23 Übersetzung von Klaus Kracht.
24 Übers. P. Ackermann, in: Pörtner, P. (Hg.): Japan-Lesebuch II, Tübingen 1990: 28.



584 PETER PORTNER

Hermann Bohner bietet eine umschreibende Übersetzung, eher eine zugleich
japonisierende und massiv europäisierende - um nicht zu sagen theologisie-
rende (die "Summa"!) - amplificatio des Originaltextes:

"Wa ist das Wichtigste (höchst zu Ehrende, ist das allem Voranzustellende,
ist das eine, was not tut); Nicht-Widerspenstigkeit (Nicht-Widerwärtigkeit
des Unteren gegen den Oberen, bzw. des Oberen gegen den Unteren) ist
die Summa (ist Ziel und Absicht)."25

Dagegen wieder von souveräner Lakonik der Generalskonsul Dr.
Baumann: "Ausgleich pflegen, Einordnung zum Ziel setzen."26

Hermann Bohner, der am Ende seiner Einleitung zur kommmentierten
Übersetzung der 17-Artikel-Verfassung Shötoku taishi's das "praktische
WA", sich auf autochthon-japanische Interpretationen berufend, als "das

Japanisch-Demokratische als Wesentliches aller Staatsführung" definiert,
verweist zwar prinzipiell auf den chinesisch-konfuzianischen Geist, der -

vor allem das erste Drittel - der "Verfassung" beseele, erwähnt aber
signifikanterweise nicht, dass die zentralen Sätze des 1. Artikels dem Tausend-

Zeichen-Klassiker, dem Buch der Riten und den Gesprächen des Konfuzius
entlehnt sind. Für Hermann Bohner ist das japanische wa

"das Zusammen, Zusammenwirken, das Miteinander, die transzendentale
Gleichheit trotz immanenter Ungleichheit; die Synthese, das

Synthetisierende, das göttliche Sichineinsfinden."27

Bohner lässt einen gewaltigen und geschichtsbelasteten, alteuropäischen
Begriffsapparat auffahren, umgeht aber auf eine fast dialektisch-raffinierte
- oder auch nur paradoxe - Weise die Frage, ob die hier gemeinte Harmonie
harte Hierarchien festschreibt oder symbiotische Wechselverhältaisse meint.
Für Bohner tut sie beides, nur mit einem kleinen Unterschied, den man -
mit Verlaub - auf den bekannten Kalauer bringen könnte: alle sind gleich,
nur einige sind gleicher. Er schreibt:

25 Bohner: 181.
26 Dass Baumann den Schlusssatz des Artikels, jiri onozukara tsüzu, mit "und so die

Vernunft wie von selbst siegt" übersetzt, ist freüich ein ungeheuerlicher Anachronismus.
27 Bohner: 183.



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 585

"Wa, chinesisch ho, vgl. lateinisch con- (z.B. concordia), griechisch
syn- (z.B. Synthesis) bedeutet "mit", "miteinander", "übereinkaommen"
(vom Differenzierten), "Harmonie", "Eintracht", "zusammen". Es
unterscheidet sich charakteristisch von dem Zeichen |rI, sinjap. dö, chin.
tung, welches ebenfalls "zusammen", "mit", aber im Sinne von "gleich
(und gleich)" bedeutet. Ein bekanntes Wort Kungs sagt: "Der wahre
Mensch (der Edle, der Berufene) will (immer) Wa; der Gemeine ("der
kleine Mann") will immer Dö (gleich und gleich)."28

Einerseits, so scheint es, bleibt für Bohner ein Vertikal-Hierarchisches
in jeder Beziehungsstruktur zementiert, andererseits aber kann diese "harte"
Beziehungsstruktur in einem gewissen Sinne flottieren. In sich ist sie zwar
starr, aber als ganze nicht gebunden, nicht festgeschrieben. Bohner glaubt
darin sogar eine Modalität der Beziehung eines Ich zu sich selbst sehen zu
müssen.

Die Beziehung des "Himmelssohnes" zu seinem tenmei, seinem "himmlischen

Auftrag" ist von ähnlicher Rigidität. An der der Eingangsphrase
der Verfassung parallelen Stelle der Gespräche des Konfuzius - in denen
der Begriff wa 8 Mal vorkommt, der des Respekts (kei) aber 21 Mal und
der der Gradlinigkeit (chokü) 22 Mal - spricht nicht Konfuzius, sondern
sein Schüler You-zi, der unmissverständlich die Bereitschaft zur
Unterwerfung zur Voraussetzung von Harmonie erklärt:

"Bei der Anwendung der Riten, bei der Beachtung der Umgangsformen
lege man vor allem Wert auf Harmonie [Legge übersetzt wa hier mit
"natural ease", "natürliche Gelassenheit"]. - Der Weg der früheren Könige
zeichnete sich dadurch aus, dass sie in den grossen wie in den kleinen
Dingen des Lebens so handelten. Strebt man in Anbetracht von
Schwierigkeiten nach Harmonie, weü man um deren Wert weiss, so ist
dieses Ziel nur erreichbar, wenn man sein Handeln den Riten und
Zeremonien, den allgemeinen Formen anständigen Umgangs unterwirft."29

Der Übersetzer kommentiert:

"Hier wird ausdrücklich auf die wechselseitige Abhängigkeit von Harmonie
und "li" (hierarchische Ordnung und deren Einhaltung) hingewiesen."30

28 Bohner: 184-185.
29 Übersetzung von Ralf Moritz, Konfuzius. Gespräche, Frankfurt am Main 1983: 45.
30 Moritz: 148.



586 PETER PÖRTNER

Was hat es zu bedeuten, dass Shötoku taishi nur ein elliptisches und
fragmentarisches Zitat dieser Stelle bietet, in dem gerade das weggelassen
ist, worauf im Urtext der Akzent lag? Die mir bekannten japanischen
Kommentare zu dieser Stelle aus den Gesprächen des Konfuzius betonen
alle, bis auf eine zurückhaltende Ausnahme, in der Nachfolge Shötoku
taishi's, dass erst durch wa die Riten das werden, was sie sein sollen.
Offensichtlich ehren sie in wa - im Sinne der Lesung yawarageru - eine
Art Weichmacher, der den Riten ihre schroffen Konturen nimmt. Aber der
Text meint eindeutig etwas anderes, nämlich: erst durch die Riten wird wa
das, was es sein soll. Es sind gerade die Riten, die dem wa erst seine
Konturen geben. Nicht: die Harmonie präsentiert die Riten (wie sollte das
auch möglich ein), sondern: die Riten präsentieren die Harmonie. Die Riten
erst "vergegenwärtigen" die Harmonie. Erst die Riten machen sie sichtbar.
- Aber Chu Hsi's Interpretation, dass die Harmonie in diesem Sinne eine
Funktion (yö) der Riten sei, wurde in Japan - am explizitesten von so
verschiedenen Denkern wie Itö Jinsai und Ogyü Sorai - entschieden abgelehnt.

X.

"die idee des Wohlwollens bezeichnet die innere harmonie einer person,
welche mit eigenem willen sich einem von ihr vorgestellten

fremden willen widmet"

Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm

Im Hyakushö bunryö ki, das schon oben einmal als Beispiel eines

japanischen Textes, in dem die "Fünf Grundbeziehungen" als hierarchische,
wenn auch komplementäre Vertikalbeziehungen be- und festgeschrieben
werden, zitiert wurde, heisst es einmal - und deutlicher kann man es nicht
sagen - :

"Kiefern sollen Kiefern, Bambus soll Bambus, Krieger sollen Krieger,
Mönche sollen Mönche und Städter und Bauern sollen Städter und Bauern
sein."31

31 NST 59: 278.



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 587

Nun entdeckt man aber gerade in dieser Unterweisungsschrift für Bauern
auch einen Abschnitt mit dem expliziten Titel Fuwa no motoi, die "Wurzeln
der Disharmonie", in dem die die Ursachen des Zerbrechens "harmonischer"
/Yon'zonto/beziehungen innerhalb eines Dorfes beschrieben werden - und
aufs nachdrücklichste davor gewarnt wird. Wie kann die Gefahr des
Zerbrechens der Harmonie gebannt werden? Die überraschende Antwort:
gerade durch ein Überspringen der durch die Riten und die Grundbeziehungen

gesetzten Grenzen und Differenzen. Der Text lautet in tentativer
Übersetzung:

"Die Harmonie ist der Stolz des Dorfes. Nötig ist [dazu]: zuerst die
Selbstsucht fahren lassen, keinen Unterschied zwischen "zu mir, meiner
Familie, gehörig" und "nicht zu mir, nicht zu meiner Familie gehörig"
machen, Absprachen fest einhalten, den Betrag verbieten. Nicht zu reden

von der Verehrung für das Bakufu und vom Bestellen der Felder. Den
Schwachen helfen und mit den ins Unglück Geratenen Mitleid haben -

und die Besserwisserei [rikutsu ist "die Krankheit einer harmonischen
Ordnung", heisst es weiter unten] aufgeben. Wenn die Eltern alles besser
wissen und die Kinder tadeln, wenn die Kinder alles besser wissen und
den Eltern über den Mund fahren, wenn Männer mit ihren Frauen,
Geschwister und Freunde untereinander um die Palme im Besserwissen
streiten, dann sind sie wie hörnertragende wilde Bestien. Der richtige
Weg ist es, wenn die Eltern ihre Kinder liebevoll lehren und die Kinder
ihnen pflichtgetreu folgen; wenn Eheleute, Geschwister und Freunde sich
ihre Fehler nicht gegenseitig vorhalten. Übt euch in Nachsicht und schafft
so Harmonie. [...] Sparsam und bescheiden, draussen friedüch und drinnen
fröhlich, das nennt man einen Ehrenwerten Bauern (gohyakushö)."n

Das "japanische" wa scheint also tatsächlich - freilich immer unter der
Voraussetzung, dass das Wohl der Gemeinschaft dadurch gefördert wird -
innerhalb bestimmter Grenzen und in sozialen Situationen, in denen ein
vergleichsweise geringes Machtgefälle herrscht, als ein Regulativ
gesellschaftlichen Handelns und Verhaltens fungieren zu können, das eine
relative Reziprozität zulässt oder - um es vorsichtiger zu sagen - die
Illusion von Reziprozität gewährleistet. Dies lässt sich mittels eines
Koordinatensystems verdeutlichen: Eine Vertikale und eine Horizontale,
die sich in einem Nullpunkt schneiden: Die Vertikale symbolisiert wa in
seiner vertikal- hierarchischen, harten Modalität - wie sie unverblümt in

32 NST 59: 279



588 PETER PÖRTNER

den chinesischen Texten erscheint - : Die "Fünf Grundbeziehungen" sind
als unilaterale Machtbeziehungen wohldefiniert, jede / jeder hat ihren /
seinen verpflichtenden Ort in der Gemeinschaft, und die Riten regeln den

gesellschaftlichen Verkehr. Die Horizontale hingegen symbolisiert wa in
seiner weichen, horizontal-interdependenten Modalität - von der die 17-
Artikel-Verfassung auch sprechen soll und das Hyakushö bunryö ki zu
sprechen scheint. Hier strukturieren die Grundbeziehungen ein kontextu-
elles Feld. Sie markieren die Grenzwerte eines teilweise informellen
Bezugssystems, das auch Reziprozität und Austausch nicht ausschliesst (eine
Vorform des gyösei shidöl). Zwischen der horizontalen und der
vertikalen "Harmonie" vermitteln Zwischenformen, in denen die
Grundbeziehungen verschiedene Grade und Formen von Komplementarität
annehmen können, eine Komplementarität jedoch, in der stets ein gewisses
Machtgefälle gewahrt bleibt, gewahrt bleiben muss. Dies ist ein Grund
dafür, warum sich wa offensichtlich einer konsenstheoretischen Analyse
entzieht. Denn wa zielt nicht auf Konsens, sondern auf einen konsensfernen

und pragmatischen Habitus der Akzeptanz, in dem sich, durchaus
im Sinne des von Norbert Elias dargestellten Machtparadoxes, ein grosses
Mass verinnerlichter, zu Selbstkontrolle umgewandelter Gewalt
niederschlägt. Wenn man, was durchaus legitim ist, den Begriff Habitus mit kata,
W., übersetzt, stellt sich eine zusätzliche, "japanspezifische" Prägnanz ein.
Nach Augustin Berque33 ist die "japanische Selbstidentität" im zeitlichen
und im räumlichen Sinn durch einen zyklischen Prozess bestimmt, der die
Realität zu Sets schematisiert, welche die Japaner mit dem Begriff kata
bezeichnen: "Form", "Gestalt". Darunter lassen sich formende Formen
("phenomenal matrices") und geformte Formen ("physical imprints")
verstehen, die einander überblenden. Diese überschreiten das individuelle
Selbst und binden es fest an seine physische Umgebung, um so stärker,
wenn diese Formen kulturell und gesellschaftlich institutionalisiert und
kodifiziert sind: Das japanische "Individuum" ist sozial und physisch überaus

durchlässig für seine Umgebung, aber nur in dem Masse, in dem diese Um-

33 Vgl. dazu: Berque, Augustin: "Identification of the self in relation to the environment",
in: Rosenberger, Nancy R. (ed.), Japanese Sense ofSelf, Cambridge 1992: 93-104.



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 589

gebung gegliedert ist und sich als Realität "anbietet". Denn das Wichtigste
ist die Harmonie.34

* * *

Ob mit diesen Notizen aber der Begriff des wa aus seinem Status einer
Art Phlogistons, wie im 18. Jahrhundert jene imaginäre Substanz genannt
wurde, die das Phänomen der Verbrennung erklären sollte, bis die
Thermodynamik ihn obsolet machte, ob damit wa also aus dem Status einer
"unerklärlichen Erklärung" befreit werden kann, bleibt abzuwarten. Oder zu
versuchen.

34 Ob es in diesem Zusammenhang wohl von Bedeutung ist, dass im Wörterbuch der
deutschen Umgangssprache von Heinz Küpper das Stichwort "Harmonie" nicht
vorkommt?




	"Das Wichtigste aber ist die Harmonie" : zehn Versuche über eine immer Vermisste

