Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 49 (1995)

Heft: 3

Artikel: "Das Wichtigste aber ist die Harmonie" : zehn Versuche Uber eine
immer Vermisste

Autor: Portner, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147194

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE"
ZEHN VERSUCHE UBER EINE IMMER VERMISSTE

Peter Portner, Miinchen
I.

Was "Harmonie" - im idealen Falle - sein konnte, wie "Harmonie" auf
einem Gipfelpunkt des europdischen Denkens gedacht wurde, ldsst sich
folgender Passage aus Hegels Vorlesungen iiber die Geschichte der Philo-
sophie entnehmen, die das "Jiinglingsalter" der "griechischen Welt" feiert.
Hegel sagt, dass "hier", in der griechischen Welt,

"die Vereinigung des Sittlichen und des subjektiven Willens oder das
Reich der schonen Freiheit [ist], denn die Idee ist mit einer plastischen
Gestalt vereinigt: sie ist noch nicht abstrakt fiir sich auf der einen Seite,
sondern unmittelbar mit dem Wirklichen verbunden, wie in einem schonen
Kunstwerke das Sinnliche das Geprige und den Ausdruck des Geistigen
trigt. Dieses Reich ist demnach wahre Harmonie, die Welt der anmutigsten,
aber vergénglichen oder schnell voriibergehenden Bliite; es ist die
unbefangene Sittlichkeit, noch nicht Moralitit, sondern der individuelle
Wille des Subjekts steht in der unmittelbaren Sitte und Gewohnheit des
Rechten und der Gesetze. Das Individuum ist daher in unbefangener
Einheit mit dem allgemeinen Zweck."'

Harmonie erscheint hier, auch hier, im Zusammenhang der Beschwoérung
einer arkadischen, vergangenen Welt, in der das Sinnliche und das Geistige
in unmittelbarer Einheit "sind". Fiinfmal taucht in diesem kurzen Abschnitt
prignant die Kopula "ist" auf! Das Ideal uniibersteigbarer Verséhnung
riickprojizierend, unterstellt Hegel, dass im griechischen Reich der "schénen
Freiheit" das Sinnliche das Geistige zum Element hatte und zugleich das
Element des Geistigen war. Das Sittliche war noch nicht zur Moralitét
verkommen; und das Individuelle schaute sich im Allgemeinen unmittelbar
und "unbefangen", wie Hegel schreibt, an.

Die geradezu erschreckende Vollkommenheit dieses Verhiltnisses wird
freilich getriibt durch ihre kairotische Hinfilligkeit. So finden wir, als
appositionelle Erginzung zum Begriff der "wahren Harmonie", eine Phrase,

' Hegel, G.W.F.: Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte. Theorie Werkausgabe.
Werke in 20 Bénden, Bd. 12, Frankfurt a.M. 1970: 137f.



568 PETER PORTNER

die in jedem Traktat iiber das japanische "Verginglichkeitsgefiihl", mujo-kan,
&R, stehen konnte: "die Welt der anmutigsten, aber verginglichen oder
schnell voriibergehenden Bliite." - Doch das gehdrt nur am Rande zu
unserem Thema. Was uns hier interessiert, ist, dass schon Hegel am Ende
einer iiber zweitausendjihrigen - so widerspriichlichen wie facettenreichen
- diskursiven Auseinandersetzung mit den Begriffen, den Konzepten der
"Harmonie" und der "Ordnung" (kosmos, ordo) stand. Wihrend also in
Europa iiber Jahrtausende eine gewaltige Begriffsarbeit geleistet wurde,
um Harmoniekonzepte zu formulieren, zu verwerfen oder zu modifizieren,
sucht man in Japan und China Konzepte vergleichbarer Art umsonst. Dies
lasst sich aus der Verschiedenheit der ontologischen und epistemologischen
Priamissen erkldren. Der Verzicht auf die Frage nach dem "zureichenden
Grund" der Welt, seine "innerweltliche" Orientierung, im Sinne eines
Verzichts auf transzendentale Kategorien, und nicht zuletzt seine ethische
und pragmatische Orientierung verleihen dem ostasiatischen Denken eine
Prignanz, die es vom westlichen grundsitzlich unterscheidet. Schon die
Vorstellung von Konzepten, im Sinne von notiones anticipate, die letzlich
eine (platonische) "Zweiweltentheorie", einen Dualismus von Ideenwelt
und defizienter Erscheinungswelt - und den dazugehorigen "Chorismos"
zwischen den einzig "seienden Urbildern" und ihren nur "vergénglichen
Nachbildern"? voraussetzen, fand keinen Platz im chinesischen und japani-
schen Denken.

Anders als die ostasiatische ist die européische Geistesgeschichte geadelt
oder angekrinkelt von der schon im Alten Testament deutlich ausge-
sprochenen Idee, dass die konzeptionelle Weisheit Gottes, sapientia Dei
praecedens, aller Schopfung vorausgeht. Nikolaus von Cues beschreibt am
Beginn der europiischen Neuzeit, wie das eine, seinstragende und seins-
garantierende Transzendente sich als harmonische Proportion ins Seiende
spiegelt und dieses dabei allererst hervorbringt; in denWorten des Cusanus:
"wie ein Musiker, der seine Konzeption versinnlichen will", "quasi ut
musicus, qui suum conceptum vult sensibilem facere". Fiir den Kusaner
spiegelt sich das primordiale Eine als Harmonie der Proportionen in die
sinnliche Vielfalt der Welt. Wie stark diese Idee, ins Subjektivistische
gewendet, noch in der Gegenwart wirkt, beweist etwa das Credo eines
zeitgendssischen Architeken, Hans Hollein: "Architektur ist eine geistige
Ordnung, verwirklicht durch das Bauen."

% Grassi, Emesto: Die Theorie des Schonen in der Antike, K6ln 1980: 126.



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 569

Fiir das fernostliche Denken aber ist der Kosmos kein in die Tat umgesetztes
Konzept, sondern das - von nichts und niemandem konzipierte - konkrete
Sichentfalten oder konkrete Sichauslegen selbst, reine Spontaneitit, wie sie
sich etwa in den Ausriicken jihatsu und shizen, B %/H%R, anzeigt. Dies hat
weitreichende Konsequenzen fiir die Vorstellungen von "Harmonie", "Ord-

non "3

nung", "Entsprechung”, "Konfiguration" und "Korrelation".

II.

Wo sich in Japan rudimentir, denn von einem eigentlichen Harmonie-
Diskurs ldsst sich nicht reden, eine gedankliche Auseinandersetzung mit
dem Wort wa, 1, und seinen Aquivalenten findet, ist sie auf chinesische
Vorgaben aufgebaut, ja angewiesen. Einige kursorische Hinweise auf den
chinesischen Hintergrund sind daher unverzichtbar. Das Nachdenken iiber
Harmonie (chin. 4e) fand in China im Zusammenhang einer dusserst dif-
ferenzierten kosmologischen (nicht kosmogonischen!) Spekulation statt. Vor
allem fiir das von der Wissenschaft (Needham) als china-spezifisch
charakterisierte "korrelationistische Denken" war die kosmologische Speku-
lation ein idealer Jagdgrund.

Wihrend in der griechisch-europiischen metaphysischen Tradition mit
ithrer dualistischen Weltsicht, angefangen mit der platonischen Setzung einer
transzendenten Welt der Ideen, die Korrelationen zwischen jener
transzendenten Welt und den Objekten und Ereignisses des mundus sensibilis
stets virulent waren, ist das korrelative Denken in China primér aus der
Vorstellung entstanden, dass der Mensch nach dem Bilde von Himmel und
Erde geformt sei und dass sich daraus Forderungen nach einer vollkommenen
menschlichen Lebensfiihrung ableiten lassen (miissen). Aus dieser Grundidee
entfaltete sich ein epistemologisches Feld korrelativen Denkens, auf dem
die Moglicheiten der "Harmonisierung" von Mensch und Natur auf allen
denkbaren Ebenen durchgespielt werden konnten. Die differenzierten und

* Die stillschweigend oder auch unbewusst vorausgesetzten kosmologischen und kosmo-

gonischen Vorstellungen entscheiden auch iiber die Wahrmehmung der unmittelbaren
Lebenswelt und die Auswahl der alltéiglichen Uberlebensroutinen. Hochst folgenreich
ist zum Beispiel, ob der Kosmos als geschaffen (wie i.d.R. im "Westen") oder
ungeschaffen, d.h. sich selbst tragend und entfaltend (wie i.d.R. im "Osten") gedacht
wird.



570 PETER PORTNER

komplizierten Korrespondenz-Listen zwischen Zahlen, menschlicher Ana-
tomie, psychischer Verfassung usw. - exemplarisch bei Shao Yung (1011-
1077) - sind bekannt.

Das entscheidende epistemologische Charakteristikum korrelationistischen
Denkens liegt aber darin, dass es "Sinn" als eine prdsentative Funktion
fasst: Korrelationen erzeugen Sinn und Bedeutung und sind die Triager von
Sinn und Bedeutung. Sinn wird hier verstanden als Bezug, Verhiltnis,
Konfiguration.* Dass der so erzeugte Sinn sich dann auch an die Sinne
wendet, schafft neuen Sinn.

Die sino-japanische Vorstellung vom "sinnhaften Aufbau" der Welt eines
universellen Korrelationsgefiiges verdichtet sich im Begriff des wen (jap.

bun, aya):
)'e

ein Wort, das je nach Kontext Figuration, Muster, Motiv, Text, Textur
(Gewebe), Ornament, Zeichen | Markierung und Kultur bedeuten kann.
Die éltesten iiberlieferten Formen des Schriftzeichens zeigen einen Menschen
mit Tatowierungen (Markierungen, "kulturellen" Einschreibungen) auf der
Brust. 3 umfasst zuiichst die Gesamtheit "kultureller" Phinomene, das
ganze Netzwerk von Bedeutungen, die die "Welt" ausmachen. 3 kann
dariiber hinaus verstanden werden als die iibergreifende Be-Zeichnung der
Weltordnung in ihrem kosmologischen und moralischen Aspekt: Es
bezeichnet die moralische Vollkommenheit der menschlichen Natur und
die kosmologische Basis aller und jeder Tugend. Es bezeichnet den Ursprung
und das Prinzip, dem die Welt Bestand, Sinnhaftigkeit und Funktionsfihigkeit
verdankt. Es ist somit, auf seine allgemeinste Formel gebracht, die sichtbare
Seite des Tao, 1, als kosmische und irdische Schrift und Textur. Es ist
verlockend, wen/bun als ein System zu beschreiben, das keine Leerstellen
oder weisse Flecken kennt. Es iiberspringt die Opposition von Natur und
Kultur, da es als Inbegriff jeglicher Konfiguration das Ordnungsprinzip
sowohl der Natur als auch der Kultur ist. Wen/bun macht es daher leicht,
Kultur und Natur in ihrer urspriinglichen Einheit zu denken und wahr-

* Die in Europa schon seit der Antike gefiihrte Diskussion iiber die Unterscheidung von

"natiirlichen Anzeichen" und "nicht-natiirlichen (konventionellen) Reprisentationszei-
chen" zeigt, dass im Westen der Sinnbegriff doppelt registriert werden musste, um
nicht-konventionelle und nicht-repriisentative Zeichen - Spuren im Sand, Symptome,
Gesten etc. - erfassen zu konnen.



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 571

zunehmen: Es wird in den Zeichnungen und Mustern von Tierfellen sichtbar,
iiber die Vermittlung der Trigramme des Buchs der Wandlungen, 5#%,
macht es das verborgene kosmische Geschehen kenntlich und lesbar, es
regelt als ordnendes Prinzip das gesellschaftliche Leben, und es manifestiert
sich sinnfillig in den Zeichen der Schrift.

Korrelationistisches Denken ist primér kein Denken in Strategien, Meta-
phern und Symbolen, die ein Denken in Kategorien der Reprisentation, des
Fiir-etwas-(anderes)-Stehens voraussetzen. Korrelationistisches Denken
bewegt sich in umfassenden homologen Ordnungen, in Korrespondenzsyste-
men, die nach den Gesetzen der Ahnlichkeit und der Entsprechung komponiert
sind. Verfahrensweisen der magisch-mantischen Weltdeutung entpuppen
sich hier als diskursive Instrumentarien, mit deren Hilfe der Korper, die
Seele, der Kalender, die Gesellschaft... systematisch kurzgeschlossen werden
konnen. Dabei gilt der Kosmos als Modell aller Modelle: Wenn man weiss,
wie der Kosmos entstand, weiss man, wie alles entsteht. Wenn man weiss,
wie der Kosmos funktioniert, weiss man, wie alles funktioniert. Der Kosmos
ist also mehr als ein Modell: Der Kosmos ist das ganze Korrelationengefiige
der "Zehntausend Dinge", Ji#), der Welt selbst.

Das Buch der Riten, fLiC, etwa, dem ein zentrales Zitat im 1. Artikel
der 17-Artikel-Verfassung, Bi:+1t4k, des Shotoku taishi entstammt, ist
ein Korrespondenzen-Kompendium, das die Verinderungen des Kosmos
und im Kosmos mittels einer Systematisierung der "Fiinf Wandelzustéinde"
erklart. Es beschreibt 62 Arten der Fiinf Wandelzustidnde, bis hin zu den
fiinf Arten, das kaiserliche Boot zu wenden. Das Kapitel Yiieh-ling entwickelt
durchaus systematisch die Idee einer kosmischen Harmonie im Sinne
kosmischer Resonanzen. Einer Harmonie folglich, die keineswegs massive
Ungleichheiten in Wert, Wiirde, Machtfiille und Gliicksanspruch ausschliesst.
Gemiss der im Buch der Riten dargestellten korrelationistischen Lehre
wirken Dinge derselben Kategorie, die aber in verschiedenen Bereichen
desselben Kosmos angesiedelt sind, mittels (einer Art) Sympathie aufeinander,
einer Sympathie jedoch, die einen hierarchischen, unilateralen Charakter
hat, also nicht jenen Charakter von Reziprozitit, der erwartet werden
konnte, wenn von "Korrelation" die Rede ist. Der vom "Himmel" zugeteilte
Ort innerhalb der umfassenden Ordnung war absolut verpflichtend. Richard
B. Mather schreibt in aller Deutlichkeit: °

5 In: Munro, Donald J. (ed.): Individualism and Holism: Studies in Confucian and
Taoist Values, Ann Arbor 1985: 199.



572 PETER PORTNER

"[In China] the universe was conceived to be a harmonious organism
whose smooth operation depended on every part finding its proper place
within the whole. The ruler had indeed to be ruler above, and the ruled
were assigned prescribed roles below in a clearly articulated hierarchical
order, perceived as replicating the order of heaven and earth. On this
everyone was basically agreed."

III.

Das konfuzianische Konzept der "Richtigstellung der Namen", 1E 44, das
von einer unmittelbaren, wirkméchtigen Korrespondenz zwischen Worten
- qua Namen - und ihren, modern gesprochen, realen Signifikaten ausgeht,
zielt explizit auf Etablierung und Sicherung gesellschaftlicher Harmonie
mittels eines wohldefinierten und wohlkalkulierten Rollensystems. Im chi-
nesischen Universum resonieren Dinge eines kosmischen - héheren - Bereichs
in Dingen eines anderen - niederen - Bereichs. Bildhaft gesagt: sie finden
darin ihre Resonanz-Korper. Der universal(istisch)e Anspruch kon-
fuzianischer Sozialethik konnte die konkreten gesellschaftlichen Spannungen
und Konflikte nicht iiberbriicken, Konflikte, die zum Teil sogar von der
Theorie provoziert wurden, zumindest strukturell in ihr angelegt waren,
etwa die Kollisionen von "Loyalitdt" und "kindlicher Pietét". Andererseits
konnte die Theorie aber auch nicht verhindern, dass als hierarchisch definierte
Rollenbeziehungen in der Praxis bisweilen einen reziproken oder, wieder
modern gesprochen, interaktionistischen Charakter annahmen. Mit dem
Vorbehalt des Prinzipiellen lésst sich sagen, dass, wihrend die Vorstellung
der Resonanz ein wichtiges Ingredienz des chinesischen korrelationistischen
Denkens zu sein scheint, im Gegensatz dazu die europidische Tradition
Harmonie eher in der Konsonanz, der Fachbegriff dafiir ist concinnitas,
sucht.® Zudem ist in der europdischen Tradition die Vorstellung von der

So nennt das Deutsche Worterbuch von Jakob und Wilhelm Grimm als eine Bedutung
von "Harmonie": "(von tonen und farben) die verbindung von einzelnen gleichzeitig
angeschlagenen tonen zu einem wohlklingenden ganzen, die wohltuende anordnung der
farben und gruppen eines gemdldes.”

Hermann Dunger schldgt im Jahre 1882 in seinem Worterbuch von Verdeutschungen
entbehrlicher Fremdworter entsprechend vor, ""Harmonie" durch "Einklang, Wohlklang,
Ubereinstimmung, Zusammenstimmung, Einigkeit, Friedlichkeit, Eintracht, Einhellig-
keit, Ebenmass"; "harmonieren" aber durch "freundschaftlich zueinander stehen;
zusammenpassen, in richtigem Verhiltnisse stehen" zu ersetzen. Vgl. Dunger, Hermann:



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 573

harmonieschaffenden concinnitas eng mit der der Schonheit’ verbunden:
Fiir Leibnitz ist die - "grosste mogliche” - Harmonie, die er schlichtweg
mit der Schonheit identifiziert, nichts anderes als das Konzept, nach dem
Gott die Welt geschaffen hat: "DEUS omnia creavit secundum maximam
harmoniam sive pulchritudinem possibilem." Anders als in der chinesischen
Tradition stehen im Westen Schonheit und Harmonie oft synonym fiir
einander; nicht selten freilich auch im Sinne einer Kontrastharmonie: nicht
umsonst galt Harmonia - Gattin des Schrifterfinders Kadmos - in der
griechischen Mythologie als die Tochter der Aphrodite und des - Ares.®

Wérterbuch von Verdeutschungen entbehrlicher Fremdwdrter. Engldnderei in der
deutschen Sprache (Mit einem Vorwort von Wolfgang Viereck), Hildesheim 1882: 99.

Leon Battista Alberti definiert in De re aedificatoria libri decem (Florenz 1485): "Das
Gesetz der Schonheit besteht aus drei Dingen: numerus, finitio und collocatio. Und
etwas Weiteres kommt hinzu, wodurch dies alles zusammengefasst und verbunden
wird, und wodurch die ganze Erscheinung der Schonheit wunderbar leuchtet: Dies wird
concinnitas genannt." (Zitiert nach: Miihlmann, Heiner: Asthetische Theorie der
Renaissance - Leon Battista Alberti, Bonn 1981: 18f.).

Vgl. zu den ausgeprigt dsthetischen (d.h. auf die Sinne bezogenen) Konnotationen des
Begriffs in Europa auch den Eintrag "Harmonie" in: Etymologisches Wérterbuch des
Deutschen, erarbeitet u. d. Leitung von Wolfg. Pfeifer, Akademie-Verlag, Berlin 1989:
"Harmonie f. ‘Wohlklang, Ubereinstimmung, innere Geschlossenheit, Ebenmass'.
Lat. harmonia, aus griech. harmonia 'Verbindung, Bund, passendes Verhiltnis,
Ubereinstimmung, Einklang, Melodie', wird um 1600 ins Dt. entlehnt, nachdem vereinzelt
bereits mhd. armonie (nach mlat. armonia) belegt ist. Der zunéchst musikalische Terminus
wird auf Arrangements und Konstellationen iibertragen, die auch in anderen
Wahmehmungsbereichen als wohltuend und angenehm empfunden werden, so dass er
im 18. Jh. eine grosse Verwendungsbreite in Kunst, Naturwissenschaft, Psychologie
erreicht. -harmonisch Adj. 'wohlklingend, gut abgestimmt, organisch'(16.Jh.),
vgl. lat. harmonicus, griech. harmonikés. harmonieren Vb. 'eine Einheit,
Geschlossenheit bilden, organisch zusammenpassen' (17.Jh.). harmonisieren
Vb. 'in Einklang bringen, aufeinander abstimmen' (20.Jh.), vgl. élteres frz. harmoniser."

Auch ist in China - wie in Japan - keine im eigentlichen Sinne harmonikale Musik
entstanden. Die Beziehung der Tonhohen verdeutlichte sich hier - fast pythagoriisch -
im Nacheinander, der Sequenz. Musikalische Harmonie im westlichen Sinne harmo-
nischen Zusammen-Klangs - "Seelenvolle Harmonieen wimmeln, ein wolliistig Unge-
thiim, aus den Saiten" (Schiller) - existierte nicht. Hier also: Sequenz, zeitverschobenes
Resonieren statt Konsonieren. Das - anscheinend unverbundene - Parallellaufen der
Stimmen in der traditionellen japanischen Musik wurde auch schon als eine Wider-
spiegelung der rigiden "Klassentrennung" im feudalistisch-stratifizierten vormodernen
Japan gedeutet.



574 PETER PORTNER

Im chinesischen korrelationistischen Denken tritt - iiberraschenderweise? -
das #sthetische Moment in den Hintergrund.’

Im Sinne einer Resonanz-Beziehung zielt auch wa, #i1, auf das Moment
der Teilnahme, Partizipation, freilich an einem seinsmissig Uberlegenen,
Seinsmichtigeren. In einer pddagogischen Partizipation dieser Art geht
etwas auf den Partiziperenden iiber (ELCMZEAN!). Als Trigerelement, das
zwischen den verschiedenen Bereichen und Ebenen, etwa zwischen den
politischen Aktivititen der Herrscher und kosmischen Ereignissen,
vermittelt, galt das pneumatische Medium ch’i (5, jap. ki), das seit dem 2.
Jahrhundert vor Christus zur Erkldrung all jener wunderbaren Fernwir-
kungen zwischen den kosmischen Bereichen herhalten muss, die sich eben
anders nicht erkléren liessen. John B. Henderson vergleicht das chinesische
kosmologische Denken mit der kindlichen Logik, wie Piaget sie beschrieben
hat:

"...in child logic, as well as in the historical development of cosmology

in China, it seems that general ideas of 'resonance’ or 'participation’
preceded attempts to explain resonant effects."'®

Die Vorstellung des ch'i als eines physischen Mediums habe dann jene
"general ideas" abgeldst. Der ndchste Schritt - in der Han-Zeit - sei dann
gewesen:

"to explain particular instances in which a condition in one domain of
experience affected those in another by reference to standard cosmological
categories, such as yin-yang and the five phases.""'

Auf dieser Stufe war es dann kein Problem mehr, sexuelle Ausschweifung
am Kaiserhof oder einen zu grossen politischen Einfluss von Frauen verant-
wortlich zu machen fiir verheerende Fluten: Ein Exzess von yin, Ubermass
weiblichen Einflusses im politischen Bereich, fiihrt mit sympathetischer
Notwendigkeit zu einem Exzess der mit yin assoziierten Wasserfluten."

® Es sei denn, dass man in der Vorliebe an Parallelismen und symmetrischen Schemata

ein édsthetisches Interesse sehen will.

Henderson J. B: The Development and Decline of Chinese Cosmology, New York
1984: 27.

Henderson: 29.

10

11

2 Emst Cassirer schreibt im 2. Band seiner Philosophie der symbolischen Formen iiber

das, was er das "mythische Denken" nennt: die Relationen die es setzt, sind: "keine ge-



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 575

Auch dieses Beispiel verdeutlicht, wie dicht, man mochte sagen: unentrinnbar
das kosmische Korrespondenzennetz gekniipft war.

IV.

Zwar lassen sich auf Zeichenetymologien nicht immer Argumente
griinden, es ist aber dennoch bedenkenswert, dass sich das Schriftzeichen
fir wa, f1, aus dem Zeichen fiir "Mund", 1, und einem phonetischen
Bestandteil, 2K, zusammensetzt, der soviel wie "treffen, zusammentreffen"
bedeutet; und zwar in dem spezifischen Sinn, dass menschliche Stimmen
zusammentreffen, um sich zu einem "harmonischen" Wohlklang zu vereinen.

danklichen Bindungen, durch welche das, was in sie eingeht, zugleich gesondert und
verkniipft wird, sondemn sie sind eine Art von Kitt, der auch das Ungleichartigste noch
irgendwie zusammenzuleimen vermag. Dieses eigentiimliche Gesetz der Konkreszenz
oder Koinzidenz der Relationsglieder im mythischen Denken lisst sich durch alle seine
einzelnen Kategorien hindurch verfolgen." Auch das chinesische Denken scheint den
Bannkreis des "mythischen Denkens" nicht durchbrechen zu kénnen, eines Denkens,
das nur das Prinzip der Einerleiheit des Teils mit dem Ganzen kennt und es verabsdumt,
zwischen dem Ganzen und den Teilen eine klare Grenze zu ziehen. Die Verkniipfung
von Elementen zu einem Ganzen setzt, nach Cassirer, deren scharfe Sonderung, deren
Unterscheidung als Elemente voraus. Nur auf dieser scharfen Scheidung beruhe "Notwen-
digkeit und Méglichkeit aller Harmonie". Cassirer zitiert den Pythagoréer Philolaos:
"Das Gleiche und Verwandte bedurfte ja doch nimmermehr der Harmonie, dagegen
muss das Ungleiche und Unverwandte und ungleich Verteilte durch eine solche Harmonie
zusammengeschlossen werden, durch die sie imstande sind, in der Weltordnung zusam-
mengehalten zu werden." Das mythische Denken, fiir das das Prinzip der Einerleiheit
gelte, ein Prinzip, fiir das der Teil das Ganze nicht représentiert, sondern - sui generis -
ist, desavouiert jegliche Harmonie, ja, verbietet schon den Gedanken daran. Denn
Harmonie ist, nochmals Philolaos: "buntgemischter Dinge Einigung und verschieden
gestimmter [Dinge] Zusammenstimmung.” Wenn das chinesische kosmologische Denken
(nur) "mythisches Denken" im Sinne Cassirers wire, finde "Harmonie" in ihm -
denknotwendig - keinen Raum. Aber das chinesische Denken geht nicht im "Denken
der Einerleiheit" auf, und die Korrespondenz-Beziige, die es konstatiert, lassen sich
nicht in einfache pars-pro-toto-Beziehungen auflosen. Dagegen spricht auch die grosse
Vorliebe der Chinesen fiir "geometrische Kosmographie", wie Henderson es nennt: fiir
systematische, auf Regularitit, Symmetrie und Kongruenz bedachte Topographien, fiir
die Aufteilung und Ordnung des himmlischen und irdischen Raumes, der Stadt und des
Landes, des Zeremoniell-Heiligen und des Profan-Sikularen.



576 PETER PORTNER

Die Bedeutung von nagomu, #1¢¢, "besanftigen, beschwichtigen, weich(er)
machen" soll dabei mitklingen."

Das Schriftzeichen fiir wa soll urspriinglich mit den Zeichen fiir "Mund",
H, und "Baum", K, geschrieben worden sein. Wobei "Baum", als pars pro
toto, fiir das holzerne Tor eines Militidrlagers gestanden haben soll. Da an
diesem Tor, dem gunmon, ¥, Verhandlungen und Vertragsabschliisse
getitigt worden seien, ziele die Bedeutung des Begriffes wa auf nakayoku
suru, "Frieden, Eintracht stiften". Ein Nachklang davon findet sich in den
ein wenig altertiimlichen, aber immer noch verstindlichen idiomatischen
Ausdriicken fiir "kapitulieren”, ndmlich gunmon ni furu und k6 o gunmon
ni kou. Ein Hinweis also, dass schon in dem Schriftzeichen Zwang,
Unfreiwilligkeit und Notwendigkeit - zumindest auf einer Seite - als
Ingredienzen von "Harmonie" und "Eintracht" gleichsam sedimentiert sind.
Immerhin aber auch ein Rest oder eine Spur von "Diskursivitét"”, von der
Fahigkeit zum Gesprich, die selbst bei einem vorausgesetzt werden muss,
dem Bedingungen, wie es heisst, diktiert werden.

Im Japanischen kann das Schriftzeichen 11 die Lautwerte wa, o, yawaragu,
yawarageru, nagomu und nagoyaka annehmen. Die sino-japanischen Bedeu-
tungen des Begriffs lassen sich auf folgende Weise umschreiben - ich
erginze einige Parallelen zum griechischen Wortfeld von "Harmonia",
welches auf die gleiche Sprachwurzel zuriickgeht wie das Wort fiir "Zahl",
"Arithmos" - : 1) {16 <, fige, M &F 5 yawaragu, nagomu, yawarageru:
"besinftigt, gemildert, erleichtert, beruhigt, befriedet sein; bzw. besénftigen,
mildern, erleichtern, beruhigen, befrieden etc." In japanischen Kommen-
tarwerken erscheint 1% if %, yawarageru auch in der schlichten Bedeutung
von "verstidndlich machen, erkldren". Auch das mit "Harmonia" stamm-
verwandte Verb opecy® bedeutet soviel wie "ausgleichen, aussohnen,
begiitigen, besinftigen, d.h. vereinigen im geistig-ideellen Sinne". 2) & 9,
&b, au, awasu: "treffen, zusammentreffen, zusammenkommen, zusam-
menfiigen". Das griechische Verb apacow bedeutet "aneinanderschlagen,
aneinanderstossen, zusammenkommen, zusammentreffen"; das Verb
opopol, das in transitiver und intransitiver Bedeutung gebraucht werden
kann, "zusammenfiigen, zusammenpassen"; schliesslich apapioy® meint
soviel wie "anfiigen, anpassen, verbinden, verkniipfen, d.h. vereinigen im
korperlich-materiellen Sinne". 3) & 5 kanau, "entsprechen, passen, zu-

" Auch das griechische Substantiv "Harmosis" bezeichnet ein Zusammenbringen oder
Zusammenfiigen.



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 577

sammenpassen”. 4) & % % kotaeru, "antworten, zustimmen, entsprechen,
(Erwartungen) erfiillen". 5) {#EY nakanaori, "Wiederversohnung,
Einigung". 6) & X\ hodoyoi, "moderat, bescheiden, gemissigt". 7) F2%°
2, F000, A, &B odayaka, nagoyaka, uraraka, nodoka, "still, mild,
friedlich; sanft, lieblich; ruhig (aber) erhaben; herzerfreulich, seelenlabend
etc."; fungieren auch als Epitheta des "Seelenzustands" (%), in dem yin
und yang in einem ausgeglichenen Mischungsverhiltnis zueinander stehen.'

V.

In einer der ersten chinesischen Schriften, die nach Japan gelangt sind
und dort von héchster und weitreichendster Bedeutung waren, dem sogenann-
ten Tausend-Zeichen-Klassiker, F-¥%, von Chou Hsing-szu zwischen 505
und 521 geschrieben, steht in der 83. Zeile - eine Zeile besteht aus jeweils
4 Schriftzeichen, mit einer Zisur nach dem zweiten Zeichen, die die Zeile
in zwei parallel gebaute Kurzphrasen trennt - auch das Schriftzeichen fiir
ho Die Zeile lautet FF1FBE, in der sino-japanischen kanbun-Lesung:
kami wa yawaragi, shimo mutsumajiku. Erich Hauer iibersetzt (1925) diesen
Satz mit "Die Oberen seien milde und die Unteren willig". Die lateinische
Ubersetzung von Angelo Zottoli, die 1879 in Shanghai erschien, lautet:
"superior sit benevolus, inferior obsequatur”. In der schon 1835 in Canton
erschienenen Ubersetzung von Elijah Coleman Bridgman liest man: "Let
superiors live in harmony, and inferiors in concord". Die Ubersetzung von
Francis W. Paar aus dem Jahr 1963 hat den Wortlaut: "When superiors are
kindly, inferiors will be peaceful”,"

Shotoku taishi zitiert diesen Satz im ersten Artikel seiner 17-Artikel-
Verfassung. In diesem Artikel erscheint das Schriftzeichen fiir wa zweimal.
Auch die erste, berithmte und immer wieder beschworene, fiir Japan geradezu
als kulturaxiomatisch geltende Zeile des 1. Artikels, in der wa das erste

4 Zwar ist wa nicht wie "Harmonia" mit einem Wort fiir "Zahl" verwandt, aber dennoch

in der Mathematik zu Ehren gekommen, wo es "Summe" bedeutet. Es diente auch als
Name fiir Musikinstrumente, fiir ein Blasinstrument aus der Familie der shé und eine
kleines Glockchen, das allem Anschein nach an der Wagendeichsel angebracht war und
so den Rhythmus der Fahrbewegung horbar machte.

'3 Paar, Francis W. (ed.): Ch’ien Tzu Wen, The Thousand Character Classic, A Chinese
Primer, New York 1963: 120



578 PETER PORTNER

Mal auftaucht, ist ein (doppeltes) Zitat, jedoch nicht aus dem Tausend-
Zeichen-Klassiker, sondern - wortlich - aus dem Buch der Riten und
(verkiirzt) aus den Gesprdchen, #sg, des Konfuzius. Doch davon spiiter.16
Shotoku taishi hat - falls er wirklich der Autor des Textes war - mit dem 1.
und 15. Artikel seiner Verfassung den Begriff des wa als ein japanisches
Kulturaxiom etabliert, das seither als klassischer Topos von unantastbarer
Wiirde fungiert und die um soziales Verhalten kreisende Rhetorik mitbe-
stimmt. Geradezu hymnisch schreibt Hermann Bohner:

"Will man also die "Siebzehn Artikel" in Ein Wort fassen, so ist es das
Eine: WA. Und, um das vielleicht als Letztes zu Sagende vorweg zu
nehmen, so weckt gerade dieses Zeichen seltsame Assoziationen. Ist es
doch, meist mit [...] vorangestelltem Zeichen X "groB8" der Name eben
des Kernlandes, in dem Jimmu Tenno das Reich begriindet, in dem die
Kemgeschichte Japans lebt, in dem Shotoku's Zeit sich entfaltet, Yamato,
und alles, was japanisch ist im Wesen, das ist bis heutigen Tages: Yamato.
"Yamato (sinjap.: W A) ist das Eine, worauf alles ankommt" [wie man
eine Zeile aus dem 1. Artikel verstehen kann, P.P.] — Das ist noch heute
wie kein anderes Wort aus der Seele des Japaners geschrieben; die Summa
Japans. [...] Was ist nun dies WA? - Dem mit der Sache Vertrauten ist es
mit wenigen Strichen charakterisiert...""”

Mit dem letzten Satz iibernimmt Bohner einen japanischen double-bind-
Gemeinplatz: Man kann es nur dem erkléren, der es schon verstanden hat.
Wer es aber schon verstanden hat, dem braucht man es nicht mehr zu
erkliren.'®

Erwihnenswert ist an dieser Stelle, dass wohl ziemlich zeitgleich mit dem Buddhismus,
in der Mitte des 6. Jahrhunderts auch der chinesische Kalender und die chinesische
Astrologie (und damit auch chinesische Rechenmethoden und Zahlenspekulationen) in
Japan Fuss fassten, wohl hauptichlich vermittelt durch einen Meister des Kalenders,
Wang Pao-san, und einen Astrologen, Chronologen und Spezialisten fiir das Buch der
Wandlungen, Wang Pao-liang. Bemerkenswert ist auch, dass die Uberlieferung Shotoku
taishi zum Vater der japanischen Rechenkunst macht und ihm sogar die Erfindung des
Abakus, soroban, zuschreibt!

"7 Bohner, H.: Shotoku Taishi. MOAG, Supplementband XV, Tokyd 1940. Drittes Buch,

Zweiter Teil: Die Siebzehn Artikel, S. 184.

'8 Als wihrend der Frankfurter Buchmesse 1990 der damalige Frankfurter Generalkonsul
Araki in einem Interview nach dem Spezifikum Japans und seiner Kultur gefragt wurde,
anwortete er: das sei wa, die Harmonie. Auf die Frage, was man sich darunter vorzustellen
habe, antwortete er mit einer Geste beider Hiinde, die eine Kugel nachzuformen schienen



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 579

VI

Am Anfang des Klassikers der Mitte, HJ#, findet sich der Ansatz einer
Definition des Begriffs Harmonie'®, der jedoch grosse Spielrdume lisst,

was schon an den verschiedenen Ubersetzungen dieser Stelle sehr deutlich
wird:

ERREZRE Woh BmEPEH Wz $hE
RIzR#At fithdy RT2&EEtH Hhf RS
RMER

Peter Weber-Schifer iibersetzt:

"Wenn Wohlgefallen und Arger, Trauer und Freude nicht hervortreten,
das nennt man die Mitte. Wenn sie hervortreten und alle das mittlere
Mass einhalten, das nennt man Harmonie. Die Mitte ist die grosse Wurzel
der Oikumene [=tenka, "Himmel und Erde"]. Die Harmonie ist der all-
gemeine Weg der Oikumene. Sind Mitte und Harmonie erreicht, so kommen
Himmel und Erde ins Gleichgewicht und die zehntausend Dinge gedeihen."

Legge gibt diese Stelle auf folgende Weise wieder:

"This EQULIBRIUM is the great root from which grow all the human
actings in the world, and this HARMONY is the universal path which
they all should pursue. Let the states of equilibrium and harmony exist in

(der oft mit-assoziierte "Kreis" heisst auf Japanisch auch wa, ) und meinte, das sei
Nichtjapanern schwer zu erkliren, die Japaner selbst wiissten's aber, was das sei, 1.
Andererseits erklirte auch der deutsche Bundesprisident von Weizsicker den Erfolg
der deutschen Fussballmannschaft bei den Fussballweltmeisterschaften 1990 in Italien
mit einem noch nie dagewesenen "Geist der Harmonie", wie er in nannte, der in der
deutschen Mannschaft herrsche. Er wurde nicht weiter befragt, was darunter denn zu
verstehen sei.

Im 8. Paragraphen des Klassikers der Mitte heisst es dann noch einmal, dass es der
"Edle" mit wa nicht iibertreiben soll, da es sonst "zerfliesst”, seine Kontur verliert: &

FHIM A B

19



580 PETER PORTNER

perfection, and a happy order will prevail through heaven and earth, and
all things will be nourished and flourish."?

Auch aus japanischen Quellen ist kaum mehr iliber wa zu erfahren.
Genannt werden nur die klassischen Bereiche, in denen wa seine Heimstatt
haben soll: die (konfuzianischen) "Fiinf Grundbeziehungen", Herr und Vasall,
Vater und Sohn, Mann und Frau, ilteres Geschwister und jiingeres Ge-
schwister, Freund und Freund. Genannt werden weiterhin negative Ver-
haltensweisen, welche die (einzig kosmos-gemisse) prastabilierte Harmonie
der Grundbeziehungen zerstoren und Disharmonie oder Mangel an Harmonie,
fu-wa, hervorrufen. Auch Ito Jinsai's Werk Gomo jigi, Uber den Sinn der
Begriffe im Lun-yii und Meng-Tzu von 1683, enthilt unter dem Stichwort
wa-choku, "Harmonie und Gradlinigkeit", nur den knappen Eintrag:

"Die Bedeutung der zwei Zeichen wa und choku ist vollig klar (igi meihaku),
sie haben nichts Schwerverstindliches an sich.[...] Was wa ist, ist nicht
in Unordnung (borei). [...] Wer wa hat, ist gelassen und ruhig (hiroku).
[...] Wer wa hat, kollidiert [im Reden und Handeln] nicht [mit anderen
Menschen] (keikaku no arawaruru naku)."*

Kehren wir zum 1. Artikel der Verfassung zuriick, in dem der Satz
kami wa yawaragi, shimo mutsumajiku steht. Die Ubersetzung von Karl
Florenz scheint mit den im Japanischen gegebenen Sprachtatsachen nur
sehr schwer vereinbar - oder sollte man sagen: sie erscheint vollig "japo-

*  Den letzten Satz des zitierten Abschnitts benutzt der Mito-Gelehrte Fujita Toko als

Zwischeniiberschrift des 3. Abschnits seines Kodokanki jutsugi. Klaus Kracht iibersetzt:
"Himmel und Erde waren im Gleichgewicht und alle Dinge gediehen." [Kracht, K.:
Das Kodokanki jutsugi des Fujita Toko (1806-1855). Ein Beitrag zum politischen
Denken der spdten Mito-Schule, Wiebaden 1975, S. 72.]
Dieses Zitat aus dem Klassiker der Mitte legt den Gedanken nahe, dass zwischen
chung, ¥, Mitte oder Equilibrium, und 4o, 1, Harmonie, eine Beziehung wie zwischen
Latenz 3§, und Aktualisierung % %&, Potenz und Akt oder - in neokonfuzianischer
Terminologie - "Substanz" {4 und ihrer "Funktion" A herrscht; aber auch hier werden
#& und A wieder - in der oben beschrieben Weise - als Relata in ein-und-derselben
Welt, in ein-und-demselben Kosmos verstanden. Der Sinn besteht in ihrer Konfiguration,
nicht darin, dass das eine Relatum die diesseitige Repriisentation einer jenseitigen, -
nach platonischer Auffassung - unerreichbaren /dee wiire. Schon die Ubersetzung "Sub-
stanz und Funktion" allerdings verdunkelt diesen Sachverhalt; und die Ubersetzung
"Noumenon und Phainomenon" macht ihn unkenntlich.

2 NST 17: 72.



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 581

nisiert", gleichsam als horte man die Stimme seiner japanischen Berater,
vielleicht die Inoue Tetsujird's, durch seine Ubersetzung hindurch. Florenz
schreibt ndmlich: "Dagegen wenn die Oberen und Unteren harmonieren..."
Hermann Bohner klirt paraphrasierend, mit einem tiefen Griff ins
europidische Repertoire:

"Wenn aber oben WA ist und (infolgedessen) unten Boku (keinerlei
Entfremdetheit, sondern im Gegenteil herzlich-freundschaftliches
Verhiltnis und Einander-entsprechen) ist..."

In einer 1988 vom "Internationalen Institut fiir Buddhistische Kultur im
Daian-Tempel" herausgegebenen, mit einem japonistischen Layout, japani-
schem Text und einleitenden Worten versehenen Ubersetzung der Verfassung
des Shotoku taishi, hergestellt vom friiheren Generalkonsul der Bundes-
republik Deutschland in Osaka/Kdbe, Herrn Dr. Eberhard F. Baumann,
finden wir schliesslich die Ubersetzung:

"wenn die Oberen auf Ausgleich bedacht, die Unteren guten Willens sich
freundschaftlich auseinandersetzen..."

Im Vorwort zu dieser Ubersetzung bietet der Chefpriester des Daian-
Tempels und Vorsitzende der Japanisch-Deutschen Gesellschaft in Nara,
Abt Seiko Kono einige Hilfestellungen, was mit dem wa qua "Ausgleich",
wie Baumann durchgehend iibersetzt, gemeint sein kénnte: Shotoku taishi
habe in der 17-Artikel-Verfassung den

"Geist des wa, des Ausgleichs im ersten Artikel an die Spitze gesetzt
[...]; mit der Aufstellung dieser Verfassung erstrebte er das wa, den
Ausgleich zwischen den verschiedenen Familienclans [...]. Es war [...]
der besondere Wunsch von Shotoku Taishi, einen staatlichen Tempel zu
griinden, in dem sich buddhistische Priester durch geistige Ubungen dem
wa widmen sollten, so dass dann durch die Verwirklichung des wa das
Gedeihen der Welt und das Behagen aller Lebewesen gefordert wiirden
[...]. Bis heute ist dieser Geist im Daian-ji erhalten. Nach wie vor wird
hier das wa zwischen den Menschen angestrebt, Eintracht und Harmonie
im Paar, in der Familie, am Arbeitsplatz, im Staat und in der ganzen
Welt."

Dies weist auf ein Verstindnis des wa ganz im Sinne der Florenzschen
Ubersetzung hin: auf eine bilaterale, reziproke, fast interdependente
Beziehung zwischen den durch das wa verbundenen Elementen. Ein Blick



582 PETER PORTNER

jedoch auf den Kontext, in dem das Zitat im seinem Herkunftstext, dem
Tausend-Zeichen-Klassiker, erscheint, legitimiert Zweifel daran, dass hier,
wenn iiberhaupt, ein "Ausgleich" gemeint ist, ein Ausgleich von "oben"
und "unten" anvisiert ist, dass also der alte Ubersetzungsvorschlag Bridgman's
"Let superiors live in harmony, and inferiors in concord" dem Urtext eher
entspricht als Florenz's "Dagegen wenn die Oberen und Unteren harmo-
nieren..." Im Urtext geht es eindeutig nicht um einen "vertikalen" sondern
um einen "horizontalen" Ausgleich.

Die Zeile, die der hier besprochenen im Tausend-Zeichen-Klassiker
vorausgeht, lautet ndmlich #L 3% &, in japanischer Lesung rei wa sonbi o
wakatsu, "die Riten trennen Hohe und Niedrige", nachdem es, ganz parallel
dazu, eine Zeile davor hiess: 37 E R, "die Musik unterscheidet Vornehme
und Geringe". Hier folgt der Satz: die Oberen seien wa, #iI, die Unteren
boku, ¥2. Die nichste Zeile belehrt uns: XIgigRE otto tonaete, yome shitagau,
"der Gatte leite und die Gattin folge"; wortlich: "der Mann singt, und die
Frau folgt nach (‘resoniert’)". Sehr plastisch auch die lateinische Ubersetzung
"maritus praeeat, uxor sequatur”. Bridgman's Fassung lautet: "as when the
husband sings, the wife joins in chorus".”> Hier werden ausnahmslos hierar-
chisch-vertikale Beziehungen beschrieben. Solange man die Grammatik
und den urspriinglichen Kontext beriicksichtigt, lisst sich also die Florenz'sche
Ubersetzung der Zeile nicht rechtfertigen. Auch im "japanischen" Kontext
der I7-Artikel-Verfassung lisst sie sich grammatisch nicht problemlos recht-
fertigen.

VIIIL.

Shotoku taishi selbst kanonisiert die - "vertikale” - Umdeutung des
Begriffes wa im 15. Artikel seiner Verfassung, wenn er schreibt: yue ni
hajime no cho ni iu joge wakai (oder waboku) seyo to. Florenz iibersetzt:
"Daher ist im ersten Artikel vorgesehen, dass Obere und Untere sich im
Einvernehmen befinden sollen.” Bohner: "Wenn daher im ersten Artikel

2 Diese Zeile findet sich noch heute in vielen der - in Japan iiberaus beliebten - populiren
Sammlungen niitzlicher Idiome. Ein neuerer japanischer Kommentar dazu lautet: "Der
Mann fiihrt die Frau, die Frau folgt. So sind Mann und Frau harmonisch vereint (f1&
3°%). Das ist die Schonheit (bifir) des Ostens (t5y5)." (Meikaku Santai Senjimon,
Kinen-sha 1994: 6)



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 583

gesagt wird: Oben und unten soll WA-KAI sein..." Baumann: "Daher auch
war der erste Artikel vom Gedanken freundschaftlichen Ausgleichs zwischen
Oberen und Unteren getragen." Bei Fujita Toko ist die unterstellte
Reziprozitit des Harmonie-Verhiltnisses schon zum Gemeinplatz geworden:

"Wenn das Bakufu das Tenno-Haus verehrt, achten die Lehensfiirsten
das Bakufu; wenn die Lehensfiirsten das Bakufu ehren, bringen die Minister
und Grosswiirdentriger den Lehensfiirsten Respekt entgegen. Dann
schiitzen die Oben- und die Untenstehenden einander, und alle Provinzen
leben in eintréichtiger Harmonie."*

Nun findet man in Japan aber auch Texte, welche diese immer wieder
formelhaft beschworene Reziprozitit der Beziehung zwischen "Oben- und
Untenstehenden" auf das bescheidenere Mass der Komplementaritdt schrump-
fen lassen. Bezeichnenderweise geschieht dies zum Beispiel im Hyakusho
bunryo ki von 1726, einer Unterweisungsschrift fiir Bauern, worin es
unter anderem heisst:

"Der Edle/der Landesfiirst weiss [um die Gesetzmassigkeiten von Himmel
und Erde, und somit um den Weg des Menschen] Bescheid und gibt der
Welt ihre Gesetze, das einfache Volk leistet seine Pflicht, befolgt den
Weg und passt sich den natiirlichen Gesetzmissigkeiten an. Auf diese
Weise fiihrt jeder einzelne die ihm zukommende Aufgabe aus. Wenn sich
die Aufgabenbereiche gegenseitig erginzen, dann sind Oben und Unten
harmonisch verbunden, Intelligent und Dumm sind im Gleichgewicht.
Durch Kultivation seines Ich, Ordnung des eigenen Hauses und gerechte
Regierung des Landes entsteht allumfassende, friedliche Ausgeglichen-
heit."*

IX.

Der eigentliche locus classicus der "japanspezifischen Harmonie" ist
jedoch der erste Satz des 1. Artikels der 17-Artikel-Verfassung, den wir
bisher zuriikgestellt hatten. Er lautet in japanischer Lesung: wa o motte
totoshi to shi, sakaraukoto naki o mune to seyo. Karl Florenz iibersetzt:
"Einigkeit und Harmonie sind wertvoll. Gehorsam ist das Unerldssliche."

#  Ubersetzung von Klaus Kracht.
# Ubers. P. Ackermann, in: Pértner, P. (Hg.): Japan-Lesebuch II, Tiibingen 1990: 28.



584 PETER PORTNER

Hermann Bohner bietet eine umschreibende Ubersetzung, eher eine zugleich
japonisierende und massiv européisierende - um nicht zu sagen theologisie-
rende (die "Summa"!) - amplificatio des Originaltextes:

"Wa ist das Wichtigste (hochst zu Ehrende, ist das allem Voranzustellende,
ist das eine, was not tut); Nicht-Widerspenstigkeit (Nicht-Widerwirtigkeit
des Unteren gegen den Oberen, bzw. des Oberen gegen den Unteren) ist
die Summa (ist Ziel und Absicht)."”

Dagegen wieder von souverdner Lakonik der Generalskonsul Dr.
Baumann: "Ausgleich pflegen, Einordnung zum Ziel setzen."*

Hermann Bohner, der am Ende seiner Einleitung zur kommmentierten
Ubersetzung der 17-Artikel-Verfassung Shotoku taishi's das "praktische
WA", sich auf autochthon-japanische Interpretationen berufend, als "das
Japanisch-Demokratische als Wesentliches aller Staatsfilhrung" definiert,
verweist zwar prinzipiell auf den chinesisch-konfuzianischen Geist, der -
vor allem das erste Drittel - der "Verfassung" beseele, erwédhnt aber
signifikanterweise nicht, dass die zentralen Satze des 1. Artikels dem Tausend-
Zeichen-Klassiker, dem Buch der Riten und den Gesprdchen des Konfuzius
entlehnt sind. Fiir Hermann Bohner ist das japanische wa

"das Zusammen, Zusammenwirken, das Miteinander, die transzendentale
Gleichheit trotz immanenter Ungleichheit; die Synthese, das
Synthetisierende, das géttliche Sichineinsfinden."?

Bohner lisst einen gewaltigen und geschichtsbelasteten, alteuropédischen
Begriffsapparat auffahren, umgeht aber auf eine fast dialektisch-raffinierte
- oder auch nur paradoxe - Weise die Frage, ob die hier gemeinte Harmonie
harte Hierarchien festschreibt oder symbiotische Wechselverhiltnisse meint.
Fiir Bohner tut sie beides, nur mit einem kleinen Unterschied, den man -
mit Verlaub - auf den bekannten Kalauer bringen konnte: alle sind gleich,
nur einige sind gleicher. Er schreibt:

3 Bohner: 181.

% Dass Baumann den Schlusssatz des Artikels, jiri onozukara tsizu, mit "und so die
Vernunft wie von selbst siegt" iibersetzt, ist freilich ein ungeheuerlicher Anachronismus.

2 Bohner: 183.



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 585

"Wa, chinesisch ho, vgl. lateinisch con- (z.B. concordia), griechisch

"n n

syn- (z.B. Synthesis) bedeutet “mit", "miteinander”, "iibereinkaommen"

" "

(vom Differenzierten), "Harmonie", "Eintracht”, "zusammen". Es
unterscheidet sich charakteristisch von dem Zeichen [7], sinjap. dé, chin.
tung, welches ebenfalls “zusammen”, "mit", aber im Sinne von "gleich
(und gleich)” bedeutet. Ein bekanntes Wort Kungs sagt: "Der wahre
Mensch (der Edle, der Berufene) will (immer) Wa; der Gemeine ("der
kleine Mann") will immer Dé (gleich und gleich)."*

Einerseits, so scheint es, bleibt fiir Bohner ein Vertikal-Hierarchisches
in jeder Beziehungsstruktur zementiert, andererseits aber kann diese "harte"
Beziehungsstruktur in einem gewissen Sinne flottieren. In sich ist sie zwar
starr, aber als ganze nicht gebunden, nicht festgeschrieben. Bohner glaubt
darin sogar eine Modalitit der Beziehung eines Ich zu sich selbst sehen zu
miissen.

Die Beziehung des "Himmelssohnes" zu seinem tenmei, seinem "himm-
lischen Auftrag" ist von &hnlicher Rigiditdt. An der der Eingangsphrase
der Verfassung parallelen Stelle der Gesprdche des Konfuzius - in denen
der Begriff wa 8 Mal vorkommt, der des Respekts (kei) aber 21 Mal und
der der Gradlinigkeit (choku) 22 Mal - spricht nicht Konfuzius, sondern
sein Schiiler You-zi, der unmissverstindlich die Bereitschaft zur Unter-
werfung zur Voraussetzung von Harmonie erklirt:

"Bei der Anwendung der Riten, bei der Beachtung der Umgangsformen
lege man vor allem Wert auf Harmonie [Legge iibersetzt wa hier mit
"natural ease", "natiirliche Gelassenheit"]. - Der Weg der friiheren Konige
zeichnete sich dadurch aus, dass sie in den grossen wie in den kleinen
Dingen des Lebens so handelten. Strebt man in Anbetracht von
Schwierigkeiten nach Harmonie, weil man um deren Wert weiss, so ist
dieses Ziel nur erreichbar, wenn man sein Handeln den Riten und
Zeremonien, den allgemeinen Formen anstindigen Umgangs unterwirft."”

Der Ubersetzer kommentiert:
"Hier wird ausdriicklich auf die wechselseitige Abhéngigkeit von Harmonie

und "li" (hierarchische Ordnung und deren Einhaltung) hingewiesen."*

% Bohner: 184-185.
® Ubersetzung von Ralf Moritz, Konfuzius. Gesprdche, Frankfurt am Main 1983: 45.
" Moritz: 148.



586 PETER PORTNER

Was hat es zu bedeuten, dass Shotoku taishi nur ein elliptisches und
fragmentarisches Zitat dieser Stelle bietet, in dem gerade das weggelassen
ist, worauf im Urtext der Akzent lag? Die mir bekannten japanischen
Kommentare zu dieser Stelle aus den Gesprdchen des Konfuzius betonen
alle, bis auf eine zuriickhaltende Ausnahme, in der Nachfolge Shotoku
taishi's, dass erst durch wa die Riten das werden, was sie sein sollen.
Offensichtlich ehren sie in wa - im Sinne der Lesung yawarageru - eine
Art Weichmacher, der den Riten ihre schroffen Konturen nimmt. Aber der
Text meint eindeutig etwas anderes, ndmlich: erst durch die Riten wird wa
das, was es sein soll. Es sind gerade die Riten, die dem wa erst seine
Konturen geben. Nicht: die Harmonie prisentiert die Riten (wie sollte das
auch moglich ein), sondern: die Riten prisentieren die Harmonie. Die Riten
erst "vergegenwirtigen" die Harmonie. Erst die Riten machen sie sichtbar.
- Aber Chu Hsi’s Interpretation, dass die Harmonie in diesem Sinne eine
Funktion (yo) der Riten sei, wurde in Japan - am explizitesten von so
verschiedenen Denkern wie It6 Jinsai und Ogyii Sorai - entschieden abgelehnt.

X.

"die idee des wohlwollens bezeichnet die innere harmonie einer person,
welche mit eigenem willen sich einem von ihr vorgestellten
fremden willen widmet"

Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm

Im Hyakusho bunryo ki, das schon oben einmal als Beispiel eines
japanischen Textes, in dem die "Fiinf Grundbeziehungen" als hierarchische,
wenn auch komplementire Vertikalbeziehungen be- und festgeschrieben
werden, zitiert wurde, heisst es einmal - und deutlicher kann man es nicht
sagen - :

"Kiefern sollen Kiefern, Bambus soll Bambus, Krieger sollen Krieger,
Monche sollen Ménche und Stidter und Bauern sollen Stidter und Bauern
sein."!

3 NST 59: 278.



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 587

Nun entdeckt man aber gerade in dieser Unterweisungsschrift fiir Bauern
auch einen Abschnitt mit dem expliziten Titel Fuwa no motoi, die "Wurzeln
der Disharmonie", in dem die die Ursachen des Zerbrechens "harmonischer”
Horizontalbeziehungen innerhalb eines Dorfes beschrieben werden - und
aufs nachdriicklichste davor gewarnt wird. Wie kann die Gefahr des
Zerbrechens der Harmonie gebannt werden? Die iiberraschende Antwort:
gerade durch ein Uberspringen der durch die Riten und die Grundbeziehun-
gen gesetzten Grenzen und Differenzen. Der Text lautet in tentativer Uber-
setzung:

"Die Harmonie ist der Stolz des Dorfes. Nétig ist [dazu]: zuerst die
Selbstsucht fahren lassen, keinen Unterschied zwischen "zu mir, meiner
Familie, gehorig" und "nicht zu mir, nicht zu meiner Familie gehorig"
machen, Absprachen fest einhalten, den Betrug verbieten. Nicht zu reden
von der Verehrung fiir das Bakufu und vom Bestellen der Felder. Den
Schwachen helfen und mit den ins Ungliick Geratenen Mitleid haben -
und die Besserwisserei [rikutsu ist "die Krankheit einer harmonischen
Ordnung", heisst es weiter unten] aufgeben. Wenn die Eltern alles besser
wissen und die Kinder tadeln, wenn die Kinder alles besser wissen und
den Eltern iiber den Mund fahren, wenn Minner mit ihren Frauen,
Geschwister und Freunde untereinander um die Palme im Besserwissen
streiten, dann sind sie wie homertragende wilde Bestien. Der richtige
Weg ist es, wenn die Eltern ihre Kinder liebevoll lehren und die Kinder
ihnen pflichtgetreu folgen; wenn Eheleute, Geschwister und Freunde sich
ihre Fehler nicht gegenseitig vorhalten. Ubt euch in Nachsicht und schafft
so Harmonie. [...] Sparsam und bescheiden, draussen friedlich und drinnen
frohlich, das nennt man einen Ehrenwerten Bauern (gohyakushd)."*

Das "japanische" wa scheint also tatsichlich - freilich immer unter der
Voraussetzung, dass das Wohl der Gemeinschaft dadurch geférdert wird -
innerhalb bestimmter Grenzen und in sozialen Situationen, in denen ein
vergleichsweise geringes Machtgefille herrscht, als ein Regulativ
gesellschaftlichen Handelns und Verhaltens fungieren zu kénnen, das eine
relative Reziprozitdt zuldsst oder - um es vorsichtiger zu sagen - die
Illusion von Reziprozitit gewihrleistet. Dies ldsst sich mittels eines
Koordinatensystems verdeutlichen: Eine Vertikale und eine Horizontale,
die sich in einem Nullpunkt schneiden: Die Vertikale symbolisiert wa in
seiner vertikal- hierarchischen, harten Modalitit - wie sie unverbliimt in

2 NST 59: 279



588 PETER PORTNER

den chinesischen Texten erscheint - : Die "Fiinf Grundbeziehungen" sind
als unilaterale Machtbeziehungen wohldefiniert, jede / jeder hat ihren /
seinen verpflichtenden Ort in der Gemeinschaft, und die Riten regeln den
gesellschaftlichen Verkehr. Die Horizontale hingegen symbolisiert wa in
seiner weichen, horizontal-interdependenten Modalitit - von der die 17-
Artikel-Verfassung auch sprechen soll und das Hyakusho bunryo ki zu
sprechen scheint: Hier strukturieren die Grundbeziehungen ein kontextu-
elles Feld. Sie markieren die Grenzwerte eines teilweise informellen
Bezugssystems, das auch Reziprozitit und Austausch nicht ausschliesst (eine
Vorform des gyosei shido?). Zwischen der horizontalen und der verti-
kalen "Harmonie" vermitteln Zwischenformen, in denen die Grundbe-
zichungen verschiedene Grade und Formen von Komplementaritit an-
nehmen konnen, eine Komplementaritét jedoch, in der stets ein gewisses
Machtgefille gewahrt bleibt, gewahrt bleiben muss. Dies ist ein Grund
dafiir, warum sich wa offensichtlich einer konsenstheoretischen Analyse
entzieht. Denn wa zielt nicht auf Konsens, sondern auf einen konsens-
fernen und pragmatischen Habitus der Akzeptanz, in dem sich, durchaus
im Sinne des von Norbert Elias dargestellten Machtparadoxes, ein grosses
Mass verinnerlichter, zu Selbstkontrolle umgewandelter Gewalt nieder-
schldgt. Wenn man, was durchaus legitim ist, den Begriff Habitus mit kata,
Y, iibersetzt, stellt sich eine zusitzliche, "japanspezifische" Prignanz ein.
Nach Augustin Berque® ist die "japanische Selbstidentitit" im zeitlichen
und im rdumlichen Sinn durch einen zyklischen Prozess bestimmt, der die
Realitit zu Sets schematisiert, welche die Japaner mit dem Begriff kata
bezeichnen: "Form", "Gestalt". Darunter lassen sich formende Formen
("phenomenal matrices") und geformte Formen ("physical imprints")
verstehen, die einander iiberblenden. Diese iiberschreiten das individuelle
Selbst und binden es fest an seine physische Umgebung, um so stirker,
wenn diese Formen kulturell und gesellschaftlich institutionalisiert und
kodifiziert sind: Das japanische "Individuum" ist sozial und physisch iiberaus
durchlissig fiir seine Umgebung, aber nur in dem Masse, in dem diese Um-

#  Vgl. dazu: Berque, Augustin: "Identification of the self in relation to the environment",
in: Rosenberger, Nancy R. (ed.), Japanese Sense of Self, Cambridge 1992: 93-104.



"DAS WICHTIGSTE ABER IST DIE HARMONIE" 589

gebung gegliedert ist und sich als Realitéit "anbietet". Denn das Wichtigste
ist die Harmonie.*

* %k %k

Ob mit diesen Notizen aber der Begriff des wa aus seinem Status einer
Art Phlogistons, wie im 18. Jahrhundert jene imaginédre Substanz genannt
wurde, die das Phiinomen der Verbrennung erkléren sollte, bis die Thermo-
dynamik ihn obsolet machte, ob damit wa also aus dem Status einer "uner-
klarlichen Erkldrung" befreit werden kann, bleibt abzuwarten. Oder zu
versuchen.

% Ob es in diesem Zusammenhang wohl von Bedeutung ist, dass im Worterbuch der
deutschen Umgangssprache von Heinz Kiipper das Stichwort "Harmonie" nicht
vorkommt?






	"Das Wichtigste aber ist die Harmonie" : zehn Versuche über eine immer Vermisste

