
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 49 (1995)

Heft: 2

Artikel: Prajpatis Offenbarung für runi : Versuch einer deutschen
Übersetzung der runi-Upanisad

Autor: Sprockhoff, Joachim Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147189

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PRAJÄPATIS OFFENBARUNG FÜR ÄRUNI
VERSUCH EINER DEUTSCHEN ÜBERSETZUNG

DER ÄRUNI-UPANISAD

Joachim Friedrich Sprockhoff, Bochum

Vorbemerkung

In der Reihe der Übersetzungen von Samnyäsa-Upanisads1 folge hier der

Versuch, der Äruni-Upanisad AruniU) beizukommen. Die Grundlage ist
wiederum der von meinem Lehrer Friedrich Otto Schrader kritisch hergestellte

Text. Sofern nicht anders angegeben, werden Samnyäsa-Upanisads
hier nach seiner Ausgabe zitiert2. Die AruniU gehört zu jenen ausgewählten
Texten, die der Mogulprinz Därä Sukoh im Jahre 1657 seiner persischen
Upanisad-Übersetzung Sirr-i akbar („das grosse Geheimnis") oder Sirr al-
asrär („das Geheimnis der Geheimnisse") einverleibt hatte3. Diese Arbeit
ist in Europa zunächst durch ihre lateinische Übersetzung von Anquetil-
Duperron, Oupnek'hat, id est, Secretum tegendum (Argentorati I 1801, II
1802) bekanntgeworden, die auf Philosophen des deutschen Idealismus im

1 J.F. Sprockhoff, in: AS XLIII, pp. 137-163 (Kthé und KthrU); in: AS XLV, pp. 107-
131 (LSaU und KundikäU). Leider haben sich bei der Durchführung der Korrektur
von AS XLV Druckfehler eingeschlichen. Man möge lesen p.109 Zeile 7: CN (nicht
NC); p.116 unterste Z.: NÉ (nicht: NS); p.120 n.21 Z.4: saktitah; p.125 n.54 Z.l/2:
manasäkäsas ca; Z.2: lese manosa äk°; Z.3: ätmana äkäsah sambhütah; p.127 n.76
Z.l: visvavicayah mäyä; p.128 n.78 Z.l/2: trikälätita. Anderes ist leicht
zurechtzurücken.

2 Im Folgenden kurz: Schrader. Hierauf beziehen sich die in der Übersetzung kursiv
eingestreuten Seiten- [z.B.: (p.9)] und, nach einem Komma, Zeilen-Angaben (z.B.:
AruniU 11:7,1-3). Siglen, soweit nicht geläufig oder im Text erklärt, und abgekürzt
zitierte Literatur sind am Schluss verzeichnet. Die Siglen der Handschriften, die
Schrader benutzte, hat er (pp.xvii-xviii) erklärt; sie werden hier gelegentlich ohne
weitere Erläuterung übernommen.

3 Vgl. allgemein E. Göbel-Gross, Sirr-i akbar. Die persische Upanisadenübersetzung
des Mogulprinzen Därä Sukoh, Marburg 1962, bes. pp.5ff., 51 f.



446 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

Zeitalter der Romantik wie Karl Christian Friedrich Krause und Arthur
Schopenhauer so nachhaltigen Eindruck gemacht hat4. Albrecht Weber
verdanken wir die wissenschaftliche Analyse des Oupnek'hat; ihre Verdienste
wirken noch immer nach5. „Den Manen Arthur Schopenhauers" gewidmet,
legte Paul Deussen anhand kümmerlicher Sanskrit-Grundlage seine

denkwürdigen Sechzig Upanishad's des Veda vor, die auch indischen Interpretationen

Massstäbe setzten6. Verschiedene Textfassungen der AruniU
übertrugen Swami Madhavananda7 und E. R. Sreekrishna Sarma ins
Englische8. Eine erste französische Übersetzung legte Alyette Degrâces-
Fahd vor. Eine Auseinandersetzung mit Vorgängern fand bei diesen

Bemühungen nicht statt. Meinen Versuch, dem Text beizukommen, hatte ich
beendet, als mir die Samnyäsa Upanisads von Patrick Olivelle zugänglich
wurden. Hier wird nach 80 Jahren erstmals auf der Basis von Schraders
Edition eine englische Übersetzung der Allgemeinheit präsentiert. Olivelle
verdanken wir neben gediegenen Textausgaben schon eine Reihe tüchtiger
Analysen zu verschiedenen asketischen Strömungen insbesondere des

indischen Mittelalters. Er begegnet meinen Arbeiten mit einer Kritik, die der
Sache dient und zu neuen Einsichten verhilft, zugleich in einer kollegialen
Weise, die selten geworden ist; darum sei sie hier dankbar erwähnt. In der

Übersetzung nicht unbedeutender Einzelheiten, im Umgang mit dem Text

4 H.v.Glasenapp, Das Indienbild deutscher Denker, Stuttgart 1960, pp.61ff, 68ff.
Ders., Ausgewählte Kleine Schriften, hrsg. v. H. Bechert und V. Moeller, Wiesbaden
1980, pp.487-510, vgl. pp.208f.

5 "Analyse der in Anquetil du Perron's Uebersetzung enthaltenen Upanishad", in: IS I,
1850, pp.247-302, 380-456; II, 1853, pp.1-111, 170-236; IX, 1865, pp.1-173. - II,
pp. 176-181:,Arank", nach Oupnek'hat II, pp.286-290, 680-684.

6 Zunächst durch die englische Übersetzung (Edinburgh 1906; vielfach nachgedruckt)
von Die Philosophie der Upanishad's (Leipzig U899; 51922). Zur englischen
Version Sixty Upanisads ofthe Veda (Delhi 1980) s. J.W. de Jong, in: IIJ 25, 1983,
pp.l36f.

7 Fehlt in unseren Bibliographien. - Die Arbeit von N.S.Subrahmanian, Encyclopaedia

ofthe Upanisads, Delhi 1985 (repr. 1990), ist mir nur aus Bibliographien
bekannt, liefert „condensed versions" auf der Basis von Upanisadbrahmayogins
Kommentar.

8 Unverändert aufgenommen in A.A. Ramanathan, The Samnyäsa Upanisad-s (On
Renunciation). Transi, into English [...], Madras 1978, pp.9-12. S. dazu J.F.
Sprockhoff, Vom Umgang mit den Samnyäsa-Upanisads, in: WZKS XXXIV, 1990,
pp.5-48,bes.pp.21f.



ÄRUNI-UPANISAD 447

der AruniU und in seinem Verständnis weiche ich von Olivelle mitunter
erheblich ab. Ich erachte daher meine Bemühungen nicht als erledigt,
vielmehr sehe ich mich zur Antwort verpflichtet und nehme die Gelegenheit
wahr, einige, sogar von Olivelle nicht kritisierte, Interpretationen zu
revidieren9. Auch scheint nähere Auseinandersetzung mit bisherigen
Übertragungen notwendig.

Im Kreise der älteren Samnyäsa-Upanisads ist die AruniU, eine sog.
'primäre' Minor Upanisad10, die kürzeste, doch thematisch unvergleichlich
umfassend: Kaum etwas bleibt unangesprochen, doch fast alles bedarf der

Erläuterung. Der inhaltliche Reichtum steht in besonderem Kontrast zur
Armut im sprachlichen Ausdruck, ja, zum miserablen Sanskrit. Ich kann
mich des Eindrucks nicht erwehren, dass - bis auf Olivelle - die AruniU
als Ganzes wie in einzelnen Aussagen nicht immer in die geschicktesten
Hände geraten ist. Dies beginnt bereits bei den indischen Kommentatoren
und in den sog. Handbüchern, die von Asketen-Regeln im weitesten Sinne

handeln. Da wurde der Wortlaut der AruniU hie und da umgebogen, ja,
mitunter gar verfälscht. Davon ist bisher wenig Notiz genommen worden.
Es ist daher angezeigt, zuerst Formales näher zu betrachten, um die Problematik

der Text-Konstitution, sprachliche und stilistische Eigenheiten
vorzuführen. Diese Hinweise (Teil A) mögen zunächst das Interesse von
Fachgenossen finden, in der Ferne stehend Interessierten einen Einblick darein

vermitteln, von welch schütterer Grundlage skrupulöses, gewissenhaftes
Verdolmetschen auszugehen hat. Die Philologen sollten den
Religionshistorikern zuarbeiten. Wenn diesen von jenen eine Zusammenstellung über

„world renouncer (samnyäsin, bhiksu, pravrajita, parivräjaka, muni, yati)"
präsentiert wird11, könnten sie meinen, die Sanskrit-Ausdrücke repräsentierten

durchweg einen „Welt-Entsager". Dies ist philologisch bedenklich,
religionswissenschaftlich irreführend. Auch können wir nicht von einer

'Welt'-Entsagung reden, wo eine 'Welt' gar nicht im Blickfeld steht. Die
ausführlichere Betrachtung des Inhalts (Teil B) versucht, mehr unter Rückgriff

auf ältere Anschauungen denn aus der Sicht der Späteren, die
hervorragende Bedeutung der AruniU zu beschreiben und dabei einige, durch die

merkwürdige Rezeptionsgeschichte beförderte, noch immer umlaufende

9 J.F. Sprockhoff, Unters. pp.27ff.; dazu P. Olivelle, in: JAOS 99,1979, pp.358f.

10 Zur Typologie s. Verf., op.c.,pp.283f.

11 W.O. Kaelber, Tapta Märga. Asceticism and initiation in Vedic India, New York
1989, p.l 10; vgl. dazu H.W. Bodewitz, in: IIJ35, 1992, pp.48-54.



448 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

Irrtümer zu beseitigen. Ehe wir zu einem Gesamt-Entwurf der Geschichte
indischer Askese kommen können, in welcher der samnyäsa „die Entsagung
(renunciation, renoncement; eig.: das gänzliche Von-sich-Weifen)" nur eine

von vielen in sich wiederum stark ausdifferenzierten Strömungen ist, scheinen

mir Analysen einzelner Texte, soweit von geschichtlicher Bedeutung - und
die steht im Falle der AruniU ausser Frage -, vordringlich. Hierzu sollten
die folgenden Blätter beitragen.

Eingefügte Erläuterungen sind in runde Klammern Ergänzungen in
eckige [ ], Bemerkungen zum Text oder von Herausgebern vorgenommene
Erweiterungen in spitze < > Klammern gesetzt.

A. Zum Text

I. Die Namen der Upanisad, ihre Rezensionen und Text-Einteilung

1. Unser Text erscheint in Handschriften, Upanisad-Listen, Editionen und
bei Zitaten unter wenigstens 19 verschiedenen Namen, eingeschlossen irrige
und verderbte.12 Nur vier davon sind bemerkenswert häufig13: a) äruneyo-
panisad ist in Nordindien gut bezeugt, im Süden unbekannt, b) ärunikopa-
nisad ist im Süden gebräuchlich, doch auch im Norden gelegentlich
anzutreffen, c) ärunyupanisad ist der Name in den am meisten verbreiteten
einheimischen Upanisad-Listen und bei Zitaten14 üblich, mithin relativ am
besten beglaubigt, und mit Schrader bevorzugen wir ihn. In allen diesen

Fällen handelt es sich um „the Upanisad relating to Äruni". Nur A. Degrâces-
Fahd wählt die Übersetzung „L'upanisad du sage Äruni", unglücklich
wiederum15, sich selbst widersprechend und gegen die Text-Aussage,
d) Wollen einheimische Autoren im Streit um die rechte Askese in der Ent-

12 arunopanisad, äranya upa°, äranyakopa°, äranyopa°, ärunayopa°, ärunikasrutih,
ärunikopa°, äruniyogopa° äruniyopa", ärunisrutih, äruni upa°, äruniyopa°,
ärunisrutih, äruneyi upa°, äruneyopa°, ärunopa° ärunyakopa°, ärunyupa",
ärunyopa°. Schrader p.xliii: "about ten variants". Vgl. Th. Aufrecht, Catalogus
Catalogorum, Leipzig 1891-1903, I p.53, II p.10, III p.12 ; New Catalogus Cata-
logorum, ed. by V. Raghavan (et al.), Madras 1949ff, II (1966) p.164. Zu absonderlichen

Namen wie maiträvaruniyasrutih u.a. s. Verf., Unters. pp.l49ff.
13 Vgl. Schrader pp.xliii-xliv.
14 Sogar in Puränas, s.z.B. Sütasamhitä III,l,22cd: äruneyo mahävira ärunyupanisat-

parah; vgl. 11,1,9.

15 Vgl. Verf., in: AS XLIII, p.141 n.18; AS XLV, pp.l08f. n.l 1; WZKS XXXIV, pp.47f.



ÄRUNI-UPANISAD 449

sagung (samnyäsa) den autoritativen Charakter unseres Textes akzentuieren,
ersetzen sie -upanisad durch -sruti und beschwören eine ärunisrutih, von
anderen mitunter zu ärunisrutih verschlimmbessert. Wenn dann z.B. eine
ein Zitat einleitende Wendung wie ärunisrutäv api [...] prapancitam
wiedergegeben wird durch „The Äruni-Upanisad also explains in detail"16, ist das

nicht ganz unbedenklich; es besagt doch nicht mehr, als dass „auch in der

[dem] Äruni [zuteilgewordenen] Offenbarung" etwas ausführlich dargelegt
worden ist. Jene Wiedergabe verwischt überdies den religionsgeschichtlichen

Vorgang, der Spätere dazu veranlasst hat, einen Upanisad-Text in den

Rang unantastbarer 'vedischer Offenbarung' d.h. Sruti zu erheben17.

2. Auch von der AruniU sind uns mehrere Versionen überliefert. Doch
ihre Differenzen sind nicht so weit gediehen, dass, wie im Falle von KundikäU
und KatharudraU, die südliche Rezension SR) unter völlig anderem
Namen umläuft. Innerhalb der nördlichen Rezension NR), d.h. in einer
im nicht-dravidischen Indien verbreiteten Tradition, hatte Schrader zwei
Subrezensionen ermittelt. Die eine ist die mit dem Kommentar des Näräyana

überlieferte NN). Die andere ist die aus Kashmir auf aäradä-Hand-

schriften erhaltene Né)18. Wie schon für die LSaU konnte ich ein bisher
unbekanntes Manuskript („MN 26") der AruniU aus der Sammlung der
Universitätsbibliothek Wien nutzen. Die darin enthaltene „Äruniyopanisad"
ist erfreulicherweise vollständig19. Sie ist ohne Zweifel der Subrezension
Né zuzuordnen und enthält einige Varianten, die bei Schrader nicht notiert
sind; sie werden in die Anmerkungen zur Übersetzung aufgenommen20.

16 P. Olivelle, Renunc. I, p.133; YDhPr II, p.109, vgl. pp.58, 167. Ebenso übersetzt er
käthakam oder käthakasrutih durch„Kathaéruti Upanisad" (sie), u.a.m.

17 Vgl. dazu Verf., Unters, pp.22, 33f, 78, 95f., 107 und p.383 s.v. Upanisadisierung.

18 NR, NN, Nâ und SR sind zugleich Abkürzungen für die Textfassungen. Die Auf¬

stellungen von Degrâces-Fahd p. 161 sind durchaus ungenau.

19 Die indischen Handschriften an der Universitätsbibliothek Wien [...]. Von Dr.phil.
Utz Podzeit, Wien 1988, p.32: MN 26 (Fol. 4V Z.5 bis Fol. 4r Z.10). Der Direktion
der Universitätsbibliothek Wien sei auch hier öffentlich für die freundlich erteilte
Erlaubnis (Schreiben vom 9. Nov. 1989) gedankt, von Ergebnissen aus dem Umgang
mit MN 26 zu berichten. - Die von Th. Aufrecht, Die Sanskrit-Handschriften der
K. Hof- und Staatsbibliothek in München, München 1909, p.105, beschriebene Hs.,
„Skr. 31 (Haug 35, 25)" jetzt Nr. 184, gehört gleichfalls zu Né und ist nicht, wie
von Aufrecht angenommen, in P abgedruckt. Auf „Haug 35" wird im Folgenden
gelegentlich verwiesen.

20 Offenkundige Schreibfehler und Ähnliches bleiben dabei ausser Betracht.



450 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

„The divergence ofNé from NN is on the whole insignificant," bemerkt
Schrader (p.xxx), doch fügt er hinzu: „Only in the case of Äruni-Upanisad
is NS decidedly superior to NN." Daher hat er den Text der AruniU auf der
Basis von Nâ hergestellt. Bemerkenswert ist weiter eine Beziehung des

Oupnek'hat zu Nâ. Diese ist allerdings geschichtlich noch nicht geklärt, da

die Sanskrit-Vorlage für das Sirr-i akbar verschollen zu sein scheint21.

Andererseits besteht zwischen der Subrezension NN und der SR, gemessen
an den Besonderheiten von Nâ, ein Grad von Übereinstimmung, wie er
sonst nur noch in der Überlieferung der Paramahamsa-Upanisad PhsU)
zu beobachten ist22. Schliesslich ist darauf zu verweisen, dass NS nicht nur
im Wortlaut, sondern auch in der Abfolge der Aussagen nicht unerheblich

von den anderen Rezensionen abweicht. Varianten der SR werden in
Anmerkungen zur Übersetzung vorgetragen und erforderlichenfalls erörtert.

3. Fast alle ältesten Handschriften der Rezension Nâ (auch MN 26 und

Haug 35) gliedern die Upanisad in vier Abschnitte (khanda). Doch im
Oupnek'hat (II p.289) liegt eine Trennimg in zwei Teile („brähmana") an
einer Stelle vor, die auch in der Rezension NN beachtet wird. Schrader hat

(bei p.8,3; s.u.) diese „distinct dividing-line" übernommen, so dass wir mit
ihm fünf Abschnitte zählen. Sie decken sich jedoch nicht mit der Einteilung,
die NN bietet, auf einigen Handschriften fussend. Die Einteilung der SR,
wie sie SUD präsentiert, ist hingegen völlig willkürlich und ignoriert sogar
die Wiederholung mehrerer Wörter, mit der üblicherweise ein Einschnitt
gekennzeichnet wird. Sarmas Übersetzung der SR folgt SUD^. Deussen

zog NN (edd. P und C) der Nâ vor, die Unterschiede nicht bemerkend.
Madhavananda beruht auf P. Frau Degrâces-Fahd beruft sich zwar auf
acht Grundlagen, folgt aber NN, soweit erkennbar nach P (bei ihr: CN) und
NSP (bei ihr: IS). Dass der hier vorgelegte Versuch einer Übersetzung
gravierend von jenen abweicht, liegt damit auf der Hand23.

21 Schrader p.xv; Verf., Unters, p.15; dazu E. Göbel-Gross (s.o.Anm.3).

22 S. die Tabelle bei Schrader p.xxix.

23 Die Differenzen ersehe man aus der Synopse (Abschnitt:Seite, Zeile) der repräsen¬
tativen Ausgaben, die das Schema aus Verf., Unters, p.27 n.2 präzisiert:

SUD2 NSP P Schrader /Spr.
1:9,4-9 11:132,32-133,5 1:85,4-87,2 1:3,2-5,2
11:10,13 11:133,5 11:87,3 11:5,3

11:10,14-15 11:133,5-6 11:88,1-2 11:5,3-6,1

11:10,13-14 11:133,6-7 11:87,3-88,1 11:6,1-2



ÄRUNI-UPANISAD 451

II. Sprachliches und Stilistisches

1. Von zwei gegen Ende eingelegten Versen und einer bisher nicht als Halbvers

erkannten Formel abgesehen, ist die AruniU ein reines Prosa-Werk.

11:10,15-16 11:133,7-8 11:88,2-89,1 11:6,3-5

11:10,16-17 11:133,8-9 11:89,1 11:6,6

11:10,17 11:133,9 11:89,2 -(s.u. Anm. 218)
11:10,18-19 11:133,9-11 11:89,2-3 11:6,6-7,3
11:10,19-21 111:133,11-12 111:90,2-91,1 111:7,4-8,1

IV:13,19-21 IV:133,19-21 IV:95,1-96,1 111:8,1-3

IV:13,21-23 V:133,21-22 V:96,2-97,l IV9.1-3
111:12,2 111:133,12-13 111:91,1-2 IV9.3-4
111:12,2-3 111:133,13 111:91,2 IV:9,4
111:12,3-4 111:133,13-14 111:92,1-2 IV:9,4-10,1
111:12,4-5 111:133,15 111:92,2 IV:10,l-2
111:12,5 111:133,15 111:92,2-3 IV:10,2
111:12,5-6 111:133,15-16 111:92,3 IV:10,3
111:12,6-7 111:133,16-17 111:93,1-2 IV:10,3-5
IV:13,18-19 IV:133,17-18 IV:93,2-94,2 VI 1,1-3
V:14,20 V:133,22-23 V97.1-2 V:l 1,3-4
VI:14,26-27 V:133,23-24 V:97,2-98,l VI 1,4-5

VII:15,9-10 V:133,24-25 V:98,l-2 VI 1,6-12,1

VIII:15,15-16 V:133,25-26 V:98,2-3 V:12,2-3
IX:15,17-18 V:133,26-27 V:99,l-2 V:12,4-5
-p.15, 19 V:133,27-28 V:99,2-3 V12.6-7

SUD bietet die SR auf der Grundlage von nur 2 Hss. mit dem Kommentar des

Upanisadbrahmayogin (vivarana; abgeschlossen am 17. Dez. 1751; s. Verf. [op.c,
o. Anm.8, p.9 mit Lit.]). Schrader berücksichtigt 17 Hss. und 2 Edd. der SR. SUD2

(k e i n „reprint", s. Verf., I.e. pp. 1 Iff.) soll SUD1 ersetzen, weicht von diesem in
Abschnitten II, IV bis VI bei der Zeilenzählung um 1 nach oben ab. - NSP ist eine
der verbreitetsten Editionen, bietet aber eine eigenwillige Mischung von SR und Nâ
(vgl. schon Schrader pp.vi-vii: „B"), unter Tilgung der dort ohnehin karg
aufgeführten Varianten aufgenommen in Upanisat-Samgrahah. Containing 188 Upanisads,
ed. with Sanskrit Introduction by Prof. J.L. Shastri, Delhi (^970) 21980 (ungenau
bei Degrâces-Fahd p. 17). - P enthält NN, dazu die Kommentare (dipikä) des

(Abhinava) Näräyana Sarasvatî (um 1710; von anderen bald ins 16., bald ins 14. Jh.

datiert; s.Verf., Unters, p.14; K.H. Potter, Encyclopaedia of Indian Philosophies
Vol. I, 2nd rev. ed., Delhi 1983, p.449) und des aankaränanda (frühestens Ende des

13. Jh.; s. Potter, op.c, p.284) zur SR, beide mit vielen (Druck-)Fehlern. Aus dem
Kommentar (bhäsya) des Appayadiksitäcärya sive Appayasiväcärya (gest. 1901) zur
SR, dessen Manuskript der Adyar Library von Degrâces-Fahd (vgl. p.162) nicht
vorteilhaft benutzt worden ist, sind nur Bruchstücke publiziert.



452 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

Ihre Sätze sind kurz, mitunter allzu knapp, ohne Polemik und Argumentation.

Ihre Sprache ist schlicht und fern von jenem Nominalstil späterer
Upanisads, der auf finite Verbformen weithin verzichtet. Nur zweimal bietet
sie kopulative Komposita (sog. Dvandva), die aus mehr als zwei Gliedern
bestehen24. Auch im kargen Gebrauch von Absolutiven25 gelangt sie nicht
zu längeren Satz-Konstruktionen. Lassen wir die Sprüche als Zitate beiseite,
zählen wir zwar insgesamt 35 finite Verbformen, also ungewöhnlich viele

gemessen an der Kürze des Textes (41 Zeilen); doch es sind nur 16

verschiedene, die von nur 13 Verbwurzeln gebildet sind26. Das macht den Text
eintönig, für manche gar „langweilig"27. Wollen wir möglichst getreu
vermitteln, was das Original enthält, so können wir jene Armut im sprachlichen

Ausdruck nicht durch eine Fülle wechselnder Synonyme im Deutschen
verwischen. Das Sanskrit ist durchgängig so voll von Fehlern, dass sich die

Frage aufdrängt, ob 'der Autor' überhaupt des Sanskrit mächtig war oder ob

er von Hause aus eine andere (dravidische?) Sprache pflegte28. Elementare

24 In den Reihungen der sog. unteren Weltschichten (s.u.S.457ff.) und der aufzuge¬
benden Untugenden (s.u.S.495).

25 Nur krtvä (2-mal), gatvä, tyaktvä. Darin unterscheidet sie sich stark von LSaU und
Kthé. Zum Begriff und Gebrauch s. R. Söhnen, Die Konstruktion des Absolutivs im
Sanskrit, in: B.Schlerath (Hg.), Grammatische Kategorien. Funktion und Geschichte,
Wiesbaden 1985,pp.478-489.

26 Die 3.Pers. Sg. Opt. herrscht bei weitem vor. - as- nur vinyaset (sie; hier flektiert
wie sonst samnyas-[s. Verf., in: AS XLIII p.147 n.2, XLV p.l 13 n.33]; °as-et auch
JäbälaU V:69,l und in den Versen MaitreyaU 11,3,10-11; NpvU 111:137,9; 138,5;
139,1.5; 140,5). -gam- nurjagäma. -grah- nurparigrahet (sie; var.: °grhet, 2-mal).

- car- neben caret auch caronti (Zitat?), äcaret (4-mal). - tyaj- nur tyajet (4-mal).

- raks- nur raksata (vgl. Anm.248). - ruh- nur samäropayet (2-mal). - vac- nur
uväca (3-mal). - vid- nur in der Formel ya evam veda (3-mal). - vis- nur pravisanti.
- vrj- nur vivarjayet (var.: visarjayet, visrjet). - vrt- nur ävartayet (2-mal). - srj- nur
visrjämi (einzige Form in 1. Pers. Sg.; var.: visrjäni, was man bevorzugen möchte)
und visrjet (6-mal!). - samnyas- fehlt.

27 Z.B. für M. Eliade, Yoga, Zürich 1960, pp.l35f.: „Die Aufforderung zum Verzicht
wird in allen diesen meist kurzen und ziemlich langweiligen Upanisaden bis zum
Überdruss wiederholt." Und sein Ergebnis lautet im nächsten Satz: „In der Äruneya
(V,l) [sie] empfiehlt Brahmâ [sic] Arjuna [sic] nicht nur auf alles Menschliche zu
verzichten [...]", - Ungenauigkeiten (auch nn.19, 20), die repräsentativ sind für den

Umgang mit der AruniU.

28 Die Frage mögen Berufene entscheiden. Über das 'Verhältnis' der Asketen zur
Schrift, s. Verf., Unters, p.23.



ARUNI-UPANISAD 453

euphonische Regeln bleiben unbeachtet29. Verben werden grosszügig nach
schlichteren Paradigmen flektiert30. Gegen Grundregeln der Syntax wird
Verstössen31. Ein Numerus-Wechsel geschieht mitunter abrupt32. Genera
Nom. erscheinen vermischt33. Auch ein logischer Fehler ist kaum mit Mühe
zu ertragen34. Ausserdem gibt es hapax legomena35 und andere Eigentümlichkeiten.

Erschweren uns einerseits solche Fakten, in den Handschriften
durchgängig bezeugt, ohne Konjekturen eine Textfassung zu erstellen, die mit
Wahrscheinlichkeit als die ursprüngliche angesehen werden kann, so
können dieselben uns andererseits Hinweise geben für die Frage, wie es mit
der Unabhängigkeit von als selbständig geltenden Texten steht. Eine
'ungewöhnliche' Form (s.Anm.30) kann als sog. Leitfehler fungieren. Meine
schon früher geäusserte Auffassung, dass die PhsU in Kreisen überliefert
wurde, die jenen nahestanden, welche die AruniU weiterreichten, findet
weitere, bescheidene Stütze36. Völlig eindeutig aber ist die direkte Abhängigkeit

der Näradaparivräjaka-Upanisad NpvU) von unserer AruniU37 in
diesem Falle: Jene schöpft an markanter Stelle (IV: 170,1-3) ausschliesslich

aus AruniU (IV:9,5-10,1; s.u.), nicht aus irgend einem Dharma- oder
Rechtssitten-Text.

2. Schliesslich ist aus dem sprachlich-lexikalischen Bereich noch
einiges als bemerkenswert herauszuheben. So bekannte Fachausdrücke wie
äsrama „Stätte des Sichbemühens"38 und samnyäsin „Entsager" sind der

29 Z.B. sopanayanäd (IV:9,1; durchgängig) statt sa upana°, wie man wohl hätte
drucken mögen (doch s. Schrader p.xl); vä upavitam 11:5,3; vgl. vä utpannägnih
JäbälaU V:64,4.

30 Z.B. parigrahet 1:5,2; IV:10,2 (mit var., s.Anm.26), auch PhsU 1:46,6; IV:52,1 (je
einhellig); NpvU 111:154,1; IV:170,3 (mit var.: parigrheta

31 khalu am Satzanfang durchgängig, 111:7,4; IV:9,1 (nicht SR); V: 11,5.

32 parigrahen nänyat I atha bhiksäcaryam caronti, IV: 10,2-3.

33 etadupanisadam vidvän ya V:l 1,5 (wohl zu trennen: etad upani"), in 2 Hss.: etäm

upani° (korrigiert?); vgl. Anm.255.

34 tava ...vivarjayet; vgl. Anm.205.

35 udarägnau 11:6,1 ; trisamdhyädau 11:6,6.

36 Vgl. Verf., Unters, pp.77, 82, 151, 314f.

37 Vgl. Verf., op.c, pp.207ff., 347.

38 Auch Ableitungen fehlen; zur ursprünglichen Bedeutung von äsrama vgl. Verf.,

op.c, p.378b s.v.; dazu in: AS XLV p.l 16 n.2, p.120.



454 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

AruniU unbekannt. Nur samnyastam begegnet in einer Formel (s.u.). Sonst

wird der allgemeinste Ausdruck yati für 'Asket' hier (111:8,2; V:ll,3)
verwandt39. Andererseits tauchen innerhalb der vedischen Literatur, welche
als aiuti bezeichnet wird, einige bekannte und scheinbar geläufige Wörter

hier erstmals auf: äranyaka als Bezeichnung für einen vedischen
Einöd- oder Wildnis-Text (11:7,2); kuticaka neben der Variante kuticara als

Benennung eines Hüttenbewohners (11:6,3)40; nirväna, das durch den

Buddhismus berühmt gewordene Erlöschen oder Verwehen (V:12,6)41;

paramahamsa-parivräjaka ein 'Herumziehender', welcher als 'Höchst-
Gans', mithin als Asket bezeichnet wird (V:ll,l)42; pätäla als Name für
eine untere Weltschicht (I:4,3)43; brahmända als Bezeichnung für das

Weltganze (1:5,l)44. Neben anderen, weniger bekannten Wörtern45 ist in

39 yati „der sich zügelt"(?), ursprüngliche Bedeutung noch umstritten; s. KEWA III 5

(mit Lit. und Verweisen); vgl. jedoch H.W. Bodewitz, "What did Indra do with the
Yatis?" in: S.D. Joshi (Ed.), Amrtadhärä, Delhi 1984, pp.65-72.

40 Die Bemerkung in EWAia I 362 s.v.: „(Up +)", d.h. „nach diesem Text oder dieser
Textschicht weiterhin überliefert" (I.e. I p.3), bezieht sich auf diese Stelle.

41 Hier im Kompositum nirvänänusäsanam; sonstige Belege dazu durchaus jünger, s.

Verf., Unters, p.28 (mit n.4, wo AdhyätmaU 71 nachzutragen sei).

42 Beide Ausdrücke hier erstmals in Up.-Literatur. parivraj- samt Ableitungen hat
zunächs nichts mit 'Askese' zu tun, s. J.F. Sprockhoff, Äranyaka A pp.74f.; zur
Herkunft des Namens Paramahamsa s. Unters. pp.82ff.

43 EWAia II 119 s.v., (s.o.Anm.40: „Up +"; sonst in jüngeren Upanisads, in MBh und
Puränas belegt); s. PWTV 642; VPAKIU 503c

44 Upanisad-Belege s. VPAKIII 594c-595b; vgl. Verf., in: AS XLIII pp. 159f.

45 (a) ürdhvagamana- von Schrader (zu 11:6,6 s.u. Anm.218) athetiert; sonst nur
PhpU p.282,8; JäbäladareanaU IV,32 NSP p.501; nicht im Vedänga. (b) dhruvasila-
111:8,2; eindeutig von hier übernommen in allen anderen Up.-Belegen: NpvU
VII: 198,6; PhpU pp.283,10-284,1; sonst meines Wissens dhruvasîlo varsäsu, also in
umgekehrter Reihenfolge, vom „Bettler" gesagt, nur GautamaDhS 111,13 (s. pw III
169b). Dazu gehört dhruvasilatä, âatyâyanîyaU p.328,4 (var.: °süatah). (c) bahih-
sütra- 111:7,5 (fehlt VPAK III 575b); eindeutig von hier übernommen (Unters.
pp.332f. ist das Fragezeichen zu tilgen) in allen anderen Belegen: BrahmaU 11:85,7;

86,3; ParabrahmaU 111:297,6; 298,2; 299,13; NpvU 111:151,9; 152,5; nicht im
Vedänga; vgl.u.S.490 und Anm.226. (d)yäga-: 1:4,1 (KEWA III 3 entgangen); PhsU

1:46,4 sowie NirälambaU (SR) 26 (sie; [NSP p. 218] gegen VPAK III 683b; nicht bei
A. Weber, in: IS XVII, 1885, p.153 Nr. 16); TejobinduU IV.21; PäSupatabrahmaU
1,11.20; in Sütras erst spät, nicht häufig (s. VPAK IV 2005b); vgl. Yäjnavalkyasmrti
111,25la. (e) lokägni- 11:6,1; s.u. Anm.213. (f) sücana- 111:7,4; nach BrahmaU



ARUNI-UPANISAD 455

diese Reihe nun auch vänaprastha, der klassische Name für „Waldsiedler"
zu stellen46. Einige dieser Wörter stehen in besonderem Kontext, der nähere

Betrachtung verdient.

B. Zum Inhalt

I. Überblick

Äruni fragt Prajâpati, den „Herrn der Zeugung", danach, wie man von den

Werken restlos freikommen kann. Die Antwort ist entsprechend umfassend:
Es ist notwendig, sich aus allen menschlichen Bindungen zu lösen, aus

Traditionen, d.h. aus allem Opferritual und besonderer Rezitation des

überlieferten heiligen Wissens, sowie aus dem Weltganzen. Man soll sich

lediglich mit einem Stabe und einer umhüllenden Decke versehen. Weiter
belehrt er Äruni nacheinander darüber, a) in welcher Lebenssituation dieses

Sichlösen geschehen kann (11:5,3-6,1; IV:9,l-2), b) in welcher Weise dies

erfolgen soll (11:6,1-5; IV:9,2-10,2) und c) wie es um das äussere Verhalten
und die innere Verfassung dessen bestellt sein soll, der so alles von sich

getan hat (11:6,6-111:8,3; IV:10,3-V:12,1). Der Schluss (V:12,l-5) kann als

Lobpreis des seinem Wissen entsprechend lebenden Asketen verstanden
werden. Die Einteilung unserer Upanisad im Oupnek'hat wird also ihrem
inhaltlichen Aufbau noch am ehesten gerecht.

In der Sprache der mittelalterlichen 'Anleitungen' (paddhati, prayoga,
prakâsa u.a.), welche die Entsagung (samnyäsa) oder die Asketenregeln
(yatidharma) behandeln, wäre das erste Thema a) samnyäsa-käla 'der
[rechte] Zeitpunkt der Entsagung' zu nennen, das andere b) samnyäsa-
svikära 'die [ritual- oder formgerechte] Aneignung der Entsagung', das

dritte c) äcära 'der [rechte] Wandel' des Asketen. Das letzte pflegt man
unterphala 'Erfolg', gelegentlich unter (pra)stuti 'Lobpreisung' des Asketen
abzuhandeln. Der Umstand, dass die Themen (a-c) je zweimal in unserer

II:85,9a übernommen. Upanisadisch sücay- sonst nur in jüngster Schicht der Maiträ-

yaniU (111,1) bezeugt, „vielleicht Denominativum von süct-lsüci- 'Nadel'" (KEWA
III 491, 801 mit Lit.; s. Ill 363). AiGr II 2 § 88c p.200: lucana- 'verkündend,
Andenken'". S.u. Anm.224. (g) Weiter gehört dazu die Reihung der sog. unteren
Weltschichten (s.u.).

46 Wenn meine Emendation vänaprasthyam für vänaprastham der Hss. von LSaU/
KundikäU p.19,5 trifft (s. in: AS XLV p.122 n.33), ist diese Stelle aus der Belegliste
bei Sprockhoff, Äranyaka A p.46 (mit n.61) auszunehmen.



456 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

Upanisad behandelt werden, lässt zum mindesten vermuten, dass auch
dieser Text nicht aus einem Guss ist47. Das besagt zugleich, dass wir
Widersprüche innerhalb unseres Textes zu gewärtigen haben und dessen

nicht sicher sein können, ob dasselbe Wort auch immer dasselbe bedeutet.

II. Zur Person und Situation des Äruni

Äruni ist ein schon in der Samhitä- und Brähmana-Literatur häufig
anzutreffendes Patronymikon, später eingeschränkt auf den Upanisad-Lehrer
Uddâlaka Äruni48. Er ist es wohl auch, den die Tradition der Jäbälas später
als Beispiel für 'Paramahamsa' genannte Asketen aufführt49. Dessen
Berühmtheit hat die Berater des Därä Sukoh dazu verleitet, den Äruni
unseres Textes mit ihm zu identifizieren. In den älteren Nachrichten, die an
Personen des Namens Äruni geknüpft werden, gibt es aber keinerlei
Anhaltspunkte für eine Verbindung mit der Situation unseres Fragestellers.

Fast alle Handschriften der SR und zwei der NR lesen ärunih präjä-
patyah. Die einzige Parallele dazu finden wir am Beginn von TÄ X,63:
378,20: präjäpatyo härunih suparneyah prajäpatim pitaram upasasära „(Le
fils) d'Aruna Suparna, (petit-fils) de Prajâpati, s'approcha de Prajâpati, le
Père"50. Nach Säyana (zum TÄ) ist Äruni der Sohn des Prajâpati und der

Suparna51; dem schliesst sich Näräyana (zur MNU) an, benennt als Grossvater

einen Käsyapa und als Urgrossvater Marici, d.h. einen der zehn

geistentsprossenen Söhne des Schöpfergottes Brahman, der ihm zugleich als

Prajâpati gilt. Er versuchte also, die Unklarheiten (präjäpatyah neben

prajäpatim) zu beseitigen, die andere belassen. Die Verbindung zum TÄ hat schon

47 S. dazu soeben J. Bronkhorst, The Two Sources of Indian Asceticism, Bern 1993,

p.26 n.9. Freilich darf man dagegen nicht aus dem Auge verlieren, dass in den
anscheinend miteinander unvereinbaren Partien die Verstösse gegen Regeln des

Sanskrit dieselben sind. Weiteres dazu unten.

48 Der Kürze halber sei verwiesen auf A.A. Macdonell and A.B. Keith, Vedic Index

ofNames and Subjects, London 1912,1 pp.87ff; II p.523b; z.T. Ergänzendes bei K.
Mylius, in: Ethnogr.-Archäolog. Zeitschr.M, 1976, pp.352, 365f.

49 JäbälaU VI:69,4 (usw.), s. Verf., Unters. p.330 zur Stelle, dazu pp. 103,107f.

50 J. Varenne, La Mahä Näräyana Upanisad, Paris 1960,1 p. 133 no.518.

51 P. Deussen p.255 n.2: „besser wohl: der Sohn des Aruna Suparna (im Rigveda
Bezeichnung der Sonne) und Nachkomme des Prajâpati."



ARUNI-UPANISAD 457

aankaränanda gezogen, ohne freilich den Text zu benennen; dies muss uns
noch beschäftigen. Die Person des Äruni wird damit schwer fassbar.

Der Ausgangspunkt ist wohl zunächst ein auch sonst häufiger Topos
der Upanisads, sich auf die Altvorderen zu berufen, wenn es schwankende
Traditionen zu festigen gilt, oder bei ihnen Auskünfte einzuholen, die Neues

legitimieren sollen52. Dass man sich an den 'Herrn der Zeugung' wendet,
um als Asket von seinem Gesetz loszukommen, ist nur scheinbar ein Paradox.
Über die konkrete Situation und das Motiv des Äruni erfahren wir leider
nichts direkt; einiges lässt sich aber erschliessen. Degrâces-Fahd nennt ihn
ohne Begründung einen „Weisen". Seine 'Weisheit' mag darin bestehen,
dass er die Quelle einer für ihn wichtigen Auskunft weiss. Er erstrebt aber

gar keine Art von 'höherem Wissen'. Er gehört dem Brahmanenstande an,
was nicht ohne weiteres in diesen Texten vorauszusetzen ist, möglicherweise

sogar in einer höheren Position (s.u.). Sehr wahrscheinlich ist er alt
geworden und des aktiven Lebens überdrüssig, wenn er alle Arten von
Werken (karmäni) loswerden, also sich von den Zwängen des
allbeherrschenden Rituals befreien will. Gewiss ist jedoch, wie aus der Antwort
hervorgeht, dass er damit auch aus dem Kreislauf von Werden und Vergehen
befreit werden möchte. Der bekannte Fachausdruck samsära für diesen
Kreislauf fällt allerdings nicht.

III. Elemente des Weltganzen

Prajäpatis Antwort liefert etwas, was man in einem zu den Samnyäsa-
Upanisads gezählten Text wohl kaum suchen würde, nämlich eine Art
Weltbeschreibung. Sie hat bisher kaum genauere Beachtung gefunden.

1. H. Lüders bemerkt53: „Im Taittiriya-Äranyaka und den Upanisads
werden häufig sieben Welten unterschieden, eine höher als die andere, bhür,
bhuvar, svar, mahar, janar, tapas, satyam oder satyaloka." Er schliesst sich

52 Vgl. z.B. SB II,4,2,lff.; BAU IV,4,22; V,2,l; VI,2,7-8; ChändogyaU VI,4,5; VIII,7;
KenaU 3; Kthé 11,1 (Verf., in: AS XLIII p.151); NrsinhapürvatäpaniyaU V.l. Indra
ging bei Prajâpati 101 Jahre lang in die Lehre (ChändogyaU VIII, 11,3), Bhäradväja
drei volle Menschenalter lang bei lndra (TaittiriyaB 111,10,11,3-5). Zu Prajâpati vgl.
J. Gonda, Prajâpati's rise to higher rank, Leiden 1986 (dazu R. Söhnen, in: ZDMG
138, 1988, pp.410-414); Ders., Prajäpati's relations with Brahman, Brhaspati and
Brahma, Amsterdam 1989.

53 Varuna, aus demNachlass hrsg. v. L. Alsdorf, Göttingen 1951, 1959, II p.615 n.3.



458 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

damit W. Kirfel an54 und greift seine frühere Bemerkung55 über „eine
spätere Liste von sieben Welten" auf, „die zuerst TÄ 10,27; 28 aufgezählt
werden." Für die 'Häufigkeit' der Unterscheidung gibt er in wechselnder

Folge drei Belege, darunter „Äruneya-Up. I"56. Zweifellos ist die alte,
häufig belegte dreigliedrige liturgische Formel (om) bhur bhüvah svàh5^

schon im TÄ, um ein viertes Glied mahah erweitert, mit den Lebensräumen
in Verbindung gebracht58 und dann (X,27-28) um die genannten drei
weiteren Worte ergänzt worden. Die Reihenfolge liegt seitdem fest. Diese

„sieben rituellen Ausrufe" (sapta vyährtayah) oder grossen Worte werden
z.B. auch im Bestattungsritual verwandt, wenn man die sieben Öffnungen
des Hauptes (sapta pränäyatanäni) mit sieben Goldstückchen oder sieben

Tropfen von Butterschmalz bedeckt59. Der von Lüders beigezogene Text
von TÄ X spricht indessen gar nicht von „Welten" (/oM/z)60- Vielmehr ist
es die Deutung, die erst Säyana, der berühmte Kommentator altvedischen

Schrifttums, jenen mystischen Rufen gegeben hat; und dieser Deutung sind
alle jene gefolgt, die im TÄ die sieben Welten namentlich bezeugt finden61.

Lüders nimmt Säyanas Identifikation der „Rufe" mit den „Welten" (loka-
pratipädikäh sapta vyährtayah) als Autorität und fährt fort: „Diese sieben

Welten, bhürloka usw., spielen dann eine Rolle in den Spekulationen der

54 W. Kirfel, Die Kosmographie der Inder nach den Quellen dargestellt, Bonn/
Leipzig 1920, p.6; vgl. p.24*, nach Deussen p.548 n.2 zu MundakaU 1,2,3.

55 Op.c. (wie Anm.53), I p.65.

56 Über Kirfel hinausgehend: „Nrsimhapürvatäpaniya-Up. 5,6" (d.i. NR, entsprechend
V,16 SR, im Rahmen einer Unterweisung der Götter durch Prajâpati), „Nädabindu-
Up. 3.4" (NR wie SR); SubälaU (SR) X,l; vgl. Weiteres bei Verf., Unters, p.31.

57 S. Belege in Ved. Conc. p.674b.

58 bhür iti vä ayam lokah /bhuva ity antariksam /suvar ity asau lokah-(\) /maha ity
ädityah /ädityena väva sarve loka mahiyante, iti I TÄ VII,5,l-2: 65,23-25. Weiteres
s. bei K. Klaus, Die altindische Kosmologie. Nach den Brähmanas dargestellt, Bonn
1986, pp.56, 64f.

59 W. Caland, Die Altindischen Todten- und Bestattungsgebräuche, Amsterdam 1896,

no 26; vgl. weiter BaudhPMS 111,11:40,3; -DhS 11,10,17,36-37.

60 om bhüh / om bhuvah / om suvah / orti mahah / om janah / om tapah / om satyam,
TÄ X,27:349,14-15; unmittelbar darauf folgt die Gäyatri (s.u.). TÄ X,28:350,16
steht om nur einmal der Reihe voran.

61 S.o. Anm. 53 und 54, auch Verf., Unters, p.31; K. Klaus, op.c. (wie Anm. 58),
p.183; über die Entfaltung der Dreiwelt zur Siebenwelt s. ebenda, pp.l75ff. (mit Lit.).



ÄRUNI-UPANISAD 459

jüngeren Upanisads, wo auch sieben untere Welten mit Namen aufgezählt
werden"62 (s.u.). Was „Säyana bemerkt" wird „Spekulationen" gegenübergestellt.

Worauf Säyana seinerseits fusst, blieb bisher unerörtert. Mir will
scheinen, man könne ein wenig Licht in dieses Dunkel bringen. Die ersten
drei Rufe werden schon in älterer Zeit mit Erde, Zwischenreich und Himmel
verknüpft, der vierte - mahah, ungedeutet - mit höherem Bereich (s.Anm. 58).
Dies mochte nahelegen, auch die letzten drei Rufe mit weiteren Sphären
zusammenzubringen. Das älteste Zeugnis einer âruti für die buchstäbliche

Verknüpfung jedes einzelnen liturgischen Rufes (vyährti) mit einem „Lebensraum"

oder einer „Welt" (loka) liefert unsere AruniU. Da diese zur Zeit des

Säyana längst als 'âruti' galt und ihr Text auch in seiner nächsten Nähe als

hervorragende verbindliche Autorität angeführt worden ist63, spricht viel
dafür, dass Säyanas Auskunft, auf die Lüders sich beruft, letztlich auf der
AruniU beruht.

Was ihre Namen angeht, so hat man bisher von einer Übersetzung
abgesehen. Bhür-loka ist „die irdische Welt" oder „der Lebensraum 'Erde'",
svar-loka „die Welt der Sonne" oder „der Lebensraum 'Himmel'"64. Im
Rufe bhuvah sah schon H. Oldenberg „eine Aneinanderfügung der ersten
Hälfte von bhüh und der zweiten von svah"65. Der bhuvar-loka wird daher

allgemein als „Luftgebiet, Luftraum" wiedergegeben, wogegen P. Thieme
mit guten Gründen das Verständnis „Zwischenreich" (antariksa) setzt66. So

weit erscheint noch alles plausibel. Auch mag verständlich sein, den letzten
Bereich satya-loka als „Lebensraum 'Wahrheit'" oder „Welt der Wahrheit"
und den davor genannten tapo-loka als „Lebensraum 'Erhitzung'" oder

„Welt der Kasteiung" zu bezeichnen, wenn der alte Gedanke gilt, durch

„Kasteiung" zur „Wahrheit" vorzudringen. Doch ich muss gestehen, dass

ich mir unter mahar-loka, wenn mahas „Grösse" oder „Grossmacht" ist67,

62 H. LÜDERS, Varuna I p.65.

63 Verf., Unters. pp.31ff., 314ff. (Tabelle 2).

64 svar- (NR) neben suvar-loka (in SR vorherrschend); s. KEWA III 563f, 566f.

65 H. Oldenberg, Die Religion des Veda, Stuttgart/Berlin 3-41923, pp.431f. n.4; dazu

s. KEWA II 51 Of., 516, 609; EWAia II267 (jeweils mit Literatur).

66 P. Thieme, Kleine Schriften, hrsg. v. G. Buddruss, Wiesbaden 1971, p.647; vgl.o.
Anm.58.

67 Vgl. KEWA II 609 (woselbst versehentlich „Taitt.-Up." statt richtig Taitt.-Är.
[s.o.Anm. 60]!); III 776.



460 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

und bei jana-loka (sie)68 kein klares 'Welt'-Bild malen kann, wermjanah
(masc. gen.) „der Mensch, das Wesen" undJanas (neutr.gen.) „die Abkunft,
das Geschlecht" bedeuten; an einen „Lebensraum gemeinen Volkes" kann

bei dem merkwürdigen jana-loka nicht gedacht sein. Schon der maharloka

liegt jenseits des uns sichtbaren Himmels. Wie man die Dinge auch wendet

- es dürfte schwierig sein, eine angemessene Übersetzung zu finden, die

dem Leser auch eine Aussage präsentiert. Man wird allenfalls an bekannte

Erfahrung anknüpfen können. Rufe durcheilen einen Raum, sie 'erfüllen'
ihn. Damit wird es wohl zusammenhängen, dass jene „mystischen Rufe" zur
'Vertretung', d.h. zum 'Namen' dieser Räume geworden sind.

2. Ganz anderer Art waren wohl die Überlegungen, die die zweite
Siebenzahl begründet haben. Auch diese sog. unteren 'Welten' werden hier
erstmals in einer 'âruti' erwähnt. Die Handschriften und sonstige
Überlieferungen der AruniU geben sie in fast allen kombinierbaren Abfolgen, so

dass eine ursprüngliche Fassung schwerlich hergestellt werden kann.

Schrader bemerkt dazu (p.342): „I, therefore, thought it wisest to choose

that reading, which is the most frequent one and the only one found in all
the three recensions, though it does not agree with the set invariably met

with in later Vedänta" (s. u). Seine Reihung lautet daher69: (a) Atala, (b)
Pätäla, (c), Vitala, (d) Sutala, (e) Rasatala, (f) Talätala und (g) Mahätala.

Das, abgesehen von Pätäla, durchgängig wiederkehrende tala bedeutet

„Fläche, Ebene, Boden" und wird mit lat. tellus „Erde" und der deutschen

„Diele" in Verbindung gebracht70. Wir würden dies als zweidimensional
ansehen. Die erstgenannten sieben werden hingegen als lokah „(Lebens-)
Räume" bezeichnet. Man wird also tunlichst nicht von „Welten" reden,

wenn die Textbasis differenziert. Diese Verschiedenheit ist bisher nicht
beachtet worden. Sie scheint mir nicht unwichtig. Die Namen begegnen nur
in diesen Zusammenhängen. Sie sind noch durchaus ungeklärt. Die Übersetzer

68 Der eigentlich zu erwartende janar-loka ist merkwürdigerweise in keiner Hs. der
AruniU bezeugt.

69 Gemäss N$ (Hss. De, d2), NN (äl, P; danach Madhavananda), SR (t, g), Viév.

p. 19, 2-3. Zur Kürzung des Folgenden stehen für die einzelnen Ebenen die
Kleinbuchstaben. Die Reihung bei Deussen p.693 (a,b,c,d,e,g,f) bei Schrader nicht
bezeugt.

70 EWAia I 637; vgl. KEWA I 488, dazu die Diskussion eines Zusammenhangs mit
strnâti „ausbreiten" III 517f.



ARUNI-UPANISAD 461

belassen es beim Sanskrit. Aus späteren inhaltlichen Beschreibungen71 der
Bereiche ist für die Wortbedeutungen nichts zu gewinnen. Das ist besonders

zu bedauern. Am ehesten verständlich ist noch rasä-tala als „Ebene des

Weltgrenzstromes"72 und mahä-tala als eine „grosse Ebene". Seitens der

etymologischen Forschung ist viel Scharfsinn darauf verwandt worden,
wenigstens ausgehend von der Deutung einiger Namen auch andere zu
begreifen. So ist a-tala n. tentativ als ,,'*das Bodenlose'?" mit Rücksicht
auf ein a-privativum angesetzt worden73, und pätäla, mit päta „Sturz, Fall"
verbunden74, könnte als „Absturz-Fläche" angesprochen werden. Nach
jenem Vorbild wäre vi-tala „Un-Ebenes", wenn dieses auch notorisch im
Gegensatz zusammengestellt wird mit su-tala ,,gutem(?)" oder ,,durchaus(?)
Ebenen", talätala als Komposition von tala und a-tala betrachtet, wäre

'zugleich Ebenes und Bodenloses'75. Das bleibt aber alles recht unbefriedigend.

Einige nördliche Handschriften haben statt (a) Atala an erster Stelle (h)
Tala. Auch finden wir im Norden dem (c) Vitala gelegentlich ein (i) Nitala
unmittelbar bald vor-, bald nachgestellt76. Dies hat in einer stattlichen Reihe

von Handschriften, die sämtlich der bevorzugten Rezension Nâ angehören,
dazu geführt, uns acht Ebenen zu präsentieren77. Schrader glaubte, diese

71 Der Kürze halber verweise ich auf W. Kirfel, op.c. (wie Anm. 54), pp.13*, 143ff.

72 rasa „Flüssigkeit, Flut" ist schon in altvedischer Zeit ein Name für einen mythischen
Strom am Ende der Erde, sie umringend (vgl. Okeanos); s. P. Thieme, Gedichte aus
dem Rig-Veda, Stuttgart 1964, p.39 n.l, p.69. Hier eine Reminiszenz an jene alte

Kosmographie? S. auch H. Lommel, Kleine Schriften, hrsg.v. K.L. Janert, Wiesbaden

1978, pp.89-101. InKEWA III48 ist Up.-Beleg (wie sonst) zu ergänzen.

73 So KEWA 1488, doch als Hölle unter der Erde verstanden.

74 Mit Suffix -ala-; AiGr II 2 § 178a p.288: „Unterwelt". KEWA II 250: „Ohne befrie¬

digende Erklärung. [...] Der Bedeutung nach entspräche besser ein aus päpä- 'böse'
dissimiliertes *päta- + -äla-, vgl. AVpäpa-loka- 'die Welt des Bösen', ep. päpalokya-
'höllisch' [...]." Auch dies geht von der Bedeutung „Hölle" aus.

75 Nach KEWA I 488 ist eine Verbindung mit griechischem Tartaros sicher ausge¬

schlossen, doch gilt es EWAia 1637 weiterhin als „Name einer Hölle".

76 Reihungen h,b,i,c,d,e,g (NN-Rez., Hs. A bei A. Weber, in: IS II p.178); h,a,b,d,e,f,g

(Oupnek'hat); a,b,i,c,d,e,f (G.A. Jacob, A Concordance to the Principal Upanishads,

Bombay 1891, p.399a s.v. talätala); dagegen: a,c,d,f,e,g,b (N$-Rez., Hs. B bei
Weber I.e.; auch bei Änandatirtha, Samnyäsapaddhati).

77 Reihung h,b,c,i,d,e,g,a (in NS-Hss. Da-b-j-k-n-o, Sa-b, MN 26). Reihung
a,b,c,i,d,e,f,g (in N§-Hs. Di, mit Vertauschung der letzten beiden in Hss. Dl-m.).



462 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

zusätzliche Einfügung von (i) Nitala damit erklären zu können, dass es

gelegentlich zu den „sieben Pätälas" gezählt wird; dabei musste aber dieser
Ausdruck (pätäla) der Reihe entnommen und als übergeordneter Begriff
verstanden werden78. Mir will eher scheinen, die Handschriften spiegeln die

Kenntnis von Schreibern wider, sofern sie solche über die Abfolge der
Ebenen hatten79. Wenn nämlich eines mit oder gar seit der AruniU feststeht,

so ist es die Siebenzahl. Diese Ebenen unter „Pätäla" zusammenzufassen, ist
Sache Späterer, die dann auch deren Verhältnis zur „Erdenwelt" (bhürloka)
näher zu umschreiben versuchten. Auch die Epen und Puränas sowie die

spätere didaktische Literatur zur indischen Kosmographie zeigen wechselreiche

Abfolgen, dazu noch andere Namen. W. Kirfel hat viel Mühe darauf
verwandt, die „Schilderung der einzelnen Etagen", welche nach ihm „die
Unterweltsräume der Märchenliteratur repräsentieren", zu liefern und ihre

Anordnung zu rekonstruieren80. Von den in der AruniU überlieferten
Abfolgen zieht er nur eine auf der Grundlage von A. Weber bei81; Schraders
Bemerkungen waren unbekannt. Ein gründlicher Vergleich mit Kirfels
Listen erlaubt noch immer nicht den Schluss, dass unsere AruniU von einem
der zahlreichen durch ihn erschlossenen Puränas abhinge. Da Kirfel und
seine Nachfolger auch nicht auf die Reihung „in later Vedänta" (Schrader,
s.o.) eingehen, sei sie hier wenigstens in Erinnerung gerufen. Sie ordnet

(a) Atala, (c) Vitala, (d) Sutala, (e) Rasatala, (f) Talätala, (g) Mahätala,
(b) Pätäla, und dies klarermassen derart, dass, wie jene anderen Bereiche je
übereinander (uparry upari), eine immer tiefer (adho 'dhah) als die andere

gelegen ist82. Zwar finden wir auch diese Reihung in Handschriften der
AruniU, doch weder in den ältesten noch in den besten83. Daher dürfen wir

78 Wie bei Kirfel I.e. (wie Anm. 71). Schrader p.343: a,c,i,d,g,e,f. Dieses ist die
Reihung in SändilyaU 1,7,52; sie fügt jedoch den Namen der Ebenen jeweils ein
loka- an (atalaloka- usw.).

79 Z.B. ist (i) Vitala in Hs. Do (s. Anm. 77) sec. manu getilgt.

80 W. Kirfel, op.c. (wie Anm. 54), pp.l43ff.; Zitate von pp.l45f.; dazu W. Kirfel,
Kleine Schriften, hrsg.v. R. Birwé, Wiesbaden 1976, pp.443f.

81 Dort die Hs. A; zu deren Einordnung s.o. Anm. 76.

82 Sadänanda, Vedäntasära 129 (ed. O. Böhtlingk, Sanskrit-Chrestomathie, Leipzig
31909,p.303).

83 NN-Rez. Hss. dl-3, SR-Hss. T2-7-11, Gb-1, Nl. - Die Reihung der NSP
(a,f,c,d,e,g,b!, danach VPAK III 21c) ist bei Schrader nicht aufgeführt. Degrâces-
Fahd p.192 folgt hier(!) SUD (wie auch SR-Hss. Ta-b-1-4, Ga-2, M).



ÄRUNI-UPANISAD 463

wohl schliessen, dass die AruniU, wie auch immer sie ursprünglich ausgesehen
haben mag, dieser Auffassung von einer festgelegten Tiefenstaffelung der sog.
Unterwelten noch völlig fern steht.

Schliesslich ist ganz sicher nicht richtig, die einzelnen Namen zunächst
als die „einer Hölle" zu bezeichnen, wie dies bis ins jüngste Zeit geschieht84.

Auch die alten Inder verstanden unter einer „Hölle" (näraka[-loka], naraka)^5
eine Unterwelt, in die einer „stürzt" (patati), etwas durchaus Unerfreuliches86.

Daraufzu verzichten wäre überdies im vorliegenden Kontext eine einigermassen
sinnleere Forderung. Von Höllen weiss unsere Upanisad nichts zu sagen.

3. Dass das Weltganze als ein Ei (anda) vorgestellt wird, scheint jedem
Kenner des Hinduismus geläufig. Die Vorstellung ist aber nicht so alt, wie
im Gefolge der Sänkhya-Philosophie87 unter dem Eindruck von âankaras

vedäntischen Deutungen weithin angenommen wird. Noch den Brähmanas
und ältesten Upanisads ist sie fremd. Sie erwähnen ein Ei nur im Rahmen

einer Kosmogonie, nicht einer Kosmologie88. Erst später gilt das Ei, mit
einer oberen und unteren Schale, als Bild für die Form, zu denen sich die

Elemente der Materie zusammengestellt haben. Aus diesem geht der

Schöpfergott Brahman unmittelbar hervor, um die Wesen und Welten im
einzelnen zu schaffen. Dass der hier in einer âruti erstmals sprachlich
zusammengefügte Ausdruck brahmända, das Brahma-Ei oder Welten-Ei,
mehr umfasst als die genannten zweimal sieben Bereiche, ist sicher89; doch
Weiteres teilt sie uns nicht mit.

84 S.o. Anmm. 73-75; vgl. jetzt P. Olivelle p.l 15 n.3: „the nether worlds or hells of
Indian mythology" (mit fraglichen Lit.-Verweisen). Dagegen s. z.B. schon W. Kirfel,
op.c, p.147 (vgl. pp.14*, 20*); E. Frauwallner, Geschichte der indischen
Philosophie, Bd.I, Salzburg 1953, p.359: „Über den Höllen liegen die sieben Unterwelten

(pätäläni)"
85 Dazu KEWA II138 und soeben EWAia II37 mit Literatur.

86 W. Kirfel, op.c, pp.147-173.

87 Dazu E. Frauwallner, op.c, pp.358ff., vgl. pp. 15ff.

88 Gegen ältere Auffassungen von W. Kirfel, op.c, p.7 (vgl. auch pp.4*f., 55), und H.
Lüders, Varuna I p.94, von K. Klaus, op.c. (wie Anm. 58), pp.32f. mit Belegen
klargestellt: „Das Ei ist eine Stufe der Entwicklung vom Chaos zum Kosmos. Es

bricht auseinander bzw. wird auseinandergebrochen, ehe die Welt entsteht." Das gilt
auch z.T. später noch. Für Älteres s. auch K. Hoffmann, Aufsätze zur Indoiranistik,
hrsg.v. J. Narten, Wiesbaden 1976, II pp.428f., 516ff.

89 Gegen SUD ist mit Schrader °mahätalam brahmändam ca zu lesen, s. Schrader
p.342.



464 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

IV. Zeitpunkte der Befreiung

1. Unsere Upanisad kennt das Wort äsrama nicht, erwähnt jedoch (11:5,3)

grhastho brahmacäri vänaprastho vä, worunter alle Übersetzer „a householder

or a Vedic student or a forest hermit" verstanden haben90, d.h. also

Angehörige der drei ersten Äsramas. Vom samnyäsin - das Wort fällt nicht

- als Angehörigen des sog. vierten Äerama soll demnach unser Text
handeln. Das klingt zunächst plausibel. Die angeführte Wortfolge ist hier

einhellig überliefert. Sie ist auch sonst bezeugt91, wobei der Gesichtspunkt
bedeutsam gewesen sein mag, die asketischen Lebensweisen von Veda-
schüler und Waldsiedler dem aktiven Leben des Hausvaters gegenüber-
oder dem wichtigsten Lebensstadium nachzustellen. Die Reihenfolge ist
aber nicht die 'lehrbuchmässige'. Das erregte Anstoss. Also haben Spätere,

Kommentatoren und Handbuchverfasser, die Abfolge 'in Ordnung gebracht'.
Sie bemerken92, dass es „auch in der Aruniéruti" heisse: brahmacärigrhastho
(vä) vänaprastho vä. Eine so gravierende pia fraus ist bisher zumeist93 so

bedenkenlos übernommen worden, als ob es sich um die wirkliche Aussage
der AruniU handelte94; das ist nicht korrekt. Wahrscheinlich hat diese

Wortumstellung mitbewirkt, dass in den drei Figuren fraglos drei Angehörige
verschiedener Äsramas gesehen werden. Mir will scheinen, wir haben

geirrt95, wenn wir brahmacäri immer mit „Vedaschüler" identifizieren96.

90 So jetzt (auch) P. Olivelle p.l 16. Die Lesart brahmacäri vä ist dagegen nur von 2

Hss. bezeugt.

91 J.F. Sprockhoff, Unters, p.29 (Belege aus dem MBh), und Äranyaka C pp.l4ff.
(bes. n.67: Belege aus der Dharmaliteratur).

92 Z.B. Paräearasmrtivyäkhyä, ed. Calcutta 1893, I p.545,3-14, oder bei P. Olivelle,
Renunc. I p.121 (vgl. p.133); YDhPr Kap.2,6 (I p.32). Hingegen findet sich der
Wortlaut der Up. korrekt bei Visv. p.l,12 (und andernorts; s.Verf., Unters, p.314 a.l.).

93 Schon Schrader p.343 macht auf die Umstellung in 2 Hss.(!) der Paräaarasmrti-

vyäkhyä aufmerksam.

94 So P. Olivelle, der an beiden Stellen (s.o.Anm.92) Kritisches nicht bemerkt und YDhPr
Kap.2,5 (ärunikasrutis tu visesatah prathamäsramänantaram api samnyäsam prati-
pädayati) übersetzt (YDhPr II p.58): „The Äruni Upanisad, on the other hand, teaches

specifically that one may renounce even immediately after the first stage of life."

95 Vgl. J.F. Sprockhoff, Äranyaka A pp.46f.

96 Zu brahmacarya s. J. Gonda, Change and continuity in Indian religion, The Hague
1965,ch.IX,pp.284-314.



ÄRUNI-UPANISAD 465

Bedenken wecken sollte allein schon der nächste Satz, nach dem einer
mehrerlei Feuer (agnin; PL!) in sich aufnehmen soll (s.u.). Eine solche
Forderung kann an einen Vedaschüler nicht gestellt werden; der hat es

lediglich mit einem Feuer zu tun. Demnach ist brahmacäri ein Epitheton zu
grhasthah, und es handelt sich um einen, der im Hause (grha-) wohnt (-
stha-), d.h. ihm vorsteht, doch „keusch lebt" (brahmacäri). Damit wird auch

einsichtig, dass er hier auf eine Ebene mit dem Waldsiedler gestellt wird.
Auch diesem ist noch tägliches Ritual - in der Frage des Äruni: karmäni -
verordnet, doch wird von ihm schon besonders Enthaltsamkeit verlangt,
selbst wenn er von seiner Gattin begleitet wird97. Dass die AruniU im
allgemeinen Katalog der Gelübde für Asketen dann brahmacarya „Keuschheit"
obenan stellt (IV: 10,3), fügt sich durchaus zu diesem Ausgangspunkt.

2. Mein Bedenken sehe ich gestärkt durch das wenig später
auftauchende, auch durch keinerlei „oder" (vä)98 verknüpfte Nebeneinander
kuticako (var.: kuticaro) brahmacäri. Denn brahmacäri ist hier klarer-
massen kein substantiviertes Adjektiv in der Bedeutung eines Angehörigen
des sog. ersten Äsrama; das ist von einigen schon gesehen worden99, doch
ohne Konsequenz. Die hier erstmals in der Upanisad-Literatur auftauchende

Figur kuticaka wird noch neuerdings als „ein Sannyäsin, der noch eine

eigene Hütte besitzt" verstanden100. Im Kontext betrachtet ist er jedenfalls
kein Samnyäsin, auch nicht einmal ein solcher niederer Klasse! Als solcher

gilt er erst in der ganz späten systematisierenden Zeit101. Zuvor wird er
noch unter die „Herumziehenden" (parivräjaka) gezählt102, aus deren Kreis
unsere Upanisad nur den Paramahamsa aufführt. Deussen übersetzt sein
kuticara durch „Hüttenbesucher", wobei er wohl kuti- „Hütte" und -cara

97 Vgl. J.F. Sprockhoff, in: AS XLV p.122. Eine Parallele bietet Yäjnavalkyasmrti
111,45, wo vänaprastho brahmacäri unmittelbar nebeneinander stehen,
letztgenanntes unzweifelhaft Adj. zum „Waldsiedler".

98 Entgegen Deussen p.693 u.a.

99 A. Weber, in: ZS II pp. 178f.; Madhavananda p.66; jetzt P. Olivelle p. 116.

100 KEWA I 222; EWAia 1362 (vgl.o.Anm. 40).

101 S. Verf., Unters, pp.135, 166, 217-219,223, 240.

102 ÄeramaU IV: 100,6-7 definiert die kuticaräh: „in den Häusern ihrer Söhne (svaputra-
grhesu) Almosen bettelnd streben sie nach dem Selbst (ätman)"; s. dazu Verf.,
op.c, pp. 125-130. Über ihren „Yoga" äussert M. Eliade, op.c. (wie Anm. 27),
pp.l46ff., eigenartige Ansichten.



466 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

(von car- „sich bewegen" usw.) trennte. Sein Bedeutungsansatz kann mit
einiger Not durch späte Kommentare gestützt werden; der ursprüngliche ist
es nicht. Wir müssen uns dagegen bescheiden. Es handelt sich um „einen,
der eine Hütte hat", d.h. bewohnt, und hier näher dadurch bestimmt ist, dass

er „keusch lebt" (brahmacäri). Der „soll" dann, wie es heisst, seinen „Hausstand"

(kutumbam}^) und alles, was dazugehört, „von sich tun" (visrjet).
Über einen solchen Hausstand verfügt aber ein brahmacäri im Sinne von
'Vedaschüler' überhaupt nicht. Wer vielmehr ein kutumba hat, wird korrekt
als kutumbin (erstmals SämavidhänaB 11,5,5-6), also als „Hausherr"
bezeichnet.

3. Ist also hiernach das Loskommen von Werken immerhin verbunden
mit einer 'werktätigen' Lebensphase, so geht die AruniU (IV:9,l-2) noch
weiter. Sie stellt, nach Wortlaut und Überlieferung zweifellos, überdies fest,
dass einer sich schon von allem lösen kann, sobald er vom Lehrer in das

Studium des heiligen Wissens eingeführt worden ist oder gar schon vorher

(präg vä). Wer jener Auffassung folgt, verwirklicht - so scheint es - sein

Leben in 'lebenslänglichem Vedastudium und keuschem Wandel' (brahma-
carya), ist in der Sprache Späterer ein naisthika-brahmacärin. Dieses Ideal
ist schon alt, und wir finden es noch heute praktiziert104. Vishva Bandhu,
der hochverdiente Autor des VPAK, hatte sein Leben (1897-1973) diesem
Ideal gewidmet. Doch es ist zu bezweifeln, dass unsere Upanisad diesen

sog. „lebenslänglichen Vedaschüler" weiterhin feiert. Denn er soll u.a. den

Vater, opfermässige Bekleidung und alles sonst hier auf Erden verlassen,
d.h. also auch den Lehrer und die das Vedastudium begleitenden Umstände.
Als einzige Voraussetzimg dafür nennt die Upanisad, dass er das eigentliche
Ziel des Wissens, den Sinn des Veda erfasst hat, und führt damit hier einen

zuvor nicht genannten Gesichtspunkt ein.
Diese Voraussetzung soll aber auch jener andere erfüllen, der „schon

vor" der Einführung durch den Lehrer alles von sich tun will. Es gibt weder

Upanisads noch Rechtssittentexte älterer Zeit, die solchem Widerwillen
gegen tätiges Leben derart stattgeben. Die zudem naheliegende, von uns

103 Erstmals in ChändogyaU VIII,15,1 (nach F.B.J. Kuiper, in: IIJ 2, 1958, p.308: „the
sole Vedic occurrence of this word"), doch auch MaiträyaniU VI,28; MânavaâS

VIII,25,2 (danach ÄgnivesyaGS 11,7,10,3:118,11) belegt; im Epos häufiger. Nicht
mit Olivelle ,Jiis family"; s. Verf., Äranyaka A pp.79f.

104 Vgl. Verf., op.c, pp.80f., und Äranyaka C p.l 5 (mit Belegen und Literatur).



ÄRUNI-UPANISAD 467

nicht zu beantwortende Frage, wie einer überhaupt ohne Lehrer zum Sinn
des Wissens durchdringen kann, hat den Kommentatoren naturgemäss
Mühe bereitet. Sie pflegen darauf zu verweisen, sofern sie das Problem
sehen, dass eine in einer früheren Existenz begangene gute Tat dazu geführt
haben kann, den Veda-Sinn auch ohne Unterweisung durch einen Lehrer in
der Gegenwart erfasst zu haben. Diese Erklärung ist nicht ganz abwegig105.
Unser Text gibt uns dafür aber keine weiteren Anhaltspunkte.

Modern gesprochen, ist in der Antwort des Prajâpati für wenigstens
zwei Fälle im Leben Sorge getragen, die nach neuer Lebensgestaltung
fragen und drängen: Im einen ist der Mann der Mühe und Arbeit des Lebens

satt und will davon loskommen. Im anderen hat einer gar in jungen Jahren

in ungewöhnlicher Weisheit zum Widerwillen gegen die Zwänge tätigen
Lebens gefunden. Beides ist, sehe ich recht106, an der Ausbildung späterer
Formen von 'Entsagung' beteiligt gewesen.

Schliesslich ist noch bemerkenswert, dass die AruniU offensichtlich
nicht einen auf Brahmanen reduzierten Standpunkt vertritt, wie er spätere
Orthodoxie zu kennzeichnen pflegt. Sie deutet gegen Ende an, dass die
Lehre des Prajâpati auch Angehörigen anderer Stände, Ksatriyas und
Vaisyas, sofern sie in den Veda eingeführt worden sind, offensteht. Dies
wird zwar nur indirekt zum Ausdruck gebracht, doch unterliegt es keinem
Zweifel. In der Darstellung der 'Aneignung' d.h. des Rituals bleibt es

allerdings unberücksichtigt.

V. Das Ritual

Die Anweisungen des Prajâpati, aufweiche Weise man von allem loskommt,
nennen eine Reihe von Akten, die vom Inhalt und der Ordnung her unsere
AruniU in eine bemerkenswerte Nähe zu altindischen Rechtssittentexten

bringen, und zwar in singulärer Weise zu einer jüngeren Textschicht des

Baudhäyana-Dharmasütra BaudhDhS). Freilich ist die Ausdrucksweise
der AruniU so eigenartig, dass es schwierig ist zu entscheiden, wie das

Verhältnis beider Texte zueinander zu sehen ist und wie die einzelnen

Handlungen zu vollziehen, schwieriger noch, wie sie zu deuten sind.

105 Vgl. schon LSaU p.23 (Vers 16); Verf., in: ,45 XLV p.l26.

106 Vgl. Verf., Unters, p.289; Die Alten pp.400f; Resignation p.256.



468 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

1. lokägnin udarägnau samäropayet „Er soll die [Opfer-]Feuer, welche
die Lebensräume sind (d.h. repräsentieren), im Feuer [seines] Bauches

gänzlich emporsteigen lassen" (11:6,1-2). Mehr wird nicht gesagt.
Da sämtliche Handschriften, sogar in ihren problematischen Varianten,

„die Feuer" nicht im Dual107, sondern im Plural präsentieren, muss es sich

hier wenigstens um die drei Feuer handeln, die zur Durchführung der

grossen sog. ârauta-Opfer erforderlich sind, nämlich um gärhapatya „das
Feuer des Hausherrn", um daksinägni „das Südfeuer" und um ähavaniya
„das Feuer der Darbringungen". Wer diese „Feuer gegründet hat", wird
Ähitägni genannt108. Auch der zitierte Satz spricht dafür, dass die AruniU
ebenso wie andere Texte zum Samnyäsa älterer Zeit von der Situation eines

Ähitägni ausgeht. Über das Verfahren selbst sagt sie nichts. Es ist lediglich
wahrscheinlich, dass man dabei die heisse Luft der Feuer einatmet, wie es in
anderen Samnyäsa-Upanisads erwähnt wird109. Vielleicht aber darf man gar
auf älteren Ritus verweisen. Danach erwärmt man seine rechte Handpalme
an den Feuern mit einem Spruch110: „Komm her, o Agni, mit deiner
opferwürdigen Erscheinungsform, steige selbst in [mich] selbst empor, zu uns
herbeischaffend viele, den Männern willkommene Güter! Zum Opfer
geworden, setz dich nieder auf dem Opfer, [deiner] eigenen Geburtsstätte! O

Jätavedas, aus der Erde geboren werdend, komm her mit [deiner]
Wohnstätte!" Dann führt man die Hand zum Munde. Damit hat man sich die

Feuer, ihr Wesen d.h. den Gott Agni, „einverleibt". Die plastische, wo nicht
pleonastische Redeweise von einem „Bauch-Feuer" - immerhin ist auch
dieses ein Feuer! - unserer Upanisad ist mir von anderswo nicht bekannt.

Den Akt nennt man - sehe ich recht seit BaudhâS XXIX,5:375,13 - agni-
samäropana „das gänzliche Emporsteigenlassen des Feuers (bzw. der Feuer)",
d.h. eigentlich des Gottes Agni.

107 Vgl. LSaU p. 17,8; Verf., in: AS XLV p. 119. Zur Übersetzung und den Textvarianten
s.u. Anm.213.

108 S. grundlegend H. Krick, Das Ritual der Feuergründung (Agnyädheya), hrsg. v.
G. Oberhammer, Wien 1982.

109 JäbälaU IV:65,4-66,3 und Parallelen (s.Verf., Unters, p.329). Gänzlich andere
Verfahren kennen wir z.B. aus Kthé 11,3 (s.Verf., in: ^SXLIII p. 153) und Mänava&S

VIII,25,9-11 (s. Verf., Resignation pp.242ff.).

110 TaittiriyaB 11,5,8,8 u.ö., der klassisch zu nennende Mantra.



ÄRUNI-UPANISAD 469

2. gâyatrim ca svavägagnau samäropayet „Und man soll die Gäyatri
im Feuer seiner Rede gänzlich emporsteigen lassen" (11:6,2). Auch diese

Formulierung findet sich nirgendwo sonst. Dass der Vorgang dem unmittelbar
voraufgegangenen parallel formuliert worden ist, ist wohl auf den ersten
Blick zu sehen - möchte man meinen; indische Kommentare liefern andere

Ansicht -; doch was besagt er?

Das Verständnis mag noch mehr erschwert sein, wenn man sich
vergegenwärtigt, dass eine Gäyatri zunächst nichts anderes ist als ein
Versmass. Im besonderen besagt Gäyatri die in diesem Versmass abgefasste an
den Gott Savitr gerichtete Strophe des Rgveda: „Dieses vorzügliche Licht
des Gottes Savitr empfingen wir, der unsere Gedanken vorwärts bringen
soll" (111,62,10)111. Sie wird daher Sävitri genannt, und beide Ausdrücke
werden unendlich oft synonym gebraucht, so auch ohne Zweifel hier. Die
berühmte Sävitri, eine Bitte um Erleuchtung, eröffnet bekanntlich das

Vedastudium. Ihr Erlernen bildet einen zentralen Bestandteil der oben erwähnten
Zeremonie der „Einführung" (upanayana), durch die der Lehrer den Schüler

überhaupt ins Vedastudium einführt112. Ihre Hersagung, bei der man mit
einem Obergewand besonders behängt ist (upavita; s.u.), gehört überdies

zur lebenslänglichen täglichen Rezitation heiligen Wissens113, so dass sie

schliesslich für dieses, den „Veda", stellvertretend zu stehen kommt oder,

später, als Eingangstor zum brahman gefeiert wird, worunter bald das

„Wissen" (brahman=veda), bald das höchste Selbst (brahman -paramâtman)
verstanden wird114.

Gehen wir in dieser Rückbesinnung auf allgemein Bekanntes nicht
fehl, so bedeutet der kurze Satz nicht bloss die rituelle Verinnerlichung
eines Gebetes, sondern eigentlich die Interiorisierung des Veda überhaupt in
die „Rede" des Asketen, die Rückführung der Gäyatri in die Gottheit Väk
„Rede" - hier analog zum vorherigen Akt. Diese Interpretation wird der

Bedeutung des Aktes aber nur teilweise gerecht. Der Frage nämlich, wie
dieses 'gänzliche Emporsteigenlassen der Gäyatri' erfolgt, hat man sich
bisher entzogen. Dabei rührt sie an einen weiteren Kernpunkt der Bedeutung

111 tat savitür varenyam, bhargo devâsya dhimahi / dhiyo yó nah pracodäyät //,3x8
Silben (dazu unten).

112 Vgl. z.B. VäsisthaDhS XI.74; GautamaDhS 1,12 (vgl. 1,55); Visnusmrti LIV.26
(vgl. XXX,46) u.ö.

113 Vgl. z.B. ÄsvaläyanaGS 111,2,3-4; BaudhDhS 11,4,7,5-8.

114 So die Kommentare zu Manusmrti II, 81 Visnusmrti LV, 15).



470 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

unserer AruniU in der religionsgeschichtlichen Entfaltung von
Entsagungsvorstellungen. Nach den Kommentaren geschieht dies übereinstimmend
'bhüh sävitrim pravisämV ityädimantraih „mit den Sprüchen 'O Erde, ich
trete ein in die Sävitri' usw.'"115. Die Quelle dafür, wie üblich ungenannt,
ist unbezweifelbar die „Regel über die Entsagung" (samnyäsavidhi) des

BaudhDhS (11,10,17,14). Hier werden die drei Versfüsse der Sävitri (s.Anm.lll)
zunächst einzeln rezitiert, wobei immer der Laut om sowie jeweils einer der
drei sog. Vyährtis, der mystischen Rufe bhüh, bhuvah, suvah und die Worte
„ich trete ein in die Sävitri" voranstehen; danach ist die Strophe halb-
versweise und als Ganzes zu rezitieren. Der Rezitationsmodus folgt dem seit

jeher üblichen Erlernen vedischer Texte und Sprüche116. Dass später daraus

eine Litanei geworden ist, wie in anderem unten anzusprechenden Falle, ist
keine indische Spezialität. Dies ist hier nicht wesentlich117. Baudhäyana
folgend nennen Spätere diesen Akt sävitripravesana}^, was demnach nur
heissen kann „das Eintreten in(!) die Sävitri". Dass dieses der Aussage
unserer Upanisad, die das Eintreten der(!) Gäyatri Sävitri in(!) das Feuer
der eigenen Rede verlangt, gänzlich entgegensteht, ist noch immer unreflektiert
hingenommen worden. Es ist sicher nicht von der Hand zu weisen, dass die
AruniU altes Ritual aufgreift und re-interpretiert.

Der Vorstellung, in ein Gebet, wie es die Sävitri darstellt, oder in ein
Metrum wie die Gäyatri „einzutreten", mag etwas Befremdendes anhaften.
Sie ist aber in älterem Ritual keineswegs ungewöhnlich. In Brähmanas und
arautasütras wird berichtet, dass der Opferer z.B. zu den Metren „emporsteigt"
(ärohati). Denn die Metren gehören zu den Mächten des Opfers, sie
repräsentieren die Weltgegenden (disah)il9; der Gäyatri entspricht dabei natur-

115 Näräyana und Sankaränanda zur Stelle (P p.88, 7.16-17).

116 S. bes. SB XI,5,4,15; HiranyakeéiGS 1,2,6,11; ÄsvaläyanaGS 1,21,4-7; Sänkhä-

yanaGS 11,5,10-12; GobhilaGS 11,10,39-40 mit KhädiraGS 11,4,21-23; ÄpastambaGS
IV,11,9-12; PäraskaraGS 11,3,5; VaikhGS 11,6:26,6-7; -DhS 11,2,6:123,6-9; 11,7,4:

126,10-12.

117 Es sollte jedoch bei Datierungsfragen berücksichtigt werden.

118 Oder sävitripravesa; beides fehlt in unseren Wörterbüchern.

119 S. bes. J.C. Heesterman, The ancient Indian royal consecration, 's-Gravenhage
1957, pp.103-105: „Mounting the quarters of space (digvyästhäpanam)" mit
tabellarischer Übersicht über die Zuordnung der Metren zu den
Himmelsrichtungen. Zu den Verhältnissen bei der Weihe vor der Schichtung des Feueraltars

(agnicayana) s. §B VI,7,1,6; 7,2,11-16; bei der Weihe zum Somaopfer (agnistoma)
s. TaittiriyaB 111,7,7; SB 111,2,1-2; ÄpastambaSS X,9,l-4.



ÄRUNI-UPANISAD 471

gemäss der Osten, der Sonnenaufgang. Mehr noch finden wir dort als
stehenden Ausdruck, dass der Opferer in die Metren „eintritt" (pravisati).
Dieses Eintreten begleitet die eigentliche „Weihe" (diksä) zum Soma-Opfer:

yo diksate sa chandämsi pravisati „wer sich weiht, tritt in die Metren ein"
(z.B. aß 111,2,1,6). Durch sein Emporsteigen zu den Weltgegenden wird
dem Opferherrn ein Beherrschen des Universums zuteil. Bei Baudhäyana ist

zwar ein solches Metren-System nicht mehr lebendig; doch dass sein Bettler
(bhiksu) zur Unendlichkeit gelangt (DhS 11,10,17,17), ist vor diesem Hintergrund

zu sehen. In späteren Texten heisst es dann konsequent von dem

Entsager, dass er die ganze Welt umfasst. Sie sprechen dann auch nicht
mehr vom Eintreten „in" die Sävitri, sondern heissen den Samnyäsin sagen
sävitrim pravesayämi „ich lasse die S. eintreten"120, und zwar zunächst
in die drei Vyährtis (s.o.), diese dann in die Laute a, u und m, welche
bekanntlich zusammen die Silbe om bilden. Diese Spekulation soll hier
nicht weiter verfolgt werden121. Es genügt die Feststellung, dass die AruniU
der Neudeutung den Weg gebahnt hat! Wird die Gäyatri Sävitri) wie die
Feuer Agni) behandelt - und diese Interiorisierung ist eine von vielen
Grund-Linien der älteren Samnyäsa-Vorstellungen -, so bedeutet dies
vorderhand wenigstens viererlei:

(a) Da das „Rede-Feuer" nicht erlischt, bleibt die Sävitri-Rezitation,
d.h. das durch sie repräsentierte tägliche Opfer an den Veda potentiell und
seinem Wesen nach bewahrt. Von einem „Verzicht" (tyäga), den die
Kommentatoren uns weismachen wollen, kann streng genommen keine Rede

sein: „internalization" ist genau nicht „abandonment"122.

(b) Dass die Handlungen seines Lebens „fortan ohne Mantras" sein

sollen, sagt der Text selbst ausdrücklich (11:6,6).

(c) Die in anderen Upanisads, vor allem von Späteren diskutierte
Frage, ob man den Veda aufgeben darf oder soll, ist damit zugleich
beantwortet: Man nimmt ihn in sich auf, was eine äusserlich-aktive Beschäf-

120 Diese Formulierang nur in einer Hs. von BaudhDhS II, 10,17,14.

121 NpvU IV:166,l-3; PhpU p.280,7-11. - Der Hintergrund, aus der Sämkhya-
Philosophie geläufig, ist das Streben, die Emanation der Welt im Wege der Rema-
nation für sich selbst aufzuheben; dem kommt entgegen, dass schon in älterer Zeit
die Silbe om als das All und ebenso als Kern des Veda gedeutet worden ist
(ChändogyaU 1,1-3; KathaU 11,15); s. P. Thieme, Upanischaden, Stuttgart 1966,

pp. 1 Iff.
122 Vgl. Schrader p.371 zu p.6,2; dagegen Olivelle p.63, p.l 16 n.4.



472 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

tigung mit ihm erübrigt. Folglich wird der für die Veda-Rezitation erforderliche

opfermässige Behang auf blosse Äusserlichkeit, ein bahihsütra „äussere
Schnur", reduziert123.

(d) Die sehr viel ältere Vorstellung von einem Besteigen (ärohana) der

Gäyatri wird mit einer anderen, an die Auseinandersetzung mit dem Feuer

geknüpften, vom In-sich-Emporsteigenlassen (samäropana) zur Bedeutung
eines Sichbemächtigens harmonisiert - eine Möglichkeit, die schon im
Begriffe des Eintretens (pravesa), wie er in den Brähmanas und arautasütras

gefasst ist, gegeben war.
In diesem Akt der Interiorisierung des heiligen Wissens, vereint u.a.

mit einer anderen Anweisung (s.u.), gründet die gängige Überzeugung, die

man heute vielfach antrifft, dass die Samnyäsins, und nur diese, die gültigen
Künder erlösender Weisheit seien. Dass dies den alten Auffassungen von
Samnyäsa direkt widerspricht, muss betont werden. Ein 'lehrender Samnyäsin'
ist den alten Texten unbekannt. Der taucht erst in ganz späten
„mittelalterlichen" Jahrhunderten auf.

3. Zu den folgenden Handlungen trägt die AruniU (IV:9,3-10,1)
erstmals in der Upanisadliteratur drei Sprüche vor. Dieselbe Abfolge finden
wir im BaudhDhS (11,10,17,27.29.32). Für jüngere Upanisads ist diese
Dreiheit obligatorisch. Die mittelalterlichen Handbücher berufen sich, sofern
sie überhaupt eine Quelle angeben, auch hierbei ausdrücklich auf unseren
Text, gelegentlich zusätzlich auf das Sütra. Denn die Aussagen beider sind
nicht identisch, mal ist jener, mal dieses ausführlicher. Und so findet man
sie mitunter auch einander entgegengestellt124.

samnyastam mayä „ich habe entsagt", soll er „dreimal" sagen, bestimmt
die Upanisad lapidar. Nach dem Sütra spricht er, und zwar unmittelbar nach
der Aufnahme der Feuer, „während er noch innerhalb der Opferstätte steht,
'Om! Erde, Zwischenreich, Himmel! Ich habe entsagt, ich habe entsagt, ich
habe entsagt', also dreimal leise, dreimal laut. 'Denn dreifach wahrhaft sind
die Götter', so weiss man," wird erklärend hinzugefügt125. Die Kombination

123 Vgl. Verf., in: AS XLIII pp. 142, 148, 150, 157; für spätere Zeiten s. Verf., Unters.

pp.H2f.,208,244f.
124 Vgl. Verf., Unters, p.315 zur Stelle; Viév. p.16,11-19; s. YDhPr II p.226 s.v. Praisa

genannte Stellen.

125 BaudhDhS 11,10,17,27-28. Der erklärende Spruch trisatyä hl devah (fehlt in
Ved.Conc. findet sich MaiträyaniS 1,4,8:56,3; 111,6,9:72,2; KäthakaS XXIII.l:
74,2; XXXI,4:5,11+6,2-3; XXXVII,1:85,10-11; TaittiriyaS VI,3,10,1; TÄ 11,18,6:

162,7; SadviméaB 1,1,9; BaudhDhS IV,2,11; BaudhGrhyasesasütra IV, 16,3.



ÄRUNI-UPANISAD 473

einer einfachen Zweiheit des Gegensatzes (leise/laut) mit einer liturgischen
Trias hat im Laufe der Zeit dazu geführt, das schlichte Bekenntnis zu einer

vielstrophigen Litanei auszugestalten. Das ist hier nicht zu verfolgen126.
Beschränken wir uns auf die Bedeutung dieser Worte: Durchgängig ist,
auch später, die Dreimaligkeit. Sie zeichnet, nicht nur in Indien, von jeher
ein Gelöbnis aus. Der knappe Spruch „markiert den 'point of no return' im
Entsagungsritual"127. Dies liegt eigentlich auf der Hand. Es ist daher auch

ohne weiteres verständlich, dass die späteren Systematiker 'Entsagung'
schlicht definieren als die „Hersagung" (uccära[na]) dieses Spruches128

und die Juristen den für vogelfrei erklären und zum Totschlag preisgeben,
der vom Samnyäsa abfällt. Nach dem späteren VaikhDhS, das von unserem

Baudhäyana abhängt, soll der Entsager „einmal mit der rechten Hand
(etwas) Wasser trinken, den Mund spülen" und bei der dreimaligen
Hersagung des Spruches jeweils „eine Handvoll Wasser ausgiessen" (11,7,6:

126,14-16). Die in Indien notorische Verknüpfung des Wassers mit der

Wahrheit, mit Eid und Schwur ist allbekannt129. Der Spruch wird an dieser
Stelle des VaikhDhS zum ersten Male als praisa benannt. Diese Bezeichnung

liegt seitdem fest. Ist später von praisamantra die Rede, so schliesst
dieser „P.-Spruch" den ow-Laut und die Vyährtis (s.o. BaudhDhS) ein. In
der alten Opferliturgie ist praisa ein Fachausdruck für die Aufgabe eines in
besonderer Funktion auftretenden Priesters, der mit lauter Stimme einem
anderen Priester die „Aufforderung" (praisa) zur Rezitation eines bestimmten

Opferspruches erteilt. Schon W. Caland bemerkt zur Stelle des VaikhDhS:
„This word is apparently not used with the usual meaning of 'command'"130

und lässt es unübersetzt. praisa oder presaci, vom Vedischen pra-is-
„forttreiben, aussenden", lässt sich m.E. als „Aussendung, Entsendung"
verstehen, dem Sinne einer 'Verkündung' nahe. Dabei sei erinnert an die

126 Schon die Up.-Kommentare geben abweichende Regeln. S. auch NpvU IV: 167,5-
8; 168,6-8; vgl. Verf., Unters. pp.206f.

127 J.F. Sprockhoff, „Die feindlichen Toten und der befriedende Tote", in: G. Stephenson

(Hrsg.), Leben und Tod in den Religionen, Darmstadt J1980 (21985), p.273; dort
(pp. 263-284) auch einiges zum Folgenden.

128 Vgl. YDhPr I Kap. 1 ; II pp.55f.

129 S. bes. H. Lüders, op.c. (wie Anm. 53) I pp.28ff.

130 Vaikhänasasmärtasütram, Translated, Calcutta 1929, p.205.

131 Vgl. PWYV 1 177-78; pw IV 196a-b s. w.



474 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

alte Vorstellung von der „Rede, die man aussendet" (pro vacam isyati) und
„die wie ein Bote wandelt" (düto nâ carad va&)132. Dazu fügt sich die
Absicht, dass der Inhalt der Aussendung in abgestufter Tonstärke zu den
drei Räumen Erde, Zwischenreich, Himmel ausgesandt werden soll. Diese
Absicht findet sich in der AruniU noch nicht artikuliert, sondern erst mit der
Aufnahme des re-interpretierten Fachausdruckes „Praisa". Das stützt
unseren Bedeutungsansatz weiter. Hinzu kommt, was auch in anderen alten

Entsagungsritualen von Wichtigkeit ist, dass die klassische Trennung der
Funktionen zwischen Opferherrn und agierenden Priestern hier in der
einzigen dramatis persona wieder aufgehoben ist. Daraus folgt notwendig,
dass die alte Opferterminologie, sofern sie übernommen wird, neu zu
interpretieren ist133. Nicht dem altindischen Ritualisten, sondern nur uns
Nachkommenden gibt die Verwendung des Ausdrucks praisa Probleme auf.

Hat der „Entsager", wie wir ihn fortan auch rechtmässig nennen dürfen,
mit diesem Praisa seine gänzliche Unabhängigkeit - modern gesprochen:
Souveränität und Individualität zugleich - gefunden und verkündet, kann er
sich aus eben derselben in völlig neuer Weise der Welt zuwenden134.

Folgen wir der AruniU, so geschieht dies auch. Die gängige Auffassung von
'indischer Weltentsagung' übersieht diesen Zug zumeist; sie identifiziert in
der Regel „Entsagung" mit „Verneinung" der Welt. Dies ist schon dem

Ausgangspunkt der AruniU (s.o. S. 457) fremd.
4. abhayam sarvabhütebhyo [!] mattah sarvam pravartate, heisst es

AruniU IV:9,5. Dies ist ein ordentlicher Halb-Vers (Halb-âloka), was bisher
übersehen worden ist. Wo er sonst auftaucht, ist er zweifellos von hier
übernommen135.

„Furchtlosigkeit [sei] allen Wesen!" Schon dieser erste Teil, in der
Kathaéruti anders formuliert136, ist als Versfuss (oder Päda) in anderen

132 Rgveda IX, 12,6a (u.ö.); I,173,3d. Vgl. H. Lüders, op.c, II pp.433f. Anders
J. Gonda, The vision ofthe Vedic poets, The Hague 1963, pp.l75f.

133 Dazu Hessen sich viele Beispiele anführen.

134 Die erst im Mittelalter gängige, seit Vidyäranyas Jivanmuktiviveka popularisierte
Unterscheidung zwischen einem, der entsagt, um erlösende Erkenntnis zu erlangen
(sog. vividisusamnyäsin), und dem, der wegen erlangter Erkenntnis entsagt (vidvat-
samnyäsin), kann nicht schon in unsere Up. hineingetragen werden.

135 NpvU IV:167,8-9; PhpU p.282,1 und später.

136 Verf., in: AS XLIII p. 155 (vor der Weihe).



ÄRUNI-UPANISAD 475

Upanisads nicht erkannt worden137. Er begegnet auch in Versen, die der
Prosa von Dharmasütras als Zitate eingelegt sind138, und häufig in den
Epen139. Ganz anders verhält es sich mit dem zweiten Versfuss: „Aus mir
geht alles hervor." Diese machtvolle Bekundung, welche die vorherige Aussage

nicht nur erklären, sondern wohl auch begründen soll, kennen wir sonst

- ist mir Wesentliches nicht entgangen - einzig als Aussage des sich in der
Gestalt des Krsna dem Arjuna offenbarenden „Erhabenen" in der Bhagavadgita

(X^b)1^0. In diese Sphäre, die Welt und gewöhnliches Leben
transzendiert, gehört sie auch - als letzte Konsequenz des Praisa-Spruches141.

„Und (unmittelbar nach dem Praisa-Spruch) giesst er [mit den Worten]
'Furchtlosigkeit [gehe] von mir aus für alle Wesen!' eine volle Handvoll
Wasser aus," sagt das BaudhDhS. Diese Ausgiessung von Wasser, das

natürlich auf die Erde „für alle Wesen" fliesst, ist auch in der Folgezeit
immer mit dem Spruch verknüpft. Ja, auch sofern auf die Worte verzichtet

wird, bedeutet sie zugleich expressis verbis das, was späterhin mit dem
Fachausdruck abhayadäna bezeichnet wird. Diesen als „promise of safety",
„le dire de la paix" o.a. wiederzugeben142, verfehlt Wort und Bedeutung.
Schon Lüders bemerkt, ohne unsere Texte zu erwähnen: „Nur eine Abart
der Schenkungszeremonie ist es, wie der Name zeigt, wenn
Schutzflehenden dadurch Sicherheit gewährt wird, dass man Wasser in die Hand
nimmt und es auf das Haupt des Bittenden giesst. Diese Zeremonie heisst

abhayadäna, 'das Schenken von Furchtlosigkeit'"143. Man ist wohlberaten,

137 PhpU p.281,7-8 (mit Zusatz svähä); PränägnihotraU 22c (éd. J. Varenne, Paris

1960, p.l06, mit der Bemerkung „sans parallèle"!?]) mit der Fortsetzung na me
bhitih kadä ca na. Nur dies und Baudh. sind in Ved.Conc. p.89b gebucht.

138 BaudhDhS II, 10,17.30(a); VäsisthaDhS X,2(a); fast wörtlich NpvU V: 183,4
MBh XII, 185,4; in Unters, p.349 zur Stelle zu ergänzen; auch VäsisthaDhS X,3(a);
femer BaudhGrhyasesasütra IV, 16,4, das gesonderter Untersuchung bedarf.

139 MBh IX,49,58c; XII,39,40c.41c; 213,14a; 236,27a; 237,17a; 254,25c (vgl.30c);
261,32a; 269,20a; 287,5c; XIII,58,3a; 117,22a; XIV,46,18a; noch häufiger in der
SR des Epos. Rämayana VI, 12,20c (Vulgata: VI, 18,33c).

140 Von dort aber nicht übernommen; zur Übersetzung im Kontext der AruniU s.u.
Anm. 240.

141 Zum Folgenden vgl. Verf., op.c. (wie Anm.127), bes. pp.274-277.

142 Vgl. z.B. G. Bühler, in: SBE II, 1879, pp.65, 262; XIV, 1882, pp.46, 277; XXV,
1886, pp.167, 205, 248; J. Gonda, in: NVMEN 25, 1978, p.190; Degraces-Fahd
pp.196, 231; jetzt auch P. Olivelle pp.95f., 118.

143 H. Lüders, op.c. (wie Anm. 53), I p.32; vgl. II p.669.



476 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

es philologisch dabei zu belassen. Handelte es sich um ein „Versprechen"
(vac-), so würden die Texte entsprechende Wortwahl treffen, wie es sehr
wohl in besonderen Zusammenhängen geschieht; zwischen 'Zusage' und
'Schenken' wird durchaus unterschieden. Es ist weiterhin nicht verwunderlich,
dass man auch hier den Akt mit einem Ausdruck aus der alten
Opferterminologie bezeichnet, neben dâna „Schenken" die daksinä „das Geschenk

(bei einem Opfer)" stellt, also von abhayadaksinä spricht144. Der Inhalt des

Geschenkes, nl. die Furchtlosigkeit nimmt ihm vorab bereits die Gefahr, die

jeder Gabe innewohnt145, abhaya „Abwesenheit von Furcht" auf „Sicherheit"

o.a. zu reduzieren, bedeutet überdies eine verfehlte Beschränkung146;
denn seit alter Zeit ist abhaya Chiffre für das Absolute, das brahman^.
Dass der Entsager sich mit diesem eins weiss, heisst es in der AruniU
(111:7,4) ausdrücklich. Furcht rührt doch nur von einem Zweiten her (dvitiyäd
vai bhayam bhavati, aß XIV,4,3,2), wird einfach festgestellt. Dieses Zweite
kann, je nach Gesichtspunkt, ein Rivale sein, ein Gegner, ein Feind, ein
Fremder oder ganz schlicht etwas Anderes. Von Schutzflehenden (s.o.) ist
freilich hier keine Rede. Wir haben daher sein Geschenk als spontane
souveräne Setzung bzw. Stiftung zu begreifen. Dass man nur schenken
kann, was man ist oder hat, ist im Grunde eine banale Feststellung; und dass

dem, der Furchtlosigkeit schenkt, auch keine „Furcht" (bhaya) droht, ist ein
in den Texten viel erörterter Zusammenhang148. Auf diesen wie auf die
besonders komplexe soziologische und religionsphilosophische Problematik
dieses Aktes kann hier nicht eingegangen werden. Ich möchte nur auf
folgende Aspekte hinweisen:

(a) Das Abhayadäna ist kein Versprechen, sondern eine ganz konkrete
Gabe, (b) Es ist zugleich das letzte Geschenk des Entsagers; hinfort gilt,
dass er nichts mehr gibt, wie schon die Kathairuti (111:41,2) bekundet. Die
AruniU erwähnt dazu nichts, (c) Es wirkt wie jedes Geschenk auf ihn zurück

144 Z.B. VäsisthaDhS X,l; Laghu-Visnusmrti IV,2; MBh XH,237,26; Manusmrti
IV,247.

145 J.C. Heesterman, in: IIJ 3, 1959, pp.241-258, bes. p.243, und in: WZKS VIII,
1964, p.9.

146 In der Isolation mag es 'Sicherheit' geben, doch keine 'Furchtlosigkeit'.

147 Vgl. z.B. BAU IV,2,4; TaittiriyaU 11,7; KathaU 1,12; s. Verf., in: WZKS VI, 1962,

pp.l59ff.,bes.pp.l62f., 167.

148 Vgl. Anm. 137. Wahrscheinlich nicht einmal spezifisch Indisches. „Frieden kannst
du nur haben, wenn du ihn gibst," sagt Marie v. Ebner-Eschenbach.



ÄRUNI-UPANISAD 477

und ist somit eine Grundlage dafür, dass ihm der Unterhalt seines
leiblichen Lebens durch Almosen gewährt wird. Dies erwähnt die AruniU
ausdrücklich, (d) Es ist weiter zugleich ein Eid, den der Entsager in der ahimsä,
dem „Nicht-Verletzen" von Lebewesen im Verlaufe seines Wandels erfüllt;
auch davon spricht die AruniU. (e) Wird es in der Rechtsliteratur als

Tugend und Aufgabe von Herrschenden, d.h. des Königs, proklamiert, so ist
es hier auch die Bekundung einer Macht. Diese ist dem Entsager freilich
nicht von anderen zugesprochen, sondern er hat sie aus eigenem totalen
Verzicht erlangt, so dass er neue Ordnung schaffen kann. Dies symbolisiert
der letzte in unserer Upanisad skizzierte Akt.

5. Nach dem BaudhDhS „nimmt" der Entsager mit dem Spruch „'[Du
bist mein] Freund, beschütze mich!' den Stab an sich"149. Das ist danda-

grahana „das Ergreifen des Stabes". Der sehr viel ausführlichere Spruch der
AruniU bezeichnet den Stab als den Vajra150, die Wurfwaffe des Gottes

lndra, mit der dieser den Kobra-Dämonen Vrtra151 erschlagen hat, und
beschwört in einem besonderen Zusatz den Stab als sarma „Schirm" vor
andrängendem Übel. Das klingt sehr martialisch und fügt sich anscheinend

überhaupt nicht zu einem Manne, der gerade Furchtlosigkeit mit seinem

Spruch geschenkt hat. Entsprechend winden sich die Kommentatoren152.

Die Diskrepanz zwischen beiden Sprüchen ist bisher unaufgelöst. Auch ist

zu beachten, dass die Sprüche, die sonst das Ergreifen eines Stabes, z.B. das

des Veda-Schülers153, zu begleiten pflegen, anders lauten; jener Stab ist in

149 Nach einigen Hss. nimmt er „Stäbe". Das spätere VaikhDhS 11,8,1, welches von
einem Dreistab (tridanda) spricht, verlangt die Rezitation von drei Sprüchen, deren
letzter derselbe wie bei Baudh. ist. - Über „The symbolism of the renouncer's
staff' s. P. Olivelle, Renunc. I pp.37ff.

150 Früher durch „Donnerkeil" (KEWA IH 126), jetzt gewöhnlich durch „Keule"
übersetzt. Hierzu s. W. Rau, Metalle und Metallgeräte im vedischen Indien,
Wiesbaden 1974, pp. 5f., 37-46, 62f.; Ders., in: Orbis 25, 1976, pp.356-358;
B. Schlerath, in: Orbis 24, 1975, pp.493-518, und 26, 1977, pp.l33f.; T.K. Das
Gupta, Der Vajra, eine vedische Waffe, Wiesbaden 1975.

151 „Widerstand, Abwehr" (KEWA III 247, 795); s. dazu H.P. Schmidt, in: Zeitschrift
für Vergi. Sprachforschung 78, 1963, pp.296-304.

152 Der Rohrstock besorge die Zähmung böser Menschen und diene also dazu, sich

Kühen(!), Schlangen und Anfeindungen in dieser Welt zur Wehr zu setzen; &anka-

ränanda und Näräyana zur Up.-Stelle.

153 Vgl. J. Gonda, Selected Studies IV, Leiden 1975, pp.160-170.



478 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

der Regel auch aus anderem Holze. Mir will scheinen, man komme dem

Zusammenhang eher bei, wenn man den Blick von den Späteren abwendet
und älteres vedisches Schrifttum stärker beachtet.

Zunächst ist wiederum ein Hinweis auf die „Weihe" (diksä) zum
Somaopfer angebracht. Wenn der Priester dem „Geweihten" (dïksita) den

Stab übergibt, so bezeichnet er ihn ausdrücklich als Vajra zur Vertreibung
der Dämonen154. Das ist vom Ritual her hier wohl einschlägig. Freilich sind
die dort im übrigen bei der Überreichung des Stabes verwandten Formeln
andere. Auch in einem anderen Ritual, im samävartana, der sog. „Heimkehr"

des Schülers nach vollendetem Vedastudium, wird dem
'Abiturienten' ein neuer Stab, und zwar aus Bambus, übergeben. Er ergreift ihn
mit unterschiedlich formulierter Bitte, z.B.: „Vor allen Mächten des

Verderbens schütze mich von allen Seiten!"155. Auch hier wird der Stab

gelegentlich als Vajra bezeichnet, und die Anspielung auf dessen göttlichen
Träger ist unübersehbar: „Schlage alle Feindesscharen ringsum wie der

Schätzespender (maghavan d.i. Indra)!", wird er angesprochen156. Es ist
also nichts Ungewöhnliches, den Stab als Indras Waffe zu beschwören.
Aber darf er deswegen der Selbstverteidigung dienen (Anm. 152), wenn ihn
die Hand des Asketen umgreift?

Der Spruch der AruniU besteht aus mehreren Einzelteilen, die von ihr
erstmals und für Spätere gültig komponiert worden sind. Ich habe versucht,
die Quellen der einzelnen Spruchglieder noch weiter zu ermitteln157.
Vertieft man sich in deren Kontext, d.h. in ihren 'Sitz im Leben', so lassen

sich die Widersprüche nicht nur lösen; vielmehr erscheint der Akt der

„Stab-Ergreifung" als durchaus schlüssige Folge aus dem „Schenken der

Furchtlosigkeit". Ich beschränke mich auf einige Hinweise. Der Gebrauch
der Sprüche ist bezeugt z.T. zwar im grossen Ritual der Errichtung des

„Hochaltars", vornehmlich aber bei mehreren Gelegenheiten im Verlaufe
der sog. „Königsweihe" (räjasüya) und, merkwürdig genug, in der Schilderung

154 §B 111,2,1,32: viraksastäyai (auch 2,1,13; 111,1,3,13; zur Übersetzung s. J. Eggeling,
in: SS£XXVI, 1885, p.15 n.3); vgl. 111,7,1,26; 7,2,2.

155 PäraskaraGS 11,6,31; ähnlich ÄsvaläyanaGS 111,8,20; vgl. GobhilaGS IV,9,17;
111,4,27 KhädiraGS 111,1,24); KäthakaGS 111,11 1,3,11); SänkhäyanaGS
111,1,11 u.ö.

156 HiranyakeéiGS 1,3,11,7-8; vgl. VaikhGS 11,15 (mit Korrekturen von W. Caland,
op.c. wie Anm. 130, pp.61f).

157 Verf., Unters, p.315 zu AruniU IV:9,5-10,1; Genaueres s.u. Anmm. 241-245.



ARUNI-UPANISAD 479

des oben erwähnten Samävartana. Diese sog. „Heimkehr" gilt üblicherweise
als Gegenstück zur „Einführung" (upanayana; s.o.) des Schülers durch den

Lehrer, ist aber offensichtlich erst sekundär dem häuslichen Ritual integriert
worden. J.C. Heesterman hat dies längst verdeutlicht; ihm auch verdanken
wir die Deutung der Sprüche im Rahmen der Königsweihe158. In jenem
Samävartana-Ritual finden wir, wenigstens nach einer Tradition, die
Einzelsprüche gehäuft. Dabei wird der Stab aus Bambus (vainava; wie AruniU
IV: 10,2) „hoch über dem Haupt dreimal" im Uhrzeigersinn im Kreise
geschwungen159. Zwar haben die Sprüche ihren Platz in 'rites de passage',
so dass man ihre Komposition in der AruniU nicht als willkürlich abtun

kann; doch der Leitgedanke einer Verwandlung und Neugeburt, der mit
jenen Riten einherzugehen pflegt, tritt hier hinter dem des Beschützens und
Stärkens zurück. Nur im Gefolge der AruniU und im Mantra-Handbuch der

Äpastambins wird der Stab als Schirm (sarma) beschworen160. Mit der

Ergreifung des Stabes wächst dem Entsager, der sich zuvor mit dem Geschenk
der Furchtlosigkeit 'verausgabt' hat, neue Macht zu. Der Stab ist nur deren

Symbol. Damit auch, so scheint mir, wird verständlich, dass die AruniU den

Entsager schliesslich als „Helden" (süra; V:12,l) preist. Hier wird der
'fürstliche' Aspekt eines Samnyäsin angedeutet, der in der Literatur noch
kaum sonst entdeckt worden ist. „Zur Herrschaft gelangt, wer Furchtlosigkeit

schenkt", formuliert die Manusmrti (aisvaryam abhayapradah, IV,232b)
eine sicherlich alte Vorstellung.

6. Es gibt keinen tragfahigen Anhaltspunkt dafür, dass das Ritual der

AruniU, so skizzenhaft es vorliegt, dem Upanayana-Ritual, wie es das

altindische Hausritual überliefert, nachgebildet worden ist. Spätere, die den

Samnyäsa verstehen als einen Eintritt in einen Orden oder nur in den

Umkreis eines Lehrers, um in dessen Nähe das 'höhere Wissen' zu
gewinnen, wollen dies wohl so sehen; sie rezipieren und interpretieren die
AruniU auch in diesem Sinne als ein Initiationsritual (vgl. Anm. 134). Dies

158 J.C. Heesterman, op.c. (wie Anm. 119), pp.63ff., 101 (vgl. p.188), 127ff., 136,

141f., 150ff.; Ders., „The return ofthe Veda scholar (samävartana)", in: J.C.

Heesterman et al. (eds.), Pratidänam, The Hague 1968, pp.436-447.

159 HiranyakesiGS (wie Anm. 156). ÄpastambaGS V,12,ll wird dies nicht deutlich,
obschon nur dort die Mantras von ÄpMP 11,9,5 vorgesehen sind. Der Stab ist hier
(s. Anm. 155) durchgängig aus Bambus.

160 sarma in der Formel ist hier nicht als „Bedeckung" des Embryo zu verstehen wie
in den anderen Weiheritualen.



480 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

wird der Upanisad als einem Dokument älterer Zeit nicht gerecht. Viel
greifbarer sind die Muster, die die grossen ârauta-Opferrituale, die Weihe
des Königs oder des Soma-Opferers liefern. Dies ist hier nicht zu verfolgen;
es überrascht nicht. Ich bescheide mich mit dem Hinweis, dass auch andere

sog. Entsagungsrituale ältester Zeit von dem Manne ausgehen, der mehrere

„Feuer angelegt hat" (ähitägni), wie sie für die grossen Opfer erforderlich
sind. Das bestärkt mich in der Annahme, dass Äruni ein solcher Ähitägni
war (s.o. S.457). Es bestätigt jedenfalls weiterhin, dass dieser Samnyäsa
kein 'hétérodoxes' Element der indischen Religionsgeschichte ist161. Das
brennende Verlangen, vom Ritual (karmäni) loszukommen, kann nur auf
rituellem Wege befriedigt werden; hier haben wir dasselbe Paradox wie in
LSaU und Kths\ doch es wird ein ganz anderer Weg begangen. Der nach
Freiheit Strebende ist hier der einzig Handelnde. Von einem Priester (rtvij)
oder einem Lehrer (äcärya; guru), einem Helfer oder Mittler ist mit keinem
Wort die Rede. Als Zeugen gelten nur die drei Räume. Geschildert wird hier
also eine durch den Entsager selbst an sich vollzogene Weihe. Eine solche
'Selbst-Ordination' ist bekanntlich bei Jainas und Buddhisten nicht nur
unüblich, sondern strikt untersagt. Insofern ist das keineswegs isolierte
Zeugnis der AruniU ein spezifisch brabmanistisches.

VI. Vom asketischen Wandel

Dass der Art und Weise, in der einer sich von allem lossagt, auch jene
korrespondiert, in der er sein weiteres Leben fristet, mag uns als in sich schlüssige
Notwendigkeit erscheinen. Diese wird freilich in den Texten nicht immer
deutlich. Nach dem nördlichen Sondergut der LSaU spielt sich das Sam-

nyäsin-'Leben', sein äcära „Wandel", zwischen seiner im Feuer rituell begangenen

Entkörperlichung und dem wirklichen Zerfall seines sichtbaren Leibes
ab162. Diesen Grundgedanken finden wir auch in der Kthé, doch eigenartig
durchgeführt163. Daneben begegnen in der Kthé Vermächtnis-Zeremonien,
durch die ein alter Vater völlige Unabhängigkeit gewinnt, und Rituale, die
auf den 'Ausstieg' aus den Zwängen des Rituals abheben164. Das
letztgenannte scheint der dominierende Gesichtspunkt in der AruniU zu sein.

161 S. hierzu jetzt J. Bronkhorst, op.c. (wie Anm. 47) ausführlich.

162 Verf., Unters. pp.30ff, bes. pp.52-66.

163 Verf., op.c, pp.67ff., und in: AS XLIII p.142, pp.l47f.
164 Verf., in: AS XLIII pp.l48f., 151f.; vgl. Die Alten pp.386ff.; Resignation pp.235ff.



ARUNI-UPANISAD 481

1. Der angehende Entsager hat sein Ritual in gänzlicher Nacktheit
vollzogen165. Erst danach versieht er sich mit einem Lendenschurz. Man

mag darin eine Konzession an das sog. gesellschaftliche Umfeld sehen; es

ist die einzige. Weiter trägt er einen Stab aus Bambusrohr (vainava). Ein
„Bambusträger" (maskarin) galt dem Grammatiker Panini als
„Herumziehender" (parivräjaka; VI, 1,154). Der Stab mag bestimmten Zwecken
dienen. Sein Aufsetzen lässt das Nahen des Entsagers vernehmen; andere
können sich auf Almosengeben vorbereiten. Mehr 'Zweck' ist dem Stab

kaum zu unterlegen. Er ist wesentlich Symbol.
2. Kaum etwas ist in Indien seit alter Zeit so sehr mit Regeln

überzogen wie Nahrung und deren Beschaffung. Nach der Art und Weise, und
wieviel man was an Unterhalt für den Fortbestand des Körpers annehmen
oder einsammeln darf, werden schon früh asketische Lebensweisen klassifiziert.

Gewöhnliche keusch Lebende haben nach der AruniU ein Almosen-
gefäss aus Ton, Holz oder einer Flaschengurke. Dies bedeutet, dass sie a)
die Nahrung nicht sofort an Ort und Stelle verzehren müssen und b) auch

mehr annehmen können, als sie für den Augenblick brauchen, d.h. soweit
das Gefäss Almosen fasst, ist ihnen entsprechend 'Vorrat' zu halten
möglich. Die von der AruniU gefeierten Asketen hingegen haben keine
Almosenschale, sondern gehen mit dem Bauch oder - und dieses „oder" ist
durchaus zweifelhaft überliefert - mit der Hand als Gefäss in die dörfliche
Niederlassung, um dort stumm166 Nahrung zu erbetteln. Gelten die
vorgenannten Leitgedanken, so lässt der Asket sich im einen Falle nur den Magen
füllen und geht 'mit leeren Händen' davon; im andern Falle erhält er 'eine
Handvoll' Nahrung, die er nicht in Gegenwart des Gebers verzehren muss.
So Hesse sich dieses schlicht verstehen. P. Olivelle hingegen konstatiert:

„An ascetic who uses his stomach as a bowl (udarapätrin) uses his mouth to

gather food that is thrown on the ground by the donor"167. Für diese aparte

165 Vgl. Schrader p.375 zu p.10,2. Das Wort nagna „nackt" wird geflissentlich
umgangen; s. Verf., Unters, p.207 n.33 und p.l80b s.v. Nacktheit.

166 YDhPr I Kap.57, 59-62 behauptet mit Verweis auf die Äranieruti Gegenteiliges.

167 P. Olivelle p.l 18 n.14 (vgl. p.199 n.61; p.105) nur mit Verweis auf MBh 1,86,17:

„Like a cow, the sage always seeks food with his mouth" (s. Sprockhoff, Unters.

p.349 zu NpvU V: 182,6-7, und Äranyaka B pp.36ff, bes. p.39). Die Art der

Almosenübergabe wird dort nicht beschrieben, udarapätrin ist vedisch nicht

belegt; sonst nur udarapätrah, Kthé 111:40,7; °pätrena, JäbälaU VI,70,5-6 (und

Parallelen).



482 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

Art, Almosen zu übergeben, sind mir keine vedischen Belege bekannt.

Spätere Upanisads unterscheiden Almosenbettel „nach Bienenart" (mädhü-
kärena oder madhukaravrttyä) von solchem „nach Kuhart" (govrttyä) und

fügen bildkräftig „die Lebensweise der Schlange" (ajagaravrttih) dazu. Ich
habe versucht, diese Bettelformen zu beschreiben und in ihrer Bildhaftigkeit
zu deuten168; dass manche diese nicht metaphorisch begreifen, sondern
buchstäblich als Praxis ausmalen, ist bekannt. Olivelle identifiziert die

Aussage der AruniU ohne Zögern mit der 'Kuh-Art' und erinnert überdies

an die Praxis eines „cow-vow (govrata)"169. Ich vermag diese sichere
Bestimmtheit nicht zu teilen.

Im Ritual des sog. Gosava, einer eintägigen Somafeier, soll der gesalbte

Opferveranstalter eine bestimmte Zeit lang das Gelübde des Viehs befolgen
(pasuvrato bhavati) oder leben wie die Kuh (gaur evam iva). Dabei heisst

es: „sich niederbückend schlürfe er Wasser, sich niederbückend reisse er

(mit dem Munde) Gras ab"170. Solche Unzweideutigkeit ist weder in älteren

Samnyäsa-Upanisads noch in kanonisiertem Rechtsschrifttum zu finden;
beiden Textsorten ist im gegebenen Zusammenhang ein „cow-vow"
unbekannt. Es ist nicht in Abrede zu stellen, dass asketische Motive von Weltekel
und Leibesfeindschaft sich auch in absonderlichen Übungen manifestieren;
doch die AruniU gibt uns dafür nicht den geringsten Anhaltspunkt, sie aus
der Sicht von puränischen oder epischen Episoden deuten zu sollen.

3. Über den sonstigen Alltag des Entsagers wird wenig gesagt. An die

Stelle der Andacht (samdhyä) zur Zeit der Dämmerung, wenn andere
Fromme unter besonderen Riten die Sonne ehren und Gebet murmeln, tritt
die Versenkung in den Ätman, das höchste Selbst. Während die älteste Zeit
nur zwei „Dämmerungen" (samdhye, samdhyayoh) kennt, heisst es hier
erstmals und einmalig trisamdhyädau. Dabei ist an die Verbindung (samdhi)
von Tag und Nacht und von zu- und abnehmendem Licht gedacht, so dass,

168 Unters., bes. pp. 126ff. mit Belegen; vgl. P. Olivelle pp. 104f.

169 P. Olivelle p. 110 mit Verweis auf MBh V,97,14 und anderen Vergleichen aus der
Tierwelt. MBh V,97,13 ist von govratino vipräh die Rede, in Vers 14 findet sich

zu go-vrata die Var. go-vrtti. XIII,72,30 nennt govrati gonukampakah (s. schon

PW II 817 s.v.). Entsprechendes zur 'Lebensweise der Schlange', und wie diese

sich von 'Kuhart' anders denn bloss metaphorisch unterscheidet, wusste man gem.

170 W. Caland, Das Jaiminïya Brähmana in Auswahl, Amsterdam 1919, no 135.

Einzelheiten bei K. Mylius, „Der Gosava", in: Archiv orientâlni 44, 1976, pp.
43-53. Zum Text s. jetzt G. Ehlers, Emendationen zum Jaiminiya-Brähmana
(Zweites Buch), Bonn 1988, p.26 zu 113.



ÄRUNI-UPANISAD 483

kunstvoll, wieder eine Dreizahl gewonnen wird. Der Zusatz ädau „zu
Beginn" deutet auf das hin, was die Meteorologen im Unterschied zur
„astronomischen" die „bürgerliche" Dämmerung zu nennen pflegen, d.h.

wenn man schon bzw. noch „im Freien lesen kann"171. Die dritte Zeit ist
jene, zu der die Sonne in den „Mittag" eintritt. Dann soll der Entsager
schweigend, d.h. ohne die sonst übliche Hersagung der Gäyatri ein Bad
nehmen. Daraus dürfen wir folgern, dass der ständig - und zwar einsam! -
Herumziehende bei aller Freizügigkeit im Räume sich nicht zu weit von
einem Gewässer entfernen soll. Sein Herumziehen muss er in der Regenzeit
unterbrechen, die alter Auffassung folgend vier Monate umfasst; doch wird
hier schon eine Begrenzung auf zwei Monate als Alternative benannt. Dann
muss er an einer Stelle bleiben, um die Schädigung des unter dem Regen zu
ungeheurer Fülle erwachten Lebens in der Natur zu vermeiden172. Dies ist
die andere Begrenzung seiner Freizügigkeit. Als Nachtlager dient ihm der
nackte Erdboden. Dauersiedlung sucht er nur zum Almosenbettel auf.
Keuschheit, nichts Lebendiges zu schädigen, nichts weiter über das hinaus,
was er am Leibe hat, anzunehmen und Wahrhaftigkeit soll er strikt beachten.

Diese vier Ideale wie auch die hehre Gesinnung, die er bezeugen soll, sind
keine Eigentümlichkeiten brahmanistischer Entsagung. Auf einige von
diesen sei hier wenigstens verwiesen; sie gründen im wesentlichen im oben

geschilderten Ritual und seien beschränkt auf Aussagen unseres Textes.
4. Das Abhayadäna, praktiziert in der Ahimsä (s.o. S.476), ist die

Grundlegung dafür, dass dem Entsager - einem Fremden! - das Betreten der

dörflichen Siedlung möglich ist, und es wird ihm beantwortet durch gewährtes
Almosen. Indem er das Almosen verzehrt, bringt er an derselben Stätte,
wohin er das Feuer gänzlich hat aufsteigen lassen, in seinem „Bauch" (udara-,
11:6,1 [s.o. S.467L] und VI 1,3 [vgl. Anm.167]), dem Agni tägliches Opfer
dar, bleibt also auch in der Sicht einer brahmanischen Orthodoxie ein

vollgültiger Opferer. Entsprechendes gilt, wie oben (S.471) aufgezeigt, für
die Bewahrung (assumptio, nicht: consumptio) der Gäyatri.

5. An die Stelle täglicher Veda-Rezitation tritt die ausschliessliche

Zuwendung zu den geheimsten Überlieferungen. Diese werden hier als

äranyaka und upanisad umschrieben. Diese knappe Bemerkung der AruniU

171 G. Dietze, Einführung in die Optik der Atmosphäre, Leipzig 1957.

172 Allgemein zu dieser Regenzeit-Regelung s. J.F. Sprockhoff, Religiöse Lebens¬

formen und Gestalt der Lebensräume, in: NVMEN 11, 1964, pp.85-146, bes.

pp.l35ff. (mit Lit).



484 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

ist notorisch als die einzige 'vedische Autorität' beansprucht worden für
die jahrzehntelang geltende communis opinio „von der Bestimmung der
Äranyakatexte für das Lebensstadium (äsrama) der Waldeinsiedler", welche
H. Oldenberg schon 1915 zu den „Legenden" zählte173. Sie hat, besonders

in Indien und im allgemeinen Bewusstsein, noch immer prominente Anhänger,

widerspricht aber klar dem Wortlaut unseres Textes: Es ist (11:7,1-3) keine
Rede davon, a) dass das Äranyaka dazu bestimmt sei, von Asketen studiert

zu werden, noch b) dass die Äranyakas für die Eremiten geschaffen worden
sind, noch gar c) dass der Vänaprastha das Äranyaka studieren soll. Die
Problematik ist komplex, und es ist wohl meine Schuld, sie nicht
hinreichend entwirrt zu haben, wenn mit Bezug auf mich noch jüngst äranyaka
als „Waldsiedlerlehre" wiedergegeben worden ist174. Eine knappe
Klarstellung ist daher hier vonnöten. Sie betrifft zum einen die Personen, die als

Wald(ein)siedler bezeichnet werden, zum andern die als Äranyaka benannte

Textschicht, welche in der ältesten Zeit, wie hier, durchaus nicht streng von
einer Upanisad gesondert wird175.

Alle altindischen Ausdrücke für Waldsiedler176 sind, sprachlich
gesehen, Ableitungen von vana „Wald"; in der Nähe von Siedlung gelegen,
ist es mitunter als „Hain" zu verstehen. Vana ist der Bereich ohne jedes
Tabu. Dagegen bezeichnet aranya die Einöde, Wildnis, die Fremde. Es ist
notorisch seit alters her das Gegenteil von Zuhause. Was dem Siedlungsfernen

und -feindlichen zugehört, ist mithin äranya[ka]. Etymologisch wird
arana „fremd, fern" zum deutschen 'Elend' gestellt. Bestimmte Lehren und
Rituale werden wegen ihres magisch-gefährlichen Inhaltes bahir grämät
„ausserhalb der Siedlung" aranye „in der Einöde", nicht vane „im Walde"
übermittelt. Der Unterricht darin erfolgt durch einen Hausvater, nicht
durch Waldsiedler, und gehört - wiederum um seines geheimnisvollen
Charakters willen von besonderen rituellen Vor- und Nachsorgemass-
nahmen umrahmt und zeitlich von anderem Lehrpensum durch eine Pause

abgetrennt - in das sog. Lebensstadium des Brahmacärin. Allerdings gibt es

173 H. Oldenberg, Kleine Schriften, hrsg. v. K.L. Janert, Wiesbaden 1967, pp.419-
428. Danach der Titel meiner Aufsätze Äranyaka (A B C); s. auch W. Caland,
Kleine Schriften, hrsg.v. M. Witzel, Stuttgart 1990, p.675 Rez. von 1927).

174 EWAia 1(1987) 107.

175 P. Thieme, Upanischaden, Stuttgart 1966, pp.90f.

176 Von vaikhänasa als einem 'Nachfolger des Vikhanas', der im Walde (vane) lebt,
ist hier natürlich abzusehen.



ÄRUNI-UPANISAD 485

auch 'Äranyaka'-Lehren, die ein Hausvater einem anderen mitteilt;
berühmtestes Beispiel ist das Geheimnis vom Handeln, das die Wiedergeburt
bestimmt, die sog. Karman-Lehre177.

Äranyaka als Text-Korpus ist also ein „Einöd- oder Wildnis-Text",
kein „Waldbuch". Als diese 'Textsorte' in der indischen Literatur- und
Religionsgeschichte konzipiert wurde, war der Waldsiedler und auch sein
'Lebensstadium' noch gar nicht entdeckt, geschweige denn als Einrichtung
unter den Äsramas etabliert. In der gesamten Literatur, die als „Äranyaka"
bezeichnet wird, kommt nirgends ein „Waldsiedler" zu Worte. Auch ist er
nicht einmal zunächst ein allein lebender Wald-Einsiedler; als solcher taucht

er nur gelegentlich auf. Das Waldsiedlerstadium ist, historisch betrachtet,
das jüngste und erst bei der Systematisierung dieser Lebensstufenfolge als

dritter Äerama fixiert worden. Den Vänaprastha mit den Äranyakas in
ursprünglichen Zusammenhang zu bringen, verwehrt philologische
Überlegung ebenso wie historische.

Wo für eine besondere Lehre ein besonderer Raum gefordert ist, untersagt

derselbe besondere Raum auch gewisse Äusserungen und gebietet
entsprechende Verhaltensweisen. Selbst das Wenige, das die AruniU dazu sagt,
deutet auf ein Leben in der Einöde oder Wildnis. Worin der Asket sich der

AruniU zufolge vertiefen soll, sind die Lehren, die er in jungen Jahren als

fortgeschrittener Vedaschüler und späterhin bei Belehrungen 'in der Einöde'
erfahren hat. Aus dem Text und der hier skizzierten Inhaltsanalyse ergibt
sich mithin, dass die Verweisung auf das Äranyaka gerade nicht einem

sog. Waldsiedler gilt.

VII. Zur relativen Chronologie der Äruni-Upanisad

Die Fragen a) nach einem ursprünglichen Zusammenhang der AruniU mit
einer ungebrochenen Überlieferung in vedischer Schultradition und b) nach

ihrer Datierung beantwortet Frau Degrâces-Fahd in zwei Sätzen: „Cette
upanisad, la seizième de la liste, appartient au Sämaveda, le veda des

mélodies. Elle serait selon Sprockhoff, la plus ancienne du groupe des

Samnyäsa-upanisad"178. Eine Erwiderung scheint mir geboten, da ich derlei

177 Vgl. Verf., Äranyaka A pp.73f.

178 Degrâces-Fahd p.191; s. Schrader (p.xlix): J have begun with Äruni-Upanisad,
because [sic! Spr.] this is an excellent short introduction to the subject of our
volume." Darin folgte ich ihm. Dies hat sie wohl missverstanden.



486 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

nirgendwo gesagt habe179.

1. Die Verknüpfung der AruniU mit dem Sämaveda, wie sie nur im
Gefolge der südindischen Liste der MuktikäU geschieht, auf die sich
Degraces-Fahd stützt, ist unter den denkbaren die unwahrscheinlichste.
Sachlich berechtigt ist sie nicht; weder literarisch noch von der Lehre her

gibt es den geringsten Anhaltspunkt. Auch die Zuordnung zum Atharvaveda,

wie sie schon in älterer Zeit vornehmlich im Norden erfolgte, ist
künstlich und vom Inhalte her nicht zu begründen. Einzig bedenkenswert
erscheint mir weiterhin ein Zusammenhang mit dem Schwarzen Yajurveda.
Dass die SR der AruniU im Laufe der Überlieferung unter den Einfluss des

Taittiriya-Äranyaka TÄ) geraten ist, schien mir schon früher einiger-
massen sicher; die Betrachtungen zum 'Weltbild' (s.o.) fügen sich durchaus
dazu. Wenn ich von dem auch sonst häufig zitierten Schluss absehen darf,
der dem Rgveda entstammt180, sind sämtliche von mir ermittelten 'Quellen'
des Textes, d.h. konkret die zu rezitierenden Sprüche, in der Tradition der

Taittiriyas nachweisbar. Zum Teil sind sie nur dort beheimatet. Damit lässt

sich die Annahme weiter abstützen, dass die in der AruniU formulierte
Überlieferung sich den Taittiriyas anschliesst oder, zurückhaltender gesagt,
anzuschliessen sucht. Bisher nicht berücksichtigt ist dabei, dass die AruniU
in oben besprochener Anweisung das äranyakam erwähnt. Damit ist nicht
eine Mehrzahl gemeint, wie bei manchen Übersetzern und Interpreten,
sonder ein bestimmter „Einödtext". Nach dem Gesagten und nach

Lage der Überlieferung kommt hier nur das TÄ in Frage. Weiter setzt die
AruniU die rituellen Leitfäden (sütra) als Textkorpus zweifellos voraus. Ein
bestimmtes vermag ich hier nicht einzugrenzen.

2. Die ältesten Stücke nannte ich das NR-Sondergut der LSaU und die
Prosastücke der Kths (1-11,1; 11,2-3) und meinte, sie vor den 'kanonischen'

Vers-Upanisads der sog. mittleren Zeit ansetzen zu können, an deren Ende
aber die AruniU in ihrer vorliegenden Gestalt anschliessen zu können. Sehr

viel umsichtiger als Degraces-Fahd setzt sich Olivelle mit Ansätzen zur
Datierung auseinander181. Die AruniU gebietet, das yajhopavita abzulegen.

179 Vgl. Verf., Unters, pp.30-34, 277, 281f., 285ff. Im Folgenden ist einiges zu
ergänzen, vereinzeltes zu korrigieren.

180 Daraus lässt sich keinerlei „coloration visnoüite" (Degraces-Fahd p.l97; anderes

dazu s.u. Anm. 258) ableiten.

181 ln:JAOS99, 1979, pp.358f., und in JAOS 101, 1981, pp.265-274, bes. pp.273f.



ÄRUNI-UPANISAD 487

Dies führt Olivelle als Argument der Datierung ein182: „Now the abandonment

of the string as well as any objection to such an abandonment have

significance only if it was either an obligation or at least a universal custom

among Brahmins to wear such a string." Der Satz erscheint mir wichtig,
doch in dieser Verallgemeinerung nicht ganz zwingend. Er stützt sich dabei
wesentlich auf P.V. Kane, welcher dem Bedeutungswandel des yajhopavita
von älteren Zeiten an einigermassen ausführlich nachgegangen ist183, und

folgert: „If Kane is right in dating the custom of wearing a sacred string at

all times to the period ofthe smrtis, that is, roughly the first few centuries of
the common era - and I believe he is - then the texts of the older group,
with the exception of the Laghu-Samnyäsa, must be younger by several
centuries than assumed by Sprockhoff. The earliest date to which these texts
in their present form can be assigned is the first few centuries of, rather than

before, the common era. It is possible, of course, that sections of these

composite documents belong to an earlier period."
Dass yajhopavita notorisch mit „Opferschnur, sacrificial cord" o.a.

wiedergegeben wird, ist ein weiteres eindrucksvolles Beispiel dafür, wie die

Auffassung späterer Zeiten uns das angemessene Verständnis früher Texte
verstellt hat. Schon 1897 notierte W. Caland: „In den ältesten Texten

habenyajhopavitin [...] u.s.w. die Bedeutung: 'mit dem Kleid über der

linken Schulter und unter der rechten Achsel' [...]. Erst in den jüngeren
Texten taucht die Schnur auf [...]. Man wird in den älteren Texten
fortan übersetzen müssen: 'mit dem Kleide über der linken Schulter'"184.

Caland beim Wort genommen, dürfte man schon im Kaueikasütra von
einer „Opferschnur" reden185. Wie aus Olivelles Bedenken ersichtlich, ist
es aber nicht bloss eine Frage der Übersetzung186, sondern auch eine solche

182 S. schon P. Olivelle, Renunc. I pp.29ff., bes. p.31f. n.25. Das Folgende zitiert aus

Olivelle pp.9 und 10.

183 P.V. Kane, History of Dharmasâstra, Vol. II 1, Poona 1941 (21974 reprint),
pp. 287-300. Viele Belege sind nicht berücksichtigt.

184 W. Caland, op.c. (wie Anm. 173), p.568. Sperrung im Original. Sein Beleg für
Älteres: TÄ 11,1:119,15 (bei Kane, op.c, pp.288f.), für Jüngeres: BaudhGrhyapari-
bhäsäsütra 11,4,1 (Angabe von M.Witzel zu korrigieren), allerdings dort als Zitat
aus einem Brähmana.

185 Kaueikasütra 87,26 u.ö. (s. Caland, op.c, p.48); auch 67,18, s. J. Gonda, The

Savayajhas, Amsterdam 1965, pp.110, 396 (mit Verweis auf Kane, I.e.!).

186 Olivelle findet z.B. schon in TaittiriyaS 11,5,11,1 „the cord" (Renunc. I pp.83f.).
Dies dürfte wohl ein Versehen sein.



488 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

des Brauches und besonders der konkreten Situation; mit der letztgenannten
sich eingehender als Kane zu befassen, ist hier nicht der Platz, doch sei auf
Einiges verwiesen.

Zunächst muss man festhalten, dass yajhopavita ein Bekleidungsstück
bedeutet, das über der oberen linken Körperhälfte getragen wird, daher auch

gelegentlich als Obergewand bezeichnet, und zwar zusätzlich zur steten

Bedeckung der unteren Hälfte als zweites, ursprünglich nur bei bestimmten
Gelegenheiten187. Der Wortbestandteil yajha „Opfer" umschreibt dies mit
hinreichender Deutlichkeit.

Kane akzentuiert „the fact that no mantra is cited from Vedic Literature

for the act of giving the yajhopavita [...], while scores of vedic mantras

are cited for the several component parts of the ceremony of upanayana",
und verweist darauf, dass ein zum yajhopavita gehöriger Spruch nur
BaudhGS 11,5,7-8 und Vaikh[GS] 11,5 nachweisbar ist, welcher „has certainly
a comparatively modern ring about it"188. Allerdings wird derselbe schon im
KathaÄ angetroffen189, das Kane nicht kannte. Ein abschliessendes Urteil
über Alter und Wert dieses Textes ist noch nicht möglich190. Aber auch in
anderen Grhyasütras, von Kane nicht berücksichtigt, gibt es einen das

yajhopavita begleitenden Spruch, dessen Ort in der Mantraliteratur noch
nicht hat nachgewiesen werden können191.

Was den Brauch anlangt, ist zu berücksichtigen, dass z.B. „Gobhila's
domestic manual which belongs to a comparatively early period"192,
ausdrücklich eine „Schnur" als Alternative zu einem „Kleid" für den „Opfer-

187 W. Caland, op.c, pp.567, 672. Dazu z.B. yajhopavïtï dvivastrah. adhonivìtas tv
ekavastrah, ÄpastambaDhS 1,2,6,18-19.

188 Kane, op.c, p.291 (mit n.682, vgl. p.284), ohne Anm. zitiert bei Olivelle pp.9f.,
und bei Dems., Renunc. I p.29.

189 Von P. Olivelle pp. 150,193 nicht aufgenommen. S. die Diskussion bei J.F. Sprock¬

hoff, Unters, p.l 13 (dort und in den Parallelen pp.332 [zu BrahmaU 11:85,3-6], 347

möge man VaikhGS 11,5,7:25,3 [statt 11,1] lesen). Er findet sich auch BaudhGrhya-
eesasütra IV,2,6 und wird von Brähmanabala zu KäthakaGS 41,8 IV, 1,8) zitiert.

190 S. bes. M. Witzel, Das Katha Äranyaka, Kathmandu 1974, sowie dessen Arbeiten
in: WZKS XXIV, 1980, pp.21ff., bes. pp.74ff, und in: Studien zur Indologie und

IranistikT, 1981, pp.l09ff.; 8/9, 1982,pp.l71ff.; 10,1984, pp.23 Iff.
191 yajhopavitam asi yajhasya tvopavitenopa nahyämi „der Opferbehang bist du, mit

des Opfers Behang umschlinge ich dich" (H. Oldenberg, in: IS XV, 1878, p.50),
SänkhäyanaGS 11,2,3; mit Varianten KausîtakaGS 11,1,31; VärähaGS V,8.

192 J. Gonda, The Ritual Sütras, Wiesbaden 1977, p.483, vgl. p.481.



ÄRUNI-UPANISAD 489

behäng" benennt193. Auch im älteren Teil des BaudhDhS wird das yajhopavita

klar als Schnur vorgestellt194. Wenn derselbe auch einen Vers bietet,
nach dem „ein Brahmane ständig das yajhopavita tragen" muss, den wir
unbedeutend variiert auch anderswo finden195, dürfte das ständige Tragen
von opfermässigem Behang doch nicht ganz so vereinzelt sein. Kane bemerkt
dazu196: „Whether yajfiopavita as worn in modern times was worn from the
most ancient times or not, it is certain that long before the Christian era it had

come to be so worn and it had become an inflexible rule that a brähmana
must always wear a yajfiopavita [...]" (sic). Diese Ansicht fügt sich schlecht

zu jener, auf die Olivelle sich stützt; er äussert sich dazu leider nicht. Kane
zählt BaudhDhS und VäsisthaDhS nicht zu den „later smrtis"; dass er sich
selbst widerspricht, ist hier nicht weiter zu erörtern. Wenn wir allerdings
Zeugnisse dieser Art entgegen Kane für späte Zusätze halten sollen, wäre
dieses plausibel zu machen. Ansätze dazu fehlen noch. Das hängt nicht
zuletzt mit dem Grundproblem zusammen, wie es um das Verhältnis von
Rechtssitten- und Upanisad-Tradition bestellt ist. Angesichts der fraglos
unfixierten Stellung der AruniU zu den späteren sog. Äsramas und nach
meiner bisherigen Analyse des Vänaprastha-Wesens (s.Anm.173) will mir
scheinen, das Verhältnis der AruniU zum 'sekundären' Baudhäyana197 sei

anders zu betrachten, als ich es früher sah198. Doch Sicheres hier vorzutragen

gibt es nur wenig.

193 yajhopavïtam kurute sütram vastram vä 'pi vä kusarajjum eva, GobhilaGS I, 2, 1

(Text bei Kane, op.c, p.290 n.681 unvollständig); vgl. auch Sütras 2-4;II,l,19;
KhädiraGS 1,1,4-8; ÄpastambaDhS 11,2,4,21-22.

194 kausam sautram vä tris trivrdyajhopavïtam, BaudhDhS 1,5,8,5 (vgl. Anm. 193 und
Sütra i 8); 1,5,11,24.

195 nityayajhopavïtï... brähmanah (Kane: „a man"), BaudhDhS 11,2,3,1; VäsisthaDhS

VIII,17; MBh V,40,23; MBh (SR) XIV,107,85. nityayajhopavïtï syät heisst es

MBh XIV,45,19 vom „Weisen" (muni), den man tunlichst nicht als Entsager sieht.

196 Op.c,p.293.

197 Das Stück BaudhDhS 11,10,17-18 möchte Olivelle mit den bekanntlich jüngeren
Partien (III und IV) zusammenfassen und als 'Deutero-Baudhäyana' „after Manu"
in die Nähe u.a. von VaikhDhS um das 3./4. Jahrh. n. Chr. datieren (in: JAOS 101,

pp.268, 274; vgl. P. Olivelle, in: WZKS XVIII, 1974, pp.27-35, bes. pp.29f.) oder

gar „tentatively to about the fifth century A.D." (bei: R.W. Lariviere [ed.], Studies
in Dharmasâstra, Calcutta 1984, pp.81-152, Zitat p.88 n.13; s. jedoch p.152 n.131:
verfasst 1977). Ich vermag dem leider nicht zu folgen, da ich zwischen BaudhDhS

II, 10,17,Iff. und den Partien des VaikhDhS eine erhebliche Distanz sehe, die hier
nicht erörtert werden kann.

198 Unters, p.281, vgl. p.32.



490 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

In der AruniU begegnen wir nämlich merkwürdigem Schwanken.
Zweimal ist von yajhopavita „Opferbehang" die Rede, einmal im Rahmen
alles dessen, was zur Aufgabe des Opferrituals gehört, zum andern im
Rahmen der Ausrüstung eines Vedaschülers aus den oberen drei Ständen.

Zweimal ist von blossem upavita „Behang" oder „Obergewand" die Rede,

was nicht notwendig dem Opferbehang gleichzusetzen ist, ebenfalls im
Zusammenhang mit Dienst am Feuer oder des Rituals. Die ausgehobenen
konkreten Situationen erlauben daher nicht den Schluss, 'zur Zeit' der AruniU
hätte man als Angehöriger eines der oberen Stände ständig 'a sacred

string' auf der linken Schulter zu tragen. Andererseits ist ganz zweifellos
der Opferbehang hier - schon oder auch - als sütra „Schnur" begriffen,
wenn er als bahihsütra „äussere Schnur" betrachtet wird. Da man den
besonderen Situationen, in denen sie gefordert wird199, nicht mehr
unterworfen ist, wird sie nicht mehr benötigt. Endlich sei an den Anfang erinnert.
Es ist wohl undenkbar selbst für einen 'Autor' dieser Upanisad, dass Äruni
sich Prajâpati ohne opfermässigen Behang zu nahen wagt. Denn sich damit

zuvor angetan zu haben ist alte Vorschrift für Götter und Menschen, wenn
sie Prajâpati aufsuchen200. Will einer von diesen wie von allen anderen

ritualbedingten Pflichten frei werden, musste es geradezu verwundern, wenn
der opfermässige Behang im Katalog des Abzulegenden nicht aufgeführt
würde.

Wesentliche Teile des in der AruniU erstmals komponierten Spruches

zur Ergreifung des Stabes gehen auf den auch in der Baudhäyana-Schule
benutzten Äpastamba-Mantrapätha zurück. Gehören sie zum Grundbestand
dieser im Laufe der Zeit sehr stark erweiterten Spruchsammlung für das

Hausritual der Äpastamba-Schule, dann sind sie „wahrscheinlich im 3.

Jahrh. vor Chr."201 anzusetzen. Wie viel später sie in die AruniU
eingingen, kann ich nicht sicher sagen. Ich neige weiterhin zu der Annahme,
die AruniU eher bei der oberen Grenze der Manusmrti einzuordnen denn
der systematisierenden Spätzeit etwa des VaikhDhS anzunähern, dessen

Redaktion beim 4. Jahrh. n. Chr. angesetzt wird202. Doch nicht das Alter,
sondern der Inhalt verleiht der AruniU ihr einzigartiges Gewicht.

199 Vgl. P.V. Kane, op.c. (wie Anm. 183), pp.287ff.

200 S. z.B. $B 11,4,2,1; vgl. o.Anm.52.

201 W Caland, op.c. (wie Anm. 173), p.576 (Rez. von 1898; im Original gesperrt);
vgl. J. Gonda, op.c. (wie Anm. 192), pp.579, 591.

202 W Caland, op.c (wie Anm. 130), p. xvi.



ÄRUNI-UPANISAD 491

C. Übersetzung der Äruni-Upanisad

Erstes Stück

Om! Äruni [aus Prajäpatis Stamm203] ging zum Lebensraum des

Prajâpati204. Bei ihm (d.h. dort) angelangt, sprach er:

„Auf welche Weise, o Erhabener, kann ich die Taten (karmäni) restlos

von mir tun?"
Prajâpati sprach zu ihm:
„Seine Angehörigen205, [nämlich] Söhne, Brüder, Verwandte und

[wen er sonst zu den Seinen zählt]206 Haarschopf207, (p.4) Opferbehang,
Opfer und [Ritual-]Lehrwerk208 und [leise] für sich [vollzogene Veda-]
Rezitation, (die sieben oberen Lebensräume, nämlich) den Lebensraum
Bhür, den Lebensraum Bhuvas, den Lebensraum Svar, den Lebensraum
Mahas, den Lebensraum Janas, den Lebensraum Tapas, den Lebensraum

203 So fast durchgehend SR (auch NSP, SUD; dazu O.S. 456); fehlt bei Degrâces-
FAHDp.192.

204 Seine Lebenssphäre ist der des Brahmân zwar am nächsten, aber nicht dieselbe,
wie weithin angenommen (Madhavananda p.65; Degrâces-Fahd p.424 und
passim); s. schon BAU 111,6,1; dazu o.Anm. 52.

205 tava (alle Hss, auch MN 26, und Edd.) puträn vivarja yet (var.: visarja yet,
andere NR-Hss., P; visrj e t, fast alle SR-Hss., NSP, SUD) ist s o kaum
ursprünglich. Dennoch Madhavananda: „You must give up"; Sarma p. 173:

„Renounce your sons"; Degrâces-Fahd: „Quitte d'abord tes fils". Einzig Deussen
p.692 nuanciert: „[Verlasse] deine Söhne...; man lasse...". Vgl. svaputra-mitra-
kalatra-bandhv-ädin, PhsU 1:46,3. Die Verschreibung tava für sva liegt nahe.

Schrader konjiziert sva-puträn (pp.341f., 370), dem Olivelle p.l 15 zu folgen
scheint. Nur das Zitat der AruniU in der Samnyäsapaddhati (wohl aus der Schule)
des Änandatirtha (s. Verf., Unters, p.33) bietet svän statt tava.

206 -ädin (NR, SR; -ädini ca, MN 26) fehlt bei Sarma und Degrâces-Fahd. - Die
„Ehefrau" (PhsU; Anm.205) wird hier nicht erwähnt, jedoch unten IV:9,2.

207 sikhäm; fehlt Haug 35, MN 26; doch s.u. Anm. 211.

208 yägam (ca) sütram (ca); wiederholtes ca (auch Haug 35, MN 26) ist von Schrader
(p.342 mit Hinweis auf SR) hier und im Folgenden eliminiert. Weber (IS II p.l78)
vermutet unter yägasütram mit Verweis auf PhsU (s. 1:46,4 bei Schrader) „ein
vom Rande in den Text aufgenommenes Glossema des vorhergehenden Wortes."
Ähnlich wohl Deussen p.692: „das Opfer mitsamt der Schnur". Doch schon
Madhavananda p.65: „your sacrifices and books regulating them". Degrâces-
Fahd p. 192 lässt beides grundlos weg und verliert damit die Sinnspitze, die
Gegenüberstellung zum folgenden svädhyäya.



492 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

Satya, (die sieben unteren Ebenen, nämlich) das Atala, das Pätäla, das

Vitala, das Sutala, das Rasatala, das Talätala, (p.5) das Mahätala und das Ei
des (Weltgestalters) Brahman soll man aufgeben.

"[Den einen] Stab und [eine] Bedeckung [als Lendenschurz209] soll
man ergreifen.

„Das Übrige soll man von sich tun [- das Übrige soll man von sich
tun210]."

So [lautet] das erste Stück.

Zweites Stück

„Ein Haushalter, der keusch lebt, oder ein Waldsiedler soll (wenn er
die Taten restlos von sich tun will,) den [Opfer-]Behang (p.6) [und] den
Haarschopf211 auf die Erde oder ins Wasser von sich tun212.

„Er soll die [Opfer-]Feuer, welche die Lebensräume sind (d.h.
repräsentieren),213 im Feuer [seines] Bauches gänzlich emporsteigen lassen.

209 Das kaupïnam der SR und der meisten NR-Hss. (auch bei Änandatirtha; MN 26:
ächädanam ca kaupïnam) kann nicht als Zusätzliches verstanden werden; s.u.
IV: 10,2.

210 Abschnittkennzeichnende Wiederholung in SR (nicht SUD) und einigen NR-Hss.

211 sikhäm hebe ich mit allen Nl§-Hss. (auch MN 26; nicht De) und 2 NR-Varianten in
den Text.

212 upavïtam (sic!) sikhäm bhümäv apsu vä visrjet (pp.5,3-6,1) steht in den besten Hss.

von Nâ (auch MN 26) und einigen der SR hier. In jüngeren (und schlechteren)
Hss. ist er dem übernächsten Satz nachgestellt (s.o., Synopse S.450-451), die damit
später weithin üblicher Zeremonienfolge angepasst sind.

213 lokägnin, am besten bezeugt, doch problematisch (J. Bronkhorst, op.c. [wie
Anm. 47], p.27: „is somewhat obscure"; s. dazu o.S.465). Deussen p.693 folgt
âankarananda „die weltliche Vergeltung bringenden Opferfeuer" (lokagnïrhl
lokaphalä laukikä vä 'gnayas tän) interpretierend; jetzt P. Olivelle p.l 16 (vgl.
p.86): „his external fires"[?]. - Lesart laukikägnin NSP, 2 SR-Hss. und in
Zitaten häufig), bei Madhavananda p.66 „the fires that lead to the different
spheres"; Degrâces-Fahd p. 192 „les feux liés au monde". Lesart alaukikägnin
(SR-Hs. T4, SUD), bei Sarma p. 173 „the ritual fires" (doch s.u. Anm. 217).

laukikägni „weltliches Feuer" ist Ritual-Fachausdruck für 'ungeweihtes' Feuer.
Dass einer davon mehrere hat, erscheint unsinnig. Die Lesart laukikägnin ist daher

zu Recht verworfen, alauk° ist falsche Lesimg, entstanden durch Kontraktion mit
vorausgehendem vä in der Überlieferung ausserhalb von N&.

lokägni- (fehlt in unseren Wörterbüchern) ist mir nur in Plural-Formen (wie hier)
bekannt aus BaudhSS (XX,26:57,7-9; XXI,14:94,4; XXII,5:123,12; XXIII,19:
182,7; XXIV.7:190,15; XXIV,35:222,7) als Ritual-Fachausdruck für die 'Erd-



ARUNI-UPANISAD 493

„Und er soll die Gäyatri im Feuer seiner Rede gänzlich emporsteigen
lassen214.

„Ist er [aber] ein Hüttenbewohner, der keusch lebt215, soll er (wenn er
die Taten restlos von sich tun will,) den Hausstand von sich tun. Er soll
[jegliches] Gefäss von sich tun. Er soll den Filter von sich tun. Die Stäbe216

und die Lebensräume217 soll er von sich tun."

schollen', welche der Grabe (cätväla) entnommen werden, die das Erdreich für den
Bau des Altars 'Agni') liefert, wenn man dem Kommentar glauben darf. Dieser
spezielle Bedeutungsansatz kann hier nicht zutreffen. Ich verstehe das Wort als

appositioneil bestimmtes Kompositum: „Die Feuer" sind die des Ähitägni
(s.o.S.468), der Gärhapatya von kreisförmigem Grundriss, der halbmondförmig
angelegte Daksinägni und der Ähavanlya von viereckigem Grundriss. Sie repräsentieren

auf dem Opferplatz den loka Xebensraum" der Menschen bzw. der Vorfahren
bzw. der Götter. Die TaittiriyaS nennt sie deren jeweilige „Heimstätte" (äyätanam,
1,6,7,1). Es werden also, genau genommen, über „die Feuer" hinaus auch „die
Lebensräume" interiorisiert; vgl. dazu o.S.468. Der Satz kann für einen
'Vedaschüler' nicht gelten (vgl. o.S.465), wohl aber für einen Waldsiedler. Unsere Up.
wird damit in eine markante Nähe zu einer Sonderüberlieferang gerückt, die im
ÄpastambaDhS (11,9,22,8) bewahrt ist; s. Verf., Äranyaka C pp.7f., 10f., 34; dazu

jetzt J. Bronkhorst pp.lóf.
214 svavägagnau (NÉ, auch MN 26; svaväcy agnau, SUD) samäropayet (einhellig).

Nach anderen Hss., auch P, NSP, wäre die Rede das Instrument (svaväcägnau),
nicht der Endpunkt des Emporsteigenlassens; s. jedoch o.S.468ff.

215 A. Weber, in: IS II pp.l78f.: „Ein Kuticara möge als Brahmacärin seine Familie
verlassen". Madhavananda p.66: „The Kutichara living a Brahmachäri's life".
Olivelle p.l 16: „A celibate Kuticara" mit n.5:„[...] is the lowest class of renouncers"
(zurückhaltender p.98) und Verweis auf ÄsramaU und NpvU. Vgl.dazu o.S.465.

216 Drei Stäbe, den Kommentaren folgend, die zugunsten des einen Stabes eines
Paramahamsa aufzugeben sind (Schrader p.372). Sarma p. 173 gegen den Text
„the staff'. Deussen denkt an die unten VI 1,6 erwähnten (kaum zutreffend). Zur
Problematik s. grundlegend P. Olivelle, Renunc. I pp.42ff.

217 lokäms ca (Nâ, auch MN 26, NSP). Die Deutung ist umstritten. Weber, op.c,
p.l79: „und vermeide die Leute". Dafür mag sprechen, dass Einsamkeit für ihn
künftig wesentlich ist. Nach den „Stäben" erwartet man etwas Konkretes. Eher
dürften die zuvor genannten lokah gemeint sein: Der wiederholte Hinweis ist hier
angebracht, da der Sonderfall des Hüttenbewohners angesprochen wird. Die
Lesarten lokâgnïn (SUD; Sarma: „the ritual fires"; doch s.o. Anm. 213) und
laukikägnin (P; danach Madhavananda und Degrâces-Fahd) verwirft Schrader
p.343 mit Gründen. Auf den Kommentar beruft sich Degrâces-Fahd, indem sie

(gegen den Komm.) am falschen Platz einen Mantra einfügt, den sie p.l95 n.9 irrig
im Rgveda findet (damit entfällt auch ihr Hinweis p.330 n.105 zu p.293; zum
Kontext s. Verf., Unters. pp.206f.).



494 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

So sprach er (d.h. Prajâpati). (Und er fügte hinzu:)
„Von da an soll man ohne [liturgischen Veda-]Spruch (seine täglichen

Handlungen) vollziehen218. Zu Beginn der drei Verbindungen (im Laufe
des Tages [trisamdhyädau], d.h. morgens, mittags, abends)219 soll man das

Bad (p. 7) vollziehen. Die Vereinigung (samdhi) in dem Selbst (ätman) soll
man in der Versenkung (samädhi) vollziehen220.

„Von allen Vedas soll man das äranyaka (den 'Einöd-Text')221, soll

man die upanisad (den 'Verehrungs-Text') hersagen, - soll man die upanisad
hersagen"222.

So [lautet] das zweite Stück.

218 amantravad äcaret (einhellig), also adv. (gegen pw I 95a zur Stelle „Adj."). In
korrektem Sanskrit würde man mantrena vinä erwarten. - SUD fährt fort ürdhva-

gamanam visrjet (alle SR-Hss., P) ausadhavadasanam äcaret (auch NSP), Sarma
p.l74: „Therefore, he shall act as one without any wish [? Spr.]; he shall give up
mental fancies [? Spr.]; he shall consume food as if it were medicine." Madhavananda

p.66: „should give up the desire to go to the higher spheres" (ähnlich
Degrâces-Fahd; nach den Komm.). Schrader p.343 verwirft diesen Zusatz
ürdhvag° visrjet, erläutert jedoch mit Verweis auf Manusmrti VI,68, man solle
nicht erhobenen Angesichts wandeln. Danach wohl P. Olivelle, Renunc. I p.l34:
„and quit walking with his head upright."

219 Die Zeitbestimmung trisamdhyädau ist ein hapax (s.o. S.482). Der Begriff trisam-
dhyam (s. PW III 449 s.v. „adv.", dazu VII 646 s.v. samdhyä) umfasst nicht „drei
Dämmerungen" (H. Oldenberg, in: IS XV, 1878, p.88, und in: SBE XXIX, 1886,

p.l 15; A.F. Stenzler, Indische Hausregeln II 2, Leipzig 1878, p.66), also
eineinhalb Tage, sondern nur Tag und Nacht (ahorätram); s. schon aänkhäyanaGS

IV,7,4; PäraskaraGS 11,11,3; KausitakaGS 111,9,4; häufiger in späten Upanisads.

220 Das Wortspiel (°samdhyädau samdhi samädhi), sicher beabsichtigt, vermag
ich nicht nachzuahmen. Olivelle p.l 16: „he should realize his union with the self
(ähnlich Madhavananda) würde Instr. verlangen; oder ist ein ätmanä ausgefallen?
Vgl. später BrahmaU 111:90,4-7 (NR), dazu Verf., Unters, p.l 14.

221 Zu Textvarianten s. Verf., Unters, p.34 n.35. Plural (Madhavananda, Olivelle)
ist nicht überliefert; s.o. S.486.

222 SUD trennt trotz Wortwiederholung keine Abschnitte. MN: 26 iti 2 dvitïyah
khamdah, mit den meisten Nâ-Hss.; s. Schrader zur Stelle.



ÄRUNI-UPANISAD 495

Drittes Stück

„'Das brâhman, wahrlich, [bin] ich'223. [Leit-]Schnur [heisst dieses]
vom Hindeuten224. 'Das brâhman [ist] die [wahre Leit-]Schnur; ich selbst

[bin] der, der die Schnur kennt'225. Die äussere Schnur226 soll der Wissende

aufgeben, der also (p.8) weiss227.

„Auch Lust, Zorn, [geschlechtliche] Erregung, Wut228, Habgier, Wahn,
Heuchelei, Stolz, [Verlangen, Neid, Selbstsucht, Ichbezogenheit229,] Unwahrheit230,

und [dergleichen231] soll er aufgeben.

„In den Regen[-Monaten] soll er die Gewohnheit beachten, an einem
Orte zu verharren, [aber] während der [übrigen] acht Monate soll der Asket
(yati) [stets] einsam wandern; oder er mag nur zwei [Monate lang an einem

Orte] verweilen232, - oder er mag nur zwei [Monate lang an einem Orte]

223 Gegenüber BAU 1,4,10 hier in miserablem Sanskrit formuliert.

224 sütram sücanät hält Weber, in: IS II p.l79 n. für „ein blosses glossema". Dagegen
spricht die gute Überlieferung. Degrâces-Fahd pp.l92f. (auch 195, 218): „la cause
de la manifestation" ähnlich Madhavananda p.68). Dagegen Olivelle p.l 17:

„'String' [sütra] is derived from 'stringing' [sücana]." Allerdings gehört sütra
nicht zu sücay-, sondern zu sïv- „nähen"; vgl. KEWA III 477 und o.Anm. 45. Zu
Variationen des Gedankens vgl. z.B. ChändogyaU 11,23,4; BAU 111,7,1; BrahmaU

II-III; Bhagavadgita VII,7; vgl.o. S.471.

225 Sarma p. 174 scheint die Lesart seiner Vorlage evam vidyät abzulehnen und
verknüpft durchgängig „the Brahmasütra", was zu trennen ist.

226 Statt bahihsütram (auch MN 26; s.o. Anm. 45) lesen SR und einige NR-Hss
trivrtsütram, danach (u.a.) Deussen p.693: „die dreifach gedrehte [Opfer-]Schnur".
Vgi. Verf., Unters. pp.H2ff., 244ff.; s. bes. P. Olivelle, Renunc. I pp.29ff.

227 Das Folgende (III:8,1-IV:9,3) mit N§ an dieser Stelle; s.o. S.449f. mit Synopse.

228 °harsarosa-° hebe ich mit Nâ (auch MN 26, d3, NSP) in den Text; vgl. PhsU
11:48,2.

229 Diese Reihe nur in SR.

230 °asatya° nur NÉ; °anria° übrige NR-Hss., doch nur in 3 SR-Hss. (fehlt in SUD,
NSP).

231 -ädin[y] api, auch SR, doch von Sarma p. 175 und Degrâces-Fahd p. 193 ausge¬
lassen; s. jedoch Schrader pp.343f.

232 dvävevaväcaret von Schrader (p.8,3; dazu pp.344, 373f. mit Diskussion) dväv eva
väcaret getrennt, vä caret druckt P (wohl treffender; Spr.), vä vicaret NSP; eine

lange missverstandene Stelle. Trotz dväv eväcaret (SUD) bietet erstmals Sarma
p.175: „or [he shall be stationary] for two months". Deussen p.694: „oder auch er



496 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

verweilen"233.
So [lautet] das dritte234 [Stück].
<[Ende des ersten brähmana.]>

Viertes Stück

(p.9) „Wahrlich, wer den Sinn des Veda235 weiss, der mag [schon
sogleich] nach seiner Einführung (in den Veda [upanayana] durch den

Lehrer) - oder [gar noch] vorher - diese hier236 aufgeben [nämlich]: Vater,
Sohn, Feuer und [Opfer-]Behang, Werk (d.h. Ritual), Ehefrau und anderes

[alles] sonst hier [auf Erden]237.

„'Ich habe entsagt! Ich habe entsagt! Ich habe entsagt!'
„Nachdem er dreimal so gesprochen hat238, [verkünde er239]:

mag zu zweien wandern" (ähnlich Madhavananda). Dass dies den Dual caretäm
statt des einhellig überlieferten Sg. verlangt, wie schon die Kommentatoren
bemerken, wird schlicht negiert: Die beiden Asketen seien ja eines Sinnes (Näräyana;
P p.l6,4-5)! Daher Degrâces-Fahd p. 193: „ou qu'il aille avec un autre" mit n.24:

„Dans d'autres upanisad, l'ascète est dit être un ekakï, aller seul (Npv.U, III, 56-

59)", nicht achtend, dass genau hier ekakï (p.8,2; so richtig! SR NR) auftaucht,
'aller seul' gehört zu den am entschiedensten vertretenen Prinzipien, einer 'Ordens'-
Bildung widerstreitend. Die Verse der NpvU (111:145,11-146,6) entstammen späten
Rechtstexten; s. Verf., Unters, p.343. Zur Stelle vgl. auch Verf., in: AS XLIII p.149
n.23, und op.c. (wie o. Anm. 8), pp.l2f.

233 SUD trennt trotz Wortwiederholung (auch NSP, P, SR durchgehend, NÉ zumeist)
keine Abschnitte.

234 Unsere Zählung; „das vierte" in P, NSP.

235 khalu vedärtham, Nâ (auch MN 26), P, einige SR-Hss.; dagegen sa khalu evam,
SUD; vgl. o. Anm. 31.

236 etani; Degrâces-Fahd p.l93: „qu'il rejette ces choses [nommées] précédemment"
(ähnlich Madhavananda; sogar gegen Näräyana); nicht korrekt.

237 Hier endet die Textumstellung gemäss Nâ (vgl. o. Anm. 227).

238 trir uktvä in 16 von 19 SR-Hss., SUD, NSP; übrige triskrtvä oder trihkrtvä (auch
MN 26), womit die spätere Kontroverse begründet ist, ob der Ruf dreimal oder
dreifach dreimal zu sprechen sei. - Degrâces-Fahd p. 193: „Qui sait cela dit trois
fois [pour chaque cordon]: J'ai renoncé". Der Klammerzusatz entbehrt jeglicher
Grundlage.

239 Gemäss NN und SR; die beiden Sprüche fehlen in Nâ.



ARUNI-UPANISAD 497

„'Furchtlosigkeit [gehe von mir aus] für alle Wesen, (denn) aus mir
geht alles hervor!'240

(Und zum Stabe gewandt, spreche er:)
„'Als [mein] Freund beschütze mich241

[du,] der du die Kraft zum Freunde hast!242

Du bist die Wurfwaffe des (Gottes) lndra, (p.10) die dem Erschlagen
von Widerständen dienlich ist (oder: die [dem lndra] zum Erschlagen des

[Kobra-Dämonen] Vrtra dienlich war)!243
Sei mein Schirm!244

Welches Übel [auch immer vorhanden sein mag], das wehre ab!'245

240 Oder schlicht: „Furchtlosigkeit jeglicher Art geht von mir aus für alle Wesen"
(sarvam als Attribut zu abhayam) oder: „F. geht für alle Wesen von mir in jeglicher
Weise aus" (sarvam adverbiell verstanden), mattah an seiner zentralen Stelle
verstehe ich dehalïdïpanyayena (Schrader p.374, mit Sankaränanda) „nach der

Regel von der Lampe über der Türschwelle", nach beiden Seiten leuchtend d.h.
beide Versteile verknüpfend. Sarma p. 174 bezieht den Sprach irrtümlich auf die

Ergreifung des Stabes.

241 sakhä mä gopäya; BaudhDhS 11,10,17,32; 111,2,7 (mit var. mäm); soweit in
Ved.Conc. 951b. Zu ergänzen: BaudhGrhyaparibhäsäsütra 1,13,52; BaudhPMS
111,11:40,5; VaikhDhS 11,8,1:126,18; AruniU IV:9^5; NpvU IV:170,1; Brhat-
SamnyäsaU 11:252,3; PhpU p.282,1-2.

242 ojah sakhä yo 'si; nicht in Ved.Conc. Auch NpvU und PhpU (wie Anm. 241). Die
Quelle ist mir leider noch unbekannt. - Schrader: „read °yorjah?" °ya (von
gopäya) + ürjah „Kraft". Mit Wilhelm Rau (mundi., 7.Nov.l993; vgl. Schrader
p.375) ziehe ich ojahsakhä zusammen. Anders Olivelle p.l 18: „You who are my
strength and my friend."

243 indrasya vajro 'si vartraghnah; schon in Samhitäs: MaiträyaniS 11,6,9:69,8;
IV,4,3:53,9; KäthakaS XV,7:214,2; TaittirïyaS I,7,7,b; 8,12,i; 15,a; 16,h;
TaittiriyaB 1,3,5,2; 7,6,8; 9,1; 10,5; MänavaSS IX,1,3,12; ÄpMP 11,9,5; soweit mit
VedConc. 216b (z.T. präzisiert); ergänzend: AruniU IV:9,5-10,1; NpvU IV:170,l-2;
PhpU p.282,2-3. Häufig reduziert auf den Anfang indrasya vajro 'si (s. Ved. Cone),
auch in Edd. und Hss. der AruniU.

244 sarma me bhava; ÄpMP 11,9,5 mit Ved.Conc. 921b, wo zu ergänzen sei: AruniU
IV: 10,1; NpvU IV: 170,2; PhpU p.282,3. SR-Hss.T7 und G2 lesen yaccha (statt
bhava; auch in Zitaten der AruniU vielfach), was seit MaiträyaniS 1,2,1 (usw.; s.

Ved.Conc.) sehr viel geläufiger ist.

245 yat päpam tan ni väraya; Belege wie in Anm. 244. In Zitaten (der AruniU) wird
abgeändert. - W Caland, op.c. (wie Anm. 130), p.205 n.2 vervollständigt den
Mantra des VaikhDhS: sakhä me gopäyaujah [sie, Spr.] sakhä yo 'sïndrasya vajro
värtraghnah sarma me yacchat [sic; Verschreibung?] päpam tarn [wohl fiir tan]



498 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

„Hat er mit diesem Spruch (mantra) den Bambus-Stab [über sich]
erhoben, soll er das Lendentuch anlegen, nichts anderes.

„Alsdann führen sie ein Leben als Bettler246.

„(O Ihr Asketen,) Keuschheit und Nicht-Verletzen und Nicht-Erwerb
und Wahrheit247 sollt ihr mit Eifer ja bewahren, sollt ihr ja bewahren, -
sollt ihr ja bewahren!"248

So [lautet] das vierte249 [Stück].

Fünftes Stück

(p.ll) „Nunmehr (bezüglich ihres täglichen Lebens), das Sitzen,
Liegen usw. der [unter der Bezeichnung] 'Höchst-Gans' (paramahamsa)
Herumziehenden (parivräjaka)250 [findet] auf [blosser] Erde [statt].

niväraya, leider ohne Quelle, wohl nach dem Kommentar, der sich nur auf unsere

Up. berufen kann, oder nach der Mantrasamhitä der Vaikhänasas, die bestenfalls

(s. Caland, pp.x-xi) dem VaikhGS gleichzeitig ist, wenn nicht jünger.

246 Wörtlich BAU 111,5,1 IV,4,22; so nur N$. Stattdessen SR (Hs. Tb, NSP): „Wie
eine Arznei (ausadhavad) soll er [sein] Essen besorgen; wie eine Arznei soll er das

Essen zu sich nehmen. Wie er es gerade bekommt, soll er [es] essen." Wörtlich
Brhat-SamnyäsaU SUD2 p.243,14-15; s. Verf., in: AS XLIII p.149 (mit n.20). Vgl.
Schrader pp.344f. Die meisten SR-Hss. und NN wiederholen nur den ersten Halbsatz,

ohne einen Abschnitt zu signieren. Degrâces-Fahd p. 193: „il doit se nourrir
de plantes" (anders p.201; kaum zutreffend).

247 Eine NN-Hs. fügt hier asteyam ca „und das Nicht-Stehlen" ein; damit wird die
klassische Fünfzahl erreicht.

248 he raksato he r° he raksata iti, p.10,4-5. Schrader p.375 versteht raksato als aus
raksata und u kontrahiert und zitiert dazu aus aankaränandas Kommentar, he

raksato3 bietet P von Schrader nicht verzeichnet, bei Madhavananda lückenhaft

abgedruckt), dreimal he raksata hat NSP (fehlt bei Schrader). Das Richtige
dürfte dazwischen liegen, nl. Verlesung des Devanägari-Schriftzeichens für u
anstelle der einem Vokal angefügten Ziffer 3. Diese „deutet [...] Überdehnung
eines morphonologisch ein- oder zweimorigen Vokals bzw. der von diesem
getragenen Silbe an" (K. Strunk, Typische Merkmale von Fragesätzen und die
altindische 'Pluti', München 1983, p.19). Man lese raksatä3 usw.

249 Unsere Zählung; „das dritte" in NR, NSP; MN 26: iti 3.

250 Degrâces-Fahd p. 193: „le devoir des paramahamsa et [sic] des errants (pari-
vräjaka)", ähnlich noch Deussen. Es handelt sich nicht um verschiedene; vgl.o.
S.454.



ARUNI-UPANISAD 499

„Den keusch Lebenden (brahmacärin)251 [ist] (zwar) ein irdenes
[Almosen-]Gefass, eine Flaschengurke als Gefäss252 oder ein hölzernes
Gefäss (bei ihrem Betteln zu benutzen gestattet).

„Die Asketen (yati) (jedoch) betreten eine Niederlassung (einzig zu
dem Zweck), um Almosen [zu betteln, lediglich] mit dem Bauch als Gefäss
[oder253] mit dem Handteller als Gefäss.

„'Ja om\ Ja om\ Ja orhV Dieses [Wort] soll man als [Wesen der]
upanisad gesondert für sich (in seinem Gedächtnis) niederlegen254. Wer so

weiss, der, wahrlich, kennt dieses als die upanisad255.

251 Diese Lesart (2 NN-Hss., p. SR) kann sich im Kontext der Up. nur auf die
erwähnten Kuticaras vor ihrem Aufgeben beziehen. SUD2 p.13, 18-19 setzt
hinter brahmacärinäm ohne Basis unsinnigen Trennungsstrich, so dass Sarma
(p. 175: „who dwell upon the Brahman") es auf die Paramahamsas bezieht.
Degrâces-Fahd („Ceux qui suivent la voie du brahman") verkennt, Schraders
(u.a.) Vorarbeit negierend, die Gegenüberstellung zum folgenden Satz, brahma-

caryam übriger Hss. (auch NSP) ergibt keinen Sinn.

252 Nach einigen SR-Hss. stattdessen oder gar zusätzlich „ein Gefäss aus Rohr[-
geflecht]".

253 Fehlt in N§-Hss.; MN 26: udarapätrampätram. Andere kehren Reihenfolge um.

254 ity etad durchgehend) upanisadam (fehlt MN 26 und 5 NR-Hss.) vinyaset. Die
Konstruktion ist merkwürdig, die Bedeutung umstritten. Sarma lässt den Satz aus.
Deussen p.694: „Dieses als die Upanishad trage er sich [auf die Glieder] auf."
Madhavananda p.70: „they [sic; PL unbelegt] should mentally place this Mantra,
the Upanishad, in the different parts of their body". Beides beruht auf dem
Kommentar, vinyäsa bedeutet gelegentlich das von gewissen Sprüchen (mantra), die
bestimmten Gottheiten zugehören, begleitete „Aufsetzen" (nyäsa) einer Fingerspitze

auf einzelne Körperteile, um dieselben zu weihen; s. z.B. YDhPr I Kap.
40,18; Kap.43; II pp.136, 141f. Dies erscheint mir hier ungesichert. Die dreimalige
Wiederholung des om-Lauts legt näher, dass dessen Bestandteile (a,u,m) gesondert
mental bewahrt werden sollen, der Gäyatri (s.o. S.471) entsprechend. Von rituellen
Handlungen ist der Paramahamsa frei, und die Hersagung von Sprüchen ist oben

ausdrücklich abgewiesen worden. Es bleibt nur der om-Laut. Degrâces-Fahd
(p. 194 mit Verweis auf NirvänaU; p.196 n.27, pp.239, 245 n.59) kann ich nicht
folgen; dagegen jetzt schlicht Olivelle pp.H8f.: „Let him utter the mystic
saying". Unsicherheiten bleiben, auch hier.

255 Ähnlich Deussen p.694. khalv etad upanisadam (auch MN 26, NSP; s.o. Anm. 31

bzw. 33) fehlt SUD und P; Olivelle p.l 19: „It is truly the mystic saying" löst
nicht die merkwürdige Akkusativ-Konstruktion.



500 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

„Wer den Stab aus Paläea[-Holz] (Butea frondosa), den aus Bilva[-
Holz] (Aegle Marmelos), den aus Udumbara[-Holz] (Ficus glomerata)256,
das [Schwarz-]Bockfell, den Gürtel257 und den Opferbehang (p.l2) aufgegeben

hat, [der wird] ein Held (süra), der also weiss.

„'Diesen höchsten Fusstapf des Visnu schauen immerdar die Freigebigen

wie das Auge (d.h. die Sonne), das am Himmel ausgebreitet ist.

„'Das entzünden die laut preisenden Sänger, die hellwachen, diesen
höchsten Fusstapf des Visnu'258.

„Also [lautet] die Unterweisung über das Erlöschen, die Unterweisung
über das Wissen, - die Unterweisung über das Wissen."

So [lautet] das fünfte259 [Stück].
<[Ende des zweiten brähmana.]>
Abgeschlossen ist die Äruni-Upanisad.

256 So die meistbezeugte Reihenfolge. Einige nennen den Stab aus Aévattha-Holz
(Ficus religiosa) statt des aus Paläsa oder statt des aus Udumbara; NSP zählt ihn
zusätzlich auf. Degrâces-Fahd p. 197 n.28: „sont les trois bois composant le bâton
d'ascète". Das trifft nicht zu. Es sind vielmehr (s. schon Deussen, Madhavananda)

die Stäbe eines Veda-Schülers. Die Zuordnung einer bestimmten Holz-Art
zu einem bestimmten Stande (varna) ist nicht einheitlich (anders: Olivelle p.l 19

n.16) fixiert; s. schon A. Hillebrandt, Ritual-Litteratur, Strassburg 1897, p.52.
Demnach steht auch Ksatriyas und Vaiéyas die Befreiung offen (s. auch Olivelle
I.e.).

257 Statt ajinam mekhaläm lesen NR-Hs. dl, NSP, SUD: mauhjïm m° „den Gürtel aus
Munja[Gras] (Saccharum munja)". Die damit implizierte Beschränkung auf den
Brahmanenstand (gegen Anm. 256) ist bemerkenswert.

258 Zitat von Rgveda I, 22, 20-21; von Madhavananda und Sarma verkannt, von
Degrâces-Fahd p. 197 als ,ßoka" bezeichnet und mit anderen Irrtümern versehen.

Zu Parallelen in Upanisads s. Verf., Unters, pp.28, 316; zum Kontext s. bes. F.B.J.

Kuiper, "The three strides of Visnu", in: E. Bender (Ed.), Indological Studies in
Honor ofW. Norman Brown, New Haven, Conn. 1962, pp.137-151; ferner H.
Falk, „Visnu im Veda", in: H. Falk (Hrsg.), Hinduismus und Buddhismus
(Festschr. f. Ù. Schneider), Freiburg/Br. 1987, pp. 112-138, bes. pp.l29f.

259 Zählung mit P, NSP; MN 26 bietet: iti 4 (fehlt sonst in Né). SUD mit 6 Hss.: „So
[lautet] die upanisad."



ÄRUNI-UPANISAD 501

Abkürzungen und Siglen (soweit nicht im Text erklärt)

AiGr

ÄpMP

AS

B

BAU

BaudhDhS

BaudhGS

BaudhPMS

BaudhSS

C

Degrâces-Fahd

Deussen

DhS

EWAia

GS

IIJ
IS

JAOS

KEWA

KthrU

Kthé

LSaU

Madhavananda

MBh

J. Wackernagel, A. Debrunner, L. Renou, Altindische
Grammatik, Göttingen 1896ff

Äpastamba-Mantrapätha

Asiatische Studien

Brähmana

Brhad-Äranyaka-Upanisad

Baudhäyana-Dharmasütra

Baudhäyana-Grhyasütra

Baudhäyana-Pitrmedhasütra

Baudhäyana-Srautasütra

The Ätharvana Upanishads [...] ed. by Ramamaya Tarkaratna,
Calcutta 1872-74 Bibliotheca Indica 76).

Upanisad du Renoncement (samnyäsa-upanisad). Traduction du

sanskrit, introduction et notes par Alyette Degrâces-Fahd, [Paris]
1989.

Sechzig Upanishad's des Veda aus dem Sanskrit übersetzt [...] von
Dr. Paul Deussen, Leipzig (U897,21905,) 31921.

Dharmasütra

Manfred Mayrhofer, Etymologisches Wörterbuch des Altindo-
arischen, Heidelberg 1986ff.

Grhyasütra

Indo-lranian Journal

Indische Studien. Zeitschrift für die Kunde des indischen Alterthums

[...] hrsg. v. Albrecht Weber, Berlin 1850-98.

Journal ofthe American Oriental Society

Manfred Mayrhofer, Kurzgefasstes etymologisches Wörterbuch
des Altindischen, Heidelberg 1951-1980.

Katharadra-Upanisad

Kathasruti

Laghu-Samnyäsa-Upanisad

Minor Upanishads. With Original Text, Introduction, English
Rendering, and Comments [by] Swami Madhavananda, Calcutta
31938 (5th impr. 1980).

Mahâbhârata [Critical edition, Poona 1925-1972]



502 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

MNU

NpvU

NSP

Olivelle

Renunc.

PhpU

PhsU

PW

pw

Sarma

SB

SBE

Schrader

Sprockhoff,

Die Alten

Äranyaka

Resignation

Unters.

Mahä-Näräyana-Upanisad

Näradaparivräjaka-Upanisad

One hundred and eight Upanishads [...] with various readings. Ed.

by Wâsudev Laxman Shastri PanSîkar, Bombay (11913, 21917,)
31925: Nirnaya-Sâgara Press.

Samnyäsa Upanisads. Hindu Scriptures on Asceticism and Renunciation.

Translated with Introduction and Notes by Patrick Olivelle,
New York/Oxford 1992.

Renunciation in Hinduism. A Medieval Debate. By Patrick Olivelle,
2 vols. Wien 1986-87.

Upanisadam samuccayah [...] ed. by Vinäyaka Ganeéa Äpate,
Poona (11895,)21925.

Paramahamsaparivräjaka-Upanisad

Paramahamsa-Upanisad

Sanskrit-Wörterbuch, bearb. v. O. Böhtlingk und R. Roth,
StPetersburg 1855-75.

Sanskrit-Wörterbuch in kürzerer Fassung, bearb. v. O. Böhtlingk,
StPetersburg 1879-89.

Samnyäsa Upanisad-s. English Translation. Ärunyupanisad. By
E.R. Sreekrishna Sarma, in: Adyar Library Bulletin 37, 1973,

pp.173-176

Satapatha-Brähmana

Sacred Books ofthe East, ed. by F. Max Müller, Oxford 1879-

1910.

The Minor Upanisads, crit. ed. for the Adyar Library by F. Otto
Schrader, Vol. LSamnyäsa-Upanisads, Madras 1912.

"Die Alten im alten Indien. Ein Versuch nach brahmanischen
Quellen", in: Saeculum XXX, 1979, pp.374-433.

"Äranyaka und Vänaprastha in der vedischen Literatur. Neue

Erwägungen zu einer alten Legende und ihren Problemen". A
Erster Hauptteil, in: WZKS XXV, 1981, pp. 19-90; B Zweiter
Hauptteil I-IV, in: WZKS XXVIII, 1984, pp. 5-43; C Zweiter
Hauptteil V-VII, in: WZKSXXXV, 1991,pp.5-46.

"Kathaéruti und Mänavaarautasütra - eine Nachlese zur Resignation",
in: Studien zur Indologie und Iranistik 13/14,1987, pp.235-257.

Samnyäsa. Quellenstudien zur Askese im Hinduismus, I:
Untersuchungen zu den Samnyäsa-Upanisads, Wiesbaden 1976.



ARUNI-UPANISAD 503

Ss

SUD

TÄ

U,Up.

VaikhDhS

VaikhGS

Ved. Conc.

Viév.

VPAK

WZKS

YDhPr

ZDMG

Srautasütra

The Samnyäsa Upanishads with the Commentary ofSri Upanishad-
Brahma-Yogin, pubi, for the Adyar Library, SUD1 ed. by T.R.
Chintamani Dikshit, [Madras] 1929; SUD2 ed. by T.R. Chintamani

Dikshitar, Madras 1966.

Taittiriya-Äranyaka

Upanisad

Vaikhänasa-Dharmasütra

Vaikhänasa-Grhyasütra

A Vedic Concordance [...] by Maurice Bloomfield, Cambridge,
Mass. 1906.

Visvesvarasarasvati, Yatidharmasamgrahah, Poona ('1909,) 21928.

Vaidika-Padänukrama-Kosah. A Vedic Word Concordance [...] by
Vishva Bandhu, Lahore x 1935-45 bzw. Hoshiarpur 121955-77.

Wiener Zeitschriftfür die Kunde Süd- [bis 1969: und Ost-]Asiens

Väsudeväsrama Yatidharmaprakäsa. A Treatise on World
Renunciation. Crit. ed. with Introduction, annotated Translation and

Appendices by Patrick Olivelle, 2 vols. Wien 1976-77.

Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft




	Prajāpatis Offenbarung für Āruni : Versuch einer deutschen Übersetzung der Āruni-Upanisad

