Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 49 (1995)

Heft: 2

Artikel: Prajpatis Offenbarung fur runi : Versuch einer deutschen
Ubersetzung der runi-Upanisad

Autor: Sprockhoff, Joachim Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147189

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PRAJAPATIS OFFENBARUNG FUR ARUNI
VERSUCH EINER DEUTSCHEN UBERSETZUNG
DER ARUNI-UPANISAD

Joachim Friedrich Sprockhoff, Bochum

Vorbemerkung

In der Reihe der Ubersetzungen von Samnyasa-Upanisads! folge hier der
Versuch, der Aruni-Upanisad (= AruniU) beizukommen. Die Grundlage ist
wiederum der von meinem Lehrer Friedrich Otto SCHRADER kritisch herge-
stellte Text. Sofern nicht anders angegeben, werden Samnyasa-Upanisads
hier nach seiner Ausgabe zitiert2. Die AruniU gehért zu jenen ausgewihlten
Texten, die der Mogulprinz Dard Sukoh im Jahre 1657 seiner persischen
Upanisad-Ubersetzung Sirr-i akbar (,,das grosse Geheimnis*) oder Sirr al-
asrar (,,das Geheimnis der Geheimnisse*) einverleibt hatte3. Diese Arbeit
ist in Europa zunichst durch ihre lateinische Ubersetzung von ANQUETIL-
DUPERRON, Oupnek’hat, id est, Secretum tegendum (Argentorati 1 1801, II
1802) bekanntgeworden, die auf Philosophen des deutschen Idealismus im

1 J.F. SPROCKHOFF, in: AS XLIII, pp.137-163 (Kth$ und KthrU); in: A4S XLV, pp.107-
131 (LSaU und KundikaU). Leider haben sich bei der Durchfiihrung der Korrektur
von AS XLV Druckfehler eingeschlichen. Man mége lesen p.109 Zeile 7: CN (nicht
NC); p.116 unterste Z.: NS (nicht: NS); p.120 n.21 Z.4: saktitah; p.125 n.54 Z.1/2:
manasakasas ca; Z.2: lese manasa ak°; Z.3: atmana akasah sambhiitah; p.127 n.76
Z.1: visvavicayah ... maya; p.128 n.78 Z.1/2: trikalatita. Anderes ist leicht zurecht-
zuriicken.

2 Im Folgenden kurz: SCHRADER. Hierauf beziehen sich die in der Ubersetzung kursiv
eingestreuten Seiten- [z.B.: (p.9)] und, nach einem Komma, Zeilen-Angaben (z.B.:
AruniU II:7,1-3). Siglen, soweit nicht geldufig oder im Text erkldrt, und abgekiirzt
zitierte Literatur sind am Schluss verzeichnet. Die Siglen der Handschriften, die
SCHRADER benutzte, hat er (pp.xvii-xviii) erklért; sie werden hier gelegentlich ohne
weitere Erlduterung iibernommen.

3 Vgl allgemein E. GOBEL-GROSS, Sirr-i akbar. Die persische Upanisadeniibersetzung
des Mogulprinzen Dara Sukoh, Marburg 1962, bes. pp.5ff,, 51f.



446 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

Zeitalter der Romantik wie Karl Christian Friedrich KRAUSE und Arthur
SCHOPENHAUER so nachhaltigen Eindruck gemacht hat*. Albrecht WEBER
verdanken wir die wissenschaftliche Analyse des Oupnek’hat; ihre Verdienste
wirken noch immer nach’. ,,Den Manen Arthur Schopenhauers® gewidmet,
legte Paul DEUSSEN anhand kiimmerlicher Sanskrit-Grundlage seine denk-
wiirdigen Sechzig Upanishad’s des Veda vor, die auch indischen Interpreta-
tionen Massstibe setzten®. Verschiedene Textfassungen der AruniU
iibertrugen Swami MADHAVANANDA”? und E. R. SREEKRISHNA SARMA ins
Englische8. Eine erste franzosische Ubersetzung legte Alyette DEGRACES-
FAHD vor. Eine Auseinandersetzung mit Vorgéngern fand bei diesen Be-
mithungen nicht statt. Meinen Versuch, dem Text beizukommen, hatte ich
beendet, als mir die Samnyasa Upanisads von Patrick OLIVELLE zugéinglich
wurden. Hier wird nach 80 Jahren erstmals auf der Basis von SCHRADERS
Edition eine englische Ubersetzung der Allgemeinheit prisentiert. OLIVELLE
verdanken wir neben gediegenen Textausgaben schon eine Reihe tiichtiger
Analysen zu verschiedenen asketischen Stromungen insbesondere des
indischen Mittelalters. Er begegnet meinen Arbeiten mit einer Kritik, die der
Sache dient und zu neuen Einsichten verhilft, zugleich in einer kollegialen
Weise, die selten geworden ist; darum sei sie hier dankbar erwéhnt. In der
Ubersetzung nicht unbedeutender Einzelheiten, im Umgang mit dem Text

4 H.v.GLASENAPP, Das Indienbild deutscher Denker, Stuttgart 1960, pp.61ff., 68ff.
Ders., Ausgewdhlte Kleine Schriften, hrsg. v. H. Bechert und V. Moeller, Wiesbaden
1980, pp.487-510, vgl. pp.208f.

5 “Analyse der in Anquetil du Perron’s Uebersetzung enthaltenen Upanishad”, in: IS I,
1850, pp.247-302, 380-456; II, 1853, pp.1-111, 170-236; IX, 1865, pp.1-173. — II,
pp.176-181: ,,Arank®, nach Oupnek’hat II, pp.286-290, 680-684.

6 Zunichst durch die englische Ubersetzung (Edinburgh 1906; vielfach nachgedruckt)

- von Die Philosophie der Upanishad’s (Leipzig 11899; 31922). Zur englischen
Version Sixty Upanisads of the Veda (Delhi 1980) s. J.W. DE JONG, in: I1J 25, 1983,
pp-136f.

7 Fehlt in unseren Bibliographien. — Die Arbeit von N.S.SUBRAHMANIAN, Encyclo-
paedia of the Upanisads, Delhi 1985 (repr.1990), ist mir nur aus Bibliographien
bekannt, liefert ,,condensed versions* auf der Basis von Upanisadbrahmayogins
Kommentar.

8 Unverdndert aufgenommen in A.A. RAMANATHAN, The Samnyasa Upanisad-s (On
Renunciation). Transl. into English [...], Madras 1978, pp.9-12. S. dazu J.F.
SPROCKHOFF, Vom Umgang mit den Samnyasa-Upanisads, in: WZKS XXXIV, 1990,
pp.5-48, bes. pp.21f.



ARUNI-UPANISAD 447

der AruniU und in seinem Verstindnis weiche ich von OLIVELLE mitunter
erheblich ab. Ich erachte daher meine Bemiihungen nicht als erledigt, viel-
mehr sehe ich mich zur Antwort verpflichtet und nehme die Gelegenheit
wahr, einige, sogar von OLIVELLE nicht kritisierte, Interpretationen zu revi-
dieren®. Auch scheint nihere Auseinandersetzung mit bisherigen Uber-
tragungen notwendig.

Im Kreise der ilteren Samnyasa-Upanisads ist die AruniU, eine sog.
‘primére’ Minor Upanisad!?, die kiirzeste, doch thematisch unvergleichlich
umfassend: Kaum etwas bleibt unangesprochen, doch fast alles bedarf der
Erlduterung. Der inhaltliche Reichtum steht in besonderem Kontrast zur
Armut im sprachlichen Ausdruck, ja, zum miserablen Sanskrit. Ich kann
mich des Eindrucks nicht erwehren, dass — bis auf OLIVELLE — die AruniU
als Ganzes wie in einzelnen Aussagen nicht immer in die geschicktesten
Hénde geraten ist. Dies beginnt bereits bei den indischen Kommentatoren
und in den sog. Handbiichern, die von Asketen-Regeln im weitesten Sinne
handeln. Da wurde der Wortlaut der AruniU hie und da umgebogen, ja,
mitunter gar verfalscht. Davon ist bisher wenig Notiz genommen worden.
Es ist daher angezeigt, zuerst Formales nédher zu betrachten, um die Proble-
matik der Text-Konstitution, sprachliche und stilistische Eigenheiten vorzu-
fithren. Diese Hinweise (Teil A) mogen zunéchst das Interesse von Fach-
genossen finden, in der Ferne stehend Interessierten einen Einblick darein
vermitteln, von welch schiitterer Grundlage skrupuldses, gewissenhaftes
Verdolmetschen auszugehen hat. Die Philologen sollten den Religions-
historikern zuarbeiten. Wenn diesen von jenen eine Zusammenstellung tiber
,world renouncer (samnyasin, bhiksu, pravrajita, parivrajaka, muni, yati)*
prisentiert wird!!, konnten sie meinen, die Sanskrit-Ausdriicke reprisen-
tierten durchweg einen ,,Welt-Entsager“. Dies ist philologisch bedenklich,
religionswissenschaftlich irrefiihrend. Auch kdnnen wir nicht von einer
‘Welt’-Entsagung reden, wo eine ‘Welt’ gar nicht im Blickfeld steht. Die
ausflihrlichere Betrachtung des Inhalts (Teil B) versucht, mehr unter Riick-
griff auf dltere Anschauungen denn aus der Sicht der Spiteren, die hervor-
ragende Bedeutung der AruniU zu beschreiben und dabei einige, durch die
merkwiirdige Rezeptionsgeschichte beférderte, noch immer umlaufende

9 J.F. SPROCKHOFF, Unters. pp.271f.; dazu P. OLIVELLE, in: JAOS 99, 1979, pp.358f.
10 Zur Typologie s. Verf., op.c.,pp.283f.

11 W.O. KAELBER, Tapta Marga. Asceticism and initiation in Vedic India, New York
1989, p.110; vgl. dazu H.W. BODEWITZ, in: IIJ 35, 1992, pp.48-54.



448 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

Irrtlimer zu beseitigen. Ehe wir zu einem Gesamt-Entwurf der Geschichte
indischer Askese kommen konnen, in welcher der samnyasa ,,die Entsagung
(renunciation, renoncement; eig.: das ginzliche Von-sich-Werfen)* nur eine
von vielen in sich wiederum stark ausdifferenzierten Stromungen ist, scheinen
mir Analysen einzelner Texte, soweit von geschichtlicher Bedeutung — und
die steht im Falle der AruniU ausser Frage —, vordringlich. Hierzu sollten
die folgenden Blitter beitragen.

Eingefiigte Erlduterungen sind in runde Klammern ( ), Ergédnzungen in
eckige [ ], Bemerkungen zum Text oder von Herausgebern vorgenommene
Erweiterungen in spitze < > Klammern gesetzt.

A. Zum Text
I. Die Namen der Upanisad, ihre Rezensionen und Text-Einteilung

1. Unser Text erscheint in Handschriften, Upanisad-Listen, Editionen und
bei Zitaten unter wenigstens 19 verschiedenen Namen, eingeschlossen irrige
und verderbte.!2 Nur vier davon sind bemerkenswert hiufig!3: a) aruneyo-
panisad ist in Nordindien gut bezeugt, im Siiden unbekannt. b) arunikopa-
nisad ist im Siiden gebrduchlich, doch auch im Norden gelegentlich anzu-
treffen. c¢) arunyupanisad ist der Name in den am meisten verbreiteten ein-
heimischen Upanisad-Listen und bei Zitaten!4 iiblich, mithin relativ am
besten beglaubigt, und mit SCHRADER bevorzugen wir ihn. In allen diesen
Fillen handelt es sich um ,the Upanisad relating to Aruni“. Nur A. DEGRACES-
FauD wihlt die Ubersetzung ,.L’upanisad du sage Aruni“, ungliicklich
wiederum13, sich selbst widersprechend und gegen die Text-Aussage.
d) Wollen einheimische Autoren im Streit um die rechte Askese in der Ent-

12 arunopanisad, aranya upa®, aranyakopa®, aranyopa®, arunayopa® arunikasrutih,
arunikopa®, aruniyogopa® aruniyopa®, arunisrutih, aruni upa®, aruniyopa®,
arunisrutih, aruneyi upa®, aruneyopa®, arunopa® , arunyakopa®, arunyupa®,
arunyopa®. SCHRADER p.xliii: “about ten variants”. Vgl. Th. AUFRECHT, Catalogus
Catalogorum, Leipzig 1891-1903, I p.53, II p.10, III p.12 ; New Catalogus Cata-
logorum, ed. by V. RAGHAVAN (et al.), Madras 1949ff., II (1966) p.164. Zu absonder-
lichen Namen wie maitravaruniyasrutih u.a. s. Verf., Unters. pp.149ff.

13 Vgl. SCHRADER pp.xliii-xliv.

14 Sogar in Puranas, s.z.B. Sutasamhita II1,1,22cd: aruneyo mahavira arunyupanisat-
parah; vgl. 11,1,9.

15 Vgl. Verf,, in: AS XLIII, p.141 n.18; AS XLV, pp.108f. n.11; WZKS XXXIV, pp.47f.



ARUNI-UPANISAD 449

sagung (samnyasa) den autoritativen Charakter unseres Textes akzentuieren,
ersetzen sie -upanisad durch -sruti und beschworen eine arunisrutih, von
anderen mitunter zu arunisrutih verschlimmbessert. Wenn dann z.B. eine
ein Zitat einleitende Wendung wie arunisrutav api [...] praparicitam wieder-
gegeben wird durch ,,The Aruni-Upanisad also explains in detail“16, ist das
nicht ganz unbedenklich; es besagt doch nicht mehr, als dass ,,auch in der
[dem] Aruni [zuteilgewordenen] Offenbarung* etwas ausfiihrlich dargelegt
worden ist. Jene Wiedergabe verwischt iiberdies den religionsgeschicht-
lichen Vorgang, der Spitere dazu veranlasst hat, einen Upanisad-Text in den
Rang unantastbarer ‘vedischer Offenbarung’ d.h. Sruti zu erheben!”.

2. Auch von der AruniU sind uns mehrere Versionen iiberliefert. Doch
ihre Differenzen sind nicht so weit gediehen, dass, wie im Falle von KundikaU
und KatharudraU, die siidliche Rezension (= SR) unter vollig anderem
Namen umliuft. Innerhalb der nordlichen Rezension (= NR), d.h. in einer
im nicht-dravidischen Indien verbreiteten Tradition, hatte SCHRADER zwel
Subrezensionen ermittelt. Die eine ist die mit dem Kommentar des Nara-
yana iiberlieferte (= NN). Die andere ist die aus Kashmir auf Sarada-Hand-
schriften erhaltene (= NS)18. Wie schon fiir die LSaU konnte ich ein bisher
unbekanntes Manuskript (,MN 26*) der AruniU aus der Sammlung der
Universititsbibliothek Wien nutzen. Die darin enthaltene ,,Aruniyopanisad*
ist erfreulicherweise vollstindig!®. Sie ist ohne Zweifel der Subrezension
NS zuzuordnen und enthilt einige Varianten, die bei SCHRADER nicht notiert
sind; sie werden in die Anmerkungen zur Ubersetzung aufgenommen20.

16 P. OLIVELLE, Renunc. 1, p.133; YDhPr II, p.109, vgl. pp.58, 167. Ebenso iibersetzt er
kathakam oder kathakasrutih durch ,,Kathasruti Upanisad* (sic), u.a.m.

17 Vgl. dazu Verf., Unters. pp.22, 33f., 78, 95f., 107 und p.383 s.v. Upanisadisierung.

18 NR, NN, NS und SR sind zugleich Abkiirzungen fiir die Textfassungen. Die Auf-
stellungen von DEGRACES-FAHD p.161 sind durchaus ungenau.

19 Die indischen Handschriften an der Universitdtsbibliothek Wien [...]. Von Dr.phil.
Utz Pobpzert, Wien 1988, p.32: MN 26 (Fol. 4Y Z.5 bis Fol. 4T Z.10). Der Direktion
der Universititsbibliothek Wien sei auch hier 6ffentlich fiir die freundlich erteilte
Erlaubnis (Schreiben vom 9. Nov.1989) gedankt, von Ergebnissen aus dem Umgang
mit MN 26 zu berichten. — Die von Th. AUFRECHT, Die Sanskrit-Handschrifien der
K. Hof- und Staatsbibliothek in Miinchen, Miinchen 1909, p.105, beschriebene Hs.,
.Skr. 31 (Haug 35, 25)“ = jetzt Nr.184, gehort gleichfalls zu NS und ist nicht, wie
von AUFRECHT angenommen, in P abgedruckt. Auf ,Haug 35“ wird im Folgenden
gelegentlich verwiesen.

20 Offenkundige Schreibfehler und Ahnliches bleiben dabei ausser Betracht.



450 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

,»The divergence of NS from NN is on the whole insignificant,* bemerkt
SCHRADER (p.xxx), doch fiigt er hinzu: ,,Only in the case of Aruni-Upanisad
is NS decidedly superior to NN.“ Daher hat er den Text der AruniU auf der
Basis von NS hergestellt. Bemerkenswert ist weiter eine Beziehung des
Oupnek’hat zu NS. Diese ist allerdings geschichtlich noch nicht geklart, da
die Sanskrit-Vorlage fiir das Sirr-i akbar verschollen zu sein scheint?!.
Andererseits besteht zwischen der Subrezension NN und der SR, gemessen
an den Besonderheiten von NS, ein Grad von Ubereinstimmung, wie er
sonst nur noch in der Uberlieferung der Paramahamsa-Upanisad (= PhsU)
zu beobachten ist22. Schliesslich ist darauf zu verweisen, dass NS nicht nur
im Wortlaut, sondern auch in der Abfolge der Aussagen nicht unerheblich
von den anderen Rezensionen abweicht. Varianten der SR werden in
Anmerkungen zur Ubersetzung vorgetragen und erforderlichenfalls erortert.

3. Fast alle iltesten Handschriften der Rezension NS (auch MN 26 und
Haug 35) gliedern die Upanisad in vier Abschnitte (khanda). Doch im
Oupnek’hat (IT p.289) liegt eine Trennung in zwei Teile (,,brahmana*) an
einer Stelle vor, die auch in der Rezension NN beachtet wird. SCHRADER hat
(bei p.8,3; s.u.) diese ,,distinct dividing-line* iibernommen, so dass wir mit
ihm fiinf Abschnitte zdhlen. Sie decken sich jedoch nicht mit der Einteilung,
die NN bietet, auf einigen Handschriften fussend. Die Einteilung der SR,
wie sie SUD priésentiert, ist hingegen vollig willkiirlich und ignoriert sogar
die Wiederholung mehrerer Worter, mit der {iblicherweise ein Einschnitt
gekennzeichnet wird. SARMAs Ubersetzung der SR folgt SUD2. DEUSSEN
zog NN (edd. P und C) der NS vor, die Unterschiede nicht bemerkend.
MADHAVANANDA beruht auf P. Frau DEGRACES-FAHD beruft sich zwar auf
acht Grundlagen, folgt aber NN, soweit erkennbar nach P (bei ihr: CN) und
NSP (bei ihr: IS). Dass der hier vorgelegte Versuch einer Ubersetzung
gravierend von jenen abweicht, liegt damit auf der Hand?23,

21 SCHRADER p.xv; Verf., Unters. p.15; dazu E. GOBEL-GROSS (s.0.Anm.3).
22 S. die Tabelle bei SCHRADER p.XXiX.

23 Die Differenzen ersehe man aus der Synopse (Abschnitt:Seite, Zeile) der représen-
tativen Ausgaben, die das Schema aus Verf., Unters. p.27 n.2 prizisiert:

SUD? NSP P SCHRADER / SPR.
1:9,4-9 I1:132,32-133,5  1:85,4-87,2 I:3,2-5,2
11:10,13 I1:133,5 11:87,3 I1:5,3
11:10,14-15 I1:133,5-6 I1:88,1-2 I1:5,3-6,1

11:10,13-14 11:133,6-7 11:87,3-88,1 11:6,1-2



ARUNI-UPANISAD

II. Sprachliches und Stilistisches

451

1. Von zwei gegen Ende eingelegten Versen und einer bisher nicht als Halb-
vers erkannten Formel abgesehen, ist die AruniU ein reines Prosa-Werk.

11:10,15-16 11:133,7-8 11:88,2-89,1 11:6,3-5
11:10,16-17 11:133,8-9 11:89,1 11:6,6
11:10,17 I1:133,9 11:89,2 — (s.u. Anm. 218)
11:10,18-19 I1:133,9-11 11:89,2-3 11:6,6-7,3
11:10,19-21 I:133,11-12 111:90,2-91,1 111:7,4-8,1
IV:13,19-21 IV:133,19-21 IV:95,1-96,1 11I:8,1-3
V:13,21-23 V:133,21-22 V:96,2-97,1 V:9,1-3
I:12,2 III:133,12-13 II1:91,1-2 1V:9,3-4
1I:12,2-3 ;133,13 I1:91,2 1V:9,4
1II:12,3-4 II:133,13-14 11:92,1-2 1v:9,4-10,1
III:12,4-5 11:133,15 11:92,2 IV:10,1-2
1I:12,5 11:133,15 111:92,2-3 IV:10,2
1I:12,5-6 11:133,15-16 111:92,3 IV:10,3
1I:12,6-7 1:133,16-17 111:93,1-2 IV:10,3-5
IV:13,18-19 IV:133,17-18 1V:93,2-94,2 V:11,1-3
V:14,20 V:133,22-23 V97,12 Vi11,3-4
VI:14,26-27 V:133,23-24 V:97,2-98,1 V:11,4-5
VII:15,9-10 V:133,24-25 V:98,1-2 V:11,6-12,1
VIIL:15,15-16  V:133,25-26 V:98,2-3 V12,23
IX:15,17-18 V:133,26-27 V:99,1-2 V:12,4-5
—p.15,19 V:133,27-28 V:99,2-3 V:12,6-7

SUD bietet die SR auf der Grundlage von nur 2 Hss. mit dem Kommentar des
Upanisadbrahmayogin (vivarana; abgeschlossen am 17. Dez. 1751; s. Verf. [op.c.,
0. Anm.8, p.9 mit Lit.]). SCHRADER beriicksichtigt 17 Hss. und 2 Edd. der SR. SUD?
(k e in ,reprint*, s. Verf, l.c. pp.11f.) soll SUD! ersetzen, weicht von diesem in
Abschnitten II, IV bis VI bei der Zeilenzihlung um 1 nach oben ab. — NSP ist eine
der verbreitetsten Editionen, bietet aber eine eigenwillige Mischung von SR und N§
(vgl. schon SCHRADER pp.vi-vii: ,,B“), unter Tilgung der dort ohnehin karg aufge-
filhrten Varianten aufgenommen in Upanisat-Samgrahah. Containing 188 Upanisads,
ed. with Sanskrit Introduction by Prof. J.L. Shastri, Delhi (11970) 21980 (ungenau
bei DEGRACES-FAHD p.17). — P enthilt NN, dazu die Kommentare (dipika) des
(Abhinava) Narayana Sarasvati (um 1710; von anderen bald ins 16., bald ins 14. Jh.
datiert; s.Verf., Unters. p.14; K.H. POTTER, Encyclopaedia of Indian Philosophies
Vol. I, 2nd rev. ed., Delhi 1983, p.449) und des Sankarinanda (frithestens Ende des
13. Jh.; s. POTTER, op.c., p.284) zur SR, beide mit vielen (Druck-)Fehlern. Aus dem
Kommentar (bhasya) des Appayadiksitacarya sive Appayasivacarya (gest. 1901) zur
SR, dessen Manuskript der Adyar Library von DEGRACES-FAHD (vgl. p.162) nicht
vorteilhaft benutzt worden ist, sind nur Bruchstiicke publiziert.



452 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

Thre Sitze sind kurz, mitunter allzu knapp, ohne Polemik und Argumen-
tation. Thre Sprache ist schlicht und fern von jenem Nominalstil spéiterer
Upanisads, der auf finite Verbformen weithin verzichtet. Nur zweimal bietet
sie kopulative Komposita (sog. Dvandva), die aus mehr als zwei Gliedern
bestehen24. Auch im kargen Gebrauch von Absolutiven?> gelangt sie nicht
zu langeren Satz-Konstruktionen. Lassen wir die Spriiche als Zitate beiseite,
zdhlen wir zwar insgesamt 35 finite Verbformen, also ungewdhnlich viele
gemessen an der Kiirze des Textes (41 Zeilen); doch es sind nur 16 ver-
schiedene, die von nur 13 Verbwurzeln gebildet sind26, Das macht den Text
eintdnig, fiir manche gar ,langweilig“27. Wollen wir méglichst getreu
vermitteln, was das Original enthélt, so konnen wir jene Armut im sprach-
lichen Ausdruck nicht durch eine Fiille wechselnder Synonyme im Deutschen
verwischen. Das Sanskrit ist durchgéngig so voll von Fehlern, dass sich die
Frage aufdridngt, ob ‘der Autor’ iiberhaupt des Sanskrit michtig war oder ob
er von Hause aus eine andere (dravidische?) Sprache pflegte?®. Elementare

24 In den Reihungen der sog. unteren Weltschichten (s.u.S.457ff.) und der aufzuge-
benden Untugenden (s.u.S.495).

25 Nur krtva (2-mal), gatva, tyaktva. Darin unterscheidet sie sich stark von LSaU und
Kths. Zum Begriff und Gebrauch s. R. SOHNEN, Die Konstruktion des Absolutivs im
Sanskrit, in: B.SCHLERATH (Hg.), Grammatische Kategorien. Funktion und Geschichte,
Wiesbaden 1985, pp.478-489.

26 Die 3.Pers. Sg. Opt. herrscht bei weitem vor. — as- nur vinyaset (sic; hier flektiert
wie sonst samnyas-[s. Verf., in: AS XLIII p.147 n.2, XLV p.113 n.33]; °as-et auch
JabalaU V:69,1 und in den Versen MaitreyaU I1,3,10-11; NpvU III:137,9; 138,5;
139,1.5; 140,5). — gam- nur jagama. — grah- nur parigrahet (sic; var.: °grhet, 2-mal).
— car- neben caret auch caranti (Zitat?), acaret (4-mal). — tyaj- nur tyajet (4-mal).
— raks- nur raksata (vgl. Anm.248). — ruh- nur samaropayet (2-mal). — vac- nur
uvaca (3-mal). — vid- nur in der Formel ya evam veda (3-mal). — vis- nur pravisanti.
— vrj- nur vivarjayet (var.: visarjayet, visrjet). — vrt- nur avartayet (2-mal). — syj- nur
visrjami (einzige Form in 1. Pers. Sg.; var.: visrjani, was man bevorzugen mochte)
und visrjet (6-mal!). — samnyas- fehlt.

27 Z.B. fiir M. ELIADE, Yoga, Ziirich 1960, pp.135f.: ,,)Die Aufforderung zum Verzicht
wird in allen diesen meist kurzen und ziemlich langweiligen Upanisaden bis zum
Uberdruss wiederholt.” Und sein Ergebnis lautet im nichsten Satz: ,,In der Aruneya
(V,1) [sic] empfiehlt Brahma [sic] Arjuna [sic] nicht nur auf alles Menschliche zu
verzichten [...]“, — Ungenauigkeiten (auch nn.19, 20), die représentativ sind fiir den
Umgang mit der AruniU.

28 Die Frage mogen Berufene entscheiden. Uber das ‘Verhiltnis’ der Asketen zur
Schrift, s. Verf., Unters. p.23.



ARUNI-UPANISAD 453

euphonische Regeln bleiben unbeachtet??, Verben werden grossziigig nach
schlichteren Paradigmen flektiert30. Gegen Grundregeln der Syntax wird
verstossen3!. Ein Numerus-Wechsel geschieht mitunter abrupt32. Genera
Nom. erscheinen vermischt33. Auch ein logischer Fehler ist kaum mit Miihe
zu ertragen34. Ausserdem gibt es hapax legomena35 und andere Eigentiim-
lichkeiten.

Erschweren uns einerseits solche Fakten, in den Handschriften durch-
gingig bezeugt, ohne Konjekturen eine Textfassung zu erstellen, die mit
Wahrscheinlichkeit als die urspriingliche angesehen werden kann, so
konnen dieselben uns andererseits Hinweise geben fiir die Frage, wie es mit
der Unabhéngigkeit von als selbstindig geltenden Texten steht. Eine ‘unge-
wohnliche’ Form (s.Anm.30) kann als sog. Leitfehler fungieren. Meine
schon friiher gedusserte Auffassung, dass die PhsU in Kreisen tiberliefert
wurde, die jenen nahestanden, welche die AruniU weiterreichten, findet
weitere, bescheidene Stiitze30. Véllig eindeutig aber ist die direkte Abhéingig-
keit der Naradaparivrajaka-Upanisad (= NpvU) von unserer AruniU37 in
diesem Falle: Jene schopft an markanter Stelle (IV:170,1-3) ausschliess-
lich aus AruniU (IV:9,5-10,1; s.u.), nicht aus irgend einem Dharma- oder
Rechtssitten-Text.

2. Schliesslich ist aus dem sprachlich-lexikalischen Bereich noch
einiges als bemerkenswert herauszuheben. So bekannte Fachausdriicke wie
asrama ,,Stitte des Sichbemiihens“38 und samnyasin ,.Entsager” sind der

29 Z.B. sopanayanad (IV:9,1; durchgingig) statt sa upana®, wie man wohl hitte
drucken mogen (doch s. SCHRADER p.xl); va upavitam 11:5,3; vgl. va utpannagnih
JabalaU V:64,4.

30 Z.B. parigrahet 1:5,2; 1V:10,2 (mit var., s.Anm.26), auch PhsU 1:46,6; IV:52,1 (je
einhellig); NpvU I11:154,1; IV:170,3 (mit var.: parigrheta !).

31 khalu am Satzanfang durchgingig, I11:7,4; IV:9,1 (nicht SR); V:11,5.
32 parigrahen nanyat / atha bhiksacaryam caranti, IV:10,2-3.

33 etadupanisadam vidvan ya ... V:11,5 (wohl zu trennen: etad upani®), in 2 Hss.: etam
upani® (korrigiert?); vgl. Anm.255.

34 tava ...vivarjayet; vgl. Anm.205.
35 wudaragnau 11:6,1; trisamdhyadau 11:6,6.
36 Vgl. Verf, Unters. pp.77, 82, 151, 314f.
37 Vgl. Verf, op.c., pp.2071f., 347.

38 Auch Ableitungen fehlen; zur urspriinglichen Bedeutung von asrama vgl. Verf,,
op.c., p.378b s.v.; dazu in: AS XLV p.116 n.2, p.120.



454 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

AruniU unbekannt. Nur samnyastam begegnet in einer Formel (s.u.). Sonst
wird der allgemeinste Ausdruck yati fiir ‘Asket’ hier (II1:8,2; V:11,3)
verwandt39. Andererseits tauchen innerhalb der vedischen Literatur, welche
als Sruti bezeichnet wird, einige bekannte und scheinbar geliufige Worter
hier erstmals auf: aranyaka als Bezeichnung fiir einen vedischen
Eindd- oder Wildnis-Text (I1:7,2); kuticaka neben der Variante kuticara als
Benennung eines Hiittenbewohners (I1:6,3)40; nirvana, das durch den
Buddhismus beriihmt gewordene Erloschen oder Verwehen (V:12,6)41;
paramahamsa-parivrdjaka ein ‘Herumziehender’, welcher als ‘Hochst-
Gans’, mithin als Asket bezeichnet wird (V:11,1)42; patala als Name fiir
eine untere Weltschicht (I:4,3)43; brahmanda als Bezeichnung fiir das
Weltganze (I:5,1)*4. Neben anderen, weniger bekannten Wortern?> ist in

39 yati ,der sich ziigelt*(?), urspriingliche Bedeutung noch umstritten; s. KEWA III 5
(mit Lit. und Verweisen); vgl. jedoch H-W. BoDEWITZ, “What did Indra do with the
Yatis?” in: S.D. Joshi (Ed.), Amrtadhara, Delhi 1984, pp.65-72.

40 Die Bemerkung in EWAia 1 362 s.v.: ,,(Up +)“, d.h. ,,nach diesem Text oder dieser
Textschicht weiterhin tiberliefert” (l.c. I p.3), bezieht sichauf diese Stelle.

41 Hier im Kompositum nirvananusasanam; sonstige Belege dazu durchaus jiinger, s.
Verf., Unters. p.28 (mit n.4, wo AdhyatmaU 71 nachzutragen sei).

42 Beide Ausdriicke hier erstmals in Up.-Literatur. parivraj- samt Ableitungen hat
zunichs nichts mit ‘Askese’ zu tun, s. J.F. SPROCKHOFF, Aranyaka A pp.74f.; zur
Herkunft des Namens Paramahamsa s. Unters. pp.82ff.

43 EWAia 1l 119 s.v., (s.0.Anm.40: ,,Up +“; sonst in jiingeren Upanisads, in MBh und
Puranas belegt); s. PW IV 642; VPAK III 503c.

44 Upanisad-Belege s. VPAK III 594¢c-595b; vgl. Verf., in: AS XLIII pp.159f.

45 (a) irdhvagamana- , von SCHRADER (zu I1:6,6 s.u. Anm.218) athetiert; sonst nur
PhpU p.282,8; Jabaladar$anaU IV,32 NSP p.501; nicht im Vedanga. (b) dhruvasila-
II1:8,2; eindeutig von hier iibernommen in allen anderen Up.-Belegen: NpvU
VII:198,6; PhpU pp.283,10-284,1; sonst meines Wissens dhruvasilo varsasu, also in
umgekehrter Reihenfolge, vom ,,Bettler” gesagt, nur GautamaDhS III,13 (s. pw III
169b). Dazu gehort dhruvasilata, SatyayaniyaU p.328,4 (var.: °ilatah). (c) bahih-
sutra- 111:7,5 (fehlt VPAK III 575b); eindeutig von hier iibernommen (Unters.
pp-332f. ist das Fragezeichen zu tilgen) in allen anderen Belegen: BrahmaU II:85,7;
86,3; ParabrahmaU II1:297,6; 298,2; 299,13; NpvU II1:151,9; 152,5; nicht im
Vedanga; vgl.u.S.490 und Anm.226. (d) yaga-: I:4,1 (KEWA III 3 entgangen); PhsU
1:46,4 sowie NiralambaU (SR) 26 (sic; [NSP p. 218] gegen VPAK III 683b; nicht bei
A. WEBER, in: IS XVII, 1885, p.153 Nr.16); TejobinduU IV,21; PasupatabrahmalU
I,11.20; in Siitras erst spit, nicht hiufig (s. VPAK IV 2005b); vgl. Yajiiavalkyasmrti
III,251a. (e) lokagni- 11:6,1; s.u. Anm.213. (f) sicana- 111:7,4; nach BrahmaU



ARUNI-UPANISAD 455

diese Reihe nun auch vanaprastha, der klassische Name fiir ,,Waldsiedler*
zu stellen?. Einige dieser Worter stehen in besonderem Kontext, der nihere
Betrachtung verdient.

B. Zum Inhalt
I. Uberblick

Aruni fragt Prajapati, den ,,Herrn der Zeugung®, danach, wie man von den
Werken restlos freikommen kann. Die Antwort ist entsprechend umfassend:
Es ist notwendig, sich aus allen menschlichen Bindungen zu 19sen, aus
Traditionen, d.h. aus allem Opferritual und besonderer Rezitation des iiber-
lieferten heiligen Wissens, sowie aus dem Weltganzen. Man soll sich
lediglich mit einem Stabe und einer umbhiillenden Decke versehen. Weiter
belehrt er Aruni nacheinander dariiber, a) in welcher Lebenssituation dieses
Sichlésen geschehen kann (II:5,3-6,1; IV:9,1-2), b) in welcher Weise dies
erfolgen soll (I1:6,1-5; 1V:9,2-10,2) und ¢) wie es um das dussere Verhalten
und die innere Verfassung dessen bestellt sein soll, der so alles von sich
getan hat (11:6,6-1I1:8,3; IV:10,3-V:12,1). Der Schluss (V:12,1-5) kann als
Lobpreis des seinem Wissen entsprechend lebenden Asketen verstanden
werden. Die Einteilung unserer Upanisad im Oupnek’hat wird also ihrem
inhaltlichen Aufbau noch am ehesten gerecht.

In der Sprache der mittelalterlichen ‘Anleitungen’ (paddhati, prayoga,
prakasa u.a.), welche die Entsagung (samnyasa) oder die Asketenregeln
(yatidharma) behandeln, wire das erste Thema a) samnyasa-kala ‘der
[rechte] Zeitpunkt der Entsagung’ zu nennen, das andere b) samnyasa-
svikara ‘die [ritual- oder formgerechte] Aneignung der Entsagung’, das
dritte ¢) acara ‘der [rechte] Wandel’ des Asketen. Das letzte pflegt man
unter phala ‘Erfolg’, gelegentlich unter (pra)stuti ‘Lobpreisung’ des Asketen
abzuhandeln. Der Umstand, dass die Themen (a-c) je zweimal in unserer

11:85,9a iibernommen. Upanisadisch sicay- sonst nur in jiingster Schicht der Maitra-
yaniU (II1,1) bezeugt, ,,vielleicht Denominativum von siici-/siici- ‘Nadel’* (KEWA
IIT 491, 801 mit Lit.; s. III 363). AiGr II 2 § 88c p.200: ,siicana- ‘verkiindend,
Andenken’. S.u. Anm.224. (g) Weiter gehort dazu die Reihung der sog. unteren
Weltschichten (s.u.).

46 Wenn meine Emendation vanaprasthyam fir vanaprastham der Hss. von LSaU/
KundikaU p.19,5 trifft (s. in: A4S XLV p.122 n.33), ist diese Stelle aus der Belegliste
bei SPROCKHOFF, Aranyaka A p.46 (mit n.61) auszunehmen.



456 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

Upanisad behandelt werden, ldsst zum mindesten vermuten, dass auch
dieser Text nicht aus einem Guss ist47. Das besagt zugleich, dass wir
Widerspriiche innerhalb unseres Textes zu gewirtigen haben und dessen
nicht sicher sein konnen, ob dasselbe Wort auch immer dasselbe bedeutet.

II. Zur Person und Situation des Aruni

Aruni ist ein schon in der Samhita- und Brahmana-Literatur hiufig anzu-
treffendes Patronymikon, spiter eingeschriankt auf den Upanisad-Lehrer
Uddalaka Aruni“8. Er ist es wohl auch, den die Tradition der Jabalas spiter
als Beispiel fiir ‘Paramahamsa’ genannte Asketen auffiihrt4?. Dessen
Beriihmtheit hat die Berater des Dara Sukoh dazu verleitet, den Aruni
unseres Textes mit ihm zu identifizieren. In den &lteren Nachrichten, die an
Personen des Namens Aruni gekniipft werden, gibt es aber keinerlei
Anhaltspunkte fiir eine Verbindung mit der Situation unseres Fragestellers.
Fast alle Handschriften der SR und zwei der NR lesen arunih praja-
patyah. Die einzige Parallele dazu finden wir am Beginn von TA X,63:
378,20: prajapatyo harunih suparneyah prajapatim pitaram upasasara ,,(Le
fils) d’Aruna Supama, (petit-fils) de Prajapati, s’approcha de Prajapati, le
Pére*50. Nach Sayana (zum TA) ist Aruni der Sohn des Prajapati und der
Suparna’!; dem schliesst sich Narayana (zur MNU) an, benennt als Gross-
vater einen Kasyapa und als Urgrossvater Marici, d.h. einen der zehn geist-
entsprossenen S6hne des Schopfergottes Brahman, der ihm zugleich als
Prajapati gilt. Er versuchte also, die Unklarheiten (prajapatyah neben praja-
patim) zu beseitigen, die andere belassen. Die Verbindung zum TA hat schon

47 S. dazu soeben J. BRONKHORST, The Two Sources of Indian Asceticism, Bern 1993,
p-26 n.9. Freilich darf man dagegen nicht aus dem Auge verlieren, dass in den
anscheinend miteinander unvereinbaren Partien die Verstdsse gegen Regeln des
Sanskrit dieselben sind. Weiteres dazu unten.

48 Der Kiirze halber sei verwiesen auf A.A. MACDONELL and A.B. KEITH, Vedic Index
of Names and Subjects, London 1912, 1 pp.87ff; II p.523b; z.T. Ergénzendes bei K.
MYLIUS, in: Ethnogr.-Archdolog. Zeitschr.17, 1976, pp.352, 365f.

49 JabalaU VI:69,4 (usw.), s. Verf., Unters. p.330 zur Stelle, dazu pp.103, 107f.
50 J. VARENNE, La Maha Narayana Upanisad, Paris 1960, 1 p.133 no.518.

51 P. DEUSSEN p.255 n.2: ,besser wohl: der Sohn des Aruna Suparna (im Rigveda
Bezeichnung der Sonne) und Nachkomme des Prajapati.*



ARUNI-UPANISAD 457

Sankarananda gezogen, ohne freilich den Text zu benennen; dies muss uns
noch beschiftigen. Die Person des Aruni wird damit schwer fassbar.

Der Ausgangspunkt ist wohl zunéchst ein auch sonst hdufiger Topos
der Upanisads, sich auf die Altvorderen zu berufen, wenn es schwankende
Traditionen zu festigen gilt, oder bei ihnen Auskiinfte einzuholen, die Neues
legitimieren sollen>2. Dass man sich an den ‘Herm der Zeugung’ wendet,
um als Asket von seinem Gesetz loszukommen, ist nur scheinbar ein Paradox.
Uber die konkrete Situation und das Motiv des Aruni erfahren wir leider
nichts direkt; einiges ldsst sich aber erschliessen. DEGRACES-FAHD nennt ihn
ohne Begriindung einen ,,Weisen“. Seine ‘Weisheit’ mag darin bestehen,
dass er die Quelle einer fiir ihn wichtigen Auskunft weiss. Er erstrebt aber
gar keine Art von ‘hoherem Wissen’. Er gehort dem Brahmanenstande an,
was nicht ohne weiteres in diesen Texten vorauszusetzen ist, moglicher-
weise sogar in einer hoheren Position (s.u.). Sehr wahrscheinlich ist er alt
geworden und des aktiven Lebens iiberdriissig, wenn er alle Arten von
Werken (karmani) loswerden, also sich von den Zwingen des allbe-
herrschenden Rituals befreien will. Gewiss ist jedoch, wie aus der Antwort
hervorgeht, dass er damit auch aus dem Kreislauf von Werden und Vergehen
befreit werden mochte. Der bekannte Fachausdruck samsara fiir diesen
Kreislauf fillt allerdings nicht.

III. Elemente des Weltganzen

Prajapatis Antwort liefert etwas, was man in einem zu den Samnyasa-
Upanisads gezédhlten Text wohl kaum suchen wiirde, ndmlich eine Art
Weltbeschreibung. Sie hat bisher kaum genauere Beachtung gefunden.

1. H. LUDERS bemerkt3: ,Im Taittiriya-Aranyaka und den Upanisads
werden hdufig sieben Welten unterschieden, eine hoher als die andere, bhir,
bhuvar, svar, mahar, janar, tapas, satyam oder satyaloka.* Er schliesst sich

52 Vgl. zB. $B 11,4,2,1f; BAU 1V,4,22; V,2,1; VI,2,7-8; ChandogyaU VI1,4,5; VIIL7;
KenaU 3; Kths II,1 (Verf in: AS XLIII p.151); NrsinhapiirvatapaniyaU V,1. Indra
ging bei Prajapati 101 Jahre lang in die Lehre (ChandogyaU VIII,11,3), Bharadvaja
drei volle Menschenalter lang bei Indra (TaittiriyaB II1,10,11,3-5). Zu Prajapati vgl.
J. GONDA, Prajapati’s rise to higher rank, Leiden 1986 (dazu R. SOHNEN, in: ZDMG
138, 1988, pp.410-414); Ders., Prajapati’s relations with Brahman, Brhaspati and
Brahma, Amsterdam 1989.

53 Varuna, aus dem Nachlass hrsg. v. L. Alsdorf, Gottingen 1951, 1959, I1 p.615 n.3.



458 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

damit W. KIRFEL an4 und greift seine friithere Bemerkung?? iiber ,.cine
spiitere Liste von sieben Welten“ auf, ,,die zuerst TA 10,27; 28 aufgezihlt
werden.“ Fiir die ‘Haufigkeit’ der Unterscheidung gibt er in wechselnder
Folge drei Belege, darunter ,, Aruneya-Up. 156, Zweifellos ist die alte,
hiufig belegte dreigliedrige liturgische Formel (or1) bhiir bhivah svah>7
schon im TA, um ein viertes Glied mahah erweitert, mit den Lebensriumen
in Verbindung gebracht38 und dann (X,27-28) um die genannten drei
weiteren Worte erginzt worden. Die Reihenfolge liegt seitdem fest. Diese
,»sieben rituellen Ausrufe* (sapta vyahrtayah) oder grossen Worte werden
z.B. auch im Bestattungsritual verwandt, wenn man die sieben Offnungen
des Hauptes (sapta pranayatanani) mit sieben Goldstiickchen oder sieben
Tropfen von Butterschmalz bedeckt3®. Der von LUDERS beigezogene Text
von TA X spricht indessen gar nicht von ,,Welten“ (lokah)®0. Vielmehr ist
es die Deutung, die erst Sayana, der berilhmte Kommentator altvedischen
Schrifttums, jenen mystischen Rufen gegeben hat; und dieser Deutung sind
alle jene gefolgt, die im TA die sieben Welten namentlich bezeugt finden5!.
LUDERS nimmt Sayanas Identifikation der ,,Rufe mit den ,,Welten* (loka-
pratipadikah sapta vyahrtayah) als Autoritat und fahrt fort: ,Diese sieben
Welten, bhiurloka usw., spielen dann eine Rolle in den Spekulationen der

54 W. KIRFEL, Die Kosmographie der Inder nach den Quellen dargestellt, Bonn/
Leipzig 1920, p.6; vgl. p.24*, nach DEUSSEN p.548 n.2 zu MundakaU ,2,3.

55 Op.c. (wie Anm.53), I p.65.

56 Uber KIRFEL hinausgehend: , Nrsimhapiirvatapaniya-Up. 5,6 (d.i. NR, entsprechend
V,16 SR, im Rahmen einer Unterweisung der Gotter durch Prajapati), ,,Nadabindu-
Up. 3.4 (NR wie SR); SubalaU (SR) X,1; vgl. Weiteres bei Verf., Unters. p.31.

57 S. Belege in Ved. Conc. p.674b.

58 bhar iti va ayam lokah / bhuva ity antariksam / suvar ity asau lokah.(1) / maha ity
adityah / adityena vava sarve loka mahiyante, iti / TA VII,5,1-2: 65,23-25. Weiteres
s. bei K. KLAUS, Die altindische Kosmologie. Nach den Brahmanas dargestellt, Bonn
1986, pp.56, 64f.

59 W. CALAND, Die Altindischen Todten- und Bestattungsgebrduche, Amsterdam 1896,
no 26; vgl. weiter BaudhPMS 111,11:40,3; -DhS 1I1,10,17,36-37.

60 o bhith / om bhuvah / om suvah / om mahah / om janah / om tapah / om satyam,
TA X,27:349,14-15; unmittelbar darauf folgt die Gayatri (s.u.). TA X,28:350,16
steht o nur einmal der Reihe voran.

61 S.o. Anm. 53 und 54, auch Verf., Unters. p.31; K. KLAUS, op.c. (wie Anm. 58),
p.183; iiber die Entfaltung der Dreiwelt zur Siebenwelt s. ebenda, pp.175ff. (mit Lit.).



ARUNI-UPANISAD 459

jiingeren Upanisads, wo auch sieben untere Welten mit Namen aufgezahlt
werden“02 (s.u.). Was ,,Sayana bemerkt* wird ,,Spekulationen“ gegeniiber-
gestellt. Worauf Sayana seinerseits fusst, blieb bisher unerortert. Mir will
scheinen, man konne ein wenig Licht in dieses Dunkel bringen. Die ersten
drei Rufe werden schon in dlterer Zeit mit Erde, Zwischenreich und Himmel
verkniipft, der vierte — mahah, ungedeutet — mit héherem Bereich (s.Anm. 58).
Dies mochte nahelegen, auch die letzten drei Rufe mit weiteren Sphéren
zusammenzubringen. Das ilteste Zeugnis einer Sruti fiir die buchstibliche
Verkniipfung jedes einzelnen liturgischen Rufes (vyahrti) mit einem ,,.Lebens-
raum® oder einer ,,Welt“ (loka) liefert unsere AruniU. Da diese zur Zeit des
Sayana langst als ‘Sruti’ galt und ihr Text auch in seiner nichsten Nihe als
hervorragende verbindliche Autoritit angefiihrt worden ist®3, spricht viel
daftir, dass Sayanas Auskunft, auf die LUDERS sich beruft, letztlich auf der
AruniU beruht.

Was ihre Namen angeht, so hat man bisher von einer Ubersetzung
abgesehen. Bhir-loka ist ,,die irdische Welt* oder ,,der Lebensraum ‘Erde’“,
svar-loka ,die Welt der Sonne* oder ,,der Lebensraum ‘Himmel’“64. Im
Rufe bhitvah sah schon H. OLDENBERG ,.eine Aneinanderfiigung der ersten
Hilfte von bhith und der zweiten von svah*03. Der bhuvar-loka wird daher
allgemein als ,,Luftgebiet, Luftraum“ wiedergegeben, wogegen P. THIEME
mit guten Griinden das Verstindnis ,, Zwischenreich® (antariksa) setzt%. So
weit erscheint noch alles plausibel. Auch mag verstindlich sein, den letzten
Bereich satya-loka als ,Lebensraum ‘Wahrheit’* oder ,,Welt der Wahrheit*
und den davor genannten tapo-loka als ,Lebensraum ‘Erhitzung’* oder
»Welt der Kasteiung” zu bezeichnen, wenn der alte Gedanke gilt, durch
»Kasteiung* zur ,,Wahrheit* vorzudringen. Doch ich muss gestehen, dass
ich mir unter mahar-loka, wenn mahas ,,Grosse® oder ,,Grossmacht ist67,

62 H. LUDERS, Varuna I p.65.
63 Verf., Unters. pp.311f., 314ff. (Tabelle 2).
64 svar- (NR) neben suvar-loka (in SR vorherrschend); s. KEWA 111 563f., 566f.

65 H. OLDENBERG, Die Religion des Veda, Stuttgart/Berlin 341923, pp.431£. n.4; dazu
s. KEWA 11 510f., 516, 609; EWAia I1 267 (jeweils mit Literatur).

66 P. THIEME, Kleine Schriften, hrsg. v. G. Buddruss, Wiesbaden 1971, p.647; vgl.o.
Anm.58.

67 Vgl. KEWA 11 609 (woselbst versehentlich ,,Taitt.-Up.* statt richtig Taitt.-Ar.
[s.0.Anm. 60]!); III 776.



460 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

und bei jana-loka (sic)®® kein klares ‘Welt’-Bild malen kann, wenn janah
(masc. gen.) ,,der Mensch, das Wesen* und janas (neutr.gen.) ,,die Abkunft,
das Geschlecht” bedeuten; an einen ,Lebensraum gemeinen Volkes* kann
bei dem merkwiirdigen jana-loka nicht gedacht sein. Schon der maharioka
liegt jenseits des uns sichtbaren Himmels. Wie man die Dinge auch wendet
— es diirfte schwierig sein, eine angemessene Ubersetzung zu finden, die
dem Leser auch eine Aussage priasentiert. Man wird allenfalls an bekannte
Erfahrung ankniipfen kénnen. Rufe durcheilen einen Raum, sie ‘erfiillen’
ihn. Damit wird es wohl zusammenhéingen, dass jene ,,mystischen Rufe* zur
“Vertretung’, d.h. zum ‘Namen’ dieser Rdume geworden sind.

2. Ganz anderer Art waren wohl die Uberlegungen, die die zweite
Siebenzahl begriindet haben. Auch diese sog. unteren ‘Welten’ werden hier
erstmals in einer ‘Sruti’ erwihnt. Die Handschriften und sonstige Uber-
lieferungen der AruniU geben sie in fast allen kombinierbaren Abfolgen, so
dass eine urspriingliche Fassung schwerlich hergestellt werden kann.
SCHRADER bemerkt dazu (p.342): ,,I, therefore, thought it wisest to choose
that reading, which is the most frequent one and the only one found in all
the three recensions, though it does not agree with the set invariably met
with in later Vedanta“ (s. u). Seine Reihung lautet daher®?: (a) Atala, (b)
Patala, (c), Vitala, (d) Sutala, (¢) Rasatala, (f) Talatala und (g) Mahatala.
Das, abgesehen von Patala, durchgingig wiederkehrende tala bedeutet
,JFliache, Ebene, Boden* und wird mit lat. tellus ,Erde* und der deutschen
,Diele“ in Verbindung gebracht’0. Wir wiirden dies als zweidimensional
ansehen. Die erstgenannten sieben werden hingegen als lokah ,,(Lebens-)
Ridume* bezeichnet. Man wird also tunlichst nicht von ,,Welten* reden,
wenn die Textbasis differenziert. Diese Verschiedenheit ist bisher nicht
beachtet worden. Sie scheint mir nicht unwichtig. Die Namen begegnen nur
in diesen Zusammenhingen. Sie sind noch durchaus ungeklirt. Die Ubersetzer

68 Der eigentlich zu erwartende janar-loka ist merkwiirdigerweise in keiner Hs. der
AruniU bezeugt.

69 Gemiss NS (Hss. Dc, d2), NN (S1, P; danach MADHAVANANDA), SR (t, g), Visv.
p.19, 2-3. Zur Kiirzung des Folgenden stehen fiir die einzelnen Ebenen die Klein-
buchstaben. Die Reihung bei DEUSSEN p.693 (a,b,c,d,e,g,f) bei SCHRADER nicht
bezeugt.

70 EWAia 1 637; vgl. KEWA 1 488, dazu die Diskussion eines Zusammenhangs mit
strnati ,ausbreiten* III 517f.



ARUNI-UPANISAD 461

belassen es beim Sanskrit. Aus spiteren inhaltlichen Beschreibungen’! der
Bereiche ist fiir die Wortbedeutungen nichts zu gewinnen. Das ist besonders
zu bedauern. Am ehesten verstdndlich ist noch rasa-tala als ,Ebene des
Weltgrenzstromes“72 und mahda-tala als eine ,.grosse Ebene*. Seitens der
etymologischen Forschung ist viel Scharfsinn darauf verwandt worden,
wenigstens ausgehend von der Deutung einiger Namen auch andere zu
begreifen. So ist a-tala n. tentativ als ,,*das Bodenlose’?* mit Riicksicht
auf ein a-privativum angesetzt worden’3, und patala, mit pata ,,Sturz, Fall“
verbunden’4, konnte als ,,Absturz-Fliche* angesprochen werden. Nach
jenem Vorbild wire vi-tala ,,Un-Ebenes“, wenn dieses auch notorisch im
Gegensatz zusammengestellt wird mit su-tala ,,gutem(?)* oder ,,durchaus(?)
Ebenen“. talatala als Komposition von tala und a-tala betrachtet, wire
‘zugleich Ebenes und Bodenloses’7>. Das bleibt aber alles recht unbefrie-
digend.

Einige nordliche Handschriften haben statt (a) Atala an erster Stelle (h)
Tala. Auch finden wir im Norden dem (c) Vitala gelegentlich ein (i) Nitala
unmittelbar bald vor-, bald nachgestellt’. Dies hat in einer stattlichen Reihe
von Handschriften, die simtlich der bevorzugten Rezension NS angehéren,
dazu gefiihrt, uns acht Ebenen zu prisentieren’’. SCHRADER glaubte, diese

71 Der Kiirze halber verweise ich auf W. KIRFEL, op.c. (wie Anm. 54), pp.13*, 143ff.

72 rasa ,Fliissigkeit, Flut“ ist schon in altvedischer Zeit ein Name fiir einen mythischen
Strom am Ende der Erde, sie umringend (vgl. Okeanos); s. P. THIEME, Gedichte aus
dem Rig-Veda, Stuttgart 1964, p.39 n.1, p.69. Hier eine Reminiszenz an jene alte
Kosmographie? S. auch H. LOMMEL, Kleine Schriften, hrsg.v. K.L. Janert, Wiesbaden
1978, pp.89-101. In KEWA 111 48 ist Up.-Beleg (wie sonst) zu erginzen.

73 So KEWA 1488, doch als Holle unter der Erde verstanden.

74 Mit Suffix -ala-; AiGr II 2 § 178a p.288: ,,Unterwelt“. KEWA II 250: ,,Ohne befrie-
digende Erklirung. [...] Der Bedeutung nach entspréiche besser ein aus papd- ‘bose’
dissimiliertes *pata- + -ala-, vgl. AV papa-lokd- ‘die Welt des Bosen’, ep. papalokya-
‘hoéllisch’ [...].*“ Auch dies geht von der Bedeutung ,,Hélle* aus.

75 Nach KEWA 1 488 ist eine Verbindung mit griechischem Tartaros sicher ausge-
schlossen, doch gilt es EWAia 1 637 weiterhin als ,,Name einer Hélle*.

76 Reihungen h,b,i,c,d,e,g (NN-Rez., Hs. A bei A. WEBER, in: IS II p.178); h,a,b,d,e,f,g
(Oupnek’hat); a,b,i,c,d,e,f (G.A. JACOB, A Concordance to the Principal Upanishads,
Bombay 1891, p.399a s.v. talatala); dagegen: a,c,d,f,e,g,b (NS-Rez., Hs. B bei
Weber l.c.; auch bei Anandatirtha, Samnyasapaddhati).

77 Reihung h,b,c,i,d,e,g,a (in NS$-Hss. Da-b-j-k-n-o, Sa-b, MN 26). Reihung
a,b,c,i,def,g (in NS-Hs. Di, mit Vertauschung der letzten beiden in Hss. DI-m.).



462 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

zusitzliche Einfiigung von (i) Nitala damit erkldren zu kdnnen, dass es gele-
gentlich zu den ,;sieben Patalas* gezidhlt wird; dabei miisste aber dieser
Ausdruck (patala) der Reihe entnommen und als iibergeordneter Begriff
verstanden werden’8. Mir will eher scheinen, die Handschriften spiegeln die
Kenntnis von Schreibern wider, sofern sie solche tiber die Abfolge der
Ebenen hatten’®. Wenn nimlich eines mit oder gar seit der AruniU feststeht,
so ist es die Siebenzahl. Diese Ebenen unter ,,Patala“ zusammenzufassen, ist
Sache Spiterer, die dann auch deren Verhdltnis zur ,,Erdenwelt® (bhiirloka)
ndher zu umschreiben versuchten. Auch die Epen und Puranas sowie die
spatere didaktische Literatur zur indischen Kosmographie zeigen wechsel-
reiche Abfolgen, dazu noch andere Namen. W. KIRFEL hat viel Miihe darauf
verwandt, die ,,Schilderung der einzelnen Etagen‘, welche nach ihm ,.die
Unterweltsrdume der Mirchenliteratur reprisentieren®, zu liefern und ihre
Anordnung zu rekonstruieren80. Von den in der AruniU iiberlieferten Ab-
folgen zieht er nur eine auf der Grundlage von A. WEBER bei8!; SCHRADERS
Bemerkungen waren unbekannt. Ein griindlicher Vergleich mit KIRFELs
Listen erlaubt noch immer nicht den Schluss, dass unsere AruniU von einem
der zahlreichen durch ihn erschlossenen Puranas abhinge. Da KIRFEL und
seine Nachfolger auch nicht auf die Reihung ,,in later Vedanta“ (SCHRADER,
s.0.) eingehen, sei sie hier wenigstens in Erinnerung gerufen. Sie ordnet
(a) Atala, (c) Vitala, (d) Sutala, (e¢) Rasatala, (f) Talatala, (g) Mahatala,
(b) Patala, und dies klarermassen derart, dass, wie jene anderen Bereiche je
iibereinander (upary upari), eine immer tiefer (adho ’dhah) als die andere
gelegen ist82. Zwar finden wir auch diese Reihung in Handschriften der
AruniU, doch weder in den iltesten noch in den besten®3. Daher diirfen wir

78 Wie bei KIRFEL l.c. (wie Anm. 71). SCHRADER p.343: a,c,i,d,g,e,f. Dieses ist die
Reihung in SandilyaU 1,7,52; sie fiigt jedoch den Namen der Ebenen jeweils ein
loka- an (atalaloka- usw.).

79 Z.B.ist (i) Vitala in Hs. Do (s. Anm. 77) sec. manu getilgt.

80 W. KIRFEL, op.c. (wie Anm. 54), pp.143ff.; Zitate von pp.145f.; dazu W. KIRFEL,
Kleine Schriften, hrsg.v. R. Birwé, Wiesbaden 1976, pp.443f.

81 Dort die Hs. A; zu deren Einordnung s.o. Anm. 76.

82 Sadananda, Vedantasara 129 (ed. O. Bohtlingk, Sanskrit-Chrestomathie, Leipzig
31909, p.303).

83 NN-Rez. Hss. d1-3, SR-Hss. T2-7-11, Gb-1, N1. — Die Reihung der NSP
(a,f,c,d,e,g,b!, danach VPAK III 21c) ist bei SCHRADER nicht aufgefiihrt. DEGRACES-
FAHD p.192 folgt hier(!) SUD (wie auch SR-Hss. Ta-b-1-4, Ga-2, M).



ARUNI-UPANISAD 463

wohl schliessen, dass die AruniU, wie auch immer sie urspriinglich ausgesehen
haben mag, dieser Auffassung von einer festgelegten Tiefenstaffelung der sog.
Unterwelten noch véllig fern steht.

Schliesslich ist ganz sicher nicht richtig, die einzelnen Namen zunéchst
als die ,.einer Holle* zu bezeichnen, wie dies bis ins jiingste Zeit geschicht34.
Auch die alten Inder verstanden unter einer ,Holle* (naraka[-loka], naraka)8>
eine Unterwelt, in die einer ,stiirzt“ (patati), etwas durchaus Unerfreuliches86.
Darauf zu verzichten wire iiberdies im vorliegenden Kontext eine einigermassen
sinnleere Forderung. Von Hollen weiss unsere Upanisad nichts zu sagen.

3. Dass das Weltganze als ein Ei (anda) vorgestellt wird, scheint jedem
Kenner des Hinduismus geldufig. Die Vorstellung ist aber nicht so alt, wie
im Gefolge der Sankhya-Philosophie87 unter dem Eindruck von Sankaras
vedantischen Deutungen weithin angenommen wird. Noch den Brahmanas
und dltesten Upanisads ist sie fremd. Sie erwdhnen ein Ei nur im Rahmen
einer Kosmogonie, nicht einer Kosmologie®8. Erst spiter gilt das Ei, mit
einer oberen und unteren Schale, als Bild fir die Form, zu denen sich die
Elemente der Materie zusammengestellt haben. Aus diesem geht der
Schopfergott Brahman unmittelbar hervor, um die Wesen und Welten im
einzelnen zu schaffen. Dass der hier in einer Sruti erstmals sprachlich
zusammengefiigte Ausdruck brahmanda, das Brahma-Ei oder Welten-Ei,
mehr umfasst als die genannten zweimal sieben Bereiche, ist sicher3?; doch
Weiteres teilt sie uns nicht mit.

84 S.o. Anmm. 73-75; vgl. jetzt P. OLIVELLE p.115 n.3: ,the nether worlds or hells of
Indian mythology“ (mit fraglichen Lit.-Verweisen). Dagegen s. z.B. schon W. KIRFEL,
op.c., p.147 (vgl. pp.14*, 20*); E. FRAUWALLNER, Geschichte der indischen Philo-
sophie, Bd.I, Salzburg 1953, p.359: ,,Uber den Héllen liegen die sieben Unterwelten
(patalani).*

85 Dazu KEWA 11 138 und soeben EWAia Il 37 mit Literatur.

86 W. KIRFEL, op.c., pp.147-173.

87 Dazu E. FRAUWALLNER, op.c., pp.358ff., vgl. pp.15ff.

88 Gegen iltere Auffassungen von W. KIRFEL, op.c., p.7 (vgl. auch pp.4*f., 55), und H.
LUDERS, Varuna 1 p.94, von K. KLAUS, op.c. (wie Anm. 58), pp.32f. mit Belegen
klargestellt: ,,Das Ei ist eine Stufe der Entwicklung vom Chaos zum Kosmos. Es
bricht auseinander bzw. wird auseinandergebrochen, ehe die Welt entsteht. Das gilt
auch z.T. spiter noch. Fiir Alteres s. auch K. HOFFMANN, Aufsdtze zur Indoiranistik,
hrsg.v. J. Narten, Wiesbaden 1976, II pp.428f£., 516ff.

89 Gegen SUD ist mit SCHRADER °mahatalam brahmandam ca zu lesen, s. SCHRADER
p.342.



464 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

IV. Zeitpunkte der Befreiung

1. Unsere Upanisad kennt das Wort asrama nicht, erwdhnt jedoch (II:5,3)
grhastho brahmacari vanaprastho va, worunter alle Ubersetzer ,,a house-
holder or a Vedic student or a forest hermit* verstanden haben®0, d.h. also
Angehérige der drei ersten A§ramas. Vom samnydsin — das Wort fillt nicht
— als Angehorigen des sog. vierten Asrama soll demnach unser Text
handeln. Das klingt zunichst plausibel. Die angefiihrte Wortfolge ist hier
einhellig iiberliefert. Sie ist auch sonst bezeugt®!, wobei der Gesichtspunkt
bedeutsam gewesen sein mag, die asketischen Lebensweisen von Veda-
schiiler und Waldsiedler dem aktiven Leben des Hausvaters gegeniiber-
oder dem wichtigsten Lebensstadium nachzustellen. Die Reihenfolge ist
aber nicht die ‘lehrbuchmaéssige’. Das erregte Anstoss. Also haben Spitere,
Kommentatoren und Handbuchverfasser, die Abfolge ‘in Ordnung gebracht’.
Sie bemerken?2, dass es ,,auch in der Arunisruti* heisse: brahmacari grhastho
(va) vanaprastho va. Eine so gravierende pia fraus ist bisher zumeist?3 so
bedenkenlos {ibernommen worden, als ob es sich um die wirkliche Aussage
der AruniU handelte®4; das ist nicht korrekt. Wahrscheinlich hat diese Wort-
umstellung mitbewirkt, dass in den drei Figuren fraglos drei Angehdrige
verschiedener Asramas gesehen werden. Mir will scheinen, wir haben
geirrt95, wenn wir brahmacari immer mit ,,Vedaschiiler* identifizieren%0.

90 So jetzt (auch) P. OLIVELLE p.116. Die Lesart brahmacari va ist dagegen nur von 2
Hss. bezeugt.

91 I.F. SPROCKHOFF, Unters. p.29 (Belege aus dem MBh), und Aranyaka C pp.14ff.
(bes. n.67: Belege aus der Dharmaliteratur).

92 Z.B. Parasarasmrtivyakhya, ed. Calcutta 1893, I p.545,3-14, oder bei P. OLIVELLE,
Renunc. 1 p.121 (vgl. p.133); YDhPr Kap.2,6 (I p.32). Hingegen findet sich der
Wortlaut der Up. korrekt bei Visv. p.1,12 (und andernorts; s.Verf., Unters. p.314 a.l.).

93 Schon SCHRADER p.343 macht auf die Umstellung in 2 Hss.(!) der Parasarasmrti-
vyakhya aufmerksam.

94 So P. OLIVELLE, der an beiden Stellen (s.0.Anm.92) Kritisches nicht bemerkt und YDhPr
Kap.2,5 (arunikasrutis tu visesatah prathamasramanantaram api samnydsam prati-
padayati) iibersetzt (YDhPr II p.58): ,,The Aruni Upanisad, on the other hand, teaches
specifically that one may renounce even immediately after the first stage of life.*

95 Vgl. J.F. SPROCKHOFF, Aranyaka A pp.46f.

96 Zu brahmacarya s. J. GONDA, Change and continuity in Indian religion, The Hague
1965, ch.IX, pp.284-314.



ARUNI-UPANISAD 465

Bedenken wecken sollte allein schon der nichste Satz, nach dem einer
mehrerlei Feuer (agnin; PL.!) in sich aufnehmen soll (s.u.). Eine solche
Forderung kann an einen Vedaschiiler nicht gestellt werden; der hat es
lediglich mit einem Feuer zu tun. Demnach ist brahmacari ein Epitheton zu
grhasthah, und es handelt sich um einen, der im Hause (grka-) wohnt (-
stha-), d.h. ihm vorsteht, doch , keusch lebt* (brahmacari). Damit wird auch
einsichtig, dass er hier auf eine Ebene mit dem Waldsiedler gestellt wird.
Auch diesem ist noch tigliches Ritual — in der Frage des Aruni: karmani —
verordnet, doch wird von ihm schon besonders Enthaltsamkeit verlangt,
selbst wenn er von seiner Gattin begleitet wird®?. Dass die AruniU im allge-
meinen Katalog der Geliibde fiir Asketen dann brahmacarya ,Keuschheit*
obenan stellt (IV:10,3), fiigt sich durchaus zu diesem Ausgangspunkt.

2. Mein Bedenken sehe ich gestiarkt durch das wenig spéter auf-
tauchende, auch durch keinerlei ,,oder (va)®8 verkniipfte Nebeneinander
kuticako (var.: kuticaro) brahmacari. Denn brahmacari ist hier klarer-
massen kein substantiviertes Adjektiv in der Bedeutung eines Angehdrigen
des sog. ersten Asrama; das ist von einigen schon gesehen worden??, doch
ohne Konsequenz. Die hier erstmals in der Upanisad-Literatur auftauchende
Figur kuticaka wird noch neuerdings als ,,ein Sannyasin, der noch eine
eigene Hiitte besitzt* verstanden!?0. Im Kontext betrachtet ist er jedenfalls
k e in Samnyasin, auch nicht einmal ein solcher niederer Klasse! Als solcher
gilt er erst in der ganz spiten systematisierenden Zeit!9!. Zuvor wird er
noch unter die ,,Herumziehenden“ (parivrajaka) gezihlt!92, aus deren Kreis
unsere Upanisad nur den Paramahamsa auffiihrt. DEUSSEN iibersetzt sein
kuticara durch , Hiittenbesucher”, wobei er wohl kuti- , Hiitte* und -cara

97 Vgl. J.LF. SPROCKHOFF, in: AS XLV p.122. Eine Parallele bietet Yajiiavalkyasmrti
11,45, wo vanaprastho brahmacari unmittelbar nebeneinander stehen, letzt-
genanntes unzweifelhaft Adj. zum ,,Waldsiedler*.

98 Entgegen DEUSSEN p.693 u.a.

99 A. WEBER, in: IS II pp.178f.; MADHAVANANDA p.66; jetzt P. OLIVELLE p.116.
100 KEWA1222; EWAia 1 362 (vgl.o.Anm. 40).
101 S. Verf., Unters. pp.135, 166, 217-219, 223, 240.

102 AsramaU IV:100,6-7 definiert die kuticarah: ,,in den Hausern ihrer Sohne (svaputra-
grhesu) Almosen bettelnd streben sie nach dem Selbst (@tman)“; s. dazu Verf,,
op.c., pp-125-130. Uber ihren ,,.Yoga“ dussert M. ELIADE, op.c. (wie Anm. 27),
pp.146f1T., eigenartige Ansichten.



466 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

(von car- ,;sich bewegen® usw.) trennte. Sein Bedeutungsansatz kann mit
einiger Not durch spdte Kommentare gestiitzt werden; der urspriingliche ist
es nicht. Wir miissen uns dagegen bescheiden. Es handelt sich um ,,einen,
der eine Hiitte hat“, d.h. bewohnt, und hier ndher dadurch bestimmt ist, dass
er ,.keusch lebt* (brahmacari). Der ,,s0ll* dann, wie es heisst, seinen ,,Haus-
stand“ (kutumbam103) und alles, was dazugehort, ,,von sich tun® (visrjer).
Uber einen solchen Hausstand verfiigt aber ein brahmacari im Sinne von
‘Vedaschiiler’ iiberhaupt nicht. Wer vielmehr ein kutumba hat, wird korrekt
als kutumbin (erstmals SamavidhanaB I1,5,5-6), also als ,,Hausherr” be-
zeichnet,

3. Ist also hiernach das Loskommen von Werken immerhin verbunden
mit einer ‘werktitigen’ Lebensphase, so geht die AruniU (IV:9,1-2) noch
weiter. Sie stellt, nach Wortlaut und Uberlieferung zweifellos, iiberdies fest,
dass einer sich schon von allem 16sen kann, sobald er vom Lehrer in das
Studium des heiligen Wissens eingefiihrt worden ist oder gar schon vorher
(prag va). Wer jener Auffassung folgt, verwirklicht — so scheint es — sein
Leben in ‘lebensldnglichem Vedastudium und keuschem Wandel’ (brahma-
carya), ist in der Sprache Spiterer ein naisthika-brahmacarin. Dieses Ideal
ist schon alt, und wir finden es noch heute praktiziert!04, Visuva BANDHU,
der hochverdiente Autor des VPAK, hatte sein Leben (1897-1973) diesem
Ideal gewidmet. Doch es ist zu bezweifeln, dass unsere Upanisad diesen
sog. ,,lebensldnglichen Vedaschiiler weiterhin feiert. Denn er soll u.a. den
Vater, opferméssige Bekleidung und alles sonst hier auf Erden verlassen,
d.h. also auch den Lehrer und die das Vedastudium begleitenden Umstinde.
Als einzige Voraussetzung dafiir nennt die Upanisad, dass er das eigentliche
Ziel des Wissens, den Sinn des Veda erfasst hat, und fiihrt damit hier einen
zuvor nicht genannten Gesichtspunkt ein.

Diese Voraussetzung soll aber auch jener andere erfiillen, der ,,schon
vor* der Einfilhrung durch den Lehrer alles von sich tun will. Es gibt weder
Upanisads noch Rechtssittentexte édlterer Zeit, die solchem Widerwillen
gegen titiges Leben derart stattgeben. Die zudem naheliegende, von uns

103 Erstmals in ChandogyaU VIIL, 15,1 (nach F.B.J. KUIPER, in: I1J 2, 1958, p.308: , the
sole Vedic occurrence of this word“), doch auch MaitrayaniU VI,28; MinavaSS
VIIL,25,2 (danach Agnive$yaGS 11,7,10,3:118,11) belegt; im Epos hiufiger. Nicht
mit OLIVELLE ,.his family*; s. Verf., Aranyaka A pp.79f.

104 Vgl. Verf,, op.c., pp.80f.,, und Aranyaka C p.15 (mit Belegen und Literatur).



ARUNI-UPANISAD 467

nicht zu beantwortende Frage, wie einer iiberhaupt ohne Lehrer zum Sinn
des Wissens durchdringen kann, hat den Kommentatoren naturgemaiss
Miihe bereitet. Sie pflegen darauf zu verweisen, sofern sie das Problem
sehen, dass eine in einer friiheren Existenz begangene gute Tat dazu gefiihrt
haben kann, den Veda-Sinn auch ohne Unterweisung durch einen Lehrer in
der Gegenwart erfasst zu haben. Diese Erklirung ist nicht ganz abwegig!93.
Unser Text gibt uns dafiir aber keine weiteren Anhaltspunkte.

Modern gesprochen, ist in der Antwort des Prajapati fiir wenigstens
zwel Fille im Leben Sorge getragen, die nach neuer Lebensgestaltung
fragen und drdngen: Im einen ist der Mann der Miihe und Arbeit des Lebens
satt und will davon loskommen. Im anderen hat einer gar in jungen Jahren
in ungewohnlicher Weisheit zum Widerwillen gegen die Zwénge tatigen
Lebens gefunden. Beides ist, sehe ich recht!06, an der Ausbildung spiterer
Formen von ‘Entsagung’ beteiligt gewesen.

Schliesslich ist noch bemerkenswert, dass die AruniU offensichtlich
nicht einen auf Brahmanen reduzierten Standpunkt vertritt, wie er spitere
Orthodoxie zu kennzeichnen pflegt. Sie deutet gegen Ende an, dass die
Lehre des Prajapati auch Angehorigen anderer Stinde, Ksatriyas und
Vaiyas, sofern sie in den Veda eingefiihrt worden sind, offensteht. Dies
wird zwar nur indirekt zum Ausdruck gebracht, doch unterliegt es keinem
Zweifel. In der Darstellung der ‘Aneignung’ d.h. des Rituals bleibt es aller-
dings unberiicksichtigt.

V. Das Ritual

Die Anweisungen des Prajapati, auf welche Weise man von allem loskommt,
nennen eine Reihe von Akten, die vom Inhalt und der Ordnung her unsere
AruniU in eine bemerkenswerte Nihe zu altindischen Rechtssittentexten
bringen, und zwar in singuldrer Weise zu einer jiingeren Textschicht des
Baudhayana-Dharmasiitra (= BaudhDhS). Freilich ist die Ausdrucksweise
der AruniU so eigenartig, dass es schwierig ist zu entscheiden, wie das
Verhiltnis beider Texte zueinander zu sehen ist und wie die einzelnen
Handlungen zu vollziehen, schwieriger noch, wie sie zu deuten sind.

105 Vgl. schon LSaU p.23 (Vers 16); Verf,, in: AS XLV p.126.
106 Vgl. Verf., Unters. p.289; Die Alten pp.400f.; Resignation p.256.



468 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

1. lokagnin udaragnau samaropayet ,Er soll die [Opfer-]Feuer, welche
die Lebensrdume sind (d.h. reprisentieren), im Feuer [seines] Bauches
géinzlich emporsteigen lassen‘ (11:6,1-2). Mehr wird nicht gesagt.

Da sdmtliche Handschriften, sogar in ihren problematischen Varianten,
,die Feuer* nicht im Dual107, sondern im Plural prisentieren, muss es sich
hier wenigstens um die drei Feuer handeln, die zur Durchfithrung der
grossen sog. Srauta-Opfer erforderlich sind, nimlich um garhapatya ,.das
Feuer des Hausherm“, um daksinagni ,,das Siidfeuer und um ahavaniya
,»das Feuer der Darbringungen®. Wer diese ,,Feuer gegriindet hat*, wird
Ahitagni genannt!08. Auch der zitierte Satz spricht dafiir, dass die AruniU
ebenso wie andere Texte zum Samnyasa élterer Zeit von der Situation eines
Ahitagni ausgeht. Uber das Verfahren selbst sagt sie nichts. Es ist lediglich
wahrscheinlich, dass man dabei die heisse Luft der Feuer einatmet, wie es in
anderen Samnyasa-Upanisads erwihnt wird!0%. Vielleicht aber darf man gar
auf élteren Ritus verweisen. Danach erwidrmt man seine rechte Handpalme
an den Feuern mit einem Spruch!10:  Komm her, o Agni, mit deiner opfer-
wiirdigen Erscheinungsform, steige selbst in [mich] selbst empor, zu uns
herbeischaffend viele, den Médnnern willkommene Giiter! Zum Opfer
geworden, setz dich nieder auf dem Opfer, [deiner] eigenen Geburtsstiitte! O
Jatavedas, aus der Erde geboren werdend, komm her mit [deiner] Wohn-
stitte! Dann fiihrt man die Hand zum Munde. Damit hat man sich die
Feuer, ihr Wesen d.h. den Gott Agni, ,.einverleibt®. Die plastische, wo nicht
pleonastische Redeweise von einem ,,Bauch-Feuer* — immerhin ist auch
dieses ein Feuer! — unserer Upanisad ist mir von anderswo nicht bekannt.
Den Akt nennt man — sehe ich recht seit BaudhSS XXIX,5:375,13 — agni-
samaropana ,,das génzliche Emporsteigenlassen des Feuers (bzw. der Feuer)*,
d.h. eigentlich des Gottes Agni.

107 Vgl. LSaU p.17,8; Verf,, in: 4S XLV p.119. Zur Ubersetzung und den Textvarianten
s.u. Anm.213.

108 S. grundlegend H. KRICK, Das Ritual der Feuergriindung (Agnyadheya), hrsg. v.
G. Oberhammer, Wien 1982.

109 JabalaU IV:65,4-66,3 und Parallelen (s.Verf., Unters. p.329). Ginzlich andere
Verfahren kennen wir z.B. aus Kths$ I1,3 (s.Verf, in: A4S XLIII p.153) und ManavaS$
VIIL,25,9-11 (s. Verf., Resignation pp.2421t.).

110 TaittiriyaB I1,5,8,8 u.6., der klassisch zu nennende Mantra.



ARUNI-UPANISAD 469

2. gayatrim ca svavagagnau samaropayet ,,Und man soll die Gayatri
im Feuer seiner Rede ginzlich emporsteigen lassen® (I1:6,2). Auch diese
Formulierung findet sich nirgendwo sonst. Dass der Vorgang dem unmittelbar
voraufgegangenen parallel formuliert worden ist, ist wohl auf den ersten
Blick zu sehen — mochte man meinen; indische Kommentare liefern andere
Ansicht —; doch was besagt er?

‘Das Verstindnis mag noch mehr erschwert sein, wenn man sich
vergegenwirtigt, dass eine Gayatri zunichst nichts anderes ist als ein Vers-
mass. Im besonderen besagt Gayatri die in diesem Versmass abgefasste an
den Gott Savitr gerichtete Strophe des Rgveda: ,,Dieses vorziigliche Licht
des Gottes Savitr empfingen wir, der unsere Gedanken vorwirts bringen
soll“ (I11,62,10)111, Sie wird daher Savitri genannt, und beide Ausdriicke
werden unendlich oft synonym gebraucht, so auch ohne Zweifel hier. Die
beriihmte Savitri, eine Bitte um Erleuchtung, eroffnet bekanntlich das Veda-
studium. Ihr Erlernen bildet einen zentralen Bestandteil der oben erwédhnten
Zeremonie der ,Einfiilhrung® (upanayana), durch die der Lehrer den Schiiler
iiberhaupt ins Vedastudium einfiihrt!12, Thre Hersagung, bei der man mit
einem Obergewand besonders behingt ist (upavita; s.u.), gehort iiberdies
zur lebenslénglichen tdglichen Rezitation heiligen Wissens!13, so dass sie
schliesslich fur dieses, den ,,Veda®“, stellvertretend zu stehen kommt oder,
spiter, als Eingangstor zum brahman gefeiert wird, worunter bald das
,»Wissen“ (brahman=veda), bald das hichste Selbst (brahman = paramatman)
verstanden wird!14,

Gehen wir in dieser Riickbesinnung auf allgemein Bekanntes nicht
fehl, so bedeutet der kurze Satz nicht bloss die rituelle Verinnerlichung
eines Gebetes, sondern eigentlich die Interiorisierung des Veda iiberhaupt in
die ,,Rede* des Asketen, die Riickfiilhrung der Gayatri in die Gottheit Vak
»,Rede“ — hier analog zum vorherigen Akt. Diese Interpretation wird der
Bedeutung des Aktes aber nur teilweise gerecht. Der Frage namlich, wie
dieses ‘ginzliche Emporsteigenlassen der Gayatri’ erfolgt, hat man sich
bisher entzogen. Dabei riihrt sie an einen weiteren Kernpunkt der Bedeutung

111 tdt savitur varenyam, bhdrgo devdsya dhimahi | dhiyo yo nah pracodayat /[, 3 x 8
Silben (dazu unten).

112 Vgl. z.B. VasisthaDhS XI,74; GautamaDhS 1,12 (vgl. 1,55); Visnusmrti LIV,26
(vgl. XXX,46) u.6.

113 Vgl. z.B. AévalayanaGS II1,2,3-4; BaudhDhS I1,4,7,5-8.
114 So die Kommentare zu Manusmrti II, 81 (= Visnusmrti LV, 15).



470 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

unserer AruniU in der religionsgeschichtlichen Entfaltung von Entsagungs-
vorstellungen. Nach den Kommentaren geschieht dies iibereinstimmend
‘bhith savitrim pravisami’ ityadimantraih ,mit den Spriichen ‘O Erde, ich
trete ein in die Savitri’ usw.’“!15, Die Quelle dafiir, wie iiblich ungenannt,
ist unbezweifelbar die ,,Regel iiber die Entsagung (samnyasavidhi) des
BaudhDhS (11,10,17,14). Hier werden die drei Versfiisse der Savitri (s.Anm.111)
zunichst einzeln rezitiert, wobei immer der Laut o sowie jeweils einer der
drei sog. Vyahrtis, der mystischen Rufe bhith, bhuvah, suvah und die Worte
»ich trete ein in die Savitri“ voranstehen; danach ist die Strophe halb-
versweise und als Ganzes zu rezitieren. Der Rezitationsmodus folgt dem seit
jeher iiblichen Erlernen vedischer Texte und Spriiche! 16, Dass spiter daraus
eine Litanei geworden ist, wie in anderem unten anzusprechenden Falle, ist
keine indische Spezialitit. Dies ist hier nicht wesentlich!!7. Baudhayana
folgend nennen Spitere diesen Akt savitripravesanall®, was demnach nur
heissen kann ,,das Eintreten in(!) die Savitri“. Dass dieses der Aussage
unserer Upanisad, die das Eintreten der(!) Gayatri = Savitri in(!) das Feuer
der eigenen Rede verlangt, ginzlich entgegensteht, ist noch immer unreflektiert
hingenommen worden. Es ist sicher nicht von der Hand zu weisen, dass die
AruniU altes Ritual aufgreift und re-interpretiert.

Der Vorstellung, in ein Gebet, wie es die Savitri darstellt, oder in ein
Metrum wie die Gayatri ,.einzutreten, mag etwas Befremdendes anhaften.
Sie ist aber in dlterem Ritual keineswegs ungewohnlich. In Brahmanas und
Srautasiitras wird berichtet, dass der Opferer z.B. zu den Metren ,,emporsteigt*
(arohati). Denn die Metren gehoren zu den Méchten des Opfers, sie repri-
sentieren die Weltgegenden (disah)!1%; der Gayatri entspricht dabei natur-

115 Narayana und Sankarananda zur Stelle (P p.88, 7.16-17).

116 S. bes. $B XI,5,4,15; Hiranyake$iGS 1,2,6,11; AévalayanaGS 1,21,4-7; Sankha-
yanaGS II,5,10-12; GobhilaGS II,10,39-40 mit KhadiraGS I1,4,21-23; ApastambaGS
IV,11,9-12; ParaskaraGS I1,3,5; VaikhGS 11,6:26,6-7; -DhS 11,2,6:123,6-9; 11,7,4:
126,10-12.

117 Es sollte jedoch bei Datierungsfragen beriicksichtigt werden.
118 Oder savitripravesa; beides fehlt in unseren Worterbiichern.

119 S. bes. J.C. HEESTERMAN, The ancient Indian royal consecration, ’s-Gravenhage
1957, pp.103-105: ,,Mounting the quarters of space (digvyasthapanam)*“ mit
tabellarischer Ubersicht iiber die Zuordnung der Metren zu den Himmels-
richtungen. Zu den Verhiltnissen bei der Weihe vor der Schichtung des Feueraltars
(agnicayana) s. SB V1,7,1,6; 7,2,11-16; bei der Weihe zum Somaopfer (agnistoma)
s. TaittiriyaB II1,7,7; SB II1,2,1-2; Apastamba$$ X,9,1-4.



ARUNI-UPANISAD 471

gemdss der Osten, der Sonnenaufgang. Mehr noch finden wir dort als
stechenden Ausdruck, dass der Opferer in die Metren ,.eintritt” (pravisati).
Dieses Eintreten begleitet die eigentliche ,,Weihe* (diks@) zum Soma-Opfer:
yo diksate sa chandamsi pravisati ,,wer sich weiht, tritt in die Metren ein*
(z.B. SB I11,2,1,6). Durch sein Emporsteigen zu den Weltgegenden wird
dem Opferherm ein Beherrschen des Universums zuteil. Bei Baudhayana ist
zwar ein solches Metren-System nicht mehr lebendig; doch dass sein Bettler
(bhiksu) zur Unendlichkeit gelangt (DhS 11,10,17,17), ist vor diesem Hinter-
grund zu sehen. In spiteren Texten heisst es dann konsequent von dem
Entsager, dass er die ganze Welt umfasst. Sie sprechen dann auch nicht
mehr vom Eintreten ,,in“ die Savitri, sondern heissen den Samnyasin sagen
savitrim pravesayami ,jich lasse die S. eintreten“120, und zwar zunichst
in die drei Vyahrtis (s.0.), diese dann in die Laute a, ¥ und m, welche
bekanntlich zusammen die Silbe or bilden. Diese Spekulation soll hier
nicht weiter verfolgt werden!2!. Es geniigt die Feststellung, dass die AruniU
der Neudeutung den Weg gebahnt hat! Wird die Gayatri (= Savitri) wie die
Feuer (= Agni) behandelt — und diese Interiorisierung ist eine von vielen
Grund-Linien der dlteren Samnyasa-Vorstellungen —, so bedeutet dies
vorderhand wenigstens viererlei:

(a) Da das ,,Rede-Feuer” nicht erlischt, bleibt die Savitri-Rezitation,
d.h. das durch sie reprisentierte tidgliche Opfer an den Veda potentiell und
seinem Wesen nach bewahrt. Von einem ,,Verzicht“ (¢yaga), den die Kom-
mentatoren uns weismachen wollen, kann streng genommen keine Rede
sein: ,,internalization® ist genau nicht ,abandonment“122,

(b) Dass die Handlungen seines Lebens ,,fortan ohne Mantras“ sein
sollen, sagt der Text selbst ausdriicklich (I1:6,6).

(c) Die in anderen Upanisads, vor allem von Spiteren diskutierte
Frage, ob man den Veda aufgeben darf oder soll, ist damit zugleich beant-
wortet: Man nimmt ihn in sich auf, was eine dusserlich-aktive Beschif-

120 Diese Formulierung nur in einer Hs. von BaudhDhS 11,10,17,14.

121 NpvU IV:166,1-3; PhpU p.280,7-11. — Der Hintergrund, aus der Samkhya-
Philosophie gelaufig, ist das Streben, die Emanation der Welt im Wege der Rema-
nation fiir sich selbst aufzuheben; dem kommt entgegen, dass schon in élterer Zeit
die Silbe om als das All und ebenso als Kern des Veda gedeutet worden ist
(ChandogyaU 1,1-3; KathaU I1,15); s. P. THIEME, Upanischaden, Stuttgart 1966,
pp-11ff.

122 Vgl. SCHRADER p.371 zu p.6,2; dagegen OLIVELLE p.63, p.116 n.4.



472 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

tigung mit ihm eriibrigt. Folglich wird der fiir die Veda-Rezitation erforder-
liche opfermissige Behang auf blosse Ausserlichkeit, ein bahihsiitra ,iussere
Schnur“, reduziert!23,

(d) Die sehr viel iltere Vorstellung von einem Besteigen (arohana) der
Gayatri wird mit einer anderen, an die Auseinandersetzung mit dem Feuer
gekniipften, vom In-sich-Emporsteigenlassen (samaropana) zur Bedeutung
eines Sichbeméchtigens harmonisiert — eine Mdglichkeit, die schon im Be-
griffe des Eintretens (pravesa), wie er in den Brahmanas und Srautasiitras
gefasst ist, gegeben war.

In diesem Akt der Interiorisierung des heiligen Wissens, vereint u.a.
mit einer anderen Anweisung (s.u.), griindet die géingige Uberzeugung, die
man heute vielfach antrifft, dass die Samnyasins, und nur diese, die giiltigen
Kiinder erlosender Weisheit seien. Dass dies den alten Auffassungen von
Samnyasa direkt widerspricht, muss betont werden. Ein ‘lehrender Samnyasin’
ist den alten Texten unbekannt. Der taucht erst in ganz spiten ,,mittel-
alterlichen* Jahrhunderten auf.

3. Zu den folgenden Handlungen triigt die AruniU (IV:9,3-10,1)
erstmals in der Upanisadliteratur drei Spriiche vor. Dieselbe Abfolge finden
wir im BaudhDhS (11,10,17,27.29.32). Fiir jiingere Upanisads ist diese
Dreiheit obligatorisch. Die mittelalterlichen Handbiicher berufen sich, sofern
sie liberhaupt eine Quelle angeben, auch hierbei ausdriicklich auf unseren
Text, gelegentlich zusétzlich auf das Sutra. Denn die Aussagen beider sind
nicht identisch, mal ist jener, mal dieses ausfiihrlicher. Und so findet man
sie mitunter auch einander entgegengestellt!24,

samnyastam maya ,,ich habe entsagt, soll er ,,dreimal* sagen, bestimmt
die Upanisad lapidar. Nach dem Sttra spricht er, und zwar unmittelbar nach
der Aufnahme der Feuer, ,,wihrend er noch innerhalb der Opferstitte steht,
‘Om! Erde, Zwischenreich, Himmel! Ich habe entsagt, ich habe entsagt, ich
habe entsagt’, also dreimal leise, dreimal laut. ‘Denn dreifach wahrhaft sind
die Gétter’, so weiss man, wird erklirend hinzugefiigt!25, Die Kombination

123 Vgl. Verf,, in: AS XLIII pp.142, 148, 150, 157, fiir spétere Zeiten s. Verf., Unters.
pp-112f., 208, 244f.

124 Vgl. Verf., Unters. p.315 zur Stelle; Visv. p.16,11-19; s. YDhPr II p.226 s.v. Praisa
genannte Stellen.

125 BaudhDhS 11,10,17,27-28. Der erklirende Spruch trisatya hi devah (fehlt in
Ved.Conc. ) findet sich MaitrayaniS 1,4,8:56,3; 111,6,9:72,2; KathakaS XXIII,1:
74,2; XXX1,4:5,11+6,2-3; XXXVII,1:85,10-11; TaittiriyaS VI,3,10,1; TA I1,18,6:
162,7; SadviméaB 1,1,9; BaudhDhS IV,2,11; BaudhGrhyasesasiitra IV,16,3.



ARUNI-UPANISAD 473

einer einfachen Zweiheit des Gegensatzes (leise/laut) mit einer liturgischen
Trias hat im Laufe der Zeit dazu gefiihrt, das schlichte Bekenntnis zu einer
vielstrophigen Litanei auszugestalten. Das ist hier nicht zu verfolgen!26,
Beschranken wir uns auf die Bedeutung dieser Worte: Durchgingig ist,
auch spiter, die Dreimaligkeit. Sie zeichnet, nicht nur in Indien, von jeher
ein Gelobnis aus. Der knappe Spruch ,,markiert den ‘point of no return’ im
Entsagungsritual“127, Dies liegt eigentlich auf der Hand. Es ist daher auch
ohne weiteres verstindlich, dass die spiteren Systematiker ‘Entsagung’
schlicht definieren als die ,,Hersagung® (uccara[na]) dieses Spruches!28
und die Juristen den fiir vogelfrei erkldren und zum Totschlag preisgeben,
der vom Samnyasa abféllt. Nach dem spiteren VaikhDhS, das von unserem
Baudhayana abhingt, soll der Entsager ,,einmal mit der rechten Hand
(etwas) Wasser trinken, den Mund spiilen* und bei der dreimaligen Her-
sagung des Spruches jeweils ,,eine Handvoll Wasser ausgiessen* (11,7,6:
126,14-16). Die in Indien notorische Verkniipfung des Wassers mit der
Wahrheit, mit Eid und Schwur ist allbekannt!2%. Der Spruch wird an dieser
Stelle des VaikhDhS zum ersten Male als praisa benannt. Diese Bezeich-
nung liegt seitdem fest. Ist spéter von praisamantra die Rede, so schliesst
dieser ,,P.-Spruch® den om-Laut und die Vyahrtis (s.0. BaudhDhS) ein. In
der alten Opferliturgie ist praisa ein Fachausdruck fiir die Aufgabe eines in
besonderer Funktion auftretenden Priesters, der mit lauter Stimme einem
anderen Priester die ,,Aufforderung® (praisa) zur Rezitation eines bestimmten
Opferspruches erteilt. Schon W. CALAND bemerkt zur Stelle des VaikhDhS:
,.,This word is apparently not used with the usual meaning of ‘command’*130
und lisst es uniibersetzt. praisa oder presal3!, vom Vedischen pra-is-
»forttreiben, aussenden®, lisst sich m.E. als ,,Aussendung, Entsendung*
verstehen, dem Sinne einer ‘Verkiindung’ nahe. Dabei sei erinnert an die

126 Schon die Up.-Kommentare geben abweichende Regeln. S. auch NpvU 1V:167,5-
8; 168,6-8; vgl. Verf., Unters. pp.206f.

127 J.F. SPROCKHOFF, ,,Die feindlichen Toten und der befriedende Tote, in: G. Stephenson
(Hrsg.), Leben und Tod in den Religionen, Darmstadt 11980 (21985), p.273; dort
(pp. 263-284) auch einiges zum Folgenden.

128 Vgl. YDhPr I Kap.1; II pp.55f.

129 S. bes. H. LUDERS, op.c. (wie Anm. 53) I pp.28ff.

130 Vaikhanasasmartasiitram, Translated, Calcutta 1929, p.205.
131 Vgl. PWIV 1177-78; pw IV 196a-b s. vv.



474 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

alte Vorstellung von der ,Rede, die man aussendet“ (prd vacam isyati) und
~die wie ein Bote wandelt* (diité na carad vak)132. Dazu figt sich die
Absicht, dass der Inhalt der Aussendung in abgestufter Tonstiarke zu den
drei Rdumen Erde, Zwischenreich, Himmel ausgesandt werden soll. Diese
Absicht findet sich in der AruniU noch nicht artikuliert, sondern erst mit der
Aufnahme des re-interpretierten Fachausdruckes ,,Praisa“. Das stiitzt
unseren Bedeutungsansatz weiter. Hinzu kommt, was auch in anderen alten
Entsagungsritualen von Wichtigkeit ist, dass die klassische Trennung der
Funktionen zwischen Opferherrn und agierenden Priestern hier in der
einzigen dramatis persona wieder aufgehoben ist. Daraus folgt notwendig,
dass die alte Opferterminologie, sofern sie iibernommen wird, neu zu inter-
pretieren ist!33. Nicht dem altindischen Ritualisten, sondern nur uns Nach-
kommenden gibt die Verwendung des Ausdrucks praisa Probleme auf.

Hat der ,,Entsager*, wie wir ihn fortan auch rechtméssig nennen diirfen,
mit diesem Praisa seine gianzliche Unabhingigkeit — modern gesprochen:
Souverdnitdt und Individualitit zugleich — gefunden und verkiindet, kann er
sich aus eben derselben in véllig neuer Weise der Welt zuwenden!34.
Folgen wir der AruniU, so geschieht dies auch. Die gingige Auffassung von
‘indischer Weltentsagung’ iibersieht diesen Zug zumeist; sie identifiziert in
der Regel ,.Entsagung® mit ,,Verneinung* der Welt. Dies ist schon dem
Ausgangspunkt der AruniU (s.0. S. 457) fremd.

4. abhayam sarvabhiitebhyo ['] mattah sarvam pravartate, heisst es
AruniU IV:9,5. Dies ist ein ordentlicher Halb-Vers (Halb-Sloka), was bisher
tibersehen worden ist. Wo er sonst auftaucht, ist er zweifellos von hier iiber-
nommen!35,

wFurchtlosigkeit [sei] allen Wesen!“ Schon dieser erste Teil, in der
Kathasruti anders formuliert!36, ist als Versfuss (oder Pada) in anderen

132 Rgveda 1X,12,6a (u.6.); 1,173,3d. Vgl. H. LUDERS, op.c., II pp.433f. Anders
J. GONDA, The vision of the Vedic poets, The Hague 1963, pp.175f.

133 Dazu liessen sich viele Beispiele anfiihren.

134 Die erst im Mittelalter géngige, seit Vidyaranyas Jivanmuktiviveka popularisierte
Unterscheidung zwischen einem, der entsagt, um erlésende Erkenntnis zu erlangen
(sog. vividisusamnyasin), und dem, der wegen erlangter Erkenntnis entsagt (vidvat-
samnyasin), kann nicht schon in unsere Up. hineingetragen werden.

135 NpvU 1V:167,8-9; PhpU p.282,1 und spiiter.
136 Verf,, in: AS XLIII p.155 (vor der Weihe).



ARUNI-UPANISAD 475

Upanisads nicht erkannt worden!37. Er begegnet auch in Versen, die der
Prosa von Dharmastitras als Zitate eingelegt sind!38, und héufig in den
Epen!39. Ganz anders verhilt es sich mit dem zweiten Versfuss: ,,Aus mir
geht alles hervor.” Diese machtvolle Bekundung, welche die vorherige Aus-
sage nicht nur erkldren, sondern wohl auch begriinden soll, kennen wir sonst
— ist mir Wesentliches nicht entgangen — einzig als Aussage des sich in der
Gestalt des Krsna dem Arjuna offenbarenden ,,Erhabenen® in der Bhagavad-
gitd (X,8b)!40. In diese Sphire, die Welt und gewdhnliches Leben trans-
zendiert, gehort sie auch — als letzte Konsequenz des Praisa-Spruches!4!.
,,und (unmittelbar nach dem Praisa-Spruch) giesst er [mit den Worten]
‘Furchtlosigkeit [gehe] von mir aus fiir alle Wesen!’ eine volle Handvoll
Wasser aus,* sagt das BaudhDhS. Diese Ausgiessung von Wasser, das
natiirlich auf die Erde ,fir alle Wesen* fliesst, ist auch in der Folgezeit
immer mit dem Spruch verkniipft. Ja, auch sofern auf die Worte verzichtet
wird, bedeutet sie zugleich expressis verbis das, was spaterhin mit dem
Fachausdruck abhayadana bezeichnet wird. Diesen als ,,promise of safety®,
e dire de la paix“ o.4. wiederzugeben!42, verfehlt Wort und Bedeutung.
Schon LUDERS bemerkt, ohne unsere Texte zu erwdhnen: ,,Nur eine Abart
der Schenkungszeremonie ist es, wie der Name zeigt, wenn Schutz-
flehenden dadurch Sicherheit gewéhrt wird, dass man Wasser in die Hand
nimmt und es auf das Haupt des Bittenden giesst. Diese Zeremonie heisst
abhayadana, ‘das Schenken von Furchtlosigkeit>!43. Man ist wohlberaten,

137 PhpU p.281,7-8 (mit Zusatz svaha); PranagnihotraU 22c (éd. J. Varenne, Paris
1960, p.106, mit der Bemerkung ,,sans parallele“[?]) mit der Fortsetzung na me
bhitih kada ca na. Nur dies und Baudh. sind in Ved.Conc. p.89b gebucht.

138 BaudhDhS 11,10,17,30(a); VasisthaDhS X,2(a); fast wortlich NpvU V:183,4 =
MBh XI1,185,4; in Unters. p.349 zur Stelle zu erginzen; auch VasisthaDhS X,3(a);
ferner BaudhGrhyasesasiitra IV,16,4, das gesonderter Untersuchung bedarf.

139 MBh 1X,49,58¢; XI1,39,40c.41c; 213,14a; 236,27a; 237,17a; 254,25¢ (vgl.30c);
261,32a; 269,20a; 287,5¢c; XIII,58,3a; 117,22a; XIV,46,18a; noch hiufiger in der
SR des Epos. Ramayana VI1,12,20c (Vulgata: VI,18,33c).

140 Von dort aber nicht iibernommen; zur Ubersetzung im Kontext der AruniU s.u.
Anm. 240.

141 Zum Folgenden vgl. Verf., op.c. (wie Anm.127), bes. pp.274-277.

142 Vgl. z.B. G. BUHLER, in: SBE 11, 1879, pp.65, 262; XIV, 1882, pp.46, 277; XXV,
1886, pp.167, 205, 248; J. GONDA, in: NVMEN 25, 1978, p.190; DEGRACES-FAHD
pp-196, 231; jetzt auch P. OLIVELLE pp.95f., 118.

143 H. LUDERS, op.c. (wie Anm. 53), I p.32; vgl. II p.669.



476 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

es philologisch dabei zu belassen. Handelte es sich um ein ,,Versprechen*
(vac-), so wiirden die Texte entsprechende Wortwahl treffen, wie es sehr
wohl in besonderen Zusammenhidngen geschieht; zwischen ‘Zusage’ und
‘Schenken’ wird durchaus unterschieden. Es ist weiterhin nicht verwunderlich,
dass man auch hier den Akt mit einem Ausdruck aus der alten Opfer-
terminologie bezeichnet, neben dana ,,Schenken* die daksina ,,das Geschenk
(bei einem Opfer)* stellt, also von abhayadaksina spricht!44. Der Inhalt des
Geschenkes, nl. die Furchtlosigkeit nimmt ihm vorab bereits die Gefahr, die
jeder Gabe innewohnt!45. abhaya ,,Abwesenheit von Furcht* auf ,,Sicher-
heit* 0.4. zu reduzieren, bedeutet iiberdies eine verfehlte Beschriinkung!46;
denn seit alter Zeit ist abhaya Chiffre fiir das Absolute, das brahman!47.
Dass der Entsager sich mit diesem eins weiss, heisst es in der AruniU
(II:7,4) ausdriicklich. Furcht riihrt doch nur von einem Zweiten her (dvitiyad
vai bhayam bhavati, SB XIV 4,3,2), wird einfach festgestellt. Dieses Zweite
kann, je nach Gesichtspunkt, ein Rivale sein, ein Gegner, ein Feind, ein
Fremder oder ganz schlicht etwas Anderes. Von Schutzflehenden (s.0.) ist
freilich hier keine Rede. Wir haben daher sein Geschenk als spontane
souverdne Setzung bzw. Stiftung zu begreifen. Dass man nur schenken
kann, was man ist oder hat, ist im Grunde eine banale Feststellung; und dass
dem, der Furchtlosigkeit schenkt, auch keine ,,Furcht* (bhaya) droht, ist ein
in den Texten viel erdrterter Zusammenhang!4®. Auf diesen wie auf die
besonders komplexe soziologische und religionsphilosophische Problematik
dieses Aktes kann hier nicht eingegangen werden. Ich mochte nur auf
folgende Aspekte hinweisen:

(a) Das Abhayadana ist kein Versprechen, sondern eine ganz konkrete
Gabe. (b) Es ist zugleich das letzte Geschenk des Entsagers; hinfort gilt,
dass er nichts mehr gibt, wie schon die Kathasruti (III:41,2) bekundet. Die
AruniU erwihnt dazu nichts. (c) Es wirkt wie jedes Geschenk auf ihn zuriick

144 Z.B. VasisthaDhS X,1; Laghu-Visnusmrti 1V,2; MBh XI1,237,26; Manusmrti
1V,247.

145 J.C. HEESTERMAN, in: IIJ 3, 1959, pp.241-258, bes. p.243, und in: WZKS VIII,
1964, p.9.

146 In der Isolation mag es ‘Sicherheit’ geben, doch keine ‘Furchtlosigkeit’.

147 Vgl. z.B. BAU IV,2,4; TaittiriyaU II,7; KathaU 1,12; s. Verf,, in: WZKS VI, 1962,
pp.159fF,, bes. pp.162£,, 167.

148 Vgl. Anm. 137. Wahrscheinlich nicht einmal spezifisch Indisches. ,,Frieden kannst
du nur haben, wenn du ihn gibst,” sagt Marie v. EBNER-ESCHENBACH.



ARUNI-UPANISAD 477

und ist somit eine Grundlage dafiir, dass ihm der Unterhalt seines leib-
lichen Lebens durch Almosen gewihrt wird. Dies erwihnt die AruniU aus-
driicklich. (d) Es ist weiter zugleich ein Eid, den der Entsager in der ahimsa,
dem ,,Nicht-Verletzen“ von Lebewesen im Verlaufe seines Wandels erfiillt;
auch davon spricht die AruniU. (¢) Wird es in der Rechtsliteratur als
Tugend und Aufgabe von Herrschenden, d.h. des Konigs, proklamiert, so ist
es hier auch die Bekundung einer Macht. Diese ist dem Entsager freilich
nicht von anderen zugesprochen, sondern er hat sie aus eigenem totalen
Verzicht erlangt, so dass er neue Ordnung schaffen kann. Dies symbolisiert
der letzte in unserer Upanisad skizzierte Akt. :

5. Nach dem BaudhDhS ,nimmt“ der Entsager mit dem Spruch ,,‘[Du
bist mein] Freund, beschiitze mich!’ den Stab an sich“!4%. Das ist danda-
grahana ,,das Ergreifen des Stabes*. Der sehr viel ausfiihrlichere Spruch der
AruniU bezeichnet den Stab als den Vajral50, die Wurfwaffe des Gottes
Indra, mit der dieser den Kobra-Dimonen Vrtral3! erschlagen hat, und
beschwort in einem besonderen Zusatz den Stab als sarma ,,Schirm* vor
andringendem Ubel. Das klingt sehr martialisch und fiigt sich anscheinend
iiberhaupt nicht zu einem Manne, der gerade Furchtlosigkeit mit seinem
Spruch geschenkt hat. Entsprechend winden sich die Kommentatoren!52,
Die Diskrepanz zwischen beiden Spriichen ist bisher unaufgelost. Auch ist
zu beachten, dass die Spriiche, die sonst das Ergreifen eines Stabes, z.B. das
des Veda-Schiilers!53, zu begleiten pflegen, anders lauten; jener Stab ist in

149 Nach einigen Hss. nimmt er ,,Stibe“. Das spitere VaikhDhS II,8,1, welches von
einem Dreistab (trtdanda) spricht, verlangt die Rezitation von drei Spriichen, deren
letzter derselbe wie bei Baudh, ist. — Uber ,,The symbolism of the renouncer’s
staff* s. P. OLIVELLE, Renunc. 1 pp.37ff.

150 Frither durch ,,.Donnerkeil” (KEWA III 126), jetzt gewohnlich durch ,Keule*
iibersetzt. Hierzu s. W. RAuU, Metalle und Metallgerdte im vedischen Indien,
Wiesbaden 1974, pp. 5f., 37-46, 62f.; Ders., in: Orbis 25, 1976, pp.356-358;
B. SCHLERATH, in: Orbis 24, 1975, pp.493-518, und 26, 1977, pp.133f,; T.K. DAs
GUPTA, Der Vajra, eine vedische Waffe, Wiesbaden 1975.

151 ,,Widerstand, Abwehr* (KEWA III 247, 795); s. dazu H.P. SCHMIDT, in: Zeitschrift
Jiir Vergl. Sprachforschung 78, 1963, pp.296-304.

152 Der Rohrstock besorge die Zdhmung boser Menschen und diene also dazu, sich
Kiihen(!), Schlangen und Anfeindungen in dieser Welt zur Wehr zu setzen, Sanka
rananda und Narayana zur Up.-Stelle.

153 Vgl. J. GONDA, Selected Studies IV, Leiden 1975, pp.160-170.



478 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

der Regel auch aus anderem Holze. Mir will scheinen, man komme dem
Zusammenhang eher bei, wenn man den Blick von den Spiteren abwendet
und dlteres vedisches Schrifttum stirker beachtet.

Zunichst ist wiederum ein Hinweis auf die ,,Weihe* (diksa@) zum
Somaopfer angebracht. Wenn der Priester dem ,,Geweihten* (diksita) den
Stab iibergibt, so bezeichnet er ihn ausdriicklich als Vajra zur Vertreibung
der Diamonen!34. Das ist vom Ritual her hier wohl einschligig. Freilich sind
die dort im iibrigen bei der Uberreichung des Stabes verwandten Formeln
andere. Auch in einem anderen Ritual, im samavartana, der sog. ,,Heim-
kehr*“ des Schiilers nach vollendetem Vedastudium, wird dem ‘Abitu-
rienten’ ein neuer Stab, und zwar aus Bambus, iibergeben. Er ergreift ihn
mit unterschiedlich formulierter Bitte, z.B.: ,,Vor allen Machten des
Verderbens schiitze mich von allen Seiten!“135. Auch hier wird der Stab
gelegentlich als Vajra bezeichnet, und die Anspielung auf dessen gottlichen
Tréger ist uniibersehbar: ,,Schlage alle Feindesscharen ringsum wie der
Schitzespender (maghavan d.i. Indra)!“, wird er angesprochen!>®, Es ist
also nichts Ungewdhnliches, den Stab als Indras Waffe zu beschwdren.
Aber darf er deswegen der Selbstverteidigung dienen (Anm. 152), wenn ithn
die Hand des Asketen umgreift?

Der Spruch der AruniU besteht aus mehreren Einzelteilen, die von ihr
erstmals und fiir Spétere giiltig komponiert worden sind. Ich habe versucht,
die Quellen der einzelnen Spruchglieder noch weiter zu ermitteln!57.
Vertieft man sich in deren Kontext, d.h. in ihren ‘Sitz im Leben’, so lassen
sich die Widerspriiche nicht nur 16sen; vielmehr erscheint der Akt der
,»,Stab-Ergreifung* als durchaus schliissige Folge aus dem ,,Schenken der
Furchtlosigkeit“. Ich beschridnke mich auf einige Hinweise. Der Gebrauch
der Spriiche ist bezeugt z.T. zwar im grossen Ritual der Errichtung des
,Hochaltars“, vornehmlich aber bei mehreren Gelegenheiten im Verlaufe
der sog. ,,Konigsweihe* (r@jasitya) und, merkwiirdig genug, in der Schilderung

154 SB I11,2,1,32: viraksastayai (auch 2,1,13; 111,1,3,13; zur Ubersetzung s. J. EGGELING,
in: SBE XXVI, 1885, p.15 n.3); vgl. 111,7,1,26; 7,2,2.

155 ParaskaraGS 11,6,31; dhnlich AévalayanaGS II1,8,20; vgl. GobhilaGS 1V,9,17;
I11,4,27 (= KhadiraGS 111,1,24); KathakaGS III,11 (= L,3,11); SankhayanaGS$
IIL1,11 u.6.

156 Hiranyakes$iGS 1,3,11,7-8; vgl. VaikhGS II,15 (mit Korrekturen von W. CALAND,
op.c. wie Anm. 130, pp.61f.).

157 Verf., Unters. p.315 zu AruniU 1V:9,5-10,1; Genaueres s.u. Anmm. 241-245.



ARUNI-UPANISAD 479

des oben erwdhnten Samavartana. Diese sog. ,,Heimkehr* gilt iiblicherweise
als Gegenstiick zur ,.Einfihrung* (upanayana; s.0.) des Schiilers durch den
Lehrer, ist aber offensichtlich erst sekundidr dem hiuslichen Ritual integriert
worden. J.C. HEESTERMAN hat dies ldngst verdeutlicht; ihm auch verdanken
wir die Deutung der Spriiche im Rahmen der Konigsweihel8. In jenem
Samavartana-Ritual finden wir, wenigstens nach einer Tradition, die Einzel-
spriiche gehiuft. Dabei wird der Stab aus Bambus (vainava; wie AruniU
IV:10,2) ,hoch liber dem Haupt dreimal® im Uhrzeigersinn im Kreise
geschwungen!5%. Zwar haben die Spriiche ihren Platz in ‘rites de passage’,
so dass man ihre Komposition in der AruniU nicht als willkiirlich abtun
kann; doch der Leitgedanke einer Verwandlung und Neugeburt, der mit
jenen Riten einherzugehen pflegt, tritt hier hinter dem des Beschiitzens und
Stirkens zuriick. Nur im Gefolge der AruniU und im Mantra-Handbuch der
Apastambins wird der Stab als Schirm (§arma) beschworen!60, Mit der Er-
greifung des Stabes wichst dem Entsager, der sich zuvor mit dem Geschenk
der Furchtlosigkeit ‘verausgabt’ hat, neue Macht zu. Der Stab ist nur deren
Symbol. Damit auch, so scheint mir, wird verstéindlich, dass die AruniU den
Entsager schliesslich als ,,Helden* (s@ra; V:12,1) preist. Hier wird der
‘fiirstliche’ Aspekt eines Samnyasin angedeutet, der in der Literatur noch
kaum sonst entdeckt worden ist. ,,Zur Herrschaft gelangt, wer Furchtlosig-
keit schenkt®, formuliert die Manusmrti (aisvaryam abhayapradah, 1V,232b)
eine sicherlich alte Vorstellung.

6. Es gibt keinen tragfihigen Anhaltspunkt dafiir, dass das Ritual der
AruniU, so skizzenhaft es vorliegt, dem Upanayana-Ritual, wie es das
altindische Hausritual iiberliefert, nachgebildet worden ist. Spétere, die den
Samnyasa verstehen als einen Eintritt in einen Orden oder nur in den
Umkreis eines Lehrers, um in dessen Ndhe das ‘hohere Wissen’ zu
gewinnen, wollen dies wohl so sehen; sie rezipieren und interpretieren die
AruniU auch in diesem Sinne als ein Initiationsritual (vgl. Anm.134). Dies

158 J.C. HEESTERMAN, op.c. (wie Anm. 119), pp.63ff., 101 (vgl. p.188), 1271f., 136,
141f., 150ff.; Ders., ,,The return of the Veda scholar (samavartana)®, in: J.C.
HEESTERMAN et al. (eds.), Pratidanam, The Hague 1968, pp.436-447.

159 Hiranyake$iGS (wie Anm. 156). ApastambaGS V,12,11 wird dies nicht deutlich,
obschon nur dort die Mantras von ApMP 11,9,5 vorgesehen sind. Der Stab ist hier
(s. Anm. 155) durchgéngig aus Bambus.

160 s$arma in der Formel ist hier nicht als ,,Bedeckung® des Embryo zu verstehen wie
in den anderen Weiheritualen.



480 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

wird der Upanisad als einem Dokument dlterer Zeit nicht gerecht. Viel
greifbarer sind die Muster, die die grossen Srauta-Opferrituale, die Weihe
des Konigs oder des Soma-Opferers liefern. Dies ist hier nicht zu verfolgen;
es tliberrascht nicht. Ich bescheide mich mit dem Hinweis, dass auch andere
sog. Entsagungsrituale dltester Zeit von dem Manne ausgehen, der mehrere
»Feuer angelegt hat (ahitagni), wie sie fiir die grossen Opfer erforderlich
sind. Das bestirkt mich in der Annahme, dass Aruni ein solcher Ahitagni
war (5.0. S.457). Es bestitigt jedenfalls weiterhin, dass dieser Samnyasa
kein ‘heterodoxes’ Element der indischen Religionsgeschichte ist!6!. Das
brennende Verlangen, vom Ritual (karmani) loszukommen, kann nur auf
rituellem Wege befriedigt werden; hier haben wir dasselbe Paradox wie in
LSaU und Kth$, doch es wird ein ganz anderer Weg begangen. Der nach
Freiheit Strebende ist hier der einzig Handelnde. Von einem Priester (rtvij)
oder einem Lehrer (@carya; guru), einem Helfer oder Mittler ist mit keinem
Wort die Rede. Als Zeugen gelten nur die drei Rdume. Geschildert wird hier
also eine durch den Entsager selbst an sich vollzogene Weihe. Eine solche
‘Selbst-Ordination’ ist bekanntlich bei Jainas und Buddhisten nicht nur
uniiblich, sondern strikt untersagt. Insofern ist das keineswegs isolierte
Zeugnis der AruniU ein spezifisch brahmanistisches.

VI. Vom asketischen Wandel

Dass der Art und Weise, in der einer sich von allem lossagt, auch jene korres-
pondiert, in der er sein weiteres Leben fristet, mag uns als in sich schliissige
Notwendigkeit erscheinen. Diese wird freilich in den Texten nicht immer
deutlich. Nach dem nérdlichen Sondergut der LSaU spielt sich das Sam-
nyasin-‘Leben’, sein acara ,,Wandel“, zwischen seiner im Feuer rituell began-
genen Entkorperlichung und dem wirklichen Zerfall seines sichtbaren Leibes
ab162, Diesen Grundgedanken finden wir auch in der Kth$, doch eigenartig
durchgefiihrt!63, Daneben begegnen in der Kth§ Verméchtnis-Zeremonien,
durch die ein alter Vater vollige Unabhéingigkeit gewinnt, und Rituale, die
auf den ‘Ausstieg’ aus den Zwingen des Rituals abheben164. Das letzt-
genannte scheint der dominierende Gesichtspunkt in der AruniU zu sein.

161 S. hierzu jetzt J. BRONKHORST, op.c. (wie Anm. 47) ausfiihrlich.

162 Verf., Unters. pp.30ff., bes. pp.52-66.

163 Verf,, op.c., pp.67ff., und in: AS XLIII p.142, pp.147f.

164 Verf., in: AS XLIII pp.148f., 151f.; vgl. Die Alten pp.386fY.; Resignation pp.235ff.



ARUNI-UPANISAD 481

1. Der angehende Entsager hat sein Ritual in génzlicher Nacktheit
vollzogen!93. Erst danach versieht er sich mit einem Lendenschurz. Man
mag darin eine Konzession an das sog. gesellschaftliche Umfeld sehen; es
ist die einzige. Weiter tragt er einen Stab aus Bambusrohr (vairava). Ein
»Bambustriger” (maskarin) galt dem Grammatiker Panini als ,,Herum-
ziehender* (parivrajaka; VI1,1,154). Der Stab mag bestimmten Zwecken
dienen. Sein Aufsetzen ldsst das Nahen des Entsagers vernehmen; andere
kdnnen sich auf Almosengeben vorbereiten. Mehr ‘Zweck’ ist dem Stab
kaum zu unterlegen. Er ist wesentlich Symbol.

2. Kaum etwas ist in Indien seit alter Zeit so sehr mit Regeln iiber-
zogen wie Nahrung und deren Beschaffung. Nach der Art und Weise, und
wieviel man was an Unterhalt fiir den Fortbestand des Korpers annehmen
oder einsammeln darf, werden schon friih asketische Lebensweisen klassifi-
ziert. Gewohnliche keusch Lebende haben nach der AruniU ein Almosen-
gefdss aus Ton, Holz oder einer Flaschengurke. Dies bedeutet, dass sie a)
die Nahrung nicht sofort an Ort und Stelle verzehren miissen und b) auch
mehr annehmen konnen, als sie fiir den Augenblick brauchen, d.h. soweit
das Gefdss Almosen fasst, ist ihnen entsprechend ‘Vorrat’ zu halten
méglich. Die von der AruniU gefeierten Asketen hingegen haben keine
Almosenschale, sondern gehen mit dem Bauch oder — und dieses ,,oder* ist
durchaus zweifelhaft iiberliefert — mit der Hand als Geféss in die dorfliche
Niederlassung, um dort stumm196 Nahrung zu erbetteln. Gelten die vorge-
nannten Leitgedanken, so ldsst der Asket sich im einen Falle nur den Magen
filllen und geht ‘mit leeren Hinden’ davon; im andern Falle erhilt er ‘eine
Handvoll’ Nahrung, die er nicht in Gegenwart des Gebers verzehren muss.
So liesse sich dieses schlicht verstehen. P. OLIVELLE hingegen konstatiert:
,»An ascetic who uses his stomach as a bowl (udarapatrin) uses his mouth to
gather food that is thrown on the ground by the donor*“167, Fiir diese aparte

165 Vgl. SCHRADER p.375 zu p.10,2. Das Wort nagna ,,nackt* wird geflissentlich
umgangen,; s. Verf., Unters. p.207 n.33 und p.180b s.v. Nacktheit.

166 YDhPr I Kap.57, 59-62 behauptet mit Verweis auf die Arunisruti Gegenteiliges.

167 P. OLIVELLE p.118 n.14 (vgl. p.199 n.61; p.105) nur mit Verweis auf MBh 1,86,17:
~,Like a cow, the sage always seeks food with his mouth (s. SPROCKHOFF, Unters.
p.349 zu NpvU V:182,6-7, und Aranyaka B pp.36ff.,, bes. p.39). Die Art der
Almoseniibergabe wird dort nicht beschrieben. udarapatrin ist vedisch nicht
belegt; sonst nur udarapatrah, Kth§ I11:40,7; °patrena, JabalaU VI,70,5-6 (und
Parallelen).



482 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

Art, Almosen zu iibergeben, sind mir keine vedischen Belege bekannt.
Spitere Upanisads unterscheiden Almosenbettel ,,nach Bienenart“ (madhu-
karena oder madhukaravrttya) von solchem ,,nach Kuhart“ (govrttya) und
fligen bildkriftig ,.die Lebensweise der Schlange* (ajagaravrttih) dazu. Ich
habe versucht, diese Bettelformen zu beschreiben und in ihrer Bildhaftigkeit
zu deutenl68; dass manche diese nicht metaphorisch begreifen, sondern
buchstiblich als Praxis ausmalen, ist bekannt. OLIVELLE identifiziert die
Aussage der AruniU ohne Zoégern mit der ‘Kuh-Art’ und erinnert iiberdies
an die Praxis eines ,,cow-vow (govrata)“16%. Ich vermag diese sichere
Bestimmtheit nicht zu teilen.

Im Ritual des sog. Gosava, einer eintdgigen Somafeier, soll der gesalbte
Opferveranstalter eine bestimmte Zeit lang das Geliibde des Viehs befolgen
(pasuvrato bhavati) oder leben wie die Kuh (gaur evam iva). Dabei heisst
es: ,,sich niederbiickend schliirfe er Wasser, sich niederbiickend reisse er
(mit dem Munde) Gras ab*179, Solche Unzweideutigkeit ist weder in dlteren
Samnyasa-Upanisads noch in kanonisiertem Rechtsschrifttum zu finden;
beiden Textsorten ist im gegebenen Zusammenhang ein ,.,cow-vow* unbe-
kannt. Es ist nicht in Abrede zu stellen, dass asketische Motive von Weltekel
und Leibesfeindschaft sich auch in absonderlichen Ubungen manifestieren;
doch die AruniU gibt uns dafiir nicht den geringsten Anhaltspunkt, sie aus
der Sicht von puranischen oder epischen Episoden deuten zu sollen.

3. Uber den sonstigen Alltag des Entsagers wird wenig gesagt. An die
Stelle der Andacht (samdhya) zur Zeit der Dimmerung, wenn andere
Fromme unter besonderen Riten die Sonne ehren und Gebet murmeln, tritt
die Versenkung in den Atman, das hochste Selbst. Wihrend die ilteste Zeit
nur zwei ,,Dimmerungen (samdhye, samdhyayoh) kennt, heisst es hier
erstmals und einmalig trisamdhyadau. Dabei ist an die Verbindung (samdhi)
von Tag und Nacht und von zu- und abnehmendem Licht gedacht, so dass,

168 Unters., bes. pp.126ff. mit Belegen; vgl. P. OLIVELLE pp.104f.

169 P. OLIVELLE p.110 mit Verweis auf MBh V,97,14 und anderen Vergleichen aus der
Tierwelt. MBh V,97,13 ist von govratino viprah die Rede, in Vers 14 findet sich
zu go-vrata die Var. go-vrtti. XI11,72,30 nennt govrati gonukampakah (s. schon
PW 11 817 s.v.). Entsprechendes zur ‘Lebensweise der Schlange’, und wie diese
sich von ‘Kuhart’ anders denn bloss metaphorisch unterscheidet, wiisste man gern.

170 W. CALAND, Das Jaiminiya Brahmana in Auswahl, Amsterdam 1919, no 135.
Einzelheiten bei K. MYLIUS, ,,Der Gosava“, in: Archiv orientdlni 44, 1976, pp.
43-53. Zum Text s. jetzt G. EHLERS, Emendationen zum Jaiminiya-Brahmana
(Zweites Buch), Bonn 1988, p.26 zu 113.



ARUNI-UPANISAD 483

kunstvoll, wieder eine Dreizahl gewonnen wird. Der Zusatz adau ,,zu
Beginn* deutet auf das hin, was die Meteorologen im Unterschied zur
»astronomischen® die ,biirgerliche Ddmmerung zu nennen pflegen, d.h.
wenn man schon bzw. noch ,,im Freien lesen kann“171. Die dritte Zeit ist
jene, zu der die Sonne in den ,Mittag* eintritt. Dann soll der Entsager
schweigend, d.h. ohne die sonst iibliche Hersagung der Gayatri ein Bad
nehmen. Daraus diirfen wir folgern, dass der stindig — und zwar einsam! —
Herumziehende bei aller Freiziigigkeit im Raume sich nicht zu weit von
einem Gewisser entfernen soll. Sein Herumziehen muss er in der Regenzeit
unterbrechen, die alter Auffassung folgend vier Monate umfasst; doch wird
hier schon eine Begrenzung auf zwei Monate als Alternative benannt. Dann
muss er an einer Stelle bleiben, um die Schddigung des unter dem Regen zu
ungeheurer Fiille erwachten Lebens in der Natur zu vermeiden!72, Dies ist
die andere Begrenzung seiner Freiziigigkeit. Als Nachtlager dient ihm der
nackte Erdboden. Dauersiedlung sucht er nur zum Almosenbettel auf.
Keuschheit, nichts Lebendiges zu schidigen, nichts weiter {iber das hinaus,
was er am Leibe hat, anzunehmen und Wahrhaftigkeit soll er strikt beachten.
Diese vier Ideale wie auch die hehre Gesinnung, die er bezeugen soll, sind
keine Eigentiimlichkeiten brahmanistischer Entsagung. Auf einige von
diesen sei hier wenigstens verwiesen; sie griinden im wesentlichen im oben
geschilderten Ritual und seien beschriankt auf Aussagen unseres Textes.

4. Das Abhayadana, praktiziert in der Ahimsi (s.0. S.476), ist die
Grundlegung dafiir, dass dem Entsager — einem Fremden! — das Betreten der
dorflichen Siedlung méglich ist, und es wird ihm beantwortet durch gewéhrtes
Almosen. Indem er das Almosen verzehrt, bringt er an derselben Stitte,
wohin er das Feuer génzlich hat aufsteigen lassen, in seinem ,.Bauch* (udara-,
I1:6,1 [s.0. S.467f.] und V:11,3 [vgl. Anm.167]), dem Agni tégliches Opfer
dar, bleibt also auch in der Sicht einer brahmanischen Orthodoxie ein
vollgiiltiger Opferer. Entsprechendes gilt, wie oben (S.471) aufgezeigt, fiir
die Bewahrung (assumptio, nicht: consumptio) der Gayatri.

5. An die Stelle tdglicher Veda-Rezitation tritt die ausschliessliche
Zuwendung zu den geheimsten Uberlieferungen. Diese werden hier als
aranyaka und upanisad umschrieben. Diese knappe Bemerkung der AruniU

171 G. DIETZE, Einfiihrung in die Optik der Atmosphdre, Leipzig 1957.

172 Allgemein zu dieser Regenzeit-Regelung s. J.F. SPROCKHOFF, Religidse Lebens-
formen und Gestalt der Lebensrdume, in: NVMEN 11, 1964, pp.85-146, bes.
pp.135ff. (mit Lit.).



484 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

ist notorisch als die einzige ‘vedische Autoritdt’ beansprucht worden fiir
die jahrzehntelang geltende communis opinio ,,von der Bestimmung der
Aranyakatexte fiir das Lebensstadium (a@srama) der Waldeinsiedler, welche
H. OLDENBERG schon 1915 zu den ,,.Legenden“ zihlte!73. Sie hat, besonders
in Indien und im allgemeinen Bewusstsein, noch immer prominente Anhénger,
widerspricht aber klar dem Wortlaut unseres Textes: Es ist (I:7,1-3) keine
Rede davon, a) dass das Aranyaka dazu bestimmt sei, von Asketen studiert
zu werden, noch b) dass die Aranyakas fiir die Eremiten geschaffen worden
sind, noch gar ¢) dass der Vanaprastha das Aranyaka studieren soll. Die
Problematik ist komplex, und es ist wohl meine Schuld, sie nicht hin-
reichend entwirrt zu haben, wenn mit Bezug auf mich noch jiingst aranyaka
als ,,Waldsiedlerlehre“ wiedergegeben worden ist!74. Eine knappe Klar-
stellung ist daher hier vonndten. Sie betrifft zum einen die Personen, die als
Wald(ein)siedler bezeichnet werden, zum andern die als Aranyaka benannte
Textschicht, welche in der dltesten Zeit, wie hier, durchaus nicht streng von
einer Upanisad gesondert wird!7>.

Alle altindischen Ausdriicke fiir Waldsiedler!7¢ sind, sprachlich
gesehen, Ableitungen von vana ,,Wald“; in der Nidhe von Siedlung gelegen,
ist es mitunter als ,,Hain“ zu verstehen. Vana ist der Bereich ohne jedes
Tabu. Dagegen bezeichnet aranya die Eindde, Wildnis, die Fremde. Es ist
notorisch seit alters her das Gegenteil von Zuhause. Was dem Siedlungs-
fernen und -feindlichen zugehort, ist mithin aranya[ka)]. Etymologisch wird
arana ,.fremd, fern“ zum deutschen ‘Elend’ gestellt. Bestimmte Lehren und
Rituale werden wegen ihres magisch-gefihrlichen Inhaltes bahir gramat
»ausserhalb der Siedlung“ aranye ,,in der Eindde*, nicht vane ,,im Walde*
iibermittelt. Der Unterricht darin erfolgt durch einen Hausvater, nicht
durch Waldsiedler, und gehdrt — wiederum um seines geheimnisvollen
Charakters willen von besonderen rituellen Vor- und Nachsorgemass-
nahmen umrahmt und zeitlich von anderem Lehrpensum durch eine Pause
abgetrennt — in das sog. Lebensstadium des Brahmacarin. Allerdings gibt es

173 H. OLDENBERG, Kleine Schriften, hrsg. v. K.L. Janert, Wiesbaden 1967, pp.419-
428. Danach der Titel meiner Aufsitze Aranyaka (A B C); s. auch W. CALAND,
Kleine Schriften, hrsg.v. M. Witzel, Stuttgart 1990, p.675 (= Rez. von 1927).

174 EWAia 1 (1987) 107.
175 P. THIEME, Upanischaden, Stuttgart 1966, pp.90f.

176 Von vaikhanasa als einem ‘Nachfolger des Vikhanas’, der im Walde (vane) lebt,
ist hier natiirlich abzusehen.



ARUNI-UPANISAD 485

auch ‘Aranyaka’-Lehren, die ein Hausvater einem anderen mitteilt; be-
riihmtestes Beispiel ist das Geheimnis vom Handeln, das die Wiedergeburt
bestimmt, die sog. Karman-Lehrel77.

Aranyaka als Text-Korpus ist also ein ,,Eindd- oder Wildnis-Text*,
kein ,,Waldbuch“. Als diese ‘Textsorte’ in der indischen Literatur- und Reli-
gionsgeschichte konzipiert wurde, war der Waldsiedler und auch sein
‘Lebensstadium’ noch gar nicht entdeckt, geschweige denn als Einrichtung
unter den Asramas etabliert. In der gesamten Literatur, die als ,,Aranyaka“
bezeichnet wird, kommt nirgends ein ,,Waldsiedler zu Worte. Auch ist er
nicht einmal zunéchst ein allein lebender Wald-Einsiedler; als solcher taucht
er nur gelegentlich auf. Das Waldsiedlerstadium ist, historisch betrachtet,
das jiingste und erst bei der Systematisierung dieser Lebensstufenfolge als
dritter A§rama fixiert worden. Den Vanaprastha mit den Aranyakas in
urspriinglichen Zusammenhang zu bringen, verwehrt philologische Uber-
legung ebenso wie historische.

Wo fiir eine besondere Lehre ein besonderer Raum gefordert ist, unter-
sagt derselbe besondere Raum auch gewisse Ausserungen und gebietet ent-
sprechende Verhaltensweisen. Selbst das Wenige, das die AruniU dazu sagt,
deutet auf ein Leben in der Eindde oder Wildnis. Worin der Asket sich der
AruniU zufolge vertiefen soll, sind die Lehren, die er in jungen Jahren als
fortgeschrittener Vedaschiiler und spiterhin bei Belehrungen ‘in der Eindde’
erfahren hat. Aus dem Text und der hier skizzierten Inhaltsanalyse ergibt
sich mithin, dass die Verweisung auf das Aranyaka gerade nicht einem
sog. Waldsiedler gilt.

VIL. Zur relativen Chronologie der Aruni-Upanisad

Die Fragen a) nach einem urspriinglichen Zusammenhang der AruniU mit
einer ungebrochenen Uberlieferung in vedischer Schultradition und b) nach
ihrer Datierung beantwortet Frau DEGRACES-FAHD in zwei Sitzen: ,,Cette
upanisad, la seiziéme de la liste, appartient au Samaveda, le veda des
mélodies. Elle serait selon Sprockhoff, la plus ancienne du groupe des
Samnyasa-upanisad“17®. Eine Erwiderung scheint mir geboten, da ich derlei

177 Vgl. Verf., Aranyaka A pp.73f.

178 DEGRACES-FAHD p.191; s. SCHRADER (p.xlix): ,,I have begun with Aruni-Upanisad,
because [sic! SPR.] this is an excellent short introduction to the subject of our
volume.“ Darin folgte ich ihm. Dies hat sie wohl missverstanden.



486 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

nirgendwo gesagt habe!79.

1. Die Verkniipfung der AruniU mit dem Samaveda, wie sie nur im
Gefolge der siidindischen Liste der MuktikaU geschieht, auf die sich
DEGRACES-FAHD stiitzt, ist unter den denkbaren die unwahrscheinlichste.
Sachlich berechtigt ist sie nicht; weder literarisch noch von der Lehre her
gibt es den geringsten Anhaltspunkt. Auch die Zuordnung zum Atharva-
veda, wie sie schon in idlterer Zeit vornehmlich im Norden erfolgte, ist
kiinstlich und vom Inhalte her nicht zu begriinden. Einzig bedenkenswert
erscheint mir weiterhin ein Zusammenhang mit dem Schwarzen Yajurveda.
Dass die SR der AruniU im Laufe der Uberlieferung unter den Einfluss des
Taittiriya-Aranyaka (= TA) geraten ist, schien mir schon friiher einiger-
massen sicher; die Betrachtungen zum ‘Weltbild’ (s.o.) fiigen sich durchaus
dazu. Wenn ich von dem auch sonst hiufig zitierten Schluss absehen darf,
der dem Rgveda entstammt!80, sind simtliche von mir ermittelten ‘Quellen’
des Textes, d.h. konkret die zu rezitierenden Spriiche, in der Tradition der
Taittiriyas nachweisbar. Zum Teil sind sie nur dort beheimatet. Damit 14sst
sich die Annahme weiter abstiitzen, dass die in der AruniU formulierte
Uberlieferung sich den Taittiriyas anschliesst oder, zuriickhaltender gesagt,
anzuschliessen sucht. Bisher nicht beriicksichtigt ist dabei, dass die AruniU
in oben besprochener Anweisung das aranyakam erwahnt. Damit ist nicht
eine Mehrzahl gemeint, wie bei manchen Ubersetzern und Interpreten,
sonder ein bestimmter ,Einddtext“. Nach dem Gesagten und nach
Lage der Uberlieferung kommt hier nur das TA in Frage. Weiter setzt die
AruniU die rituellen Leitfiden (siitra) als Textkorpus zweifellos voraus. Ein
bestimmtes vermag ich hier nicht einzugrenzen.

2. Die éltesten Stiicke nannte ich das NR-Sondergut der LSaU und die
Prosastiicke der Kth$ (I-II,1; II,2-3) und meinte, sie vor den ‘kanonischen’
Vers-Upanisads der sog. mittleren Zeit ansetzen zu konnen, an deren Ende
aber die AruniU in ihrer vorliegenden Gestalt anschliessen zu kénnen. Sehr
viel umsichtiger als DEGRACES-FAHD setzt sich OLIVELLE mit Ansitzen zur
Datierung auseinander!8!. Die AruniU gebietet, das yajfiopavita abzulegen.

179 Vgl. Verf.,, Unters. pp.30-34, 277, 281f., 285ff. Im Folgenden ist einiges zu
erginzen, vereinzeltes zu korrigieren.

180 Daraus ldsst sich keinerlei ,,coloration visnouite* (DEGRACES-FAHD p.197; anderes
dazu s.u. Anm. 258) ableiten.

181 1In: JAOS 99, 1979, pp.358£,, und in JAOS 101, 1981, pp.265-274, bes. pp.273f.



ARUNI-UPANISAD 487

Dies fiithrt OLIVELLE als Argument der Datierung ein!82:; , Now the abandon-
ment of the string as well as any objection to such an abandonment have
significance only if it was either an obligation or at least a universal custom
among Brahmins to wear such a string. Der Satz erscheint mir wichtig,
doch in dieser Verallgemeinerung nicht ganz zwingend. Er stiitzt sich dabei
wesentlich auf P.V. KANE, welcher dem Bedeutungswandel des yajfiopavita
von ilteren Zeiten an einigermassen ausfiihrlich nachgegangen ist!83, und
folgert: ,If Kane is right in dating the custom of wearing a sacred string at
all times to the period of the smrtis, that is, roughly the first few centuries of
the common era — and I believe he is — then the texts of the older group,
with the exception of the Laghu-Samnyasa, must be younger by several
centuries than assumed by Sprockhoff. The earliest date to which these texts
in their present form can be assigned is the first few centuries of, rather than
before, the common era. It is possible, of course, that sections of these
composite documents belong to an earlier period.*

Dass yajriopavita notorisch mit ,,Opferschnur, sacrificial cord* o.4.
wiedergegeben wird, ist ein weiteres eindrucksvolles Beispiel dafiir, wie die
Auffassung spiterer Zeiten uns das angemessene Verstindnis frither Texte
verstellt hat. Schon 1897 notierte W. CALAND: ,,In den dltesten Texten
haben yajfiopavitin [...] u.s.w. die Bedeutung: ‘mit dem Kleid iiber der
linken Schulter und unter der rechten Achsel’ [...]. Erst in den jiingeren
Texten taucht die Schnur auf [...]. Man wird in den dlteren Texten
fortan iibersetzen miissen: ‘mit dem K leide iiber der linken Schulter’*184,
CALAND beim Wort genommen, diirfte man schon im Kausikasiitra von
einer ,,Opferschnur” reden!85. Wie aus OLIVELLEs Bedenken ersichtlich, ist
es aber nicht bloss eine Frage der Ubersetzung!86, sondern auch eine solche

182 S. schon P. OLIVELLE, Renunc. I pp.291Y., bes. p.31f. n.25. Das Folgende zitiert aus
OLIVELLE pp.9 und 10.

183 P.V. KANE, History of Dharmasastra, Vol. II 1, Poona 1941 (21974 = reprint),
pp- 287-300. Viele Belege sind nicht beriicksichtigt.

184 W. CALAND, op.c. (wie Anm. 173), p.568. Sperrung im Original. Sein Beleg fiir
Alteres: TA I1,1:119,15 (bei KANE, op.c., pp.288f.), fiir Jiingeres: BaudhGrhyapari-
bhasasitra I1,4,1 (Angabe von M.WITZEL zu korrigieren), allerdings dort als Zitat
aus einem Brahmana. '

185 Kausikasttra 87,26 u.5. (s. CALAND, op.c., p.48); auch 67,18, s. J. GONDA, The
Savayajrias, Amsterdam 1965, pp.110, 396 (mit Verweis auf KANE, l.c.!).

186 OLIVELLE findet z.B. schon in TaittiriyaS 1I,5,11,1 ,the cord“ (Renunc. I pp.83f.).
Dies diirfte wohl ein Versehen sein.



488 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

des Brauches und besonders der konkreten Situation; mit der letztgenannten
sich eingehender als KANE zu befassen, ist hier nicht der Platz, doch sei auf
Einiges verwiesen.

Zunichst muss man festhalten, dass yajfiopavita ein Bekleidungsstiick
bedeutet, das iiber der oberen linken Korperhilfte getragen wird, daher auch
gelegentlich als Obergewand bezeichnet, und zwar zusétzlich zur steten
Bedeckung der unteren Hilfte als zweites, urspriinglich nur bei bestimmten
Gelegenheiten!87. Der Wortbestandteil yajfia ,,Opfer umschreibt dies mit
hinreichender Deutlichkeit.

KANE akzentuiert ,,the fact that no mantra is cited from Vedic Litera-
ture for the act of giving the yajiiopavita [...], while scores of vedic mantras
are cited for the several component parts of the ceremony of upanayana®,
und verweist darauf, dass ein zum yajfiopavita gehdriger Spruch nur
BaudhGS 11,5,7-8 und Vaikh[GS] II,5 nachweisbar ist, welcher ,has certainly
a comparatively modern ring about it“188, Allerdings wird derselbe schon im
KathaA angetroffen!89, das KaNE nicht kannte. Ein abschliessendes Urteil
iiber Alter und Wert dieses Textes ist noch nicht méglich!%0. Aber auch in
anderen Grhyasiitras, von KANE nicht beriicksichtigt, gibt es einen das
yajAiopavita begleitenden Spruch, dessen Ort in der Mantraliteratur noch
nicht hat nachgewiesen werden kénnen!91.

Was den Brauch anlangt, ist zu beriicksichtigen, dass z.B. ,,Gobhila’s
domestic manual which belongs to a comparatively early period“192,
ausdriicklich eine ,,Schnur als Alternative zu einem , Kleid“ fiir den ,,Opfer-

187 W. CALAND, op.c., pp.567, 672. Dazu z.B. yajfiopaviti dvivastrah. adhonivitas tv
ekavastrah, ApastambaDhS 1,2,6,18-19.

188 KANE, op.c., p-291 (mit n.682, vgl. p.284), ohne Anm. zitiert bei OLIVELLE pp.9f.,
und bei Dems., Renunc. 1 p.29.

189 Von P. OLIVELLE pp.159, 193 nicht aufgenommen. S. die Diskussion bei J.F. SPROCK-
HOFF, Unters. p.113 (dort und in den Parallelen pp.332 [zu BrahmaU I1:85,3-6], 347
mdge man VaikhGS 11,5,7:25,3 [statt II,1] lesen). Er findet sich auch BaudhGrhya-
$esasiitra [V,2,6 und wird von Brahmanabala zu KathakaGS 41,8 (=1V,1,8) zitiert.

190 S. bes. M. WITZEL, Das Katha Aranyaka, Kathmandu 1974, sowie dessen Arbeiten
in: WZKS XXIV, 1980, pp.21ff., bes. pp.74ff., und in: Studien zur Indologie und
Iranistik 7, 1981, pp.109ff.; 8/9, 1982, pp.1711f.; 10, 1984, pp.231ff.

191 yajfiopavitam asi yajfiiasya tvopavitenopa nahyami ,der Opferbehang bist du, mit
des Opfers Behang umschlinge ich dich“ (H. OLDENBERG, in: IS XV, 1878, p.50),
SﬁﬁkhﬁyanaGS I1,2,3; mit Varianten KausitakaGS I1,1,31; VarahaGS V,8.

192 J. GONDA, The Ritual Siutras, Wiesbaden 1977, p.483, vgl. p.481.



ARUNI-UPANISAD 489

behang® benennt!93. Auch im slteren Teil des BaudhDhS wird das yajfiopa-
vita klar als Schnur vorgestellt!94. Wenn derselbe auch einen Vers bietet,
nach dem ,,ein Brahmane stindig das yajriopavita tragen* muss, den wir
unbedeutend variiert auch anderswo finden!%5, diirfte das stindige Tragen
von opfermissigem Behang doch nicht ganz so vereinzelt sein. KANE bemerkt
dazul%6:  Whether yajfiopavita as worn in modern times was worn from the
most ancient times or not, it is certain that long before the Christian era it had
come to be so worn and it had become an inflexible rule that a brahmana
must always wear a yajiiopavita [...]* (sic). Diese Ansicht fiigt sich schlecht
zu jener, auf die OLIVELLE sich stiitzt; er dussert sich dazu leider nicht. KANE
zahlt BaudhDhS und VasisthaDhS nicht zu den ,,later smrtis“; dass er sich
selbst widerspricht, ist hier nicht weiter zu erdrtern. Wenn wir allerdings
Zeugnisse dieser Art entgegen KANE flir spite Zusétze halten sollen, wire
dieses plausibel zu machen. Ansdtze dazu fehlen noch. Das héngt nicht
zuletzt mit dem Grundproblem zusammen, wie es um das Verhiltnis von
Rechtssitten- und Upanisad-Tradition bestellt ist. Angesichts der fraglos
unfixierten Stellung der AruniU zu den spiteren sog. Asramas und nach
meiner bisherigen Analyse des Vanaprastha-Wesens (s.Anm.173) will mir
scheinen, das Verhiltnis der AruniU zum ‘sekundiren’ Baudhayanal97 sei
anders zu betrachten, als ich es frither sah!98. Doch Sicheres hier vorzu-
tragen gibt es nur wenig.

193  yajfiopavitam kurute sutram vastram va ’pi va kusarajjum eva, GobhilaGS I, 2, 1
(Text bei KANE, op.c., p.290 n.681 unvollstindig); vgl. auch Sutras 2-4;I1,1,19;
KhadiraGS 1,1,4-8; ApastambaDhS 11,2,4,21-22.

194  kausam sautram va tris trivrd yajiiopavitam, BaudhDhS 1,5,8,5 (vgl. Anm. 193 und
Sutra 18); ,5,11,24.

195 nityayajfiopaviti ... brahmanah (KANE: ,,a man*), BaudhDhS I1,2,3,1; VasisthaDhS
VIII,17; MBh V,40,23; MBh (SR) XIV,107,85. nityayajfiopaviti syat heisst es
MBh XIV,45,19 vom ,,Weisen“ (muni), den man tunlichst nicht als Entsager sieht.

196 Op.c., p.293.

197 Das Stiick BaudhDhS 11,10,17-18 méchte OLIVELLE mit den bekanntlich jlingeren
Partien (III und IV) zusammenfassen und als ‘Deutero-Baudhayana’ ,,after Manu*
in die Ndhe u.a. von VaikhDhS um das 3./4. Jahrh. n. Chr. datieren (in: JAOS 101,
Pp.268, 274; vgl. P. OLIVELLE, in: WZKS XVIII, 1974, pp.27-35, bes. pp.29f.) oder
gar ,tentatively to about the fifth century A.D.“ (bei: R.-W. Lariviere [ed.], Studies
in Dharmasastra, Calcutta 1984, pp.81-152, Zitat p.88 n.13; s. jedoch p.152 n.131:
verfasst 1977). Ich vermag dem leider nicht zu folgen, da ich zwischen BaudhDhS
I1,10,17,1f. und den Partien des VaikhDhS eine erhebliche Distanz sehe, die hier
nicht erdrtert werden kann.

198 Unters. p.281, vgl. p.32.



490 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

In der AruniU begegnen wir nimlich merkwiirdigem Schwanken.
Zweimal ist von yajriopavita ,,Opferbehang* die Rede, einmal im Rahmen
alles dessen, was zur Aufgabe des Opferrituals gehért, zum andern im
Rahmen der Ausriistung eines Vedaschiilers aus den oberen drei Stdnden.
Zweimal ist von blossem upavita ,,Behang* oder ,,Obergewand“ die Rede,
was nicht notwendig dem Opferbehang gleichzusetzen ist, ebenfalls im
Zusammenhang mit Dienst am Feuer oder des Rituals. Die ausgehobenen
konkreten Situationen erlauben daher nicht den Schluss, ‘zur Zeit’ der AruniU
hétte man als Angehoriger eines der oberen Stinde stdndig ‘a sacred
string’ auf der linken Schulter zu tragen. Andererseits ist ganz zweifellos
der Opferbehang hier — schon oder auch - als sitra ,,Schnur begriffen,
wenn er als bahihsiitra ,dussere Schnur* betrachtet wird. Da man den
besonderen Situationen, in denen sie gefordert wird!%%, nicht mehr unter-
worfen ist, wird sie nicht mehr benétigt. Endlich sei an den Anfang erinnert.
Es ist wohl undenkbar selbst fiir einen ‘Autor’ dieser Upanisad, dass Aruni
sich Prajapati ohne opferméssigen Behang zu nahen wagt. Denn sich damit
zuvor angetan zu haben ist alte Vorschrift fiir Gotter und Menschen, wenn
sie Prajapati aufsuchen200, Will einer von diesen wie von allen anderen
ritualbedingten Pflichten frei werden, miisste es geradezu verwundern, wenn
der opfermissige Behang im Katalog des Abzulegenden nicht aufgefiihrt
wiirde.

Wesentliche Teile des in der AruniU erstmals komponierten Spruches
zur Ergreifung des Stabes gehen auf den auch in der Baudhayana-Schule
benutzten Apastamba-Mantrapatha zuriick. Gehoren sie zum Grundbestand
dieser im Laufe der Zeit sehr stark erweiterten Spruchsammlung fiir das
Hausritual der Apastamba-Schule, dann sind sie ,,wahrscheinlich im 3.
Jahrh, vor Chr.“201 anzusetzen. Wie viel spiter sie in die AruniU ein-
gingen, kann ich nicht sicher sagen. Ich neige weiterhin zu der Annahme,
die AruniU eher bei der oberen Grenze der Manusmrti einzuordnen denn
der systematisierenden Spétzeit etwa des VaikhDhS anzundhern, dessen
Redaktion beim 4. Jahrh. n. Chr. angesetzt wird292, Doch nicht das Alter,
sondern der Inhalt verleiht der AruniU ihr einzigartiges Gewicht.

199 Vgl. P.V. KANE, op.c. (wie Anm. 183), pp.287fL.
200 S.zB.SBIL4,2,1; vgl. 0.Anm.52.

201 W. CALAND, op.c. (wie Anm. 173), p.576 (Rez. von 1898; im Original gesperrt);
vgl. J. GONDA, op.c. (wie Anm. 192), pp.579, 591.

202 W. CALAND, op.c. (wie Anm. 130), p. xvi.



ARUNI-UPANISAD 491

C. Ubersetzung der Aruni-Upanisad
Erstes Stiick

Orin! Aruni [aus Prajapatis Stamm203] ging zum Lebensraum des
Prajapati204. Bei ihm (d.h. dort) angelangt, sprach er:

»Auf welche Weise, o Erhabener, kann ich die Taten (karmani) restlos
von mir tun?*

Prajapati sprach zu ihm:

»Seine Angehorigen205, [nimlich] Sohne, Briider, Verwandte und
[wen er sonst zu den Seinen z#hlt]296 Haarschopf207, (p.4) Opferbehang,
Opfer und [Ritual-]Lehrwerk208 und [leise] fiir sich [vollzogene Veda-]
Rezitation, (die sieben oberen Lebensrdume, ndmlich) den Lebensraum
Bhiir, den Lebensraum Bhuvas, den Lebensraum Svar, den Lebensraum
Mahas, den Lebensraum Janas, den Lebensraum Tapas, den Lebensraum

203 So fast durchgehend SR (auch NSP, SUD; dazu o.S. 456); fehlt bei DEGRACES-
FAHD p.192.

204 Seine Lebenssphire ist der des Brahman zwar am nichsten, aber nicht dieselbe,
wie weithin angenommen (MADHAVANANDA p.65; DEGRACES-FAHD p.424 und
passim); s. schon BAU IIL,6,1; dazu 0.Anm. 52.

205 tava (alle Hss, auch MN 26, und Edd.) putran ... vivarjay et (var.: visarjayet,
andere NR-Hss., P; visrj e t, fast alle SR-Hss., NSP, SUD) ist so kaum
urspriinglich. Dennoch MADHAVANANDA: ,,You must give up®; SARMA p.173:
,»Renounce your sons*; DEGRACES-FAHD: ,,Quitte d’abord tes fils“. Einzig DEUSSEN
p-692 nuanciert: ,,[Verlasse] deine S6hne...; man lasse...“. Vgl. svaputra-mitra-
kalatra-bandhv-adin, PhsU 1:46,3. Die Verschreibung tava fiir sva liegt nahe.
SCHRADER konjiziert sva-putran (pp.341f., 370), dem OLIVELLE p.115 zu folgen
scheint. Nur das Zitat der AruniU in der Samnyasapaddhati (wohl aus der Schule)
des Anandatirtha (s. Verf., Unters. p.33) bietet svan statt tava.

206 -adin (NR, SR; -adini ca, MN 26) fehlt bei SARMA und DEGRACES-FAHD. — Die
,Ehefrau* (PhsU; Anm.205) wird hier nicht erwahnt, jedoch unten IV:9,2.

207 sikham; fehlt Haug 35, MN 26; doch s.u. Anm. 211.

208 yagam (ca) sutram (ca); wiederholtes ca (auch Haug 35, MN 26) ist von SCHRADER
(p-342 mit Hinweis auf SR) hier und im Folgenden eliminiert. WEBER (IS II p.178)
vermutet unter yagasitram mit Verweis auf PhsU (s. 1:46,4 bei SCHRADER) ,,ein
vom Rande in den Text aufgenommenes Glossema des vorhergehenden Wortes.*
Ahnlich wohl DEUSSEN p-692: ,.das Opfer mitsamt der Schnur“. Doch schon
MADHAVANANDA p.65: ,your sacrifices and books regulating them®. DEGRACES-
FAHD p.192 lisst beides grundlos weg und verliert damit die Sinnspitze, die Gegen-
iiberstellung zum folgenden svadhyaya.



492 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

Satya, (die sieben unteren Ebenen, nimlich) das Atala, das Patala, das
Vitala, das Sutala, das Rasatala, das Talatala, (p.5) das Mahatala und das Ei
des (Weltgestalters) Brahman soll man aufgeben.

“[Den einen] Stab und [eine] Bedeckung [als Lendenschurz209] soll
man ergreifen.

,.Das Ubrige soll man von sich tun [- das Ubrige soll man von sich
fun210]

So [lautet] das erste Stiick.

Zweites Stiick

,Ein Haushalter, der keusch lebt, oder ein Waldsiedler soll (wenn er
die Taten restlos von sich tun will,) den [Opfer-]Behang (p.6) [und] den
Haarschopf21! auf die Erde oder ins Wasser von sich tun212,

»Er soll die [Opfer-]Feuer, welche die Lebensrdume sind (d.h. reprisen-
tieren),213 im Feuer [seines] Bauches ginzlich emporsteigen lassen.

209 Das kaupinam der SR und der meisten NR-Hss. (auch bei Anandatirtha; MN 26:
achadanam ca kaupinam) kann nicht als Zusitzliches verstanden werden; s.u.
Iv:10,2.

210 Abschnittkennzeichnende Wiederholung in SR (nicht SUD) und einigen NR-Hss.

211 Sikham hebe ich mit allen NS-Hss. (auch MN 26; nicht Dc) und 2 NR-Varianten in
den Text.

212  upavitam (sic!) sikham bhumav apsu va visrjet (pp.5,3-6,1) steht in den besten Hss.
von N§ (auch MN 26) und einigen der SR hier. In jiingeren (und schlechteren)
Hss. ist er dem iibernidchsten Satz nachgestellt (s.0., Synopse S.450-451), die damit
spiter weithin iiblicher Zeremonienfolge angepasst sind.

213 lokagnin, am besten bezeugt, doch problematisch (J. BRONKHORST, op.c. [wie
Anm. 47}, p.27: ,,is somewhat obscure®; s. dazu 0.S.465). DEUSSEN p.693 folgt
Sankarananda ,die weltliche Vergeltung bringenden Opferfeuer” (lokagnirl
lokaphala laukika va ’gnayas tan) interpretierend; jetzt P. OLIVELLE p.116 (vgl.
p.86): ,his external fires“[?]. — Lesart laukikagnin (P, NSP, 2 SR-Hss. und in
Zitaten hdufig), bei MADHAVANANDA p.66 ,.the fires that lead to the different
spheres“; DEGRACES-FAHD p.192 ,les feux liés au monde*. Lesart alaukikagnin
(SR-Hs. T4, SUD), bei SARMA p.173 ,.the ritual fires* (doch s.u. Anm. 217).
laukikagni ,,weltliches Feuer” ist Ritual-Fachausdruck fiir ‘ungeweihtes’ Feuer.
Dass einer davon mehrere hat, erscheint unsinnig. Die Lesart laukikagnin ist daher
zu Recht verworfen, alauk® ist falsche Lesung, entstanden durch Kontraktion mit
vorausgehendem va in der Uberlieferung ausserhalb von NS.

lokagni- (fehlt in unseren Worterbiichern) ist mir nur in Plural-Formen (wie hier)
bekannt aus BaudhSS (XX,26:57,7-9; XXI,14:94,4; XXI1,5:123,12; XXIIL,19:
182,7; XXIV,7:190,15; XXIV,35:222,7) als Ritual-Fachausdruck fiir die ‘Erd-



ARUNI-UPANISAD 493

,»und er soll die Gayatri im Feuer seiner Rede ginzlich emporsteigen

lassen214,

st er [aber] ein Hiittenbewohner, der keusch lebt?!13, soll er (wenn er

die Taten restlos von sich tun will,) den Hausstand von sich tun. Er soll
[jegliches] Gefdss von sich tun. Er soll den Filter von sich tun. Die Stibe216
und die Lebensrdume217 soll er von sich tun.“

214

215

216

217

schollen’, welche der Grube (catvala) entnommen werden, die das Erdreich fiir den
Bau des Altars (= ‘Agni’) liefert, wenn man dem Kommentar glauben darf. Dieser
spezielle Bedeutungsansatz kann hier nicht zutreffen. Ich verstehe das Wort als
appositionell bestimmtes Kompositum: , Die Feuer* sind die des Ahitagni
(s.0.S.468), der Garhapatya von kreisformigem Grundriss, der halbmondformig
angelegte Daksinagni und der Ahavaniya von viereckigem Grundriss. Sie reprisen-
tieren auf dem Opferplatz den loka ,Lebensraum‘ der Menschen bzw. der Vorfahren
bzw. der Gotter. Die TaittiriyaS nennt sie deren jeweilige ,,Heimstétte* (@Gydtanam,
1,6,7,1). Es werden also, genau genommen, iiber ,,die Feuer” hinaus auch ,,die
Lebensrdume* interiorisiert; vgl. dazu 0.S.468. Der Satz kann fiir einen ‘Veda-
schiiler’ nicht gelten (vgl. 0.5.465), wohl aber fiir einen Waldsiedler. Unsere Up.
wird damit in eine markante Nihe zu einer Sonderiiberlieferung geriickt, die im
ApastambaDhS (I1,9,22,8) bewahrt ist; s. Verf., Aranyaka C pp.7f., 10f., 34; dazu
jetzt J. BRONKHORST pp.16f.

svavagagnau (NS, auch MN 26; svavicy agnau, SUD) samaropayet (einhellig).
Nach anderen Hss., auch P, NSP, wire die Rede das Instrument (svavacagnau),
nicht der Endpunkt des Emporsteigenlassens; s. jedoch 0.S.468ff.

A. WEBER, in: IS II pp.178f.: ,Ein Kuticara moge als Brahmacarin seine Familie
verlassen”. MADHAVANANDA p.66: ,, The Kutichara living a Brahmachari’s life®.
OLIVELLE p.116: ,,A celibate Kuticara“ mit n.5:,,[...] is the lowest class of renouncers*
(zuriickhaltender p.98) und Verweis auf AsramaU und NpvU. Vgl.dazu 0.S.465.

Drei Stidbe, den Kommentaren folgend, die zugunsten des einen Stabes eines
Paramahamsa aufzugeben sind (SCHRADER p.372). SARMA p.173 gegen den Text
,»the staff*‘. DEUSSEN denkt an die unten V:11,6 erwdhnten (kaum zutreffend). Zur
Problematik s. grundlegend P. OLIVELLE, Renunc. 1 pp.42ff.

lokams ca (NS, auch MN 26, NSP). Die Deutung ist umstritten. WEBER, op.c.,
p-179: ,,und vermeide die Leute“. Dafiir mag sprechen, dass Einsamkeit fiir ihn
kiinftig wesentlich ist. Nach den ,,Stiben“ erwartet man etwas Konkretes. Eher
diirften die zuvor genannten lokah gemeint sein: Der wiederholte Hinweis ist hier
angebracht, da der Sonderfall des Hiittenbewohners angesprochen wird. Die
Lesarten lokagnin (SUD; SARMA: ,the ritual fires*; doch s.o. Anm. 213) und
laukikagnin (P; danach MADHAVANANDA und DEGRACES-FAHD) verwirft SCHRADER
p-343 mit Griinden. Auf den Kommentar beruft sich DEGRACES-FAHD, indem sie
(gegen den Komm.) am falschen Platz einen Mantra einfiigt, den sie p.195 n.9 irrig
im Rgveda findet (damit entfdllt auch ihr Hinweis p.330 n.105 zu p.293; zum
Kontext s. Verf., Unters. pp.206f.).



494 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

So sprach er (d.h. Prajapati). (Und er fiigte hinzu:)

,»von da an soll man ohne [liturgischen Veda-]Spruch (seine téglichen
Handlungen) vollziehen2!8. Zu Beginn der drei Verbindungen (im Laufe
des Tages [trisamdhyadau], d.h. morgens, mittags, abends)?!? soll man das
Bad (p.7) vollziehen. Die Vereinigung (samdhi) in dem Selbst (atman) soll
man in der Versenkung (samadhi) vollziehen?20,

,.Von allen Vedas soll man das dranyaka (den ‘Eindd-Text’)?21, soll
man die upanisad (den ‘Verehrungs-Text’) hersagen, — soll man die upanisad
hersagen*222,

So [lautet] das zweite Stiick.

218 amantravad acaret (einhellig), also adv. (gegen pw I 95a zur Stelle ,,Adj.“). In
korrektem Sanskrit wiirde man mantrena vina erwarten. — SUD féhrt fort #rdhva-
gamanam visrjet (alle SR-Hss., P) ausadhavadasanam acaret (auch NSP), SARMA
p.174: , Therefore, he shall act as one without any wish [? SPR.]; he shall give up
mental fancies [? SPR.]; he shall consume food as if it were medicine.“ MADHAVA-
NANDA p.66: ,,should give up the desire to go to the higher spheres* (dhnlich
DEGRACES-FAHD; nach den Komm.). SCHRADER p.343 verwirft diesen Zusatz
urdhvag® visrjet, erldutert jedoch mit Verweis auf Manusmrti V1,68, man solle
nicht erhobenen Angesichts wandeln. Danach wohl P. OLIVELLE, Renunc. 1 p.134:
,,and quit walking with his head upright.*

219 Die Zeitbestimmung trisamdhyddau ist ein hapax (s.o. S.482). Der Begriff trisam-
dhyam (s. PW 111 449 s.v. ,,adv.“, dazu VII 646 s.v. samdhya) umfasst nicht ,,drei
Dammerungen* (H. OLDENBERG, in: IS XV, 1878, p.88, und in: SBE XXIX, 1886,
p.115; A.F. STENZLER, Indische Hausregeln 11 2, Leipzig 1878, p.66), also
eineinhalb Tage, sondern nur Tag und Nacht (ahordtram); s. schon SankhayanaGS
IV,7,4; ParaskaraGsS I1,11,3; KausitakaGS I11,9,4; haufiger in spaten Upanisads.

220 Das Wortspiel (°samdhyadau ... samdhi ... samadhi), sicher beabsichtigt, vermag
ich nicht nachzuahmen. OLIVELLE p.116: ,,he should realize his union with the self*

(dhnlich MADHAVANANDA) wiirde Instr. verlangen; oder ist ein atmana ausgefallen?
Vgl. spiter BrahmaU II1:90,4-7 (NR), dazu Verf., Unters. p.114.

221 Zu Textvarianten s. Verf,, Unters. p.34 n.35. Plural (MADHAVANANDA, OLIVELLE)
ist nicht iiberliefert; s.o. S.486.

222 SUD trennt trotz Wortwiederholung keine Abschnitte. MN: 26 iti 2 dvitiyah
khamdah, mit den meisten NS-Hss.; s. SCHRADER zur Stelle.



ARUNI-UPANISAD 495

Drittes Stiick

»‘Das brahman, wahrlich, [bin] ich’223, [Leit-]Schnur [heisst dieses]
vom Hindeuten?24, ‘Das brdhman [ist] die [wahre Leit-]Schnur; ich selbst
[bin] der, der die Schnur kennt’225, Die dussere Schnur226 soll der Wissende
aufgeben, der also (p.8) weiss227,

»Auch Lust, Zorn, [geschlechtliche] Erregung, Wut228, Habgier, Wahn,
Heuchelei, Stolz, [Verlangen, Neid, Selbstsucht, Ichbezogenheit?2°,] Unwahr-
heit230, und [dergleichen231] soll er aufgeben.

,»In den Regen[-Monaten] soll er die Gewohnheit beachten, an einem
Orte zu verharren, [aber] wihrend der [iibrigen] acht Monate soll der Asket
(vati) [stets] einsam wandern; oder er mag nur zwei [Monate lang an einem
Orte] verweilen232, — oder er mag nur zwei [Monate lang an einem Orte]

223 Gegeniiber BAU I,4,10 hier in miserablem Sanskrit formuliert.

224 sutram siicanat hilt WEBER, in: IS II p.179 n. fiir ,.ein blosses glossema®. Dagegen
spricht die gute Uberlieferung. DEGRACES-FAHD pp.192f. (auch 195, 218): ,,la cause
de la manifestation* (?, dhnlich MADHAVANANDA p.68). Dagegen OLIVELLE p.117:
» String’ [sitra] is derived from ‘stringing’ [si#cana].“ Allerdings gehort sitra
nicht zu siicay-, sondern zu siv- ,,ndhen”; vgl. KEWA 1II 477 und o.Anm. 45. Zu
Variationen des Gedankens vgl. z.B. ChandogyaU I11,23,4; BAU I11,7,1; BrahmaU
II-II1; Bhagavadgita VII,7; vgl.o. S.471.

225 SARMA p.174 scheint die Lesart seiner Vorlage evam vidyat abzulehnen und
verkniipft durchgéingig ,.the Brahmastitra“, was zu trennen ist.

226 Statt bahihsutram (auch MN 26; s.0. Anm. 45) lesen SR und einige NR-Hss
trivrtsitram, danach (u.a.) DEUSSEN p.693: ,.die dreifach gedrehte [Opfer-]Schnur®.
Vgl. Verf., Unters. pp.112ff., 244ff.; s. bes. P. OLIVELLE, Renunc. I pp.29ff.

227 Das Folgende (111:8,1-1V:9,3) mit NS an dieser Stelle; s.o0. S.449f. mit Synopse.

228 °harsarosa-° hebe ich mit NS (auch MN 26, d3, NSP) in den Text; vgl. PhsU
11:48,2.

229 Diese Reihe nur in SR.

230 °asatya® nur NS; °anrta® tibrige NR-Hss., doch nur in 3 SR-Hss. (fehlt in SUD,
NSP).

231 -adin[y] api, auch SR, doch von SARMA p.175 und DEGRACES-FAHD p.193 ausge-
lassen; s. jedoch SCHRADER pp.343f.

232 dvavevavacaret von SCHRADER (p.8,3; dazu pp.344, 373f. mit Diskussion) dvav eva
vacaret getrennt, va caret druckt P (wohl treffender; SPR.), va vicaret NSP; eine
lange missverstandene Stelle. Trotz dvav evacaret (SUD) bietet erstmals SARMA
p.175: ,,0r [he shall be stationary] for two months“. DEUSSEN p.694: ,,oder auch er



496

JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

verweilen*233,

So [lautet] das dritte234 [Stiick].
<[Ende des ersten brahmana.]>

Viertes Stiick

(.9) ,,Wahrlich, wer den Sinn des Veda?3> weiss, der mag [schon

sogleich] nach seiner Einfithrung (in den Veda [upanayana] durch den
Lehrer) — oder [gar noch] vorher — diese hier23¢ aufgeben [ndmlich]: Vater,
Sohn, Feuer und [Opfer-]Behang, Werk (d.h. Ritual), Ehefrau und anderes
[alles] sonst hier [auf Erden]237.

233

234
235

236

237
238

239

,» Ich habe entsagt! Ich habe entsagt! Ich habe entsagt!’
.Nachdem er dreimal so gesprochen hat238, [verkiinde er23]:

mag zu zweien wandern“ (dhnlich MADHAVANANDA). Dass dies den Dual caretam
statt des einhellig iiberlieferten Sg. verlangt, wie schon die Kommentatoren be-
merken, wird schlicht negiert: Die beiden Asketen seien ja eines Sinnes (Narayana;
P p.16,4-5)! Daher DEGRACES-FAHD p.193: ,,0u qu’il aille avec un autre* mit n.24:
»Dans d’autres upanisad, 1’ascéte est dit étre un ekaki, aller seul (Npv.U, III, 56-
59)“, nicht achtend, dass genau hier ekaki (p.8,2; so richtig! SR = NR) auftaucht.
‘aller seul’ gehort zu den am entschiedensten vertretenen Prinzipien, einer ‘Ordens’-
Bildung widerstreitend. Die Verse der NpvU (I1I:145,11-146,6) entstammen spéten
Rechtstexten; s. Verf., Unters. p.343. Zur Stelle vgl. auch Verf., in: AS XLIII p.149
n.23, und op.c. (wie o. Anm. 8), pp.12f.

SUD trennt trotz Wortwiederholung (auch NSP, P, SR durchgehend, N$ zumeist)
keine Abschnitte.

Unsere Zihlung; ,,das vierte” in P, NSP.

khalu vedartham, NS (auch MN 26), P, einige SR-Hss.; dagegen sa khalu evam,
SUD; vgl. 0. Anm. 31.

etani; DEGRACES-FAHD p.193: ,,qu’il rejette ces choses [nommeées] précédemment*
(dhnlich MADHAVANANDA; sogar gegen Narayana); nicht korrekt.

Hier endet die Textumstellung gemiss NS (vgl. 0. Anm. 227).

trir uktva in 16 von 19 SR-Hss., SUD, NSP; iibrige triskrtva oder trihkrtva (auch
MN 26), womit die spitere Kontroverse begriindet ist, ob der Ruf dreimal oder
dreifach dreimal zu sprechen sei. — DEGRACES-FAHD p.193: ,,Qui sait cela dit trois
fois [pour chaque cordon]: J’ai renoncé“. Der Klammerzusatz entbehrt jeglicher
Grundlage.

Gemiiss NN und SR; die beiden Spriiche fehlen in NS.



ARUNI-UPANISAD 497

,» Furchtlosigkeit [gehe von mir aus] fiir alle Wesen, (denn) aus mir

geht alles hervor!”240

(Und zum Stabe gewandt, spreche er:)
,»*Als [mein] Freund beschiitze mich24!
[du,] der du die Kraft zum Freunde hast!242
Du bist die Wurfwaffe des (Gottes) Indra, (p.10) die dem Erschlagen

von Widerstdnden dienlich ist (oder: die [dem Indra] zum Erschlagen des
[Kobra-Dimonen] Vrtra dienlich war)!243

240

241

242

243

244

245

Sei mein Schirm!244
Welches Ubel [auch immer vorhanden sein mag], das wehre ab!°245

Oder schlicht: ,,Furchtlosigkeit jeglicher Art geht von mir aus fiir alle Wesen"
(sarvam als Attribut zu abhayam) oder: ,,F. geht fiir alle Wesen von mir in jeglicher
Weise aus* (sarvam adverbiell verstanden). mattah an seiner zentralen Stelle
verstehe ich dehalidipanydyena (SCHRADER p.374, mit Sankarananda) ,,nach der
Regel von der Lampe iiber der Tiirschwelle*, nach beiden Seiten leuchtend d.h.
beide Versteile verkniipfend. SARMA p.174 bezieht den Spruch irrtiimlich auf die
Ergreifung des Stabes.

sakha ma gopaya; BaudhDhS 11,10,17,32; II1,2,7 (mit var. mam); soweit in
Ved.Conc. 951b. Zu erginzen: BaudhGrhyaparibhasasiitra 1,13,52; BaudhPMS
I11,11:40,5; VaikhDhS I1,8,1:126,18; AruniU IV:9,5; NpvU 1V:170,1; Brhat-
SamnyasaU I1:252,3; PhpU p.282, 1-2.

ojah sakha yo ’si; nicht in Ved.Conc. Auch NpvU und PhpU (wie Anm. 241). Die
Quelle ist mir leider noch unbekannt. — SCHRADER: ,read °yorjah?* = °ya (von
gopaya) + arjah ,Kraft“. Mit Wilhelm RAU (miindl., 7.Nov.1993; vgl. SCHRADER
p-375) ziehe ich ojahsakha zusammen. Anders OLIVELLE p.118: ,,You who are my
strength and my friend.*“

indrasya vdjro ’si vartraghnah; schon in Samhitas: MaitrayaniS I1,6,9:69,8;
1V,4,3:53,9; KathakaS XV,7:214,2; TaittiriyaS 1,7,7,b; 8,12,i; 15,a; 16,h;
TaittiriyaB 1,3,5,2; 7,6,8; 9,1; 10,5; ManavaSs$ IX,1,3,12; ApMP I1,9,5; soweit mit
Ved.Conc. 216b (z.T. prizisiert); erginzend: AruniU IV:9,5-10,1; NpvU IV:170,1-2;
PhpU p.282,2-3. Haufig reduziert auf den Anfang indrasya vajro ’si (s. Ved. Conc.),
auch in Edd. und Hss. der AruniU.

$arma me bhava; ApMP 11,9,5 mit Ved.Conc. 921b, wo zu erginzen sei: AruniU
IV:10,1; NpvU IV:170,2; PhpU p.282,3. SR-Hss.T7 und G2 lesen yaccha (statt
bhava; auch in Zitaten der AruniU vielfach), was seit MaitrayaniS 1,2,1 (usw.; s.
Ved.Conc.) sehr viel geldufiger ist.

yat papam tan ni varaya; Belege wie in Anm. 244. In Zitaten (der AruniU) wird
abgeidndert. — W. CALAND, op.c. (wie Anm. 130), p.205 n.2 vervollstindigt den
Mantra des VaikhDhS: sakha me gopayaujah [sic, SPR.] sakha yo ’sindrasya vajro
vartraghnah $arma me yacchat [sic; Verschreibung?] papam tam [wohl fir tan]



498 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

,,Hat er mit diesem Spruch (mantra) den Bambus-Stab [iiber sich]
erhoben, soll er das Lendentuch anlegen, nichts anderes.

., Alsdann fiihren sie ein Leben als Bettler246.

(O Ihr Asketen,) Keuschheit und Nicht-Verletzen und Nicht-Erwerb
und Wahrheit247 sollt ihr mit Eifer ja bewahren, sollt ihr ja bewahren, —
sollt ihr ja bewahren!”248

So [lautet] das vierte24% [Stiick].

Fiinftes Stiick

(p.11) ,,Nunmehr (beziiglich ihres tdglichen Lebens), das Sitzen,
Liegen usw. der [unter der Bezeichnung] ‘Hochst-Gans’ (paramahamsa)
Herumziehenden (parivrajaka)?0 [findet] auf [blosser] Erde [statt].

nivaraya, leider ohne Quelle, wohl nach dem Kommentar, der sich nur auf unsere
Up. berufen kann, oder nach der Mantrasamhita der Vaikhanasas, die bestenfalls
(s. CALAND, pp.x-xi) dem VaikhGS gleichzeitig ist, wenn nicht jlinger.

246 Wartlich = BAU IIL,5,1 = IV,4,22; so nur NS. Stattdessen SR (Hs. Tb, NSP): ,,Wie
eine Arznei (ausadhavad) soll er [sein] Essen besorgen; wie eine Arznei soll er das
Essen zu sich nehmen. Wie er es gerade bekommt, soll er [es] essen.“ Wortlich
Brhat-SamnyasaU SUD? p.243,14-15; s. Verf,, in: AS XLIII p.149 (mit n.20). Vgl
SCHRADER pp.344f. Die meisten SR-Hss. und NN wiederholen nur den ersten Halb-
satz, ohne einen Abschnitt zu signieren. DEGRACES-FAHD p.193: ,,il doit se nourrir
de plantes* (anders p.201; kaum zutreffend).

247 Eine NN-Hs. fiigt hier asteyam ca ,,und das Nicht-Stehlen* ein; damit wird die
klassische Fiinfzahl erreicht.

248 he raksato he r° he raksata iti, p.10,4-5. SCHRADER p.375 versteht raksato als aus
raksata und u kontrahiert und zitiert dazu aus Sankaranandas Kommentar. ke
raksato3 bietet P ( von SCHRADER nicht verzeichnet, bei MADHAVANANDA liicken-
haft abgedruckt), dreimal ke raksata hat NSP (fehlt bei SCHRADER). Das Richtige
diirfte dazwischen liegen, nl. Verlesung des Devanagari-Schriftzeichens fir u
anstelle der einem Vokal angefiigten Ziffer 3. Diese ,,deutet [...] Uberdehnung
eines morphonologisch ein- oder zweimorigen Vokals bzw. der von diesem
getragenen Silbe an“ (K. STRUNK, Typische Merkmale von Fragesdtzen und die
altindische ‘Pluti’, Miinchen 1983, p.19). Man lese raksata3 usw.

249 Unsere Zihlung; ,,das dritte” in NR, NSP; MN 26: iti 3.

250 DEGRACES-FAHD p.193: ,le devoir des paramahamsa et [sic] des errants (pari-
vrajaka)®, dhnlich noch DEuSSEN. Es handelt sich nicht um verschiedene; vgl.o.
S.454.



ARUNI-UPANISAD 499

»Den keusch Lebenden (brahmacarin)?31 [ist] (zwar) ein irdenes

[Almosen-]Gefiss, eine Flaschengurke als Gefiss2>2 oder ein holzernes
Gefiss (bei ihrem Betteln zu benutzen gestattet).

»Die Asketen (yati) (jedoch) betreten eine Niederlassung (einzig zu

dem Zweck), um Almosen [zu betteln, lediglich] mit dem Bauch als Gefdss
[oder253] mit dem Handteller als Gefiss.

» Ja om! Ja om! Ja om!’ Dieses [Wort] soll man als [Wesen der]

upanisad gesondert fiir sich (in seinem Gedichtnis) niederlegen?34. Wer so
weiss, der, wahrlich, kennt dieses als die upanisad?255.

251

252

253
254

238

Diese Lesart (2 NN-Hss., p. SR) kann sich im Kontext der Up. nur auf die
erwihnten Kuticaras v or ihrem Aufgeben beziehen. SUD? p.13, 18-19 setzt
hinter brahmacarinam ohne Basis unsinnigen Trennungsstrich, so dass SARMA
(p-175: ,,who dwell upon the Brahman“) es auf die Paramahamsas bezieht.
DEGRACES-FAHD (,,Ceux qui suivent la voie du brahman‘) verkennt, SCHRADERS
(u.a.) Vorarbeit negierend, die Gegeniiberstellung zum folgenden Satz. brahma-
caryam tibriger Hss. (auch NSP) ergibt keinen Sinn.

Nach einigen SR-Hss. stattdessen oder gar zusitzlich ,.ein Gefdss aus Rohr[-
geflecht]”.

Fehlt in NS-Hss.; MN 26: udarapdtram patram. Andere kehren Reihenfolge um.

ity etad (! durchgehend) upanisadam (fehlt MN 26 und 5 NR-Hss.) vinyaset. Die
Konstruktion ist merkwiirdig, die Bedeutung umstritten. SARMA lésst den Satz aus.
DEUSSEN p.694: ,.Dieses als die Upanishad trage er sich [auf die Glieder] auf.“
MADHAVANANDA p.70: ,.they [sic; Pl. unbelegt] should mentally place this Mantra,
the Upanishad, in the different parts of their body*. Beides beruht auf dem Kom-
mentar. vinydsa bedeutet gelegentlich das von gewissen Spriichen (mantra), die
bestimmten Gottheiten zugehoren, begleitete ,,Aufsetzen” (nyasa) einer Finger-
spitze auf einzelne Korperteile, um dieselben zu weihen; s. z.B. YDhPr I Kap.
40,18; Kap.43; II pp.136, 141f. Dies erscheint mir hier ungesichert. Die dreimalige
Wiederholung des or-Lauts legt naher, dass dessen Bestandteile (a,»,m) gesondert
mental bewahrt werden sollen, der Gayatri (s.o. S.471) entsprechend. Von rituellen
Handlungen ist der Paramahamsa frei, und die Hersagung von Spriichen ist oben
ausdriicklich abgewiesen worden. Es bleibt nur der om-Laut. DEGRACES-FAHD
(p.194 mit Verweis auf NirvanaU; p.196 n.27, pp.239, 245 n.59) kann ich nicht
folgen; dagegen jetzt schlicht OLIVELLE pp.118f.: ,Let him utter the mystic
saying“. Unsicherheiten bleiben, auch hier.

Ahnlich Deussen p.694. khalv etad upanisadam (auch MN 26, NSP; s.o. Anm. 31
bzw. 33) fehlt SUD und P; OLIVELLE p.119: It is truly the mystic saying* 15st
nicht die merkwiirdige Akkusativ-Konstruktion.



500 JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF-

»Wer den Stab aus Palasa[-Holz] (Butea frondosa), den aus Bilva[-
Holz] (degle Marmelos), den aus Udumbara[-Holz] (Ficus glomerata)?39,
das [Schwarz-]Bockfell, den Giirtel237 und den Opferbehang (p.12) aufge-
geben hat, [der wird] ein Held (sé#ra), der also weiss.

,» Diesen hdochsten Fusstapf des Visnu schauen immerdar die Freige-
bigen wie das Auge (d.h. die Sonne), das am Himmel ausgebreitet ist.

,» Das entziinden die laut preisenden Singer, die hellwachen, diesen
hochsten Fusstapf des Visnu’258,

,»Also [lautet] die Unterweisung iiber das Erloschen, die Unterweisung
iiber das Wissen, — die Unterweisung iiber das Wissen.”

So [lautet] das fiinfte259 [Stiick].

<[Ende des zweiten brahmana.]>

Abgeschlossen ist die Aruni-Upanisad.

256 So die meistbezeugte Reihenfolge. Einige nennen den Stab aus Asvattha-Holz
(Ficus religiosa) statt des aus Palasa oder statt des aus Udumbara; NSP zihlt ihn
zusitzlich auf. DEGRACES-FAHD p.197 n.28: ,,sont les trois bois composant le baton
d’ascéte”. Das trifft nicht zu. Es sind vielmehr (s. schon DEUSSEN, MADHAVA-
NANDA) die Stibe eines Veda-Schiilers. Die Zuordnung einer bestimmten Holz-Art
zu einem bestimmten Stande (varna) ist nicht einheitlich (anders: OLIVELLE p.119
n.16) fixiert; s. schon A. HILLEBRANDT, Ritual-Litteratur, Strassburg 1897, p.52.
Demnach steht auch Ksatriyas und VaiSyas die Befreiung offen (s. auch OLIVELLE
l.c.).

257 Statt gjinam mekhalam lesen NR-Hs. d1, NSP, SUD: maurijim m® ,,den Giirtel aus
Muiija[Gras] (Saccharum munja)“. Die damit implizierte Beschrinkung auf den
Brahmanenstand (gegen Anm. 256) ist bemerkenswert.

258 Zitat von Rgveda I, 22, 20-21; von MADHAVANANDA und SARMA verkannt, von
DEGRACES-FAHD p.197 als ,.§loka* (1) bezeichnet und mit anderen Irrtiimern versehen.
Zu Parallelen in Upanisads s. Verf., Unters. pp.28, 316; zum Kontext s. bes. EB.J.
KUIPER, “The three strides of Visnu”, in: E. Bender (Ed.), Indological Studies in
Honor of W. Norman Brown, New Haven, Conn. 1962, pp.137-151; ferner H.
FALK, ,,Visnu im Veda®“, in: H. Falk (Hrsg.), Hinduismus und Buddhismus
(Festschr. f. U. Schneider), Freiburg/Br. 1987, pp. 112-138, bes. pp.129f.

259 Zihlung mit P, NSP; MN 26 bietet: iti 4 (fehlt sonst in NS). SUD mit 6 Hss.: ,,So
[lautet] die upanisad.



ARUNI-UPANISAD 501

Abkiirzungen und Siglen (soweit nicht im Text erklart)

AiGr

ApMP

AS

B

BAU
BaudhDhS
BaudhGS
BaudhPMS
BaudhSS

C

DEGRACES-FAHD

DE.USSEN

DhS
EWAia

GS
i
IS

JAOS
KEWA

KthrU

Kth$

LSaU
MADHAVANANDA

MBh

J. WACKERNAGEL, A. DEBRUNNER, L. RENOU, Altindische
Grammatik, Gottingen 1896ff.

Apastamba-Mantrapatha
Asiatische Studien
Brahmana
Brhad-Aranyaka-Upanisad
Baudhayana-Dharmasiitra
Baudhayana-Grhyasiutra
Baudhayana-Pitrmedhasttra
Baudhayana-Srautasiitra

The Atharvana Upanishads [...] ed. by Ramamaya Tarkaratna,
Calcutta 1872-74 (= Bibliotheca Indica 76).

Upanisad du Renoncement (samnyasa-upanisad). Traduction du
sanskrit, introduction et notes par Alyette DEGRACES-FAHD, [Paris]
1989.

Sechzig Upanishad’s des Veda aus dem Sanskrit iibersetzt [...] von
Dr. Paul DEUSSEN, Leipzig (11897, 21905,) 31921.

* Dharmastitra

Manfred MAYRHOFER, Etymologisches Worterbuch des Altindo-
arischen, Heidelberg 1986fF.

Grhyasiitra
Indo-Iranian Journal

Indische Studien. Zeitschrift fur die Kunde des indischen Alterthums
[...] hrsg. v. Albrecht WEBER, Berlin 1850-98.

Journal of the American Oriental Society

Manfred MAYRHOFER, Kurzgefasstes etymologisches Warterbuch
des Altindischen, Heidelberg 1951-1980.

Katharudra-Upanisad
Kathasruti
Laghu-Samnyasa-Upanisad

Minor Upanishads. With Original Text, Introduction, English
Rendering, and Comments [by] Swami MADHAVANANDA, Calcutta
31938 (5th impr. 1980).

Mahabharata [Critical edition, Poona 1925-1972]



502

NpvU
NSP

OLIVELLE

Renunc.

PhpU
PhsU
PwW

pw

SARMA
SB

SBE
SCHRADER

SPROCKHOFF,
Die Alten

Aranyaka

Resignation

Unters.

JOACHIM FRIEDRICH SPROCKHOFF

Maha-Narayana-Upanisad
Naradaparivrajaka-Upanisad
One hundred and eight Upanishads [...] with various readings. Ed.

by Wasudev Laxman Shéstri PANSIKAR, Bombay (11913, 21917,)
31925: Nirnaya-Sagara Press.

Samnyasa Upanisads. Hindu Scriptures on Asceticism and Renun-
ciation. Translated with Introduction and Notes by Patrick OLIVELLE,
New York/Oxford 1992.

Renunciation in Hinduism. A Medieval Debate. By Patrick OLIVELLE,
2 vols. Wien 1986-87.

Upanisadam samuccayah [...] ed. by Vindyaka Gane$a APATE,
Poona (11895,) 21925.

Paramahamsaparivrajaka-Upanisad

Paramahamsa-Upanisad

Sanskrit-Worterbuch, bearb. v. O. BOHTLINGK und R. ROTH,
St.Petersburg 1855-75.

Sanskrit-Worterbuch in kiirzerer Fassung, bearb. v. O. BOHTLINGK,
St.Petersburg 1879-89.

Samnyasa Upanisad-s. English Translation. Arunyupanisad. By
E.R. Sreekrishna SARMA, in: Adyar Library Bulletin 37, 1973,
pp-173-176

Satapatha-Brahmana

Sacred Books of the East, ed. by F. MAX MULLER, Oxford 1879-
1910.

The Minor Upanisads, crit. ed. for the Adyar Library by F. Otto
SCHRADER, Vol. I:Samnydsa-Upanisads, Madras 1912.

“Die Alten im alten Indien. Ein Versuch nach brahmanischen
Quellen”, in: Saeculum XXX, 1979, pp.374-433.

“Aranyaka und Vanaprastha in der vedischen Literatur. Neue
Erwidgungen zu einer alten Legende und ihren Problemen”. 4 =
Erster Hauptteil, in: WZKS XXV, 1981, pp.19-90; B = Zweiter
Hauptteil I-1V, in: WZKS XXVIII, 1984, pp. 5-43; C = Zweiter
Hauptteil V-VII, in: WZKS XXXV, 1991, pp.5-46.

“Kathasruti und Manavasrautastitra — eine Nachlese zur Resignation”,
in: Studien zur Indologie und Iranistik 13/14, 1987, pp.235-257.

Samnyasa. Quellenstudien zur Askese im Hinduismus, I: Unter-
suchungen zu den Samnyasa-Upanisads, Wiesbaden 1976.



SS
SUD

TA

U, Up.
VaikhDhS
VaikhGS

Ved. Conc.

Viév.
VPAK

WZKS
YDhPr

ZDMG

ARUNI-UPANISAD 503

Srautasiitra

The Samnyasa Upanishads with the Commentary of Sri Upanishad-
Brahma-Yogin, publ. for the Adyar Library, SUD! = ed. by T.R.
Chintamani DIKsHIT, [Madras] 1929; SUD? = ed. by T.R. Chinta-
mani DIKSHITAR, Madras 1966.

Taittiriya-Aranyaka
Upanisad
Vaikhanasa-Dharmastitra
Vaikhanasa-Grhyasiitra

A Vedic Concordance [...] by Maurice BLOOMFIELD, Cambridge,
Mass. 1906.

Viéveévarasarasvati, Yatidharmasamgrahah, Poona (11909,) 21928.

Vaidika-Padanukrama-Kosah. A Vedic Word Concordance [...] by
VisHVA BANDHU, Lahore 11935-45 bzw. Hoshiarpur 1-21955-77.

Wiener Zeitschrift fiir die Kunde Siid- [bis 1969: und Ost-]4siens

Vasudevasrama Yatidharmaprakasa. A Treatise on World Renun-
ciation. Crit. ed. with Introduction, annotated Translation and
Appendices by Patrick OLIVELLE, 2 vols. Wien 1976-77.

Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft






	Prajāpatis Offenbarung für Āruni : Versuch einer deutschen Übersetzung der Āruni-Upanisad

