
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 49 (1995)

Heft: 2

Artikel: Momentane (*Ekaksana) Gnosis (Jñna) im Sinne der
Madhyamakahrdayakrik und der in tibetischer Übersetzung
vorliegenden Tarkajvl I-IV

Autor: Heitmann, Annette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MOMENTANE (*EKAKSANA) GNOSIS (JNÄNA)
IM SINNE DER MADHYAMAKAHRDAYAKÄRIKÄ

UND DER IN TIBETISCHER ÜBERSETZUNG
VORLIEGENDEN TARKAJVÄLÄÌ-IV.*

Annette Heitmann, Copenhagen

Damit jene, die das höchste Erwachen (mahäbodhi) erstreben, den Nektar1

(amrta), die Gnosis der absoluten Wirklichkeit (tattvajhâna)2-, erlangen,
verfasste Bhavya die Madhyamakahrdayakärikä und Tarkajvälä. Dies ist

* Diese Arbeit ist eine Erweiterung meiner in AO 1995 erscheinenden Studie: „Erörterungen

zum Begriff „GNOSIS" (jnäna), wie er in den Madhyamakahrdayakärikä und
der in tibetischer Übersetzung erhaltenen Tarkajvälä I-V definiert wird".

Als Textgrundlage für die ersten drei Kapiteln der Mh wurden Mh-B und Mh-T
benutzt. Angaben zu weiteren Kapiteln erfolgen nach Mh-B. Die Edition der tibetischen
Übersetzungen der Mh und Tj stützt sich für die ersten drei Kapitel auf KCDNP und
VCDNP und für die Kapitel IV-V auf KDP und VDP. Geringfügige orthographische
Varianten der tibetischen Quellen wurden den in den Fussnoten zitierten Passagen nicht
beigefügt. Die mit einem '*' gekennzeichneten Sanskritermini sind in Mhe I-IV nicht
belegt.

Ziel dieser Studie ist es, anhand dieser Textvorlagen herauszuarbeiten, welche
Vorstellung Bhayva vom Weg zur Verwirklichung der Gnosis und von ihrer Verwirklichung
hat. Aufgrund fehlender Quellenhinweise, ist es notwendig, zuerst seinen eigenen buddho-

logischen Standpunkt genau zu klären und danach den Versuch zu unternehmen, seine

textliche Interpretationstradition zu ermitteln. Die Studie wurde in folgende Hauptpunkte
gegliedert: Einleitung 1. Gnosis der überweltlichen Pfade (märga). 2. Kausalität und
Momentanität. 3. Die Verwirklichung von pudgalanairätmya. 4. Gnosis des
Bodhisattvas. 5. Gnosis des Buddhas. 6. Konklusion.

1 Zu 'Nektar' als *nék'-trd2 „den Tod überwinden; über die (Todes)Vernichtung
hinwegrettend", cf. Schmitt (1974): 154-163.

2 Cf. hierzu Tjt I [P44b7-8], Ko zu Mhe I. 2c, mit der Beschreibung von tattva als

santa (zi ba):

zi zes bya ba niye ses zi bas rtogs par bya ba yin pa'iphyir ram / rab tu zi ba bla
na medpa'i rgyu yin pa'iphyir ro...

„'Friede' [heisst es] da sie [, i. e. die absolute Wirklichkeit,] das zu Verwirklichende

der friedvollen Gnosis ist oder da sie die vollkommen friedvolle,
unübertreffliche Ursache ist."



392 ANNETTE HEITMANN

dem ersten Kapitel dieser Werke zu entnehmen, in dem Bhavya sich, in
altindischer Wissenschaftsmanier zur Absicht (*prayojana) seiner Verfasserschaft

äusserte:

Mhe I. 4: mahäbodhau krtadhiyäm parärthodayadiksayä /
tattvämrtävatäräya saktitah kimcid ucyate //

Mht I. 4: gzan don bsgrub phyir brtul zugs kyis // byan chub chen por blos byas
rnams // de nid bdud rtsir gzudpa 'i phyir // nus pas curi zig brjodpar bya // 3

Tjt I [P45a7-8]: de rnams de hid bdud rtsi la gzudpa'i phyir bstan bcos 'di rtsom par
byed de / de ltar na de ni dgospa yin no...

Um jene [, die ihren Geist auf das höchste Erwachen ausgerichtet haben,] in den
Nektar (amrta) der absoluten Wirklichkeit (tattva) eintreten zu lassen, verfasse

[ich] diese Abhandlung (sästra). Dies ist die Absicht (*prayojana) [meiner
Verfasserschaft].

Mit diesen einleitenden Worten kommt unmissverständlich die wichtige
Position, die Bhavya der Gnosis als Vorraussetzung für die Verwirklichung
(*sampad) des höchsten Erwachens, das eigene Wohl als auch das anderer

Wesen, beimisst zum Ausdruck.4

Der Begriff 'Gnosis' als tattvajnäna, wie er von Bhavya in Mh und Tjt I-V
verwendet wurde, wurde schon zum Teil in meiner Studie GNOSIS geklärt. Er hat
seinen festen Platz in der soteriologisch ausgerichteten Erkenntnislehre von Bhavya.
Hier steht er parallel neben dem Begriff 'Wahrheit' (satya) und bezeichnet ein transzendentes

Weisheitsbewusstsein, das sowohl die Erkenntnis als auch 'Verkörperung'
der Wahrheit ist; cf. hierzu Mhe IV. 25, 35 und 36 [Fol. 12a2-12bl] und Tjt IV
[PI75a 5ff]. Das Gegenteil einer solchen Erkenntnis ist eine auf Dualität sich
gründende geistige Aberration (viparyäsa) [cf. Mhe III. 117 und Tjt III (P91b5-92a3)].
Der Bestimmung von Wahrheit als vierfaltige edle Wahrheit (*äryasatya) liegt die

Bestimmung von 'absoluter Wirklichkeit' (tattva) oder 'Wesenlosigkeit' (nihsva-
bhäva) zugrunde, ein Hauptelement, durch das die Klassifizierung der Fahrzeuge in
drei grundlegend festgelegt wird; cf. z. B. Mhe IV. 1 [Fol. Ila5] und Ko, Tjt IV
[P157b4-158a2], Mhe IV. 35cd und Ko [P179a7-179b4].

Sktjnäna kommt nicht nur ausschliesslich im Kontext der Gnosis vor, sondern z. B.
auch als kalpanäjnäna (rtog pa 'i ses pa) in Mhe III. 260c. Als Grundbedeutung
beinhaltet Sktjnäna in Mh/Tjt 'Wissen'.

Mht I. 4a //: / VN. Mht I. 4c gzud (cum Mhe I. 4c): gzun KCD, bzun KNP; gzun

VCD.MhtI.4d//:/VNP.
Cf. Tjt I [P45a3-4], Ko zu Mht I. 1-3, zu *sampad.



MOMENTANE GNOSIS 393

1. Gnosis der überweltlichen Pfade (märga)5

In Mh und Tjt wird Gnosis, als ein Merkmal des Mahäyänas, als die

Verwirklichung der Wesenlosigkeit der Phänomene (dharmanairätmya)
dargestellt. Als solche kommt sie ab der ersten überweltlichen6 Stufe (bhümi),
der ersten Bodhisattvabhümi, auf dem Weg zum vollkommenen Erwachen
(mahäbodhi)1 vor und ist Teil des dreifältigen Erleuchtungsgeistes (bodhi-
citta)^. Dem Erwachten (buddha) ist diese Gnosis in ihrer vollkommensten
Form (samyagjhäna)9 als Teil des dharmakäyas zueigen.

In dieser Studie soll hauptsächlich diese Gnosis, wie sie als ein Merkmal

der überweltlichen Stufen (bhümi) in Mh und Tjt I-IV dargestellt
wurde, behandelt werden; hierbei ist zu berücksichtigen, dass der Autor der
Mh und Tj diese seinem Madhyamaka Verständnis gemäss darstellte.10

5 Zur Begriffsbestimmung von mahäyäna (thegpa chen po) cf. z. B. Mhe III. 301-30,
Ko [P144b5-145b3], Mhe IV. 34 und Ko [P178b4-5].

6 Der Begriff 'überweltlich' (lokottara) wurde von Bhavya in Mhe V. 101 [Fol. 16a5]
bestimmt:

vigatotpädatimirä matir lokottara matä (f)
lokäd uttäranärthena lokätik<r>amato 'pi vä //

„Ein Geist, der von der Verdunkelung [des Erfassens von] 'Entstehen' frei ist
oder auch der, um von der [leidhaften] Welt zu befreien, diese Welt überwunden
hat, ist überweltlich."

Cf. Mm VII. 1-5, 13-16,18-24, 29, 32-34, Mhe V. 103 in n. 67 und auch n. 11.

7 Cf. Mhe II. 1-3.

8 Cf. Mhg I. 6: (bo)dhicittam mahämaitrikarunäjnänabhüsanam buddhabijam...

„Der Geist des Erwachens, der mit sublimer Liebe, sublimem Mitgefühl und
sublimer Gnosis geschmückt ist, ist der Buddhasame...".

9 Zu samyagjnäna (yan dag mkhyen) cf. Mhe III. 252d.

10 In Tjt I-V wurde das Mahäyäna in die Lehrposition des Yogäcäras und des

Madhyamakas unterteilt. Als authentische Vertreter des Yogäcäras wurden in Tjt V
Vasubandhu und Asanga anerkannt. Weiterhin wird Dignäga implizit erwähnt, da

seine Älambanapariksä in Tjt V zur Exemplifizierung des Yogäcärastandpunktes
zitiert wird. Klassifizierungen zum Madhyamaka enthalten diese ersten fünf Kapitel
nicht. Bhavya stützte sich in seinen Aussagen zum Madhyamaka auf seine geistige
Autorität, Nägärjuna, der Verfasser der Mm. Mm wird in Tjt I [P45bl] genannt und
in Tjt IV [P161al-2] zitierte Bhavya Mm XXIV. 1.



394 ANNETTE HEITMANN

In ihrer zentralen Position als unübertreffliche Ursache für die Erlangung

der Befreiung (moksa), der Freiheit von der zweifältigen geistigen
Verblendung, klesa- und jheyävaranaS^, bedarf es einer allumfassenden

11 Sobald Gnosis im geistigen Kontinuum des Menschens entsteht, versiegt der Einfluss¬
bereich manifester geistiger Befleckungen (klesa):

Mhe I. 18cd: sünyatädarsanäbhyäs<äf> klesavrt<t>yupaghätatah

„Da sie im Schauen der Leerheit geübt sind, ist das Wirken der Befleckungen
vernichtet."

Diese Befleckungen werden im Ko als die drei Grundübel: Gier (*lobha), Hass
(dvesa) und Unwissenheit (moha), angeführt:

Tjt I [P49b3]: gan la 'dod chags dan / khon khro ba dan / gti mug 'byun bar 'gyur te

I de ltar hon mons pa rnams kyi mthu bcom pa 'i srid pa la brten pa 'i non motìs pa
rnams kyis kyan gnodpar mi 'gyur ro...
Eine ausführlichere Darstellung verschiedener Arten geistiger Verblendungen
(ävarana), die Tjt I-III suppliert, enthält Tjt IV [P176a4-176b6], Ko zu Mhe IV.
28cd:

katham cävrtisadbhäväd arhann arhati nirvrtim //

Mht IV. 28cd: ji ltar sgrib pa yodpa bzin du // dgra bcom mya nan 'da' bar rigs //

Im Ko heisst es, dass es zwei Arten der Verblendungen gibt: die Verblendungen
(ävarana) der Befleckungen (klesa) und die, die das zu Wissende (jneya) verhindern.

Die Verblendungen der Befleckungen sind unterteilt in jene, die Fesslung
hervorrufen ('chih bar byed pa), und jene, die als Eindrücke (väsanä) vorhanden
sind. Von diesen beseitigen die Hörer (srävaka) und Pratyekabuddhas nur die
Befleckungen, die die Fesslung verursachen (hon mons pa'i 'chin ba tsam spans)
und nicht die Eindrücke dieser durch Befleckungen verursachten Verblendungen
(non mons pa'i bag chags). Da die jneyävarana als auch die Eindrücke der klesä-

varana vom Srävaka und Pratyekabuddha nicht eliminiert werden, wird ein Arhat,
nach den Darstellungen in Tjt IV, nicht als jemand erachtet, der das Erwachen
verwirklichte. Um die höchste Erleuchtung, wie sie im Mahäyäna verkündet wird, zu
erlangen, müssen, nach Bhavyas Erklärungen, diese Hörer und Pratyekabuddhas die
Unreinheit der Eindrücke der Befleckungen bereinigen und den notwendigen
Verdienst ansammeln, um ein Buddha zu werden. Zudem erklärte er weiterhin, dass

es zwei Arten der Unwissenheit gibt: befleckte (klista) und unbefleckte (*aklista).
Befleckte Unwissenheit (klistävidyäl hon monspa can) besteht aus Stolz, Unwissenheit

und Begierde nach dem Selbst usw. Diee unbefleckte Unwissenheit (tion mons

pa can ma yin pa) besteht in den Eindrücken. Zu klistävidyä cf. Mhe IV. 29a.

Hörer, die Heilige sind (äryä), beseitigten vollständig die befleckte Unwissenheit,
da sie die Selbstlosigkeit der Person (pudgalanairätmya) verwirklichten. Die
unbefleckte Unwissenheit behindert diese [Art] der Freiheit nicht. Während diese



MOMENTANE GNOSIS 395

Ursache, um diese Gnosis der überweltlichen Stufen zu erlangen. Als
spezifisches konventionelles Mittel um diese Gnosis, dieses mahäjhäna, in der

zweifaltigen Erscheinungsform als: Wissen um die absolute Wirklichkeit
der Phänomene (*prajhäjhäna/ses rab kyi ses pa), auch prajhä paramärthiki

Hörer, die Heilige sind, weiterhin existieren, ist es, dass sie die Erkenntnis des
Aufhörens und des Nicht-Entstehens (anutpädaksayajhäna) verwirklichten. Cf. Mhe
IV. 27a zu anutpädaksayajnäna.

Hieraus ist ersichtlich, dass ein Bodhisattva des Mahäyänas, der die Einsicht in
die absolute Wirklichkeit (tattva) erlangt, sowohl die zwei Arten der Befleckungen,
als auch befleckte und unbefleckte Unwissenheit beseitigt.

Diese Aussage wird weiterhin in einer späteren Passage bestätigt, wo es heisst,
dass unbefleckte Unwissenheit (*aklista-avidyä / non mons pa can ma yin pa'i mi
ses pa) durch die momentane (*ekaksana) Gnosis (jnäna) des Mahäyänas
aufgegeben wird:

Tjt IV [P179a4-5]: non mohspa con ma yin pa'i mi sespa rati byutï phyin ci ma log
par skad cig gcig gi chos thams cad mtion par rtogspa'i yeses kyis rab tu spatïs...

„*Aklista-avidyä wurde von der momentanen, truglosen und selbst existenten
Gnosis, die alle Phänomene [in ihrer absoluten Natur] verwirklicht (*abhi-
samaya), völlig beseitigt..."

Dies unterstützt Tjt IV [P159b3-8], Ko zu IV. 4, und Tjt IV [P174a7-8].
In dieser Weise wird, wie es in Mhe I. 14 heisst, die Unsterblichkeit mittels der

Gnosis erlangt:

vigrahaksayaparyantaduhkhädya<na>bhibh<ävi>iam I
nihsesaduhkhasamanam tattvärthädhigamämrtam //

„...der Nektar, die Verwirklichung der Wirklichkeit des Absoluten, der jedes
Leiden befriedet,
der sich durch Ergreifen (vigraha), Verfall (ksaya) und Tod (paryanta), durch

Leid usw. nicht wandelt."

und Mhe 1.18: dau<h>silyäkriyayä sarvadurgatidvärabandhanät /
sünyatädarsanäbhyäs<äf> klesavrt<t>yupaghätatah //

Cf. hierzu den Ko der Tjt III [P143b7-144a2], der weitere Erklärungen zu vigraha,
ksaya undparyanta enthält.

Leid (duhkha) konstituiert sich als drei Arten des Leidens:

Tjt I [P48al]: sdug la sogs pas zes bya ba ni 'du byed dati / 'gyur ba dati / sdug
bsnal gyi sdug bsnal gsum...

Der Kontrast der leidhaften Existenz zur Gnosis wird vortrefflich in Mhg I. 18ab,

Mhe III. 297-300 und Ko, Tjt III [P143a7-144b4], beschrieben; cf. die englische
Übersetzung in Eckel (1992): 174-176 zu Mhe III. 297-300.



396 ANNETTE HEITMANN

genannt, und als Wissen um die geeignete Methode (*upäyajhäna / thabs

kyi ses pa), auch prajhä samketiki genannt, zu verwirklichen, nennt Bhavya
in Tjt III drei Arten des Wissens, das aus dem Studieren (sruta), dem Kontem-
plieren (cintä) und dem Meditieren (bhävana) entstehende Wissen (prajhä).12:

Tjt III [P58b5-6]: ye ses kyi tshogs ni thos pa dan bsam pa dan bsgom pa goms
pa'i ses pa'o

Die Ansammlung der Gnosis (jhäna) besteht in dem Wissen, das geübt ist in dem
Studieren, Kontemplieren und Meditieren [der Lehre].

Die graduelle Vervollkommnung dieser Ursachen resultiert in der direkten
Erkenntnis13 der Leerheit (sünyatä) aller Phänomene, der absoluten Wirklichkeit

(tattva) der Erscheinungswelt, der Verwirklichung (adhigama) der
Wesenlosigkeit aller Phänomene (dharmanairätmya), der momentanen

Gnosis führt, in ihrer Schau der Wahrheit, den Menschen über den Irrtum hinaus
und äussert sich in ihrem reinen konventionellen Aspekt als prajhä samketiki in
korrekten logischen Denkstrukturen, die den Adepten zur Einsicht in das

Unaussprechliche jenseits aller Begriffe wahrhaftige Absolute führen. Gnosis als prajhä
samketiki [cf. Mhe III. 1-8] bedeutet auch die korrekte Kenntnis von den geistigen
und naturwissenschaftlichen groben und subtilen kausalen Zusammenhängen und
mit der Einsicht in die absolute Wirklichkeit, prajhä paramärthiki, ist Gnosis somit
eine einheitliche Schauung.

12 Zu srutamayiprajhä enthält Tjt III [P60b7-61al]:
de bzin du sgra dan / [gtan] tshigs dan / gso ba dari / nan zes bya ba'i rigpa'i gnas
bei po dag la yorïs su 'drispa'i mtshan nid kyi thos pa las byun ba'i ses pa la yan
mnon par brtson pa hid du bya [ste] / de ni de las gzan pa bsams pa dati / bsgoms

pa las byun ba bla na medpa'i sespa dag thob pa'i rgyu yinpa'iphyir ro...

Zu dem aus Meditation entstandenen Wissen (*bhävanämayiprajhä / bsgoms pa las
byun ba 'i sespa) heisst es:

Tj t III [P61 a 1 ] : sems mnarn par gzag pas de riid rtogs par 'gyur gyi gzan gyis ma
yin par bstan pa'iphyir ro...

„Durch das ebenmässige Ausrichten des Geistes wird die absolute Wirklichkeit
(tattva) verwirklicht. Da es in keiner anderen Weise geschieht, lehrte [ich] sie."

13 Skt. abhisamaya kommt nicht in Mhe I-V vor. Ein gebräuchlicher tibetischer
Übersetzungsterminus für abhisamaya: mnon par rtogs pa kann jedoch in Tjt IV
nachgewiesen werden:

Tjt IV [P179a4-5]: hon mons pa can ma yin pa'i mi sespa ran byun phyin ci ma

log par skad cig gcig gi chos thams cad mnon par rtogs pa'i ye ses kyis rab tu

spans...



MOMENTANE GNOSIS 397

(*ekaksana) Gnosis (jhäna). Diese Gnosis im geistigen Kontinuum des

Bodhisattvas ist wiederum die Ursache für die Gnosis des Buddhas:

Tjt III [P58b8]: ye ses kyi tshogs kyi 'bras bu ni skad cig gcig dan ldan pa'i ses
rab bo.

Der Effekt, der Ansammlung von Gnosis, ist die sublime Weisheit (prajna), die
momentanist.14

Und diese Ansammlung steht in direkter, untrennbarer Wechselbeziehung
zur Ansammlung von Verdiensten (punyasambhära), eine Aktivität verursacht

vom Wissen von der [geeigneten] Methode (*upäyajnäna / thabs kyi
ses pa), die den dharmakâya, der sich als Gnosis (jhäna) konstituiert15, als

ihren Effekt hat16:

Tjt III [P58b8]: bsod nams kyi tshogs kyi 'bras bu ni chos kyi sku'o...;

Der Effekt der Ansammlung von Verdienst ist der dharmakâya.11

Der aussergewöhnliche Charakter dieser Gnosis ist an den sehr prägnanten
Eingangsversen der Mh I. 1-3, abgefasst als ein Proömium an den Erwachten,

14 Skt. prajnä uadjnäna werden in Mhe III. 1-11 und Ko als Synonyme verwendet.

15 Cf.n.88.

16 Diese Zweiteilung ist von fundamentaler Bedeutung, da in ihr die Grundlage der
Präsentation der drei Buddha-körper: dharmakâya, sambhogakâya und nirmäna-
käya, wie sie hauptsächlich in III. 266-291 und 355-360 vorkommt, begründet liegt;
cf. Mhe III. 8-9 und Tjt III [P58b7-8]:

sbyin pa'i tshogs kyi 'bras bu ni skyes bu chen po'i mtshan sum cu rtsa ghis dan
dpe byad bzah po brgyad eus legs par brgyan pa'i gzugs kyi sku'o // bsod nams
kyi tshogs kyi 'bras bu ni chos kyi sku'o // ye ses kyi tshogs kyi 'bras bu ni skad
cig gcig dah ldan pa'i ses rab bo //
„Das Ergebnis der Ansammlung des Gebens ist der mit den zweiunddreissig
[Haupt-]Merkmalen (*mahäpurusalaksana) und den achtzig guten Nebenmerkmalen

(*anuvyanjana) eines grossen Wesens wohl geschmückte Gestaltkörper
(rüpakäya). Der Effekt der Ansammlung des Verdienstes ist der dharmakâya.
Der Effekt der Ansammlung der Gnosis das momentane höchste Wissen".

17 Zur Untrennbarkeit der zwei Arten des Wissens, des Wissens von der Methode
(*upäyajnäna) und des Wissens von der absoluten Wirklichkeit, als zwei Aspekte
des *mahäjhänas cf. Tjt I [P45b8-46a3].

Diese Unterteilung findet sich in der Zweiteilung der Gnosis als prajnä samketiki
und prajnä paramärihUä wieder. Nähere Erklärungen zum *upäyajhäna enthalten
auch Mhg III.4-5 und Tjt III [P57b2-58a3].



398 ANNETTE HEITMANN

erkenntlich. Diese Hymne beinhaltet eine Darstellung der vom Erwachten
fehlerlos verkündeten absoluten Wirklichkeit und stellt eine literarische
Parallele zu Nägärjunas Eingangsversen der Mülamadhyamikakärikäs dar:

apratarkyam avijneyam anälayam alaksanam /
anirüpyam svasamvedyam anädinidhanam sivam //
nirvikalpam niräbhäsam nirnimittam nirahjanam /
na dvayatn nädvayam säntam dhipracäravivarjitam //
tattvam didesa kärunyädyo niraksaram aksaraih /
bhävato 'stu namas tasmai sästre 'vitathavädine // 18

Die Passagen des Kommentars der Tjt I [P44b2-3] zu tattva als svasam-
vedya drücken expressis verbis aus, dass Gnosis, in ihrem passiven
Weisheitsaspekt als *prajhäjhäna (ses rab kyi ses pa), die Verwirklichimg
dieser absoluten Wirklichkeit (tattva) ist.

In ihrem aktiven Aspekt als *prajhä samketiki ist sie ein Wissen, das

sich in seiner Aktivität auf die zwölf Sinnesfelder (äyatana) stützt, das die

Vervollständigung der Ansammlungen von Geben, Verdienst und Gnosis

verursacht, das die Verbindung der Ursachen mit dem Effekt unterscheidet,
Lebewesen zur Reife führt usw.19

Gnosis als überweltliches Bewusstsein20 in Form eines nicht-konzep-

18 Mhe I. 2b: nirnimittam nirahjanam (cum Mht I. 1-3 und Ko): n[i]. n[i]/// Mh-B);
cum Mhe III. 246a für nirnimitta (mtshan ma med) und cum Mhe III. 274c für
nirahjana (gsal byed med).

Mhe I. 2c na dvayatn nädvayam (cum Mht I. 1-3 und Ko): llla)m nädvayam Mh-B.
Cf. hierzu die Erläuterungen in Tjt I [P44al-45a4]. Eine englische Übersetzung
dieser drei kärikäs enthält Gokhale (1985): 82.

19 Für eine umfangreichere Darstellung Aer prajnä samketiki cf. Mhe III. 8-9 und Tjt
III [P58b3-59a8].

20 In Mhe III. 7 wird die Gnosis des Bodhisattvas als eine Form von mati (blo gros)
dargestellt:

sä ca satyadvayäpeksä dvividhäbhimatä matih /
tathyasamvrtibhütärthapravivekänugunyatah II
„Dieses auf zweifältige Wahrheit gestützte Bewusstsein akzeptiere [ich] in zwei
Arten.
Mit der Verwirklichung reiner Wirklichkeit übereinstimmend, ist er reines
konventionelles Wissen."

Der Begriff 'Bewusstsein' umfasst hier rein transzendentes <bewusstes Seiendes>
oder <Geist> und umschliesst die Formen von cogitatio, apperceptio und sensus
internus. Es wird in diesem einzigartigen Charakter neuer ontologischer Grund für
die verschiedenen Formen empirischen Bewusstseins als auch des Selbst-Bewusst-



MOMENTANE GNOSIS 399

tuellen Wissens (jhäna)21, ist Teil eines geistigen Kontinuums, das als sein
Merkmal die Momentanität der verschiedenen Geistesmomente hat. Sie

entsteht, unter Berücksichtigung der vorher genannten Ursachen, indem der

von Aktivität gekennzeichnete Geist22 'sein Objekt', die Wesenlosigkeit der
Phänomene (dharmanairätyma)2^, auf der Grundlage von meditativer
Konzentration24 und einer Analyse der [Daseins-]Faktoren auf deren absolute

Wirklichkeit hin25, verwirklicht26. Diese nicht-duale Erkenntnis27 von
der letztendlichen Wirklichkeit ereignet sich, wie es Bhavyas wiederholten
Aussagen zu entnehmen ist, in einem einzigen der vielen, aufeinanderfolgenden

Geistesmomente.

seins, der Selbstapperzeption, i. e. Verständnis von der eigenen, personalen Existenz.

Da es in seiner Existenz ein Ergebnis der Befreiung von verschiedenen Formen
der Befleckungen (klesa) und der Unwissenheit (moha) ist als auch ein Wissen um
die absolute Wirklichkeit (tattva), fungiert es als ein den mannigfaltigen empirischen
Bewusstseinsformen überlegenes Wissensbewusstsein. Als solches übt es wiederum
Einfluss auf die empirischen Funktionen des Bodhisattvas aus, die in ihrer Natur von
mentaler und körperlicher Art sind.
Gnosis [als tattvajhâna]
Denken (vikalpa), Sinneswahrnehmung (pratyaksa), physische Akte des Sprechens
und Handelns usw.
Als sekundäre, niedrigere Formen von Bewusstsein gelten das antizipierende Bewusstsein,

das historische Bewusstsein usw. Es gibt bei dem jeweiligen Bodhisattva oder
Buddha keine höhere, dieses Bewusstsein der Gnosis überragende Erkenntnis.

21 Cf. Mhg III. 266.

22 Cf. Tjt III [P125b2-3], Ko zu Mhe III. 246.

23 Cf. Mhe III. 245-246 und Tjt III [P125a7-125b4].

24 Die Meditation, die Bhavya in Tjt III [P60b2-7] als Grundlage für die Verwirkli¬
chung der absoluten Wirklichkeit nannte, ist: änäpänasmrti, die Atembetrachtung,
die die Achtsamkeit auf das Ein- und Ausatmen zum Inhalt hat. Sie hat die eben-

massige Ausrichtung des Geistes zum Ziel:

Tjt III [P61al]: sems mham par gzagpas de nid rtogs par 'gyur gyis gzan gyis
man yin par bstan pa'iphyir ro.

„Durch das ebenmässige Ausrichten des Geistes wird die absolute Wirklichkeit
(tattva) verwirklicht. Indem es in keiner anderen Weise geschieht, lehrte [ich] sie."

Cf. hierzu Mhg III. 14-20 und Tjt III [P60b2-61b8].

25 Cf. Mhg III. 2 Iff
26 Zu pratyätmasamvedya (so so rah rig) cf. Mhe III. 10c.

27 Die verschiedenen Formen der Erkenntnis, die sich nicht als Erkenntnis der abso¬

luten Wirklichkeit qualifizieren, werden in Mhg III. 260-265 erläutert.



400 ANNETTE HEITMANN

2. Kausalität und Momentanität

Kausalität und Momentanität kommen, wie es in Tjt III lautet, sowohl als
Merkmale28 der materiellen, aus Ursachen (hetu) und Begleitumständen
(pratyaya) verursachten (samskrta) Welt29 als auch des geistigen Konti-
nuums vor.30- 31 Sie existieren beim gewöhnlichen Menschen32 (*prtag-

28 Bhavya klassifizierte in Mhe III. 13cd die Merkmale der Phänomene in allgemeine
und spezifische: dharmasvasämänyalaksana. Die allgemeinen Merkmale umfassen:

Vergänglichkeit, Leiden, Leerheit, die Nicht-Existenz eines Selbstes usw. Die
spezifischen Merkmale der Phänomene bestehen aus dem, das sich als Sichtbares (rüpa)
qualifiziert, im Erleben, im Erfassen von Merkmalen, in der Unterscheidung und der

[Sinnes-]Wahrnehmung usw., in Merkmalen wie blau, gelb, lang, kurz usw.; cf. Tjt
III [P60a8-60bl].

29 Cf. Tjt III [P128M], Ko zu Mhe III. 257.

30 Die menschliche Existenz, ein Konglomerat aus den fünf Aggregaten (skandha)
setzt sich aus zwei Hauptkomponenten, dem physischen Aggregat und den geistigen
Aggregaten (nämarüpa), zusammen. Die körperliche, physische Existenz ist nach
den Darstellungen in Tjt IV [P172b6-7] wie Grass oder Bäume, unbelebt, unbewusst
und nicht aktiv. Der geistige Teil der menschlichen Existenz gleicht einer Illusion
(mäyä):

lus ni rtswa dah sin dah 'dra bar bempo semspa medpa byedpa medpa yin la j
sems kyan sgyu ma dah 'dra bas de dag gis yah dag par brtsamspayah skad cig
ma yin no...

Die Frage, ob auch Pflanzen in einer Geist-Materie Dualität existieren, eine
Auffassung, die im Veda vertreten wird, oder weder das eine oder das andere sind,
beantwortete Bhavya im neunten Kapitel der Mh mit einer Verneinung der Möglichkeit

einer Existenz als Geist-Materie Dualität; cf. Mhe IX. 139-147 in Kawasaki
(1992): 397-399 und 461-463.

In Tjt II [P54a5] vertritt Bhavya die klassische Auffassung der vier Existenzformen

(*caturyoni): andaja, jaräyuja, svedaja und upapäduka:

'jig rten sgo ha las skyes pa dah / mhal nas skyes pa dah / drodgser las skyes pa
dah I rdzus te skyes pa dah / gzugs can dah / gzugs can ma yin pa ma lus pa dag
gi skye ba la sogs...

Cf. hierzu Abh. III. 8, Abhidhk. III, 25ff das Vajracchedikäsütra nach Conze (1957):
28. Zu upapäduka I aupapäduka cf. BHSD: 162b und Schmithausen (1991a): 89ff

31 Dass Verursachtes in seiner Natur durch einzelne Existenzmomente bestimmt wird,
wird auch in der Besprechung der Wahrheit der beiden Arten des Aufhörens,
apratisamkhyänirodha und pratisamkhyänirodha, konstatiert; cf. Ko zu IV. 46 in Tjt
IV [P208b6-209al].

32 Zur menschlichen Existenz als Konglomerat physischer und geistiger Faktoren
(nämarüpa) cf. Mhe III. 88-98 und Tjt III [P84a2-86b2]. Der Autor hatte es sich



MOMENTANE GNOSIS 401

Jana), beim Srävaka, Pratyekabuddha und beim Bodhisattva33 der überweltlichen

Bodhisattvastufen. Diese Gesetzmässigkeit der Kausalität tritt nur in
den Wirkungssphären der drei Daseinsbereiche34 (dhätu) auf.35'36 Ein

jedoch in Tjt III nicht zur Aufgabe gemacht, eine detaillierte und systematische
Darstellung der die menschliche Existenz bestimmenden Komponenten zu präsentieren.

Vielmehr setzt er derartige schon durch verschiedene Schriften wie des Abhi-
dharmasäras des Dharmaérî, des Abhidharmakosas und Abhidharmasamuccayas
usw. bekannten Analysen voraus, um seinem Ziel, die Demonstration der absoluten
Wirklichkeit der das Dasein bestimmenden verursachten Phänomene, weiter nachzugehen.

33 Bhavya benutzte den Begriff bodhisattva nur für jenen spirituellen Adepten des

Mahäyänas, der sich auf den Bodhisattvastufen befindet.

34 Die drei Daseinsbereiche umfassen: käma-, rüpa- und arüpadhätu.

35 Sogar der Bodhisattva der zehnten Stufe hat, wie es der Tjt III zu entnehmen ist,
noch Reste einiger geistiger Verunreinigungen, die als Ursachen fungieren:

Mhg III. 295b: klesavän api... Mht III. 295b: non mons ldan yah

Tjt III [P142b8-143al]: 'khor ba bskyedpa'i sa bon gyi hon mohspa chuh hu yod
kyan des mi gospa...

„Obwohl geringe geistige Befleckungen (klesa), die als Samen eine [leidhafte]
Existenz (samsära) hervorrufen, vorhanden sind, wird er [, der Bodhisattva,] von
diesen nicht beeinflusst."

36 In der Diskussion um die Authentizität des Madhyamakärthasarngrahas (Mäs) als
ein Werk von Bhavya konzentrierte sich die Debate auf die Frage, ob in Mh und Tjt
die in Mäs 10 [cf. Ejima (1980a): 20] vorkommende Terminologie: don byed nuspa
nachgewiesen werden kann, eine Frage, die bisher aufgrund fehlender edierter

Textpassagen der Tjt nicht vollständig beantwortet werden konnte; cf. Seyfort Ruegg
(1990). 50-71. Hierzu möchte ich anführen, dass in Tjt I-III der Ausdruck: don byed
nus pa (*arthakriyäsämarthya), wie er in Dharmakirtis PV II 12ab vorliegt, nicht
angewendet wurde. Die Aussagen, für die die sprachliche Formulierung: don byed
nus pa benutzt wurde, beziehen sich alle ausschliesslich auf die Fähigkeit des

Bodhisattvas, das Wohl der Wesen zu bewirken. Die Vollendung dieser Fähigkeit ist
die zweifältige Erlangung des Buddhas (satnpat). Zu dieser Fähigkeit des Bodhisattvas

liegen folgende Textpassagen vor:

Tjt I [P46a8-46bl], Ko zu I. 7: mthu dah Idanpa bdag dah gzan gyi don byedpar
nus pa dah...

„[Der Weise (dhimat), der Bodhisattva,] ist mit Kraft ausgestattet (saktimat), eine

Fähigkeit, die das eigene Wohl und das anderer [Wesen] vollführt."

Mhg III. 294d: nirväna iva ca sthitah M\ III 294d: mya han 'das la gnas dah
'dra



402 ANNETTE HEITMANN

kausaler Wirkungsmechanismus auf der Stufe des Erwachten wird hier, in
Tjt I-IV, nicht genannt. Einzig auf das Merkmal der Momentanität beim
Buddha wird ausführlicher eingegangen.

2. 1. Momentanität des geistigen Kontinuums

Wie verursachte (samskrta), materielle Phänomene, deren Existenz durch
Ursachen (hetu) und Begleitumstände (pratyaya) bestimmt wird, sich in
einem kontinuierlichen Prozess wandeln so verhält es sich auch mit dem aus

Tj( III [P142b7-8]: zes bya ba ni rah dah gzan gyi don byed nus pa'iphyir...

und

Mhg III. 305d: kalpadrumäyate Mht III 305d: dpag bsam sin ltar byed

Tjt III [P146a3-4]: dpag bsam gyi sin ltar 'gro ba'i don byedpa yin no...

Der hier relevante Passus, der in päda d enthalten ist, wird etwas später in der
Kommentierung aufgenommen und mit nur geringfügiger Abweichung wie folgt erklärt:

Tjt III [P146a6]: dpag bsam gyi sin ltar 'gro ba rnams kyi don byed do...

Zu III. 294 und III. 305 cf. die englische Wiedergabe in Eckel (1992): 173 und 178.

Die einzige Passage, die dem Konzept *arthakriyäsämarthya, wie es in Dharma-
kirtis PV II. 12ab vorliegt, inhaltlich nahekommt, liegt im Ko zu III. 174ab vor:

gal te rgyu la 'bras bu'i nus pa gzan ma yin yah rgyu la 'bras bu'i nus pa yod do
zes he bar gdags su ruh ho ze na / de ni kho bo cag kun rdzob par 'dodpa yin no...

Diese Passage wird eingeleitet von Mhe III. 173ab: käryasaktir hi käryam cet kim

anyat käranam tatah

Mh{ III. 173ab: gal te 'bras bu'i nus 'bras na // de las gzan pa'i rgyu ci yod //
de las gzan pa ma yin la // gzi dah bzagpa'i dhos mi 'dod //

ces bya ba ni gal te 'bras bu'i nus pa gah kho na yin pa de nid 'bras bu yin na
'bras bu'i nus pa las gzan pa'i rgyu zes bya ba ci zig yod de / gah gi phyir de las

gzan ma yin na gzi dah bzag pa'i dhos por rtag tu yah mi run ste / dper na dug
dah chah dag las dug dah chah gi nus pa tha mi dadpa bzin du gzi dah bzag pa'i
dhospo medpar 'gyur ro // ci ste gzan ma yin yah sia ste...

Mhg III. 174ab: käryaparyäyamätram vä vyomni vyomasthitau yathä /
Mht III. 174ab: 'bras bu min tsam nid la ni II dper na mkha' la mkha' gnas bzin II
zes bya ba ni dper na gzan ma yin yah nam mkha' la nam mkha' gnas so zes bya
ba la gii dah bzagpa'i dhospo fie bar gdags su ruh ba de bzin du / gal te rgyu la
'bras bu'i nus pa gzan ma yin yan rgyu la 'bras bu'i nus pa yod do zes ne bar
gdags su ruh ho ze na / de ni kho bo cag kun rdzob par 'dodpa yin no...

Zu *arthakriyäsämarthya nach Dharmakirtis PV II. 12ab cf. Kano (1991): 119-128.



MOMENTANE GNOSIS 403

einzelnen Geistesmomenten bestehenden Kontinuum des Geistes:

Tjt III [P58b8-59a2]: rgyu dan 'bras bur 'brel ba ste / de la sems kyi skad cig ma
man pos rgyu he bar bsags pa'i rgyun gyis ma tu luh ga'i me tog gi ze ba dmar
ba Ita bu'am / sa bon dah myu gu'i rgyun ltar sems kyi skad cig ma gzan la 'bras
bu bskyedpa'i nus pa yodpas de ltar rgyu dah 'bras bur 'brel ba ses pa yah dag
pa'i kun rdzobs sespa yin no...

Aufgrund der Kontinuität der durch viele Geistesmomente angesammelten
Ursachen besteht die Fähigkeit zur Hervorbringung eines Effekts in einem
anderen geistigen Moment, wie z. B. die Kontinuität von Same und Sprössling
oder z. B. die der roten Staubbeutel der Citronenbaumblüten. Das Wissen um die
in solcher Weise vorhandene Verbindung der Ursache mit dem Effekt ist das

reine konventionelle Wissen (prajnä samketiki).37

Physische Momente und die des geistigen Kontinuums sind jedoch, nach Bhavyas

eigenen Worten, sehr subtile Faktoren:

Tj( III [P135a4-5]: sems dah sems las byun ba dag gi gnas pa'i mtha' ni skad cig
mar 'jugpa yin la / de yan shon dah bar dah tha ma'i dus kyi bye brag gis sin tu
cha phra ba'iphyir snah ba medpa nid du 'gyur la...

Das Verweilen des Geistes (citta) und der geistigen Faktoren (caitäsika) ist durch
Momente bestimmt. Und dieses ist auch mit dem Anfang, der Mitte und dem
Ende [seiner Existenz] sehr subtil. Deswegen ist es nicht wahrnehmbar.38

Somit beruhen diese Aussagen, dass physische, stoffliche und geistige Elemente durch

Momente bestimmt werden, auf einer verfeinerten geistigen Wahrnehmungsfähigkeit,

die nicht zur Fähigkeit des gewöhnlichen fleischlichen Auges gehört.39

37 Diese Aussage wird bestätigt von Tjt III [P128a7-8], Ko zu Mhe III. 257:

de la re zig sems dah sems las byun ba dag ni skad cig tsam las mi sdod de / skad

cig de yah dah po dah bar dah tha ma'i dbye bas ches phra ba nid du zugs pas
ran gi ho bo spoh ba'iphyir hes par mi 'grub pas re zig de ltar sems dah sems las

byun ba dag ho bo nid du ma grub ste...

38 Im Kontrast hierzu steht der *dharmadhätu (chos kyi dbyihs), der frei von Kausalität
und Momentanität ist:

Tjt III [P135a5-6]: chos kyi dbyihs de la de'i dhos po med pa'i phyir ci zig rtog
na rnam par rtog pa'i ses pa skye bar 'gyur / rnam par rtogpa skye ba med na
ho bo nid kyis 'jigpa medpa'iphyir de ni rtagpa yin par brjod do...

Skt. dharmadhätu ist, wie es Tjt I [P44a5] zu entnehmen ist, ein Synonym für
'Leerheit' (sünyatä).

39 Cf. Tjt III, Ko zu Mhg III. 1. Eine Passage der Tjt III beinhaltet z. B., dass derartige
subtile Vorgänge Wahrnehmungsobjekte des reinen fleischlichen Auges (*mämsa-



404 ANNETTE HEITMANN

2.2. Momentanität des geistigen Kontinuums als Grundlage für die Erkenntnis
der Wesenlosigkeit der Person (pudgalanairätmya) und die der Phänomene

(dharmanairätmyd).

Durch Momente bestimmt zu sein als Merkmal des geistigen Kontinuums
ist massgebend sowohl für den Erkenntnisprozess, der zur Erkenntnis der

Wesenlosigkeit der Person (pudgalanairätmya) führt als auch zur Erkenntnis
(abhisambodhdfi® der Wesenlosigkeit der Phänomene (dharmanairätmyd).
Auf der Grundlage dieser Beschaffenheit des menschlichen geistigen
Kontinuums, erfolgt, wie es den Darstellungen in Tjt IV zu entnehmen ist,
die Verwirklichung von pudgalanairätmya in einem einzigen Moment einer
in 16 geistigen Momenten auftretenden Folge von Geistesmomenten.

3. Die Verwirklichung vonpudgalanairätmya

Aus der nachfolgenden Textpassage der Tjt IV lässt sich erschliessen, dass

Bhavya für die Erkenntnis von der Wesenlosigkeit der Person
(pudgalanairätmya)^ zwei Pfade zugrundelegte: den Pfad des Lernens (*saiksa-
märga) und den Pfad des Nicht-Mehr-Lernens (*asaiksamärga). Zudem

impliziert seine Darstellung die Konzeption eines Pfades, der dem Pfad des

Schauens (*darsanamärga) vorausgeht, den Pfad des Schauens, den der
Meditation (*bhävanämärga) und den Pfad des Nicht-Mehr-Lernens
*asaiksamärga).

Die 16 Momente des geistigen Kontinuums des Pfades des Srävakas

und Pratyekabuddhas werden wie folgt dargestellt:

caksus) des Bodhisattvas der zehnten Bodhisattvastufe sind; cf. Eckel (1992): 185.

Sowohl den physischen Entitäten als auch den geistigen wird in Tjt I-III keinerlei
relative (samvrti) oder absolute Eigenidentität (svabhâva) beigemessen [cf. Mhe III.
257-266], sondern im strikten Sinn von Mm 15. 10, 25. 19-20 und 25. 22-24 werden
sie als illusionär (mäyä), leer von einer solchen, dargelegt. In ihrer Existenz werden
sie konventionell mittels mentaler Konzeption erfasst; cf. Tjt III, Ko zu Mhe III.
73cd, Mhg III. 87, Tjt III, Ko zu Mhg III. 97, und Mhe III. 108 und Tjt III, Ko zu
Mhg III. 108.

40 Zu abhisambodha cf. Mhe IV. 18c.

41 Za pudgalanairätmya cf. Mhe IV. 16:

nirvikalpa matih sästur nairätmyälambanä matä /
yathä pudgalanairätmyavisayä buddhir ity atah //



MOMENTANE GNOSIS 405

Mhg IV. 27 nänutpädaksayajnäne yathärthe paramärthatah /
bhräntivat savikalpatvät tadbodhah kasya ta<t>tvatah //

mi skye zadpar sespa ni / /ji bzin don gyi don dam min //
'khrul bzin rnam rtog bcaspa 'iphyir 11 de rtogji ltar de nidyin //

Tjt IV [P175b6-176a2]: sdug bshal la chos ses pa'i bzod pa (*dharma-jhäna-
ksänti) dah / sdug bshal la chos sespa (*dharma-jnäna) dah / sdug bshal la rjes
su ses pa'i bzod pa (*anvaya-jhäna-ksänti) dah / sdug bshal rjes su ses pa
(*anvyajnäna) dah / de bzin du kun 'byuh ba dah / 'gogpa dah / lam rnams la
<bzodpa dah /> [om. VDP] chos dah / rjes su ses pa'i bzodpa dah / sespa ies
bya ba sems kyi skad cig ma bcu drug gi mtharphyin pas phuh po mi skye bar ses

pa dah / non mons pa zad par ses pa 'byun bar bcom ldan 'das kyis bstan pa ni
zad pa dah / mi skye ba ses pa'i byan chub po zes gzan gyi 'dod pa de rjes su
mthun pa ma yin pas dgagpar bya ba'iphyir / smraspa / de dag ni don dam par
ji Ita ba bzin du ma yin no // gtan tshigs ci yod ce na / rnam par rtogpa dah bcas

pa'iphyir 'khrul pa dah bcas pa'i sespa bzin no // 'dis ni zadpa dah mi skye ba

ses pa de dag 'khrul pa'i ses pa dah 'dra ba'i phyir dah phyin ci log la dmigs
pa'iphyiryohs su sespa gah zig rigpa dan Idanpayin zes bstan to...

Es entstehen [im Kontinuum des Srävakas:] [der Moment des] Ertragens der
Erkenntnis von der Lehre (*dharmajhänaksänti/chos ses pa'i bzod pa) vom
Leiden (duhkha) und der [Moment] der Erkenntnis von der Lehre (*dharma-
jhäna/chos ses pa) vom Leiden und der nachfolgende [Moment] des Ertragens
von der Erkenntnis (*anvayajnänaksänti) [der Lehre vom] Leiden und der
nachfolgende [Moment] der Erkenntnis (*anvayajhäna/rjes su sespa) [von der Lehre]
vom Leiden.
In gleicher Weise gibt es in Bezug auf die [Lehre von den] Ursachen des
Entstehens [von Leiden] und [die Lehre von dem] Aufhören (nirodha) [des Leidens]
und von dem Pfad (märga) [der zum Aufhören des Leidens führt] [den Moment
des Ertragens der Erkenntnis von der Lehre (*dharmajnänaksänti)], [den Moment
der] Erkenntnis der Lehre (*dharmajnäna), den nachfolgenden [Moment] des

Ertragens der Erkenntnis (*anvaya-jnänaksänti) und den nachfolgenden [Moment]
der Erkenntnis (*anvayajnäna) [der Lehre].42 Indem diese 16 geistigen Momente
sich vollzogen haben entsteht die Erkenntnis von dem Nicht-Entstehen (anutpäda)
der Aggregate [= pudgalanairätmya] und die Erkenntnis von dem Versiegtsein
(ksaya) der Befleckungen (klesa). Dieses ist, [wie es] der Erhabene (bhagavân)
lehrte, das Erwachen zur Erkenntnis vom Aufhören und Nicht-Entstehen.
Da eine andere Auffassung mit dieser nicht übereinstimmt, erklärte [ich], um der

Widerlegung willen, dass diese [Erkenntnisse vom Aufhören und vom
NichtEntstehen] vom Standpunkt der letztendlichen Wirklichkeit (paramärthatah)
[, wie sie im Mahäyäna verkündet wird,] nicht der Wirklichkeit (yathäbhüta)

42 Zu den Aspekten des Pfades und den Aspekten des Leidens: Vergänglichkeit (anitya),
Leiden (duhkha), Leere (sünya) und Wesenlosigkeit (nairätmya) cf. Tjt IV [P175a6-

175bl],KozuMheIV25.



406 ANNETTE HEITMANN

entsprechend sind. Aus welchem Grund? Weil sie begleitet sind von Konzepten
wie der kognitive Irrtum (bhränti). Da deswegen diese Erkennmisse vom
Aufhören und vom Nicht-Entstehen gleich einem kognitiven Irrtum sind und weil sie
das Falsche zum Objekt haben, ist eine korrekte Erkenntnis logisch [wohingegen
diese Erkenntnisse unlogisch sind].43- **

Bhavyas Vorlage für diese Darstellung der Verwirklichung von
pudgalanairätmya könnte z. B. der Abhidharmakosa^ gewesen sein46, der eine

43 Die 16 Momente werden im Abhidharmakosa als auch im Abhidharmasamuccaya
behandelt; cf. Abhidhk VI: 28ff. Die Darstellung dieser Momente ist auch ein fester
Bestandteil des Abhisamayälamkäras. E. Obermiller behandelt diese Darstellung
unter Berücksichtigung der Darstellungen im Abhidharmakosa als auch im
Abhidharmasamuccaya; cf. Obermiller (1933): 22-24 und 39-41.

44 Auf diese Darstellung folgt in Mhe IV. 28-30 und Tjt IV [P176a2-177a3], in dialek¬
tischer Auseinandersetzung mit der Ansicht, wie sie im Srävakayäna vertreten wird,
die Präsentation von Bhavyas eigener Position und seine Argumentation für seine

Ablehnung des Pfades des Srävakayänas als unzureichend und unfähig, sämtliche
Hindernisse zum vollständigen Erwachen (mahäbodhi) zu beseitigen. Cf. hierzu
auch Mhg IV. 37-51 mit Argumenten, die weiterhin Bhavyas eigene Position
unterstützen.

45 Candrakîrti bezog sich in Tr. 54d auf die Tradition des Abbidharmas (mhon pa'i
chos) als Quelle seiner Information zur Darstellung des Erlangens der Erkenntnis
von der Wesenlosigkeit der Person.

Seine Gesamtdarstellung der verschiedenen Grade der Perfektion des Srävakayänas

umfasst: *astau purusapudgaläh (skye bu gah zag zuh bryadpo) [Tr. 30], die

Unterscheidung in saiksa und asaiksa [Tr. 31], die Unterteilung der *astau
purusapudgaläh in *catvärah pratipannakäh (bei ni zugs pa po yin) [Tr. 32b] und die
*catvärah phalastäh (de rnams 'bras bur gnas pa bzi) [Tr. 32a]. Zu den *prati-
pannakäh ('bras bur zugs pa) und *phalastäh ('bras bur gnas pa) des Srävakayänas
cf. Tr. 54 und Sorensen (1986): 71, n. 30-74.

46 Welche kanonischen Schriften aus der Sammlung der Sütras für Bhavya autoritativ
waren, kann entweder direkt seinen Werken, indem sie namentlich erwähnt werden,
entnommen werden oder sie müssen anhand der zitierten Passagen identifiziert
werden. Zur Sammlung der Sütras, die Bhavya als massgebende äga/na-Quellen
anführte, und deren Echtheit verifiziert werden konnte, gehören z. B. das Vajra-
cchedikäsütra, das Pahcavimsatisähasrikäprajnäpäramitäsütra und das
Lahkävatärasütra. Zudem enthält die Tjt I-III sehr viele Verweise auf und Zitate aus
verschiedenen Prajnäpäramitäsütras, die Bhavya z. B. zitierte, um seinen eigenen
Standpunkt zu unterstützen. Zu den Prajnäpäramitäsütras als eine wichtige
kanonische Quelle Bhayvas cf. Iida 1980: 233, n. 3. Eine längere Aufzählung verschiedener

Mahäyänaquellen, die, nach den Angaben der tibetischen Übersetzung der Tj,
Bhavya für sich als autoritative erachtete, liegt in Tjt IV [P206a2-3] vor.



MOMENTANE GNOSIS 407

sukzessive Verwirklichung der Wesenlosigkeit der Person in eben 16 Geistes-

Zumindest in zweifacher Hinsicht ist die weitere Textbasis auf die Bhavya in
jeweiligen Kontexten Bezug nahm, nicht ganz ersichtlich: zum einen betrifft dies die

Textquellen, die er bei der Präsentation seiner logischen Beweisführung voraussetzte
und zum anderen wurden die Texte seiner von ihm kritisierten Opponenten, Sämkhya,
Vaiâesika, Lokäyata, das Srävakayäna, der Yogäcära usw., fast niemals angeführt.
Somit müssen diese an vorhandenen externen parallelen Textstellen als auch in
Anlehnung an die angewandte spezifische Terminologie usw. erschlossen werden.

Die Textbasis zur Darstellung des Yogäcäras ist z. B. Madhyäntavibhäga, da aus
diesem in Mhe V. 4 zitiert wird:

Mhg V. 4 [Fol. 13b2] : upalabdhim samäsritya nopalabdhih prajäyate /
nopalabdhiamu samäsritya nopalabdhih prajäyate //

c) °dhi<m>: °dhim Mh-B

Dies ist ein Zitat von Madhyäntavibhäga I. 6:

upalabdhim samäsritya nopalabdhih prajäyate /
nopalabdhim samäsritya nopalabdhih prajäyate //

Cf. Nagao (1964): 20.

Bhavya ging in seiner Diskussion äusserer Objekte auf einige Argumente aus

Dignägas Älambanapariksä (dMigspa brtags pa [ÄP] ein:

Mhg V. 31 [Fol. 14a5] atha syäd visayo hy ekah samüho vä bhaved dhiyah (/)

yuktyä pariksyamänas tu sa dvidhäpi na yujyate //

Mhg V. 32 [Fol. 14a5] tatränurüpam ekaamu tu rüpabuddher na gocarah (J)

atadäbhaäutayä yadvad aksarüpam na gocarah //
a) eka<m>: ekam Mh-B; c: °bb<ä>tayä: °bhatayä Mh-B

ÄP 1 : dbah po rnam par rigpa 'i rgyu //phra rab rdul dagyin mod kyi //
der mi snah phyir de 'iyul ni // rdulphran ma yin dbah po bzin //

Mhg V. 33 [Fol. 14a5]: anekam api cittasya naiva tadgocaram matam (J)

rüpam hiparamänünäm adravyat[v](äd dvicandravat //)

b) °tam: °tam Mh-B

Dieser Gedanke wird auch in ÄP 2 ausgesprochen:

gah ltar snah de de las min // rdzas su medphyir zia gnis bzin //
de ltarphyi rol gnis kar yin // blo yi yul du mi ruh ho//.

Cf. ÄP 1 nach Tola und Dragonetti (1982): 120 und ÄP 1 nach Kamalaéîlas

Tattvasarngrahapanjikä in Tola und Dragonetti, op. cit.: 106. Zu ÄP 2 cf. Tola
und Dragonetti (1982): 120.

ÄP wird weiterhin in Tjt V [cf. P232b5] auch direkt als Referenzquelle genannt:
'o na kho bo caggi dmigs pa brtagpa'i skabs su. ÄP 8bc liegt in Mhe V. 39 vor:

Mhg V. 39 [Fol. 14b2]: asaty api ca bähye 'rthe dvayam anyo 'nyahetukam (J)

saktir visayarüpam ca tannirvrtti<h> akutou matä //
b) °kam: °kam Mh-B; d: <kuto>: krto Mh-B.



408 ANNETTE HEITMANN

momenten aufzeigt.47
Diese Passage wird gefolgt von einer die ersten vier Kapitel

bestimmenden Grundaussage der Mh, Mht und Tjt I-IV:

Tjt IV [P176a2-3]: tian thos kyi thegpar bstanpa'i lam ni yan dagpar rtogspa'i
byan chub kyi rgyu ma yin te / bsgom pa dah / bral bas des ni ses bya'i sgrib pa
spoh bar mi nus pa'iphyir ran sans rgyas kyi thegpar bstanpa'i lam bzin no...

Wie der Pfad, der im Pratyekabuddhayäna gelehrt wird, ist der Pfad, der im Srävaka-

yäna gelehrt wird, nicht die Ursache für eine Erleuchtung, die in einwandfreier
Weise erkennt. Indem er ohne [rechte] Ausübung ist hat [der Pfad des Srävakas]
somit nicht die Fähigkeit, die jneyävarana zu beseitigen.48

Hier kommt Bhavyas Einstellung zum Verhältnis der drei Fahrzeuge
deutlich zum Ausdruck: Den Wesen sind zwei Arten der geistigen Hindernisse,

klesa- und jneyävarana, zueigen. Eine vollständige Befreiung von
diesen kann nicht mit dem Srävakayäna und Pratyekabuddhayäna erlangt
werden, sondern nur mittels der im Mahäyäna verkündeten Ausübung der
Methode genannt: 'Nicht-Schauen' (taddarsanam adarsanam).49 Seine

In Tjt V werden nur Mht V. 39abc genannt und päda d liegt im Kommentar vor.
Dieser päda d entspricht ÄP 8d. Eine fast parallele Unvollständigkeit weist auch die
in Tjt III genannte Mht III. 106 auf.

47 Wichtigstes Element, das den Pfad des Srävakas, Pratyekabuddhas als auch den des

Bodhisattvas bestimmt und förderlich ist, um eine dem Fahrzeug entsprechende
Erkenntnis im geistigen Kontinuum (samtäna) hervorzurufen, ist die Ausübung des

edlen achtfachen Pfades (*äryästähgamärga):

Mhg IV. 3 samyagdrstimargena pratitena pratiyate /
[sam](buddha)nam mahäbodhir bodhitväc chisyabodivat //

Cf. auch Mhe IV 20-1.
Zudem nannte Bhavya die Verwirklichung der vierfältigen edlen Wahrheit

(*äryasatya) als einen weiteren Faktor, der den Pfad dieser drei Fahrzeuge bestimmt;
cf. Mhg IV. 35cd: mahäyänoktasatyädisamgrahäd vinayädisu und Ko [P179a7-179b4].

Die Beschreibung der vier Aspekte des Leidens, des Entstehens des Leidens, des

Aufhörens des Leidens und des Pfades, der zum Aufhören des Leidens führt, enthält
der Ko zu IV. 25 einschliesslich der zwölf Aspekte die den Pfad konstituieren.

In Tjt III-IV sind die Begriffe 'Nicht-Schauen' (adarsana) und 'Nicht-Observieren'

(*anupalamba) bedeutungsgleich. Bhavya erklärte ausführlicher sein Verständnis

von adarsana in z. B. Mhe III. 257.

48 Cf. hierzu meine n. 11.

49 Cf. Mhg III. 246d, Tjt III [P125bl und 125b4].



MOMENTANE GNOSIS 409

Verifikation der Authentizität der Lehren des Mahäyänas als wahre Lehren
des historischen Buddhas eäkyamuni gründet sich auf seinem Verständnis,
dass die Aussagen des Mahäyänas logisch (yukti) sind, i. e. sich nicht im Widerspruch

zu korrekter logischer Beweisführung befinden, dass sie nicht mit
den Kernaussagen: die vier edlen Wahrheiten, der edle achtfache Pfad als

Pfad, der zur Befreiung führt, usw., des Srävakayänas im Widerspruch stehen50,

und dass die Authentizität des Mahäyänas durch Aussagen des traditionell
überlieferten buddhistischen Schriftguts (agama)51 unterstützt wird.

50 Cf. Tjt III, Ko zu 268, und Tjt IV [P179a6-179b4]; Ko zu Mht IV. 35cd.

51 Die Worte des Buddhas resultieren für Bhavya aus gültiger Erkenntnis (pramäna),
der Erkenntnis der absoluten Wirklichkeit (tattva), und sind deshalb vertrauenswürdig;

cf. Mhg V. 8 [Fol. 13b3] und Steinkellner (1983): 275-284.
Insofern sich srutamayiprajnä auf die Lehre des Buddhas bezieht, impliziert

diese Aussage die bedeutsame Stellung, die die traditionell überlieferte Lehre
(ägama) in Bhavyas Schriften einnimmt, die Lehre des Buddhas als Mittel zur
Erlangung der Befreiung. Diese Vorstellung enthält auch die Kommentierung des

Prajnäpradlpa XVIII [D189b4-6] zu Mm XVIII. 8d: buddhänusäsana.
Aber erst die Verbindung von yukti - wobei yukti in Korrellation zu cintämayi-

prajnä zu sehen ist - und ägama bringt, wie es Bhavya in Tjt IV, Ko zu IV. 24ab,
erklärte, die richtige Erkenntnis hervor:

Mhg IV. 24ab [Fol. 12a2]: sa buddho yena tad buddham anyathä mätrmodakam

Tjt IV [P174b2-3]: ji skad bstan pa nid kyi luh dan rig pa dag dah ldan pa'i
bsgom pa gah gis de kho

na nid rtogs par gyur pa de ni sans rgyas zes brjod par rigs te / ye ses phyin ci
ma logpa dah ldan pa'iphyir ro...

und

Tjt IV [P174b7-8]: des na luh gi rjes su 'brah ba tsam du mi bya'i / rig pas rjes
su dpagpar bya'o...

„Es ist angemessen, denjenigen Erwachten zu nennen, der aufgrund seiner
[Kenntnis von der] zuvor besprochenen traditionell überlieferten Lehre (ägama)
und der mit logischer Beweisführung (yukti) unterbauten Meditation (*bhävanä),
diese einmalige Wirklichkeit (de kho na nid) realisierte, weil er die truglose
Gnosis (jhäna) besitzt..."

und
„Deswegen handle man nicht nur in Anlehnung an die traditionell überlieferte
Lehre (ägama), sondern untersuche mittels logischer Beweisführung (yukti)...".

Diese Feststellung unterstützt Mhe IX. 20ab: yat pariksäksamam yuktyä vacanam
cet tad ägamah.

Jene, die nur der traditionell überlieferten Lehre folgen, ohne deren Inhalte einer
analytischen, unparteilichen (paksäpäta) Untersuchung zu unterziehen, sind insofern
nicht glaubwürdig, als ihre Aussagen einer korrekten logischen Beweisführung
(yukti), die sich auf Analyse stützt, nicht standhält; cf. Tjt IV [P174b3ff].



410 ANNETTE HEITMANN

Cf. weiterhin Mhe II. led: pratirupatnpratipadampratipanno..., und Mhe IV. 23

[Fol. 12al-2]:
yad äga[me]nävidhuram anumänänusärinä(m) /
tat tattvam bhävana cäsya tathaiväbhimatä satäm //
d) °täm: °täm Mh-B.

„[Was] nicht im Widerspruch zu logischer Beweisführung ist und ägama folgt, ist
Wirklichkeit.
Weise erachten die Ausübung dieses [Pfades] auch als [Wirklichkeit] in eben
diese Weise."

Dieser Gehalt resoniert auch in Pramänasamuccaya II 5a: äptaväkyävisamväda-
sämänyäd anumänatä; zitiert nach Rändle (1926): 17. Cf. hierzu Hayes (1980):
252.

In der Tjt I-V umfasst der Begriff torfei ein grösseres Aktions- und Sprachfeld als

yukti. Skt. tarka beinhaltet dort die dialektische Auseinandersetzung mit anderen

religio-philosophischen Gedankensystemen und die Darstellung einer eigenen
Anschauung. Die dialektische Auseinandersetzimg bedient sich zweier Instrumente:

logische Beweisführung (yukti) und traditionell überlieferte Lehre (ägama); mit
yukti seziert der Autor der Abhandlung eine Position und versucht verschiedene

Behauptungen als fehlerhaft herauszustellen. Zitate aus ägama dienen oft dazu die

eigene mittels yukti als fehlerfrei postulierte Position zusätzlich zu unterstützen.
Und weil das Mahäyäna nicht im Widerspruch zu ägama steht und auch mit yukti

in Übereinstimmung ist, ist es die Lehre des Buddhas; so argumentierte Bhavya für
die Authentizität des Mahäyänas in Tjt IV [P175a3-5].

Dass, im Gegensatz zu Bhavyas Position, ägama für die Mïmamsakas Priorität
vor yukti hatte, besagen Bhavyas Auseinandersetzungen mit Bhartrharis
Vâkyapadïya [VP] und den Mïmamsakas in Mh IX; cf. Mh IX. 3-14 und VP I. 30-42 und
151ab. Zu Dharmakirtis Position cf. Tillemans (1986): "Dharmakïrti, Äryadeva and

Dharmapâla on Scriptual Authority". Tetsugaku 38: 31-47.
Zur Auffassung des Srävakayänas vom authentischen Wort des Buddhas cf. Tjt

IV [P160a8-160bl], Ko zu Mh IV. 7.

Candrakirtis Argumentation für die Authentizität des Mahäyänas verläuft in Tr.
55-59 parallel zu Bhavyas Argumenten in Tjt IV; cf. Tjt IV [P160a8-160b6], Ko zu
IV. 7, zu Bhavyas Darstellung der Argumente des Opponenten, des Srävakayänas,
und seine ausführliche Erwiderung in Tjt IV [P179a5ff]. Der entscheidende
Unterschied des Mahäyänas zum Srävakayäna, wie er z. B. in Tjt IV [P179b2-3] genannt
wird, liegt in der Ausübung des Nicht-Schauens (tad-darsanam adarsanam), i. e. die
Erkenntnis der Wesenlosigkeit der Phänomene (dharmanairätmyd), als einzige
effektive Disziplin zur Aufhebung derjneyävarana:

khyadpar ni thegpa chen po mi dmigs pa'i tshul gyis ses bya'i sgrib pa spans pa
ni bcom ldan 'das 'ba' zigyin no...



MOMENTANE GNOSIS 411

4. Gnosis des Bodhisattvas.52

Die Aussage, dass das geistige Kontinuum (sarntänd) des Bodhisattvas
durch einzelne Geistesmomente bestimmt wird, wird in einzelnen Passagen
der Tjt I-IV angeführt. So heisst es z. B. in Tjt I [P46a2-3], Ko zu I. 6:

ses rab kyi ses pa ni chos thams cad dmigs su med pa dah / mtshan ma med pa
dah / mhon par 'du bya ba med pa dah / skye ba med pa dah / dhos po med pa
dah /yohs su ma grub pas so sor rtogs pa'i ho bo nid kyi sespa skad cig gcig dah

Idanpa bskyedpa'o...

Die Erkenntnis dieser Weisheit (*prajhä) ist ein Wissen, das in einem
Geistesmoment (*ekaksana) [entsteht] und in seiner Natur [Faktoren] individuell
verwirklicht, weil die Nicht-Existenz des [Daseins-]Faktors alle Phänomene
bestimmt, [weil alle Phänomene] ohne charakteristische Eigenschaften sind und
ohne sichtbare Manifestation sind, ohne Entstehen sind, entitätslos sind und sich
nicht vollständig etablieren.

Dies wird von Bhavyas Ausführungen zum Bodhisattva in Tjt II [P53a7],
Ko zu Mhe II. 2cd, und Tjt II [P55a5-6], Ko zuMhe II. 653 unterstützt.54

Zudem enthält der Ko zu Mhe III. 330-1:

Mhg III. 330 klistam sänusayam suddham sukhaduhkhädiyogi ca /
hinam madhyam pranitam vä samyakpranihitädi ca //

52 Die verschiedenen Konstituenten des Bodhisattvapfades werden in Mhe I. 5-11, 17-

21; Mhg II. 1-12 und Mhe III. 1-13 und 292-345 genannt. Zudem enthält Bhavyas
Gesamtdarstellung die Elemente der zehn Bodhisattvastufen (bhümi), die Konzeption
des *apratisthitanirvänas [cf. Mhe III. 292-300], die sechs Vollkommenheiten
(päramitä) [cf. Mhe III. 301-307], die zehn Beherrschungen (*vasitä) [cf. Mhe III.
308-329] usw.

Bhavyas Erklärungen zum Ursprung des Mahäyänas erfolgen in Tjt IV [P205b6-7];
cf. hierzu auch Scherrer-Schaub (1991): xxxiv, n. 31.

53 Mhg II. 6d: (dhyänajnä)naparäyanah; Mht II. 6d: bsam gtan sespa Ihur len te...

Tjt II [P55a5-6]: bsam gtan ses pa Ihur len ces bya ba ni lus dah sems 'dzin pa'i
ho bo hid kyi bsam gtan dah / ses rab dah thabs kyi ses pas byan chub kyi lam sin
tu rnam par sbyans pa'o...

„Die Hingabe an die Gnosis der Vertiefung (*dhyäna) ist die intensive Ausübung
des Pfades der [zur] Erleuchtung [führt] mit dem Wissen der Methode (*upäya-
jhänd), dem Wissen des höchsten Wissens (*prajhäjhäna) und dem der meditativen

Vertiefung, die Körper und Geist erfasst."

54 Die Aussage zur Momentanität des Geistes liegt auch in Nägärjunas Eünyatäsaptati-
kärikä 49 vor; cf. Lindtner 1982: 56-57



412 ANNETTE HEITMANN

Mhg III. 331 yesäm yatra yathä yävac cittam bhavati dehinäm /
tesäm tatra tathä tävad bahünäm api vetti tat //.55

Tjt III [P153b3-5]: sems can de rnams yul gah laji ltar dusji srid du zugs pa'i
sems chuh hu dah yahs pa dah chen por gtogs pa dah / tshad med pa'i dbye bas

semsji Ita bar skye bar gyur pa de thams cad rten dah brten pa'i bye brag dah

zugs par gyur pa'i bye brag man po dag skad cig la ses par 'gyur ro // 'dis ni
gzan gyi sems ses pa'i mhon par sespa bstan to...

Wie jedoch der Übergang von der Existenz eines gewöhnlichen Menschens

(^prthagjana), der ohne Gnosis ist, zum Ärya des Mahäyänas, der der
Gnosis teilhaftig geworden ist, stattfindet, wird nicht detailliert angeführt.
Dass es sich allgemein um eine momentane, nicht-konzeptuelle direkte
Erkenntnis (*'abhisamaya) der Wesenlosigkeit aller Phänomene
(dharmanairätmyd)56 handelt, wird zwar wiederholt gesagt, aber dass der Übergang
sich auch, in ähnlicher Weise wie er für das Srävakayäna dargestellt wurde,
gestaltet, als durch die Sukzession der 16 Momente der Einsicht
^abhisamaya) und des Ertragens (*ksänti) bestimmt, kann nur aus der Passage,
die den Übergang von der letzten Bodhisattvabhümi zur Buddhabhümi
beschreibt, hergeleitet werden.57'58

55 Mhg III. 331b dehinäm (cum Mht III. 331): de. [i]/// Mh-B; dehinäm Ejima 1980a.

Mhg III. 331c tesäm: tesäm Ejima 1980a.

56 Cf. AA 7.1-5 und Obermiller (1933): 81-83.

57 Jene, die auf der letzten Bodhisattvabhümi verweilen, sind:

Mhg III. 290: äryävalokitesäryamaitreyädyäs ca sürayah /
[a]nupäsa<n>ayogena [mu](na)yo yad upäsate //

Mhg III. 294: na nirgatas ca samsärät samsäräc ca (ga)tavyathah /
asampräptas ca nirvânam nirväna iva ca sthitah //

Mhg III. 295: na ca klesägnisa<m>täpi vyomavat klesavän api /
acittako na cäcitta<h> samäpattisamäsritah //

Der Ko zu III. 295cd besagt, dass hier ein *pravrttivijnäna ('jugpa'i rnam par ses

pa) nicht mehr vorkommt, statt dessen ein *vipäkavijnäna (rnam par sminpa'i rnam

par ses pa) vorhanden ist, und der Bodhisattva sich auf den meditativen
Erreichungen (samäpatti) stützt als auch die Erreichung des Aufhörens (*nirodha-
samäpatti) erlangte. Zur Verwirklichung eines Bodhisattvas der zehnten Bodhi-
sattvastufe cf. auch Mhe III. 336 und Ko.

58 Cf. Obermiller (1932): 30-43, Seyfort Ruegg (1969): 123-138 und die Studie in
Seyfort Ruegg (1989), 153-164: "Gradual Understanding and Single-moment
Understanding according to the Abhisamayälamkära", die in Kürze die essentiellen
Punkte des Abhisamayälamkäras darstellt einschliesslich seiner Verbindung zu
späteren Kommentatoren.



MOMENTANE GNOSIS 413

Dieser Übergang von der letzten Bodhisattvabhümi zur Buddhaschaft
wird wie folgt beschrieben:

Tjt IV [P158a2-3]: rdo rje Ha bu'i tin he 'dzin gyis rjes thogs la sems kyi skad cig
bcu drug gis rnam par grol ba 'i lam thob pa 'i ye ses kyi skad cig ni sans rgyas
zes bya 'i sgras bstan te / sdepa thams cad kyi 'dodpa kun dah yah mi 'gal lo...

Den Moment der Gnosis, den man mittels der sechzehn geistigen Momente nach
der diamant-gleichen meditativen Vertiefung (*vajropama-samädhi) [auf dem]
Pfad der Befreiung erlangt, wird 'Buddha' genannt. Diese [Aussage] steht auch
nicht im Widerspruch zu den Behauptungen aller [buddhistischen] Gemeinschaften.

Weiterhin:

Mhg V. 102: nirvikalpa nirälambä nirnimittä ca sä tayä /
abodhasamatäbodhät svänayadharmatayä sakrt //

Tjt V [P251b4-6]: blo de ni rnam par mi rtog pa yin te / ma skyes pa kho nas
rnam par rtogpa thams cad dah bral ba'iphyir ro // dmigs pa medpa yan yin te /
dhos po thams cad mi dmigs pa ' i phyir ro // mtshan ma medpa yah yin te / yul la
mtshan mar mi 'dzin pa'i phyir ro // blo de'i ses pa ran gi chos nid dah ses bya

gzan gyi chos nid gcig car du rtogs pa med pa'i tshul gyis mnam pa fiid du rtogs
pa yah yin te / kho bo cag ni skad cig gcig gis mhon par rdzogs par byan chub

par rnam par 'jogpa'iphyir ro...

Sie59 ist frei von Gedanken, Objekten und Merkmalen. Mittels der Erkenntnis der
Gleichheit,
die Nicht-Erkenntnis, ist sie, die eigene und anderer dharmatâ [schauend],
simultane [Erkenntnis].

Dieser Geist (mati) ist frei von Konzepten (nirvikalpa), da er, indem er einzig
ungeboren ist, frei von aller Konzeption [, die ein Entstehen usw. erfasst,60] ist.
Er ist auch ohne Objekte (nirälambä), da er keine [Daseins-]Faktoren observiert.
Ohne Merkmale (nirnimittä) ist er auch, da er keine Merkmale eines Objekts
erfasst. Die Erkenntnis dieses Geistes ist gleichfalls die Verwirklichung der
Gleichheit (samatäbodha), indem sie in der Weise der Nicht-Verwirklichung
(abodha) simultan (sakrt) die dharmatâ, die die eigene Existenz bestimmt, und
die dharmatâ, die die Existenz anderer Wissensobjekte bestimmt, verwirklicht.
Wir [, i. e. die Mädhyamikas, nehmen an, dass] deswegen die vollkommene
Erleuchtung in einem Moment entsteht.61

59 Das syntaktische Subjekt mati wird in Mhe V. 101 genannt.

60 Cf. hierzu Mhg V. 101.

61 Cf. hierzu auch Mhe V. 106 und Ko.



414 ANNETTE HEITMANN

Es fehlen in Tjt I-IV jegliche weiteren Hinweise, sowohl Quellenreferenzen
als auch Ansätze aufgrund des Gebrauchs einer spezifischen Terminologie
usw., die Bhavyas Quellen für die Darstellung der Erlangung der Gnosis als

Verwirklichung von dharmanairätmya unbezweifelbar ersichtlich machen.

5. Gnosis des Buddhas

Nachdem in einem geistigen Moment die Stufe des Buddhas, erlangt wurde62:

Tjt IV [P174a7-8]: de'i phyir na dhos por 'dzin pa la mhon par zen pa rab tu

span ba'iphyir mthoh ba medpa la sogs pa'i bsgompa gomspar bya'o // de ltar
byas na chos thams cad kyi de kho na fiid mhon par rtogpa'i ran byun gi phyin ci
ma logpa skad cig gcig gis bag chags dah bcas pa'i rgyun rab tuspoh ho...

Um das gewohnheitsmässige Erfassen (abhinivesa), das Faktoren [als wahrhaft
existent] ergreift, zu beseitigen, sollte man sich in der Ausübung des Nicht-
Schauens usw. üben. Falls man in dieser Weise praktizierte, wird das Kontinuum
[der Hindernisse (ävarana)] samt der Eindrücke (väsanä) in einem Moment
wahrer, direkter, aus sich selbst existierender (svayambhüta) Einsicht in die
Soheit (tathatä) aller Phänomene aufgegeben...

folgen weitere Formen geistiger Erkenntnis, die funktionaler Art sind:

Mhg IV. 17: sädhanam bädhyate tasya viruddhävyabhicärinä /
präyogikädibuddhinäm utpädo yan nisidhyate /Z63

Mht IV. 17cd: sbyor las byun sogs blo dag ni // 'byun ba gal te 'gog byed na //

Ko, Tjt IV [P171b4-5]: 'jig rten las 'das pa'i rnam par mi rtogs pa'i rjes las thob

par sbyor ba las byun ba'i blo rnams la / dagpa'i 'jig rten pa'i ye ses brjodpa ni
dbu mapayis kyan 'byun bar 'dodpa hidyin te...

Falls [der Opponent] es verneint, dass Wahrnehmungen wie die Funktionale usw.
entstehen...

Bei den funktionalen Wahrnehmungen (präyogika/sbyor ba las byuh ba), die

erlangt wurden, nachdem die überweltliche, nicht-konzeptuelle Verwirklichung
[der Leerheit aller Phänomene entstand,] kommt die sogenannte reine 'allgemeine'
Gnosis (*suddha-laukika-jnäna) vor. Dass diese entsteht, akzeptieren sogar die
Mädhyamikas.64

62 Cf. Obermiller 1933): 71.

63 Zu Mh-B IV. 17 cf. Fol. llb.4-5. Mhe IV. 17a: bädh°: sädh° Mh-B. Mhe IV. 17b:

0rinä/:°rina///Ms.
64 Zuprâyogika cf. Abhk II. 53 und 72.



MOMENTANE GNOSIS 415

Zur Kenntnis des Buddhas von der absoluten Wirklichkeit heisst es:

Mhg III. 268b: samatäbodhato 'pi vä

Tjt III [P132a8-132bl]: thegpa chen po 'i tshul gyis ni mham pa fiid rtogs par 'gyur ba'i
phyir sans rgyas ces bya ste...

Tj{ III [P132b7-133al], Ko zu III. 268b: ran byun giye ses skad cig gcig gis chos thams
cad mham pa fiid du mkhyen pa rnam par mi rtog pa sgrib pa med pa phyin
ci ma log pas rah gis de hid ghis su med pa gzan gyi drih mi 'jogpa rnam
par mi rtogpa zi ba tha dadpa nid ma yin pa / dmigs su med pa'i bdag nid
thugs su chudpa ni sans rgyas zes bya'o...

Da er mit der Methode des grossen Fahrzeugs (mahäyäna) die Gleichheit
(samatä) verwirklicht, wird er Erwachter (buddha) genannt.

Indem er mittels der aus sich selbst existierenden, in einem Geistesmoment
[entstehenden] Gnosis, die Gleichheit aller Phänomene in nicht-konzeptueller, unver-
blendeter und fehlerfreier Weise kennt, wird er, der die Natur der absoluten
Wirklichkeit als nicht zweifältig, unabhängig, als nicht-konzeptuell, friedvoll, nicht
vielfältig und nicht observierbar realisierte, 'Erwachter' genannt.65

Aus diesen Passagen geht hervor, dass die Momentanität auch ein Merkmal
des Buddhas ist und dass diese Gnosis des Buddhas gemeinsame Merkmale
mit der Gnosis des Bodhisattvas aufweist: sie wird von Momentanität66

bestimmt, sie ist frei von Kausalität und ist ein transzendentes Wissen

(*lokottarajhäna). Weiterhin hat sie auch folgende drei Merkmale: sie ist
nicht-konzeptuell67 (*nirvikalpa), aus sich selbst existent (*svayambhü) und

gültig (pramäna).

65 Im Ko zu Mhe III. 346 wird dieses vollendete Erwachen mit rnam pa thams cad
mkhyen pa fiid (*sarväkärajhatä) bezeichnet. Zu *sarväkärajnatä als ein Synonym
zu jfiänadharmakäya cf. Obermiller (1933): 83.

66 Cf. AA 7.1-5 zur Momentanität der Gnosis.

67 Dass diese Gnosis nicht konzeptuell ist wiederholte Bhavya an vielen Stellen seiner

Erörterungen; cf. z.B. Mhe III. 10-11. Diese Auffassung wird weiterhin bestätigt von

Mhg V. 81ab [Fol. 15b4.]: vikalpoparamän muktir adravyatve 'pi säyatah (J)

„Freiheit (mukti) entsteht aus dem Aufhören (uparama) der Konzepte (vikalpa).
Diese (sä) ist aufgrund der Nicht-Substantialität [der Faktoren] möglich."

und

Mhg V. 100 [Fol. 16a4-5.]: ajäter nirvisesatvät khatulyam cäpy alipyatah /
atyantänabhiläpyam ca sarvathäpy agrahäd dhiyä //

[Absolute Wirklichkeit kann mit dem Raum verglichen werden:]
„Da sie ungeboren ist, ohne Besonderheiten ist, wie der Raum ist, ohne Makel ist,

völlig unausdrückbar ist und da auch mentale Aktivität sie nirgendwo erfassen kann."



416 ANNETTE HEITMANN

Dass diese Gnosis aus sich selbst existent (*svayambhü) ist bezeugt:

Tjt I: rig bya min zes bya ba ni ran byuh gi ye ses skad cig gcig gis chos thams
cad phyin ci ma log par rnam pa thams cad mhon par rtogs pas rigpa med pa'i
tshul gyis rigpar bya ba'o...

Durch sich selbst ist sie [, die absolute Wirklichkeit,] zu wissen (svasarnvedya/
rig bya min), da sie von der aus sich selbst existenten (*svayambhü) Gnosis
(jhäna)6^, die in einem Moment alle Phänomene ohne Fehl in allen Aspekten
direkt erkennt (*abhisamaya), in vorstellungsfreier Weise zu wissen ist.69

Das Charakteristikum der Gnosis *svayambhü wird ergänzt durch Mhe III.
10c mit: pratyätma-samvedya als Merkmal der absoluten Wirklichkeit.
Dieses Merkmal bekundet die Einzigartigkeit dieser Gnosis. Die Kommen-
tierung in Tjt III [P59b3] stützt die Aussage in Mh:

so so ran rigpa ni gzan pas ses pa ma yin pa'o //

Sie [, i.e. die absolute Wirklichkeit,] wird individuell erkannt (pratyätmasam-
vedyd). Eine andere [Erkenntnis als Gnosis] kennt sie nicht.70

Cf. hierzu Mhe I. 1-3 mit den Erörterungen zu tattva als apratarkya, nirvikalpa,
nirnimittä, dhipracäravivarjita und niraksara in Tjj I.

Da in Tjt III [P137b6-140b3] der dharmakâya als Leerheit (sünyatä), absolute
Wirklichkeit (tattva) und Wissen (jhäna) qualifiziert wurde, kommen zur Erörterung
nicht-konzeptueller Gnosis auch folgende Passagen in Betracht: Mhe III. 273, 276-
286.
Cf. weiterhin

Mhg V. 103 anutpädo hi dharmänäm dharmanairätmyam ucyate (/)
na kalpanäkalahkänäm sambhavas tatra pürvavat //

„Das Nicht-Entstehen der Phänomene wird die Wesenlosigkeit der Phänomene

genannt.
Dort gibt es keinen Makel [in Form von] Konzeptefn] wie es zuvor [erklärt
wurde]."

und die Parallele in Candrakirtis Tr. 10. In Tr. 14cd konstatierte Candrakîrti die
Momentanität der Gnosis als auch in Madhyamakâvatâra 12. 2; cf. Seyfort Ruegg
(1989): 161-2.

68 Zu svayambhü als Epitheton des Buddhas cf. Tjt III [P137M-2].

69 Zu Gnosis als ran byun cf. auch Candrakirtis Tr. 41a: gah zig ran byuh ye ses 'dod.

70 Ein Vergleich der beiden Quellen zeigt, dass die tibetische Übersetzung stark von
dem Ms Mh-B abweicht und auch fehlerhaft ist:

Mhg III. 10: asesakalpanäjälapratisedhavidhäyini /
säntapratyätmasamvedyanirvikalpaniraksare 1/



MOMENTANE GNOSIS 417

Auch der Buddha wird als *svayambhü (ran byuh) bezeichnet und in Tjt III
definiert als:

gzan gyi drin mi 'jogpar mkhyen pa'iphyir ran byuh...11

Mhg III. 11 : vigataikatvanänätve tattve gagananirmale /
apracärapracärä ca prajhä syätpäramäfrthiki //)

Mht III. 10-11 : rtogpa'i dra ba ma lus pa // dgag pa sgrub par byed pa dah //
zi dah so so rah rig dah // rnam rtog med ein yi ge med //
gcig hid tha dad nid bral dah // [mkha'] ltar [dri med] de nid la //
'jugpa medpas 'jugpayi // ses rab don dam sespa yin //

Ko,TjtIII[P59bl-5]:
zes bya ba smras te / rtog pa'i dra ba ma lus pa dgag pa sgrub par byed pa ni
chos kyi de bzin nid yin te / rtagpa dah / mi rtagpa dah / yod pa dah / medpa
dah / therzug dah / [chad] pa la sogs pa rtogpa'i dra ba ma luspa sel bar byed
pa'i nah tshul can yin pa'i phyir ro // zi ba ni spros pa thams cad [las] yah dag
par 'das pa'o // so so rah rig pa ni gzan pas ses pa ma yin pa'o // rnam rtog med

pa ni rtogpa la sogs pa'i rnam par rtogpa medpa'o //yi ge medpa ni brjodpa'i
yul ma yin pa'o // gcigpa hid dah tha dadpa hid dah bral ba ni de hid dah gzan
hid dah / giti ga hid dah / gni ga ma yin pa hid du brjodpar bya ba ma yin pa'o //
mkha' ltar dri ma medpa ni nam mkha' sprin gyi rim pa dah bral ba ltar dri ma
medpa'o //ji skad smos pa'i rnam pa de dag Ita bu'i chos kyi de nid...

Die tibetische Übersetzung zeigt deutlich ein Missverständnis des Übersetzers, das

in einer Fehlübersetzung resultierte. Die in Mht III. 10-11 aufgeführten Attribute
werden als gleichgeschaltete Glieder dargestellt, die ihr Subjekt, die absolute
Wirklichkeit (de fiid), qualifizieren. Dass es sich dabei um einen Irrtum handeln
muss geht aus der nachfolgenden Ko Passage in Tjt III: rtogpa'i dra ba... nah tshul
can yin pa'i phyir ro hervor. Die tibetische Übersetzung besagt, dass es die Soheit
der Phänomene (dharmatâ) ist, die das Netz der Konzepte beendet. Dies ist jedoch
sachlich falsch. Es ist nicht die Soheit der Phänomene, die das Netz der Konzepte
beendet, sondern die Verwirklichung der Soheit der Phänomene, i. e. Gnosis. Somit

muss, wie es auch aus Mhe III. lOab deutlich hervorgeht,

rtogpa'i dra ba ma luspa dgagpa sgrub par byedpa
[= „beendet das gesamte Netz der Konzepte"]

die Erkenntnis, prajhä, bestimmen und nicht, wie es im tibetischen Text steht, die
absolute Wirklichkeit (de nid).

Ich gehe, aufgrund eingehender Untersuchungen zu Mh und Mht/Tjt I-III davon

aus, dass das Ms zu Mh-B nicht die Vorlage für die Übersetzung, die von Atiéa und
Tshul khrims rgyal ba (fl. 11. Jh. n. u. Z.) angefertigt wurde, war. Mittels beider

Quellen, Mh-B und Mht/Tjj, kann jedoch noch eine fast vollständige Version der
Mh erarbeitet werden, die dem Archetypus [cf. Maas (1960): 7], die Textversion vor
der ersten Spaltung in der Überlieferung, nahekommt.

71 Cf.TjtIII[P137b2-3].



418 ANNETTE HEITMANN

Eine inhaltliche Analyse zu svasamvedya [cf. Mhe I.c] und pratyätma-
samvedya, beide als ein Merkmal von tattva, ergibt, dass diese in Mh und

Tjt I-III bedeutungsgleich sind72. Sie beziehen sich beide auf den Leerheitsaspekt

der Gnosis. Die Verwirklichung dieser erfolgt in einer Weise, die
Bhavya apracärapracära, ein Eintritt [in die Verwirklichung der Leerheit]
ohne einzutreten, nannte.73

Im Kontrast zu diesem geistigen Akt der Verwirklichung stehen prati-
samkhyäna [Mhe 11.12], vicäryamäna (rnam par dpyad pa) [Mhe III. 22 ],
vicära (dpyad pa) [Mhe III. 117c] und vicärita (rnam par brtags pa) [Mhe
III. 129b], die einen diskursiven, mentalen Akt der Analyse implizieren.74

Gnosis als ein Moment (*ekaksana) direkter Erkenntnis der Leerheit
(sünyatä) und ein Merkmal des Buddhas ist Teil des dharmakäyas. Buddhaschaft

wird, nach den Darstellungen der Tjt III-V graduell verwirklicht; z.

B. enthält Tjt III [P156a7]:

sa la sogs pa'i rtogs pa'i rim kyis sans rgyas nid thob par 'gyur ro..

Die Buddhaschaft erlangt man mittels der Grade der Verwirklichungen] der
[Bodhisattva]stufen usw...

Und zwar wird diese von dem Weisen, der mit prajhä die zweifaltige Wahrheit

(satyadvaya) unterscheidet, erlangt:

su zig gis ze na kun rdzob dah don dam pa ghis ses rab kyis rab tu 'byedpa dah
ldan pa'i mkhas pas so...

Fragt [man] von wem [die Buddhaschaft erlangt wird], so ist es der Weise, der
mit prajhä die zwei, die konventionelle (samvrti) und die absolute (paramârtha)
[Wahrheit], vollständig unterscheidet.

Die drei Komponenten, die dazu notwendig sind, sind:

byan chub sems ni mi gton dah / / thub pa'i brtul zugs yan dag brten / / de nid ses

pa'i 'tshol ba ni / / zes bya ba'i tshig ji skad bstan pa'i thegpa chen po'i lam
chenpo la brten ein gnas nas 'thob bo...15

Man erlangt [Buddhaschaft] nachdem man sich auf den grossen Pfad des Mahäyänas,

wie er gelehrt wurde, stützt und auf ihm verweilt. [Seine Faktoren sind]:
'mit dem Erleuchtungsgeist versehen zu sein' (bodhicittäparityäga), 'die voll-

72 Zu svasamvedya cf. auch Mhe IV. 67a.

73 Cf. hierzu GNOSIS.

74 Cf. Coussins (1992): Vitakka / Vitarka and Vicära...: 137-157.

75 Cf.TjtIII[P156a8].



MOMENTANE GNOSIS 419

kommene Ausübung der Ethik des Munis' (munivratasamäsraya) und 'das
Streben nach der Erkenntnis der absoluten Wirklichkeit' (tattvajhänaisanä)...

Der Buddha konstituiert sich, nach den Darstellungen in Tjt II-III, als dharmakâya

und rüpakäyaJ6 Als Ursache des dharmakäyas wurde die Ansammlung
von Verdiensten (punyasambhära) [cfMhg III. 8-9], die aus [der Ansammlung
von] Vertrauen, Nicht-Nachlässigkeit (*apramäda) und der vollendeten
Anschauung (samyagdrsti) usw. resultiert, genannt. Die vollendete Anschauung77,

verursacht durch das im Studium, in der Reflektion und der Meditation
geübten Wissens78, bewirkt die Gnosis, die den dharmakâya bestimmt:

Mhg III. 291 : tatah svabhäväsambhedät tena bodhitatattvatah /
käyas tathägatasyesto nänyasya tadabodhatah f/19

don dam par de tshig dah blo'i yul ma yin du zin kyan / de bzin gsegs pa'i ho bo
fiid mtshan dah dpe byad bzah po mha' ba gah yin pa de nid de'i yin pas / de bzin

gsegs pa de las sku de'i dhos po fiid mi gzan pa'i phyir de ni de bzin gsegs pa'i
sku yin par 'dod do // de'i dhospo fiid gah ze na / ston pa fiid... ;80

dhos po so sor rnam par rig pa'i mtshan nid kyi rnam par ses pa'i mtshan fiid
drug po dag gi yul ma yin pa'i phyir ro // 'di [i. e. dharmakâya] ni zes bya ba'i
sgra ni de nid dah ye ses ghi gala ...81

und:

Mhg III. 287: na san näsan na sadasan nänyas tebhyo na cänyathä /
näniyän na mahän naiko na düre näpi cäntike /f^

Mht III | 287ab| yod min med min yod med min // de las gzan min gzan ma yin //

76 Cf. Tjt I [P52a5-8], Ko zu I. 31; Tjt II [P54a3-55al], Ko zu II. 5; Tjt III [P58b5-
59a7], Ko zu III. 9; Tjt III [P154b6-159a2], Ko zu III. 356-360. Die Parallele zu
Bhavyas Untersuchung zur Natur des Tathägatas in Mhe III. 235-246 liegt in Mm
XXII vor.

77 Cf. hierzu Mhe IV. 32 und Ko.

78 Cf. hierzu Tjt III, Ko zu III. 8-9 in P58b5-59a8. Cf. n. 12, 51 und 53.

79 Mhg III. 291b bodhP: bädhi" Mh III. Mhe III. 291c tathägatasyesto (cum X, XI und

Ko): tathägato bhisto Mh III.
80 Cf. Tjt III [P140bl-140b3].

81 Cf. Tjt III [P137b6], die Parallele in Tr. lOcd: sans rgyas rnams kyi chos sku de //ye
ses tshogs las byuh bayin... Und auch Sorensen (1986): 65, n. 10

82 Mhg III. 287a san näsan na sada" (cum Mht III 287 und Ko): sa[ri]lllda°; Mhe III.
287c näniyän: näniyän Mh-B III.



420 ANNETTE HEITMANN

zes bya ba la de ni gzugs la sogs pa bzin du yod pa ma yin te / yod pa 'i blo 'i
spyod yul ma yin pa 'i phyir ro // ri boh gi rva la sogs pa bzin du medpa yah ma

yin te / medpa'i blo'iyul ma yin pa'iphyir ro //yod med kyan mayin te / gni ga'i
blos ses par gzuh du med pa 'i phyir ro // de dag las gzan pa yan ma yin te / yod
pa la sogspa dag las gzan pa'i mtshan fiid medpa'iphyir ro...

gzan pa yan mayin te / kun rdzob tu rnam grahs las de fiidyodpa la sogspa dag
tu brjodpar bya ba yinpa 7 phyir ro // deji ltaryodpa fiidyin ze na / stobs dah /
mi 'jigs pa dah / sans rgyas kyi chos ma 'dres pa 'dus pa 'i bdag fiid yin pa 'i
phyir ro //ji ltar medpa fiid yin ze na / rgyu dah rkyen gyi tshogs pa tha dadpa
dag la ho bo fiid med pa'i phyir ro // ji ltar yod med fiid yin ze na / ghi ga dah

'brelpa las he bar gdags pa'iphyir ro...

Er ist weder existent noch nicht existent, weder existent und nicht existent.

Anderes als dieses ist er nicht [und nichts] anderes als diese [Genannten].83

Er existiert nicht wie Gestalt usw. [, die als existent erfasst wird], da er nicht das

Aktivitätsobjekt der Erkenntnis ist, die Existierendes [als Objekt hat]. Auch
existiert er nicht wie das Horn des Hasens usw., da er nicht Objekt einer
Erkenntnis ist, die ein nicht existentes [Objekt behält]. Er ist auch nicht existent
[als auch] nicht existent, da ein Geist, der beides [erkennt, diesen] nicht erfasst.

Auch ist er nicht etwas anderes als diese, da es ausser den [Möglichkeiten] zu
existieren usw. keine anderen Merkmale gibt.

Er ist auch nichts anderes, da dieser auf konventioneller [Ebene], in Hinsicht auf
die Enumeration, als existent usw. benannt wird. Wie ist dieser existent? Er
besteht in seiner kombinierten Natur aus den Kräften (*bala), den [verschiedenen
Arten der] Furchtlosigkeit (*vaicäradya) und den reinen Faktoren (*avenika-
dharma) des Buddhas.84- 85 In welcher Weise existiert er nicht? [Er existiert
nicht,] da es keine [inhärente] Wesensart bei den verschiedenen Ansammlungen
der Ursachen und Begleitumstände gibt. In welcher Weise ist er sowohl existent
als auch nicht existent? [Er ist beides,] da er aufgrund der Kombination von
beidem benannt wird..

83 Die Konzeption des catuskoti, die dieser Aussage zugrundeliegt, kam schon in Tjt I
[P44b6-7], Ko zu Mhe I. 2c, zum Ausdruck; cf. z. B. Mm 18. 8, 11 und 25. 18. Zu
catuskoti cf. weiterhin Seyfort Ruegg (1977): 1-71 und Nägärjunas Acintyastava
23a: catuskotivinirmuktäs... in Lindtner (1982): 148-149.

84 In der Kommentierung der Mhe III. 360 werden 300 ävenikadharma des Buddhas

genannt, die in einem einzigen Moment der Gnosis erlangt werden; cf. Tjt III
[P157al-157a8]. Zu der Enumeration von 18 ävenikadharma des Buddhas cf. BHSD
108b und Lamotte: Traité... : 1625-8. Candrakîrti folgte in Tr. 11 der Enumeration
von 18, die auch in AA 8. 6 vorliegt.

85 Cf. AA 8. 1-8.



MOMENTANE GNOSIS 421

Diese Gnosis des Buddhas wird weiterhin dargestellt im Ko zu III. 291 als

Moment [vollendeter] Gnosis:

yah na ye ses kyi skad cig ma zes bya ba'i de bzin gsegs pa des gzugs la sogs pa
dah / stobs dah / mi 'jigs pa dah / sans rgyas kyi chos ma 'dres pa la sogs pa'i
chos 'dus pa dag dmigs su med pa'i sgo nas dmigs par bya ba dah / dmigs pa
mham pas mham pa'i ho bo nid du thugs su chudpa'i phyir / de de bzin gsegs pa
kho na'i sku yin par 'dod kyi gzan su'iyah mayin no... 86

Gnosis ist nicht nur Teil des dharmakäyas in der Dreiteilung der Körper des

Erwachten als dharmakâya, samboghakäya und nirmânakâya, sondern sie

bildet in einer weiteren Unterteilung der Körper des Buddhas den 'Körper
transzendenter Gnosis' (*jhänakäya/ye ses kyi sku):

ye ses dah / [gzugs dah / gsuh gi sku gsum po de dag ni sdom pa gsum las hes par
'khruspa / lus dah nag dah sems gnas gyurpa'i ho bo hidyin no zes bsad do...sl

Eine parallele Darstellung hierzu liegt im AA vor. Skt. jhänadharmakäya ist
nach AA eine Bezeichnung für den dharmakâya in seinem Gnosisaspekt.88

86 Diese Passage des Ko in Tjt III [P142b4-6] erläutert Mhe III. 291cd. Sie wird
unterstützt von Tjt III [P132b7-133al].

87 Cf. Tjt III [P143a7]. Diese Aussage entstammt einem Zitat, dass in der Tjt III
genannt wurde. Ich interpretiere es als Bhavyas Referenzquelle, die seine eigene
Meinung wiedergibt. Cf. AA 8. 2-6: jhäna-dharma-käya (ye ses chos sku) und n. 64.

Für eine kurze Darstellung der verschiedenen Präsentationen zur trikäya-Lehre in

Tjt III cf. Tjt III [P142bl-143b7]. Cf. hierzu weiterhin Eckel (1992): 170-1.

88 AA VIII. 1-6 beinhaltet die Unterteilung des dharmakäyas in svabhävakäya und
jhänadharmakäya. In Mhe I-III wird die Konzeption eines svabhävakäyas (ho bo
fiid sku) nicht ausdrücklich genannt und auch eine derartige Terminologie ist nicht
nachweisbar. Zum jhänadharmakäya cf. Obermiller (1933): 45-47, 83-85. Ich
vermutet jedoch, dass die Konzeption eines svabhävakäyas in Bhavyas Zweiteilung
der absoluten Wirklichkeit:

Tjt III [P64a7-8]: don dam pa ni rnam pa ghis te j de la gcig ni mhon par 'du
byedpa medpar 'jugpa 'jig rten las 'daspa zagpa medpa spros pa medpa'o //
ghis pa ni mhon par 'du byedpa dah bcas par 'jugpa bsod nams dah ye ses kyi
tshogs kyi rjes su mthun pa dagpa 'jig rtenpa'iye ses zes bya ba

„Die absolute Wirklichkeit ist zweifältig:
Eine [absolute Wirklichkeit] ist zum einen [jene], die, während sie sich nicht
manifestiert, ohne Aktivität ist, ohne Makel und überweltlich ist.
Die zweite ist die, die, während sie sich manifestiert ist, 'eine Gnosis der reinen
Welt' ist, die mit den Ansammlungen von Gnosis und Verdienst übereinstimmt..."

implizit vorhanden ist.



422 ANNETTE HEITMANN

6. Konklusion

Leider enthalten Mh und Tjt I-IV keine konkreteren Angaben zur Verwirklichung

von dharmanairätmya mittels der Sukzession in 16 Momenten als

die, die in dieser Studie angegeben wurden. Es ist offensichtlich, dass

Bhavya keine von der bis zu seiner Zeit bekannten Darstellungen
abweichende Innovation auf diesem Gebiet einführte und sich wohl an
vorhergehenden Erklärungen zu diesem Thema orientierte. Prajnäpäramitäsütras
sind Bhavyas wichtigste ägama-Quellen. Sie wurden in seinen
Hauptwerken, der Tarkajvälä und dem Prajhäpradipa, zur Unterstützung seiner

eigenen Ausführungen häufig zitiert. Bhavya wandte sich in Tjt V [P219al]
explizit von Asahga als Verkünder der Yogäcära-Lehre ab und in Tjt I und V
distanzierte er sich von den Lehren des Yogäcäras, die Lehre vom
älayavijhäna, von den drei Naturen, trisvabhäva, usw.89 Zudem vertrat Bhavya
die Anschauung von der Substanzlosigkeit (nihsvabhävatä) und dem
Entstehen in Abhängigkeit (pratityotpäda) strikt nach dem Madhyamaka, wie
sie auch in den Hauptschriften seiner geistigen Autorität Nägärjuna,
Mülamadhyamakakärikä, Yuktisastikä, Vigrahavyävartani vmd Eünyatäsaptati, zu
lesen ist. Trotz geringer abweichender Konzeptionen der Mh und Tjt von
AA komme ich zu dem tentativen Schluss, dass Bhavyas Darstellung der

momentanen (*ekaksana) Gnosis (*jhäna) als Element des Mahäyänas eine

Ausführung der Verwirklichung der Wesenlosigeit der Phänomene (dharma-
nairätyma) ist, die, unter Berücksichtigung von Bhavyas ägama-Tradition,
in Verbindung mit den Darstellungen des Abhisamayälamkäras erfolgte*.

89 Cf. hierzu auch Obermiller (1933): 96-100 und Seyfort Ruegg (1981): 87.
* Ich möchte hier meinen Dank für die umfassenden Forschungsmöglichkeiten
aussprechen, die mir an der Universität Kopenhagen und im besonderen am Institut for
Orientalsk Filologi, Universität Kopenhagen, Dänemark, geboten wurden. Sie waren
eine sehr förderliche Grundlage für die Erstellung dieser Arbeit



MOMENTANE GNOSIS 423

SIGLA

Ko

Mh

Mh-B

Mh-T

Mht

Tj

TJt

Kommentar zu den Strophen, die in VCDNP enthalten sind.

Madhyamakahrdayakärikä des Bhavya.

Fotografien eines Manuskripts der Mh, das während einer chinesischen

Expedition zur Rettung buddhistischer Kulturgüter 1960 in Tibet gefunden
und nach Beijing, China, gebracht wurde. Das Original wird heute in der
'Bibliothek der Nationalitäten' (Zhongguo Minzu Tushuguan), Beijing,
aufbewahrt. Die Fotografien dieses Manuskripts wurden mit der Erlaubnis
des 14. Dalai Lama, Dharamsala, Repräsentant der tibetischen
Exilregierung, Indien, benutzt.

Fotokopien von den Fotographien des Manuskripts der Mh, die G. Tucci
anfertigte. Sie wurden mir freundlicherweise von Y. Ejima und J. Takasaki,
Tokio, Japan, zur Verfügung gestellt.

dBu ma'i shih po'i tshig le'ur byaspa editiert

Madhyamakahrdayavrttitarkajvälä

editierte Fassung der dBu ma'i shih po'i 'grel ba rtog ge 'bar ba [tib.
Übersetzung der Madhyamaka-hrdayavrttitarkajvälä aus dem 11. Jh. n. u.

ZJ.
dBu ma'i shih po'i 'grel ba rtog ge 'bar ba.

ABKÜRZUNGEN

AA Abhisamayälamkära-Prajhäpäramitä-Upadesa-sästra. [Hg. Th. Stcher¬
batsky und E. Obermiller 1970].

Abh. Abhidharmakosa & Bhäsya des Äcärya Vasubandhu [Hg. Dwarikadas
1970-72].

Abhidhk Abhidharmakosa [Übers. La Vallée Poussin 1971].

AO Acta Orientalia. Lugduni Batavorum.

BB Bibliotheca Buddhica.

BHSD Buddhist Hybrid Sanskrit Grammar and Dictionary. Vol. 2: Dictionary.
[Hg. F. Edgerton 1953].

BM Bibliothèque du Muséon, Louvain-Leuven.

GNOSIS „Erörterungen zum Begriff „GNOSIS" (jhäna), wie er in den Madhya¬

makahrdayakärikä und der in tibetischer Übersetzung erhaltenen Tarkajvälä

I-V definiert wird". AO 1995: 102-119.

IIJ Indo-lranian Journal, Dordrecht.

ISt Indiske Studier, Copenhagen.

JIBSt Journal of Indian and Buddhist Studies (Indogaku Bukkyögaku Kenkyü),

Tokyo.



424 ANNETTE HEITMANN

JlPh Journal ofIndian Philosophy, Dordrecht.

MCB Mélanges chinois et bouddhiques, Bruxelles.

MMK Mülamadhyamakakärikä de Nägärjuna avec la Prasannapadâ, Commen¬

taire de Candrakîrti. [Hg. La Vallée Poussin 1903].

PIOL Publications de L'Institut Orientaliste de Louvain, Louvain.

SOR Serie Orientale Roma, Roma.

Tr. Trisaranasaptatì des Candrakîrti. [Hg. P. S0rensen 1986].

WSTB Wiener Studien zur Tibetologie und Buddhismuskunde, Wien.

WZKS(O) Wiener Zeitschriftfür die Kunde Süd- und Ostasiens, Wien.

BIBLIOGRAPHIE

Aiyaswami N. Sastri (1932): "*Madhyamärthasangraha of Bhâvaviveka". (Restored
from the Tibetan Version with an English Translation). The Journal of Oriental
Research Madras 5. Madras: 41-49.

Conze, E. (1954): "Maitreya's Abhisamayälamkära". East and West 3. Roma: 192-197.

(1957): Vajracchedikâ Prajnâpâramitâ. [SOR 13].

— [Transi.] (1979): The Large Sutra on Perfect Wisdom with the divisions ofthe
Abhisamayälahkära. (sic). [M975]. Delhi.

— (1974): The Gilgit Manuscript ofthe Astädasasähasrikäprajhäpäramitä. [SOR 46].

Cordier, P. (1915): Catalogue Du Fonds Tibétain De Le Bibliothèque Nationale. Vol. 3.

Paris.

Coussins, L. S. (1992): "Vitakka/Vitarka and Vicära: The Stages of Samädhi in
Buddhism and Yoga". IIJ 35: 137-157.

Dwarikadas, S. (Hg) (1970-72): Abhidharmakosa & Bhäsya des Äcärya Vasubandhu
with Sphutärthä Commentary ofÄcärya Yasomitra. Part I-III. Varanasi. [Bauddha
Bharati Series 5-7].

Eckel, D. M. (1992): To See the Buddha. A Philosopher's Quest for the Meaning of
Emptiness. SanFrancisco.

Ejima, Y. (1980a): Chükan-shisö no tenkai: Bhâvaviveka kenkyü. Tokyo.

— (1980b): "On the Madhyamakaratnapradïpa and its Relationship to the Madhya¬
makahrdayakärikä and the Tarkajvälä". (Japanisch). JIBSt 28: 37-43.

Gokhale, V. V. (1962): "Masters of Buddhism Adore the Brahman Through Non-
Adoration". IIJ 5: 271-275.

— (1972): "The Second Chapter of Bhavya's Madhyamakahrdaya (Taking the Vow
of an Ascetic)". IIJ 14: 40-45.

— (1985): "Madhyamakahrdayakärikä Tarkajvälä Chapter I." Miscellanea Buddhica.

Hg. Chr. Lindtner. Copenhagen: 76-107. [ISt 5].

Hanayama, Sh. (1961): Bibliography on Buddhism. Tokyo.



MOMENTANE GNOSIS 425

Hayes, R. (1980): "Dinnäga's Views on Reasoning (Svärthänumäna).". JlPh 8: 219-277.

Iida, Sh. (1980): Reason and Emptiness. A Study in Logic and Mysticism. Tokyo.

— (1981): "Bhävaviveka's Argument for the Omniscience ofthe Buddha". Procee¬

dings ofthe Fifth World Sanskrit Conference. International Association ofSanskrit
Studies. Hg. R. N. Dandekar und P. D. Navathe. New Delhi: 524-535.

Kano, K. K. (1991): "On the Background of PV 12ab - The Origin of Dharmakïrti's
Idea oî Arthakriyä.". In: Studies in the Buddhist Epistemological Tradition.
Proceedings of the Second International Dharmakïrti Conference Vienna, June

11-16, 1989. Hg. E. Steinkellner. Wien: 119-128. [Österreichische Akademie der

Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse, Denkschrift, 222. Band:
Beiträge zur Kultur- und Geistesgeschichte Asiens, Nr. 8].

Kawasaki, Sh. (1974 ): "Quotations in the Mimämsä Chapter of Bhavya's Madhya¬
makahrdayakärikä". JIBSt22: 1-8.

— (1975): "A Reference to Maga in the Tibetan Translation ofthe Tarkajvälä".
JIBSt 23: 14-20.

— (1992a): "Discrepancies in the Sanskrit and Tibetan Texts of Bhavya's Madhya-
maka-hrdaya-Tarkajvälä (the IXth and Xth Chapters)". Narita: 131-144. [Tibetan
Studies, Proceedings of the 5th Seminar of the International Association of
Tibetan Studies, NARITA 1989].

— (1992b): Issai chi shisö no kenkyü. Tokyo.

La Vallée Poussin, L. de (1903): Mûlamadhyamakakârikâs (Mädhyamikasütras) de

Nägärjuna avec la Prasannapadâ Commentaire de Candrakîrti. St. Pétersbourg.

[BB 4].

— (1933): "Le Joyau dans la Main". Bruxelles: 68-138. [MCB 2],

— (1971): UAbhidharmakosa de Vasubandhu. Traduction et Annotations. Tome I-VI.
Novelle édition anastatique présentée par É. Lamotte. Bruxelles. [MCB 16].

Lamotte, É. (1965): La Concentration de la Marche Héroïque (Süramgamasamädhi¬

sütra). Bruxelles. [MCB 13].

— (1966-80): Le Traité de la Grande Vertu de Sagesse de Nägärjuna (Mahäprajhä-
päramitäsästra) I-V. t11949]. [I-II: BM 18; III-V: PIOL 2, 12 et 24].

Lindtner, Chr. (1982): Nagarjuniana. Studies in the Writings and Philosophy ofNägärjuna.

Copenhagen. [ISt 4].

— (1993): "Linking up Bhartrhari and the Bauddhas". Asiatische Studien 47.1: 195-213.

Lopez, D. S. Jr. (1988): "Do srävakas Understand Emptiness". JlPh 16: 65-105.

Maas, P. (1960): Textkritik. [11927]; 4. Auflage. Leipzig.

Nagao, G. (1964): Madhyäntavibhäga-Bhäsya. A Buddhist Philosophical Treatise
Editedfor the First Time from a Sanskrit Manuscript. Tokyo.

Nagatomi, M. (1967/68): "Arthakriyä". The Adyar Library Bulletin 31-32. Madras: 52-72.

Nakamura, H. (1980): Indian Buddhism. A Survey with Bibliographical Notes. Tokyo.



426 ANNETTE HEITMANN

Obermiller, E. (1931): "The Sublime Science ofthe Great Vehicle to Salvation being a
Manuel of Buddhist Monism". AO 9: 81-111.

— (1933): "The Doctrine ofthe Prajnâpâramitâ as exposed in the Abhisamayälam¬
kära of Maitreya". AO 11: 1-133.

Oetke, C. (1993): Bemerkungen zur Buddhistischen Doktrin der Momentanheit des
Seienden. Dharmakirtis Sattvänumäna. Wien. [WSTB 29].

Potter, K. H. (1983): Encyclopedia ofIndian Philosophies. Bibliography. Delhi.

Rändle, H. N. (1926): Fragmentsfrom Dihnäga. London. [Prize Publication Fund Vol. IX].

Rau, W. (1977): Bhartrharis Vâkyapadïya. Wiesbaden. [Abhandlungen für die Kunde
des Morgenlandes 42.4].

Reynolds, F. E. (1981): Guide to Buddhist Religion. Boston.

Ritter, J. Hg. (1971): Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 1-5. Darmstadt.

Scherrer-Schaub, C. A. (1991): Yuktisastikävrtti. Commentaire à la soixantaine sur le
raisonnement ou Du vrai enseignement de la causalité par le Maître indien
Candrakîrti. Bruxelles. [MCB 25].

Schmithausen, L. (1972): "The Definition of Pratyaksam in the Abhidharmasamuc-
cayah". WZKS 16: 153-163.

— (1977): "Zur buddhistischen Lehre von der dreifachen Leidhaftigkeit". In: ZDMG,
Supplement 3. 2: 918-931.

— (1983): "The daraanamärga Section ofthe Abhidharmasamuccaya and its Inter¬

pretation by Tibetan commentators (with Special Reference to Bu ston Rin chen

grub)". In: Contributions on Tibetan Language, History and Culture. Hg. E.

Steinkellner und H. Tauscher. Wien: 259-274. [WSTB 11.2].

— (1991a): The Problem ofthe Sentience of Plants in Earliest Buddhism. Tokyo.
[Studia Philologica Buddhica Monograph Series VI].

— (1991b): Buddhism and Nature. (Proceedings of an International Symposium on
the Occasion of EXPO 1990). Tokyo.

— (1991c): Buddhism and Nature. (The Lecture delivered on the Occasion of the
EXPO 1990; an enlarged version with notes.). Tokyo. [Studia Philologica Buddhica
Occasional Paper Series VII].

Schmitt, R. (1974): "Nektar - und kein Ende". In: Antiquitates Indogermanicae.
Innsbruck: 155-163.

Seyfort Ruegg, D. (1968/69): "Ärya and Bhadanta Vimuktisena on the Gotra-Theory of
the Prajnâpâramitâ". WZKSO 12-13: 303-317.

— (1969): La Théorie du Tathägatagarbha et du Gotra. Études sur la Sotériologie et
la Gnoseologie du Bouddhisme. Paris. [Publication de l'École Française d'Extrême-
Orient 70].

— (1977): "The Uses ofthe Four Positions ofthe Catuskoti and the Problem ofthe
Description ofReality in Mahäyäna Buddhism". JlPh 5: 1-71.



MOMENTANE GNOSIS 427

Seyfort Ruegg, D. (1981): The Literature ofthe Madhyamaka School ofPhilosophy in
India. Wiesbaden. [A History of Indian Literature 7, 1].

— (1989): Buddha-nature, Mind and the Problem of Gradualism in a Comparative
Perspective. On the Transmission and Reception ofBuddhism in India and Tibet.
London. [Jordan Lectures in Comparative Religion 13].

— (1990): "On the Authorship of Some Works Ascribed to Bhävaviveka/Bhavya".
Panels of the Vllth World Sanskrit Conference. Kern Institute, Leiden: August
23-29, 1987. Vol. II: Earliest Buddhism and Madhyamaka. (Hg. D. Seyfort Ruegg
und L. Schmithausen 1990) Leiden: 59-71.

S0RENSEN, P. K. (1986): Candrakîrti - Trisaranasaptati. The Septuagint on the Three
Refuges. Wien. [WSTB 16].

Stcherbatsky, Th. und Obermiller, E. (1970): Abhisamayälankära-Prajhäpäramitä-
Upadesa-sästra. (sic.) [M920]. Osnabrück. [Bibliotheca Buddhica 23].

Steinkellner, E. (1983): "Tshad ma'i skyes bu; Meaning and Historical Significance of
the Term". In: Contributions on Tibetan Language, History and Culture. Hg. E.

Steinkellner und H. Tauscher. Wien: 275-284. [WSTB 11.2].

Takasaki, J. (1966): A Study on the Ratnagotravibhäga (Uttaratantra). Being a Treatise
on the Tathägatagarbha Theory ofMahäyäna Buddhism. Roma. [Serie Orientale
Roma 33].

Tillemans, T. (1986): "Dharmakïrti, Aryadeva and Dharmapâla on Scriptual Authority".
Tetsugaku, The Journal ofHiroshima Philosophical Society 38. Hiroshima: 31-
47.

— (1990): Materials for the Study ofAryadeva, Dharmapâla and Candrakîrti. The

Catuhsataka ofDharmapâla and Candrakîrti: Introduction, Translation, Sanskrit,
Tibetan and Chinese Texts, Notes. [WSTB 24. 1-2].

Tola, F. und Dragoneti, C. (1982): "Dignäga's Älambanapariksävrtti". JlPh 10: 105-134.




	Momentane (*Ekaksana) Gnosis (Jñāna) im Sinne der Madhyamakahrdayakārikā und der in tibetischer Übersetzung vorliegenden Tarkajvālā I-IV

