
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 49 (1995)

Heft: 1: Chinese Societies at the Dawn of the Third Millenium

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 243

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

AUTHORITY ANXIETY, AND CANNON. ESSAYS IN VEDIC
INTERPRETATION. Laurie L. Patton (Ed.). New York: State University of New
York Press, 1994, 334 p.

Die Sammlung von Aufsätzen ist das Resultat eines Panels der American
Academy of Religion, das 1990 in New Orleans stattfand und seine

Fortsetzung bis 1991 in weiteren Diskussionen der Teilnehmer fand. Die
Frage, wie weit der Veda im engeren oder weiteren Sinne nicht nur in
vedischer Zeit, sondern bis heute als Kanon zu gelten hat, ist bisher nicht
abschliessend beantwortet worden. Auch das vorliegende Buch kann keine
endgültige Antwort auf diese Frage geben, doch gibt es durchaus Anregungen

zu einer weiteren Beschäftigung mit diesem Problem.
Im ersten Teil, überschrieben mit The Vedas Reflect on Themselves,

befassen sich drei Beiträge mit dem Veda in der vedischen Zeit; der zweite
Teil The Vedas in Classical Discourse enthält weitere drei Beiträge, welche
dem Veda in den Puränas, in der Vedänta-Philosophie und im klassischen
Drama gewidmet sind. Der dritte Teil schliesslich, betitelt mit The Vedas

in Modernity and Beyond, ist der Veda-Rezeption in Europa und neueren
Veda-Interpretationen in Indien gewidmet.

D. Carpenter, The Mastery of Speech, Canonicity and Control in the
Vedas (19-34), diskutiert die Frage des Kanons im Rahmen des Veda, und
zwar einerseits unter dem Blickwinkel Inhalt, andererseits unter dem

Aspekt der Form. Wenn Begrenzung und Abgeschlossenheit den Kanon
charakterisieren, dann können nach Ansicht des Autors die Samhitäs nicht
ohne weiteres mit einem Kanon gleichgesetzt werden. Für die einzelnen
Saiphitäs gibt es nicht eine jeweilige Autorität, da sie auf verschiedenen
Schulen basieren. Für sich genommen, mögen zwar die Rezensionen der
einzelnen Schulen dem Begriff des Kanons genügen, indessen musste dann
aber von verschiedenen Kanons und nicht von einem einzigen die Rede
sein. Der Abschluss der einzelnen Rezensionen ist zudem relativ spät
anzusetzen und — dies eine der wesentlichen Merkmale — es ist nicht so
sehr der Inhalt als vielmehr die korrekte Lautung, die bei der Bewahrung
der einzelnen Mantras von Bedeutung ist. Diese — in ihrer personifizierten
Form als Väc — ist es, der die eigentliche Kanonizität zukommt. Damit
erweist es sich, dass das formal Richtige das eigentliche Kriterium ist. Mit
anderen Worten: richtige Form und deren korrekte Anwendung und dies



244 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

im gesellschaftlich korrekten Kontext ist es, was die Kanonizität des Veda
ausmacht.

Auch wenn dieser Artikel kaum wirklich neue Erkenntnisse vermittelt,
zeigt er einen wichtigen Aspekt der Bedeutung des vedischen Corpus.
Damit erleichtert er nicht allein das Verständnis der indischen Religion in
vedischer Zeit, er gibt — implizit — auch eine Erklärung für das

Phänomen, dass der Veda auch in späteren Phasen der religiösen
Entwicklung als heilig und unverrückbar galt und dass sich dennoch völlig
neue Anschauungen herausbilden konnten.

Barbara A. Holdrege baut ihren Artikel Veda in the Brähmanas,
Cosmogonie Paradigms and the Delimitation of the Canon (36-66)
organisch auf demjenigen von D. Carpenter auf. Sie führt seine Gedanken
weiter, indem sie aufzeigt, dass die Bedeutung der richtigen Form des

Veda eng verbunden ist mit dem Status der vedischen Mantras als

transzendentem Wissen. Damit wird der Veda zum Symbol des ewigen und

unbegrenzten Wissens. Ob daher in späteren Zeiten der Veda verehrt oder

abgelehnt wird, die Auseinandersetzung mit seiner Autorität bleibt
unumgänglich.

Holdrege widmet ihre Aufmerksamkeit dem Umgang der Brähmanas
mit dem grenzenlosen Wissen einerseits und -dem limitierten Corpus
andererseits, welche die vedischen Mantras ausmachen. Anhand
kosmogonischer Texte aus den Brähmanas legt sie dar, wie das potentiell
nicht limitierte Sprechen durch den Sprechakt Prajäpatis — durch welchen
dieser die Samhitäs und damit auch die drei Welten und andere Aspekte
der Schöpfung hervorbringt — zum geschlossenen vedischen Kanon wird.
Während aber der dreifache vedische Kanon eine geschlossene Kategorie
darstellt, bleibt der Veda im Sinne primordialen Wissens eine offene
Kategorie, in welcher spätere brahmanische Texte eingeordnet werden
können.

In seinem Aufsatz The Veda and the Authority of Class, Reduplicating
Structures of Veda and Varna in Ancient Indian Texts (67-93) stellt Brian
K. Smith, Gleichungen auf zwischen den Attributen der drei Veden, der
drei Metren und den drei Varnas, den Brahmanen, Ksatriyas und Vaisyas.
Vergleiche wie diejenigen, die Smith aufstellt, sind zwar von späteren
Kommentatoren durchaus gemacht worden. Doch schon im Rgveda, aber
auch in den übrigen Sarnhitäs findet sich die Aufzählung der vier
Hauptkasten, die ja auch die Basis für die hinduistische Gesellschaftsordnung
bilden, und dies durchaus auch im Sinne einer Hierarchie. Falls nun die
Mantras als kanonisch gelten, genügte dies wohl als Rechtfertigimg des



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 245

Kastensystems auch in späterer Zeit durchaus, und es bestand keine innere

Notwendigkeit einer Interpolation solcher Gleichsetzungen.
Sehr viel interessanter für den Religionswissenschaftler ist der erste

Beitrag des zweiten Teils von Frederick M. Smith mit dem Titel
Puränaveda (97-138). Der Verfasser stützt sich in seinem Beitrag vor
allem auf den Text des Bhagavatä Puräna, doch können seine Ausführungen

sehr wohl auch auf die übrigen Purânas Anwendung finden. Schade ist
dabei nur, dass er die beiden ersten Artikel des Buches nicht zur Kenntnis
nimmt. Denn dann hätte sich die Frage stellen müssen, von welcher Notion
des Veda die Purânas ausgehen, dessen Unfehlbarkeit immer wieder betont
wird.

Hingegen gelingt es F.M. Smith sehr schön, die Strategien darzulegen,

durch die aus dem vedischen punica der puränische purusottama
und damit Viçnu selbst zum Schöpfer des Veda wird. Dass Genealogien in
den Purânas von eminenter Bedeutung sind, ist bekannt. Doch wie sie

eingesetzt werden, um einerseits die Unfehlbarkeit des Veda, andererseits
die Richtigkeit der puränischen Lehren zu "beweisen", ist wesentlich für
das Verständnis der Purânas. Dies wird vom Autor anhand von wichtigen
Beispielen deutlich gemacht. Dass innerhalb des Bhagavatä Puräna selbst

— nämlich in den drei letzten Büchern — Krçna im Unterschied zu
früheren Avatâras selbst zum purusottama wird, der den Veda verkörpert,
ist ein weiterer interessanter Aspekt, auf den uns F.M. Smith aufmerksam
macht.

From Anxiety to Bliss, Argument Care, and Responsibility in the
Vedänta Reading of Taittiriya 2.1-6a (139-169) überschreibt Francis X.
Clooney seinen Beitrag, in dem er zunächst drei der berühmten
Kommentare — diejenigen von Bhädaräyana, Sahkara und Rämänuja — zu den
Abschnitten 1-6 der Änandavalli der Taittiriya Upaniçad miteinander
vergleicht. Sein eigentliches Anliegen ist indessen die Frage nach dem
Umgang mit solchen Texten, nach dem Lesen und Verstehen bei intensiver
Beschäftigung mit Grundtext und Kommentaren. Er plädiert dafür, dass

auch ein zeitgenössischer Leser es nicht bei der philologisch sorgfältigen
Lektüre bewenden lassen darf. Vielmehr sollte er seine eigene Argumentation

einbringen und anderen Argumenten gegenüber abwägen, wodurch
die eigene Haltung gegenüber sich selbst und der Welt einer Veränderung
unterworfen wird.

Erfrischend in Stil und unvoreingenommenem Vorgehen — nicht
gleichzusetzen mit Nichtwissen um bestehende Arbeiten und Theorien —
ist David L. Gitomers Arbeit zum Problem des vedischen Ursprungs des

klassischen indischen Dramas mit dem Titel "Whither the Thick Sweetness



246 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

of Their Passion?" The Search for Vedic Origins of Sanskrit Drama (171-
198). Seine Betrachtung rückt die drei Bezugspunkte Nâtyaââstra, vedische

Mythen und Opfervorstellungen sowie Drama als geschaffene Kunst in den

Mittelpunkt. Dabei bringt er durchaus bedenkenswerte Argumente gegen
die häufig geäusserten Postulate vor, dass das klassische Drama seine

Wurzeln in den Veden hat. Allerdings, und hier liegt die Schwäche dieses

Artikels, wenn er schon die Theorien beispielsweise von Kuiper und

Byrski ablehnt — etwa mit der Aussage, dass diese dem Fehlschluss post
hoc, ergo propter hoc unterliegen — musste er zumindest zugestehen, dass

eine creatio ex nihilo dieser Kunstgattung auch nicht eben plausibel ist; und
es wäre wünschenswert, wenn er, ohne fertige Lösungen anzubieten,
wenigstens andeuten könnte, in welche Richtung entsprechende zukünftige
Forschungen seiner Meinung nach gehen sollten.

Der erste Beitrag des dritten Teils, The Authority of an Absent Text,
The Veda, Upangas, Upavedas, Upnekhata in European Thought von
Dorothy M. FiGUEiRA (201-233), sei zumindest westlichen Indologen,
Religions- und anderen Geisteswissenschaftlern zur Lektüre wärmstens
empfohlen. Die Autorin bespricht darin zunächst die wertenden
Äusserungen Voltaires und Herders, dann Friedrich Schlegels sowie weiterer
Frühromantiker über den Veda, den sie nicht kennen konnten und von dem
sie glauben müssten, er sei verlorengegangen. Sie weist aber auch nach,
dass selbst Max Müller, dem wir die Herausgabe des Rgveda in Europa
verdanken, in mancher Hinsicht zur Entwicklung jener unseligen
Vorstellungen von der Überlegenheit der arischen Rasse beitrug — auch wenn
er selbst die Gleichsetzung von Sprache und Rasse ausdrücklich ablehnte.

Die beiden folgenden Artikel des Bandes sind der sehr gegensätzlichen

Wertung gewidmet, den zwei bedeutende indische Reformbewegungen
des letzten Jahrhunderts dem Veda zukommen Hessen.

John E. Llewelins From Interpretation to Reform, Dayänand's
Reading of the Veda (235-251) analysiert Swämi Dayânad Sarasvatis

Reinterpretation und Neudefinition des vedischen Kanons. Der Glaube des

Gründers des Àrya Samäj an die ausschliessliche Autorität der vedischen
Sarnhitäs, ausgelöst durch frühen Zweifel am Wert der Idolverehrung, und
seine Auslegung dieses Kanons waren allerdings, vom heutigen Standpunkt
aus betrachtet, eher sozial und politisch als religiös relevant.

Anantanand Rambachan betrachtet in Redefining the Authority of
Scripture, The Rejection of Vedic Infallibility by the Brahmo Samaj (253-
279) die Haltung gegenüber dem Veda bei den geistigen Anführern des

Brahmo Samäj. Er kommt zum Schluss, dass die Betonung der
individuellen Erfahrung als letztlich wichtigste Gotteserfahrung die Unfehlbar-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 247

keit der Schrift ausschliesse. Gerade diese Anschauung, dass die persönliche

Erfahrung als sakrosankt zu gelten hat, ist nach Ansicht des Autors der
Grund für den Mangel an Exegese im modernen Hinduismus.

Die Herausgeberin des Bandes, Laurie L. Patton, exemplifiziert in
Poets and Fishes, Modern Indian Interpretations of the Vedic Rishi (281-
307) am Beispiel dreier moderner indischer Wissenschaftler und deren
Interpretation vedischer Rçis, wie die Indologie in Indien sich gegenüber
der westlichen abzugrenzen sucht. Dass jede Forschung durch Ort und Zeit
beeinflusst wird, ist eine Binsenwahrheit, die allerdings auch auf anderen
Gebieten oft nicht berücksichtigt wird. Es ist daher nicht unwichtig, dass

L. Patton auch auf indische Standpunkte in der Vedistik hinweist. Das
Problem ist aber zu weitreichend, als dass es sich in einem so kurzen und
nur auf die Verfasserschaft vedischer Hymnen beschränkten Artikel mehr
als nur andeuten liesse. Die gesamte Indologie muss sich mit der Tatsache
auseinandersetzen, dass gerade grosse westliche Indologen der Vergangenheit

in manchen Belangen eine heute geradezu unbegreifliche koloniale
Arroganz an den Tag legten — und dass dies wiederum in Indien
Reaktionen auslöste, ist sehr verständlich.

Die Frage stellt sich allerdings — und sie betrifft nicht nur den letzten
Artikel, sondern das gesamte Buch und darüber hinaus auch jede
wissenschaftliche Beschäftigung mit Indien — ob eine neue post-orientalistische
(und post-kolonialistische) Indologie ihren Standpunkt wiederum im
Westen aufstellen sollte — um dann erneut einen Gegenpol in Indien zu
haben. In der heutigen Zeit weltweiter Kommunikation wäre eine neue
Basis für die heutige und zukünftige Indologie denkbar. Der direkte Dialog
und eine Zusammenarbeit zwischen den Gelehrten in Indien und im
Westen, in denen jede Seite vom Wissen und den Methoden der anderen

profitieren könnte, brächten diesem Wissenschaftszweig wohl weiter als

neue Blockbildungen.

Annemarie Etter

BAUSTEINE I-III. AUSGEWÄHLTE AUFSÄZE ZUR ISLAMWISSENSCHAFT

VON FRITZ MEIER. Hrsg. v. Erika Glassen u. Gudrun Schubert.

Istanbul 1992, in Kommission bei Franz Steiner Verlag Stuttgart.
XXVI, 1195, 166 S. (Beiruter Texte und Studien, Bd. 53a-c)

Hätte man lediglich die Liste der von Fritz Meier veröffentlichten Bücher
vor Augen, könnte man glauben, ihr Verfasser habe sich ausschliesslich für
den östlichen Teil der islamischen Welt und dort in der Hauptsache für die



248 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Mystik interessiert. In der Tat ist die islamische Mystik das Forschungsgebiet,

auf dem Meier Schule gemacht hat und nicht nur durch die eigenen,
sondern auch mittelbar durch die Werke seiner Schüler Grosses und
Bleibendes geschaffen hat. Meiers Beitrag zur Islamwissenschaft auf die

Mystik zu reduzieren, hiesse aber, ihm Unrecht zu tun, denn er hat sich
immer wieder im Lauf seines Gelehrtenlebens auch in andere Forschungsgebiete

vertieft. Besonders am Herzen lagen ihm die persische Literatur,
die Verehrung des Propheten Mohammed, die Dämonologie und überhaupt
die Volkskunde, und auch mit dem islamischen Westen — Marokko und
Andalusien — hat er sich eingehend beschäftigt.

Von Meiers weitem Horizont legt die Sammlung der von ihm selbst

ausgewählten und mit Verbesserungen und Nachträgen versehenen
Aufsätze beredtes Zeugnis ab. Herausgegeben von Erika Glassen und
Gudrun Schubert und versehen mit Indices von Gudrun Schubert und
Renate Würsch, versammelt das vorliegende dreibändige Werk Aufsätze,
die Meier zwischen 1954 und 1991 veröffentlicht hat; sie sind alle
photomechanisch reproduziert, so dass das Zitieren bzw. Nachschlagen
keine Mühe bereitet. Mit besonderer Dankbarkeit sind die von G. Schubert
erstellten Indices zu dem bahnbrechenden Aufsatz "Aussprachefragen des

älteren neupersisch" zu vermerken. Der Aufsatz selbst ist 109 Seiten lang,
die Indices noch einmal 46 Seiten, so dass sich daraus eigentlich eine
handliche Monographie herstellen liesse, die man vorzüglich im
akademischen Unterricht einsetzen könnte.

Eine Detailkritik1 an den wiederabgedruckten Aufsätzen ist hier nicht
am Platz, sie würde auch die Kompetenz des Rez. überschreiten. Fragen
wir deshalb lieber danach, welchen Eindruck das Werk als Dokument von
vierzig Jahren islamwissenschaftlicher Forschung hinterlässt:

Mit der breiten Auffächerung der Gegenstände, deren Erforschung
sich er sich gewidmet hat, tritt uns Fritz Meier als ein Orientalist alter
Schule entgegen, der die klassischen Domänen der Islamwissenschaft noch
grossflächig als sein intellektuelles Territorium auffasst und sich nicht auf
kleinräumiges Spezialistentum zurückzieht. Bei den Sprachen kann man ihn
mit einem aus der schiitischen Ordensmystik entlehnten Ausdruck als "Du
r-riyäsatayn", d.h. als Mann mit beiden Kompetenzen (Arabisch und
Persisch) bezeichnen. Im Arabischen wie im Persischen ist Meier gleicher-

1 Es sei mir aber gestattet, dem Verzeichnis der Schriften Meiers noch folgenden
Zeitungsartikel hinzuzufügen: "Persiens süsse Doppelzunge", in: Basler Magazin
Nr. 26, 30. Juni 1979.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 249

weise zuhause, beide beherrscht er wie kaum ein anderer Orientalist. Dass

er daneben eine ganze Reihe anderer Sprachen wenigstens liest, sei nur am
Rand vermerkt, und dass er solches für selbstverständlich hält, dürfen wir
seinen zornigen Worten in Bd. I, S. 478, Fussnote 15 entnehmen. Keine
Selbstverständlichkeit ist hingegen Meiers Umgang mit der deutschen

Sprache (wie auch die Herausgeberinnen im Vorwort schon betonen). Auf
der einen Seite liegt ihm daran, dem Deutschen seinen "traditionsreichen
Platz als Medium unserer Wissenschaft" zu erhalten, andererseits kommt
in seiner Sprachverwendung einiges von dem zum Ausdruck, was ihn als
Gelehrten charakterisiert: die Liebe zur Präzision, die Bodenständigkeit
und das Bemühen um eine vernunftgemässe Ordnung.

Präzise ist Meier im Denken wie im Schreiben. Gerade die Mystik,
die allzuleicht zu Verschwommenheit des Denkens und Schwärmerei des

Gefühls verleitet, ist etwas, das Meier in klare, prägnante und exakte
Begriffe zu fassen versucht. So ist es ihm und denen, die von ihm gelernt
haben, zu verdanken, wenn wir heute über eine Terminologie verfugen, die
es uns erlaubt, in unserer Muttersprache einen wissenschaftlichen Diskurs
über islamische Mystik zu führen. Ein Glanzstück seiner Methode, den
Wörtern und Begriffen auf den Grund zu gehen und herauszuarbeiten, was

genau gemeint ist, ist sein Aufsatz "Almoraviden und Marabute" (11:712-

796), der uns nicht zuletzt auch zeigt, wie eng die Verknüpfung von
Mystik und Macht im Islam oft sein kann.

Meiers Bodenständigkeit äussert sich etwa in gelegentlichen
hochsprachlichen Helvetismen (so ruft er bspw. in der schon erwähnten
Fussnote aus: "Aber der gipfel ist ...!" und übersetzt auf S. 89 das

arabische Wort mugäwir mit "frommer Aufenthalter"), aber auch darin,
dass er sich nicht nur mit dem Grossen und Erhabenen beschäftigt, sondern
stets auch ein lebhaftes Interesse an der Realität des Alltags zeigt, sei es,
am eigenen (wie in der Stellungnahme zum Problem einer allfälligen
militärischen Bedrohung der Schweiz durch ein islamisches Land, 11:965),
sei es an dem der Muslime.

Seine Weigerung, bei dem stehenzubleiben, was allenthalben als
bedeutend und repräsentativ für "den Islam" gilt, hat nicht nur ein
meisterhaftes Buch (Bahä'-i Walad, 1989) über den bis anhin nur als Vater
seines berühmten Sohnes zur Kenntnis genommenen Mystiker
hervorgebracht, sondern auch Aufsätze mit Titeln wie: "Tähir as-§adafis
vergessene schrift über westliche heilige ..." (I:396ff.) oder: "Der unbekannte
schriftsteiler al-Muwaffaq al-Hâçï" (L474ff.).

Selbst scheinbar triviale Dinge wie Sprachfehler waren ihm einen
Aufsatz wert, vgl. "Anfänge arabischer logopädie" (II:1180ff.), wo sich



250 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

auch die für ihn typische Bemerkung findet: "Aber die Religion erzählte
lieber Wunder. "(S. 1184).

Das leidenschaftliche Streben nach einer vernunftgemässen Ordnung,
das bei Meier überall zu spüren ist, findet seinen Widerhall im Titel der

Sammlung: "Bausteine". Wir werden bei ihm vergeblich nach grossen
Theoriegebäuden und prachtvollen Luftschlössern suchen, was wir
vorfinden, sind einzelne feinbehauene Blöcke, aus denen nach und nach das

Haus der Islamwissenschaft entstehen soll, nicht Fritz Meiers Haus,
sondern ein Haus für die gebildete Allgemeinheit, erbaut von der Gemeinschaft

der Fachgelehrten nach den Bauplänen der Vernunft. Wenn wir bei
Meier eine umfassende Vision antreffen, dann die vom Fortschreiten der
Wissenschaft durch akribische Arbeit am einzelnen Problem, durch ein
fleissiges Zusammentragen von gesicherten Aussagen und durch korrektes
Schlussfolgern. Dem Glauben an den Fortschritt der Wissenschaft steht ein
Vetrauen in sie Sprache zur Seite. Meier misstraut nicht der Fähigkeit der
Sprache, die Wirlichkeit in Begriffe zu fassen und Sachverhalte getreu
abzubilden. Eher misstraut er der Fähigkeit, der Disziplin und dem Willen
des Individuums, sich der Sprache auf die richtige Weise zu bedienen.

"Disziplin" heisst in der Islamwissenschaft zuallererst einmal "Philologie".
Diese hat Meier in einem nicht in die Sammlung aufgenommenen Aufsatz
(Methods of Approach, 1955) als "Polizei aller historischen Wissenschaft"
bezeichnet, und ihrer bedient er sich mit beeindruckender Effizienz. Bei
aller Meisterschaft in Belangen der Philologie ist diese aber für Meier nie
Selbstzweck geworden, sondern musste sich stets einem übergeordneten
Erkenntnisinteresse unterordnen.

Der Orientalist, der uns in diesen Aufsätzen entgegentritt, ist einer,
der mit postmodernen Lebens- und Denkweisen nichts zu schaffen hat und
der sich durch postkoloniale, feministische und sonstige Orientalismuskritik
nie hat beirren lassen. Für ihn ist weder die Welt noch die Wissenschaft
ein multikultureller Zirkus, in dem jeder mitmachen kann, wie es ihm
beliebt, und jeder die Spielregeln selbst festlegen darf. Vielmehr gründet
sich für Meier alles auf eine einzige beherrschende Ordnung, die für alle
gilt, ob im Kleinen der Umschrift oder im Grossen der sozialen und
wirtschaftlichen Organisation des Lebens. Wenn Meier in den hier vorgelegten

Aufsätzen gelegentlich "die Orientalen" oder "den Islam" kritisiert,
dann nie aus religiöser (sprich: christlicher) Überheblichkeit heraus,
sondern stets vom Standpunkt eines strengen, allgemeinverbindlichen
Ethos.

Michael Glünz



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 251

WILFRIED HERRMANN: Lehrbuch der modernen koreanischen Sprache.
Unter Mitarbeit von Chöng Chido. Hamburg: Buske, 1994

Allgemeines

Bei der vorliegenden Arbeit handelt es sich um das erste Lehrbuch der
koreanischen Gegenwartssprache mit der Ausgangssprache Deutsch, das

sich auf die Sprachnorm der Demokratischen Volksrepublik Korea (im
folgenden Nordkorea), und hier besonders auf den Dialekt der Provinz
P'yôngando bezieht und diese darstellt, gelegentlich aber auch Elemente
des Sprachgebrauchs der Republik Korea (im folgenden Südkorea)
berücksichtigt, die Unterschiede gegenüber dem Südkoreanischen, vor
allem im Glossar, aber auch in der Vorstellung von Sprachregeln versucht
bewusst zu machen (z.B. S.36, 58, 80, 139).

"Es wendet sich in erster Linie an Hochschulstudenten sowie an alle,
die mit oder in Korea zu tun haben und daher am Erlernen der

Landessprache in wort und Schrift interessiert sind. So konzentriert sich
das Lehrbuch auf den Alltag und vermittelt das Koreanische so, wie es den

Belangen der Angesprochenen entspricht. Wichtig erschien auch die

Vermittlung landeskundlicher Kenntnisse" (aus dem Vorwort, S.V). Hier
muss allerdings gleich die Einschränkung gemacht werden, dass es sich um
landeskundliche Kenntnisse Nordkoreas handelt, die für den an Südkorea
interessierten Benutzer von nur geringer Hilfe sind. Auf diesen Umstand
weist der Verfasser ausdrücklich im Vorwort hin.

Formales

Das Lehrbuch besteht aus 30 Lektionen. Die ersten vier Lektionen führen
in Schrift und Aussprache der koreanischen Sprache ein und vermitteln
darüber hinaus, auf der Grundlage einfachster Satzmodelle, mündliche
Sprachpraxis. Die Lektionen 5-25 sind mit Ausnahme der Lektionen 10, 16

und 21, die als Wiederholungslektionen konzipiert sind, wie folgt
aufgebaut:
• Text I (Einführungstext) bringt wichtige grammatische Erscheinungen, die in den

Lektionen neu eingeführt werden,
• Grammatik und Sprachregeln. In diesem Abschnitt werden koreanische

grammatische Erscheinungen unter Bezugnahme des Deutschen erläutert, wobei
allerdings bewusst auf gewohnte Termini verzichtet wird, wenn diese falsche

Vorstellungen über den Charakter der jeweiligen sprachlichen Erscheinungen des

Koreanischen begünstigen könnten.
• Text II bietet die im Teil "Grammatik und Sprachregeln" behandelten Inhalte in

neuem oder anderem Zusammenhang



252 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

• Übungen dienen der Festigung der neu vermittelten und bereits früher

gewonnenen Kenntoisse.

Die Lektionen 1 bis 25 sind als Grundkurs konzipiert, die Lektionen 26 bis
30 als Aufbaukurs. Im Aufbaukurs wird auf die einführenden Texte
verzichtet, ansonsten ist der Aufbau identisch mit dem des Grundkurses.

Das Lehrbuch verfügt über einen umfangreichen Anhangsteil (S.524

• Der Schlüssel zu den Übungen ist ausgesprochen hilfreich und bei der Vor- und

Nachbereitung des Sprachunterrichts eine ausgezeichnete Unterstützung.
• Der Index deutschsprachiger Begriffe ist als Sachregister aufzufassen, das die in

den Lektionen behandelten grammatischen, einschliesslich der wichtigen
phonetischen Erscheinungen, erfasst.

• Der Index der im Lehrbuch vorgestellten grammatischen Mittel des Koreanischen
erlaubt ein schnelles Aufsuchen von Formantien und macht das Lehrbuch so auch

als grammatischen Nachschlagewerk benutzbar.

• Das Glossar erfasst laut Einleitung (S.XX) die in den Lektionstexten, Gramma¬

tikbeispielen und Übungen auftretenden koreanischen Vokabeln. Gelegentlich
wurden Angaben zur Wortartenzugehörigkeit hinzugefügt sowie aus dem

Schriftbild nicht ableitbare Aussprachebesonderheiten durch Zusätze in eckigen
Klammern kenntlich gemacht. An dieser Stelle muss allerdings mit Bedauern

festgestellt werden, dass das Glossar nicht vollständig ist. Ausserdem werden
beispielsweise nur in Nordkorea vorkommende Worte, oder auch Worte, die sich in
der Sinngebung in Nord- bzw. Südkorea unterschieden, nicht kenntlich gemacht,
was besonders durch die Tatsache, dass einführende Vokabellisten zu den
Lektionen fehlen, das systemtische Lernen von Vokabeln — beim Erlernen einer
jeden Fremdsprache eine unvermeidliche Qual — erheblich erschwert.

Es ist dem Verfasser durchaus bewusst, dass selbst ein vollständiges
Glossar, zumal es nur in der Richtung Koreanisch-Deutsch erstellt wurde,
die Benutzung eines Wörterbuches nicht ersetzen kann. Deshalb empfiehlt
er den Benutzern des Lehrbuches, sich in Südkorea (sie!) relative preiswert
angebotene Wörterbücher zu beschaffen (S. XX).

Zu den einzelnen Lektionen

Lektion 1 bietet eine leicht verständliche Einführung in die Phonologie des

Koreanischen, indem es die Grundbuchstaben im Zusammenhang mit der
graphematischen Silbenstruktur erklärt. Gleich in der ersten Lektion wird
versucht, die mündliche Sprachpraxis zu beginnen, was durch das Fehlen
einführender Vokabeln allerdings etwas erschwert wird. Grammatik und
Sprachregeln werden ebenfalls von Anfang an unterrichtet.

Lektionen 2 bis 4 bieten eine gelungene und vollständige Beschreibung

der koreanischen Schrift und der Aussprache des Koreanischen unter
der Berücksichtigung der Assimilationserscheinungen an den Silbengren-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 253

zen. Auf die orthoepische Aussprachenorm in Nordkorea wird immer wieder

hingewiesen, die Ausspracheregeln werden aber, davon abweichend,
nach den phonematischen Gesetzen des Koreanischen beschrieben, so wie
es auch der in Südkorea üblichen phonematischen Realisation der Lautungen

entspricht. Die Schrift wird nicht abstrakt und isoliert beschrieben,
sondern eingebettet in die Vermittlung von Grundwortschatz und grundlegenden

grammatischen Regeln samt sprachpraktischen Übungen. Das
rechtfertigt die relativ lange Einführung in die koreanische Schrift (67
Seiten). Anzufragen ist allerdings für die ersten vier Lektionen, was den
Verfasser bewogen haben mag, statt der ansonsten in dem Lehrbuch
konsequent benutzten McCune-Reischauer Umschrift, die sich weltweit für die

Transkription des Koreanischen durchgesetzt hat, hier die Umschrift nach
Junker zu verwenden. Die Junkersche Umschrift enthält weder mehr noch
differenzierter phonetische Informationen als die Umschrift nach McCune-
Reischauer, und die Verwenung von zwei verschiedenen Umschriftsystemen

im selben Lehrbuch trägt eher zur Verwirrung der Anfänger als

zur Klärung phonematischer Probleme bei.
In den Lektionen 5 bis 25 bietet der Verfasser eine gute und

systematische Beschreibung der Grammatik der koreanischen Gegenwartssprache

mit begleitenden Lesetexten und Übungen. Die Lesetexte und
Übungen dienen der Vertiefung des Verständnisses der grammatischen
Phänomene. Es wird in diesem Lehrbuch hauptsächlich auf Leseverständnis

gezielt, Dialogübungen sind sehr spärlich und wohl auch nicht als

wichtiger Bestandteil des Lehrbuches gedacht. Für einen eher auf Sprachpraxis

bezogenen Unterricht sind die Übungen nur wenig geeignet. Da die

Sprachfertigkeit durch dieses Lehrbuch nur wenig geübt wird, eignet es
sich nicht gut zum Selbststudium für Nichtkoreanisten, die sich ohne ein
Hochschulstudium zu absolvieren, autodidaktisch der koreanischen Sprache
nähern wollen. Auch die Tatsache, dass Audiokassetten, auf denen die
Texte der Lektionen 5 bis 30 zu hören sind, zur Verfügung stehen, bringt
für diese Zielgruppe nur sehr wenig.

Wie bereits oben angeklungen, wird das Textverständnis und ein
systematisches Erlernen der Vokabeln durch das Fehlen einführender
Vokabellisten zu den Lektionen erheblich erschwert, ausserdem wäre,
zumindest für den Grundkurs, eine Übersetzung der Lesetexte im Anhang
eine grosse Erleichterung für den Benutzer.

Zusammenfassung

Dem Leser wird zweifelsfrei aufgefallen sein, dass das Wortfeld "Grammatik"

in der Vorstellung des Lehrbuches ausgesprochen häufig vor-



254 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

kommt. Das ist weder Zufall nocht beabsichtigt, sondern bei der Besprechung

dieses Lehrwerkes zwingend erforderlich, denn es handelt sich in
der Tat um den Versuch, ein Sprachlehrbuch mit einer deskriptiven
Korpusgrammatik der koreanischen Gegenwartssprache zu verbinden. Ein
solcher Versuch muss aber zwangläufig, schon aus Raumgründen, den

Schwerpunkt auf die deskriptive Grammatik legen. Dieser Teil ist insofern
als besonders positiv hervorzuheben, als dem Verasser hier eine sehr
ausführliche Beschreibung der Grammatik der koreanischen Sprache, die
durchaus auch als Nachschlagewerk benutzt werden kann, gelungen ist.
Der Verfasser hat offenbar Standardschulgrammatiken der deutschen

Sprache als Vorbilder vor Augen gehabt und versucht, die grammatischen
Erklärungen in die Form eines Lehrbuches einzubetten und so für den
Lerner leicht zugänglich zu machen. Dass sich hier der Vergleich mit
deutschen Schulgrammatiken aufdrängt, hängt unter anderem auch damit

zusammen, dass der Verfasser sich nicht damit zufrieden gibt, das

Koreanische als eine agglutinierende Sprache mit flektierenden Elementen
zu beschreiben und die modifizierenden Formantien in einfacher Form zu
erklären, sondern, im Sinne einer Korpusgrammatik, alle lexikalischen
Erscheinungen nach adäquater Wortgruppenzugehörigkeit zu klassifizieren.
So ergibt sich beispielsweise ein extrem weiter Kasusbegriff, unter den
auch Formantien subsumiert werden, die in einfacherer und, gerade für den

Anfänger, griffiger Form hätten dargestellt werden können.
Das Lehrbuch der modernen koreanischen Sprache, das hier vorgelegt

wird, ist, bei den oben angeführten Einschränkungen, gut geeignet,
fundamentales grammatisches Wissen und Verständnis grammatischer
Erscheinungen der koreanischen Sprache zu vermitteln. Im Rahmen des

Hochschulunterrichts, begleitet von anderen Übungen wie Konversationsund

Aufsatzübungen, ist es als Lehrbuch insofern geeignet, als es fundierte
Lesekenntnisse vermittelt und als grammatischer Grundkurs sowie auch als

Nachschlagewerk benutzt werden kann. Für ein autodidaktisches Erlernen
der koreanischen Sprache ist es weitestgehend ungeeignet, weil es

Hörverstehen und Sprechfertigkeit in zu geringem Masse fördert.
Es bleibt ein Verdient des Verfassers, hier das erste Lehrbuch der

koreanischen Sprache mit Ausgangssprache Deutsch, das sich auf die

Sprachnorm Nordkoreas bezieht und diese darstellt, vorgelegt zu haben
und darüberhinaus eine grundlegende grammatische Beschreibung der
modernen koreanischen Sprache zur Verfügung zu stellen, die auch

fortgeschrittene Studenten noch mit Gewinn werden benutzen können.

Jörg Trappmann



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 255

JOSEPH FEWSMITH: Dilemmas of Reform in China. Political Conflict
and Economic Debate. New York: M.E. Sharpe, 1994, 289pp.

L'étude de J. Fewsmith se concentre sur le dilemme des réformes chinoises
tel qu'il apparaît à travers les conflits politiques au sommet, conflits qui
aboutissent à des choix économiques spécifiques.

Les thèses qui y sont avancées et l'objectif du propos s'affichent
clairement dans le chapitre introductif: l'analyse minutieuse des conflits
politiques et des politiques économiques défendues durant la période
1978/1989 montre que les réformes n'ont pas suivi un cours constant mais

qu'au contraire, à tous les points de leur application, elles ont été ballottées

par les retombées d'un débat politique et économique acharné. Les
réformes ont été sans cesse redéfinies, non pas dans l'esprit d'aboutir à un
compromis capable d'en stabiliser la politique, mais, au contraire, dans
celui de gagner du temps sur tel ou tel ennemi politique. Très schéma-
tiquement, le débat a opposé et oppose encore deux visions: la variante
Deng Xiaoping en faveur de la diversification de l'économie, de la mise en
place d'un système de marché, de la dépolitisation de la société, de

l'ouverture sur le monde et du plus fort et plus rapide taux de croissance

économique possible (p. 9). La seconde voie, représentée par un autre
vétéran de la Longue Marche, Chen Yun2, se veut plus informée des

forces et des faiblesses de l'économie socialiste; elle propose une démarche

2 Chen Yun, né en 1905, est comme Deng un vétéran des premières luttes du Parti
communiste chinois dont il est membre depuis 1925. Par sa carrière, il représente
la grande administration, la grande bureaucratie et donc la grande tradition de la

planification économique en Chine. En 1939 déjà, il publia un article célèbre, «Du
traitement des cadres» utilisé en 1942 par Mao pour forger la discipline à

l'intérieur du Parti. Depuis 1940 il s'occupe de questions économiques. Membre
du bureau politique du Comité central depuis 1945, il occupe ensuite divers hauts

postes (sauf de 1969 à 1975) jusqu'en 1987. Chen Yun a publié ses Œuvres
choisies en trois volumes de 1984 à 1986. Durant sa carrière, il a participé à

l'élaboration et à la critique des divers plans quinquennaux depuis les années

cinquante. Au titre d'expert de l'économie chinoise, il a collaboré avec Deng
Xiaoping dès le début des réformes. Durant la décennie qui nous occupe ici (1978-
1989), Chen Yun contrôle les ministères du Conseil d'État, en particulier la
Commission de la planification d'État et le Ministère des finances. A l'intérieur du

camp des réformateurs, il représente le flanc conservateur (cf. p. 244. Autres
informations extraites de Wolfgang Bartke, Who's who in the People's Republic of
China, München: K.G. Saur, 1991). Le dernier numéro de la FEER annonce que
Chen Yun est décédé le 10 avril 1995.



256 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

progressive, prudemment planifiée et clairement située dans les limites du
système économique socialiste. Selon la première variante, il faut
pratiquement tout changer (économiquement), faire de nouvelles
expériences, aller vite; selon la seconde, le système économique existant
est fondamentalement bon, il faut simplement en réviser progressivement
des aspects en prenant garde de maintenir l'ordre à l'intérieur, et à

l'extérieur, de ne pas aveuglément lier l'économie chinoise à celle du
monde sous peine de voir augmenter la dépendance politique de la Chine
(p. 12).

Dans un premier temps, lors des premières réformes à la campagne et
dans les entreprises, la ligne Deng a largement prévalu. Tous les

réformateurs étaient d'ailleurs dans le même camp, y compris Chen Yun.
Tous combattaient l'ancien système maoïste, prolongé après la mort de

Mao en 1976 par son successeur désigné, Hua Guofeng. La deuxième
phase intervint alors que la bataille contre l'ancien système était gagnée et
qu'apparaissent les premiers gros problèmes liés aux nouvelles
transformations. Dès ce moment, situé entre la fin 1984 et le début 1985,
la lutte ouverte s'engagea entre les deux chefs de files des réformes, Deng
et Chen. La tragédie de Tiananmen (1989), correspond à un embouteillage
du processus de réforme, dû à ces conflits politiques et à leur contexte.
Selon Fewsmith, la résolution de ces problèmes est mal aisée car les
réformes dépendent moins de processus institutionnalisés que de personnes.
D'où l'accent pessimiste donné au titre de l'ouvrage (Dilemmes des

réformes).
Après ce chapitre introductif fort clair, le livre décrit de manière

chronologique les trois grandes étapes des réformes de 1978 à 1989:

l'émergence, le réajustement et le retranchement. L'émergence des

réformes à la campagne et dans les entreprises occupent les chapitres 1 et
2. Fewsmith y discute entre autres la mise en place du système de

responsabilité par foyer à la campagne (pp. 23-27 et 41-44)3 et du système

Baochan daohu, un système de prêt ou de location ou de redistribution du terrain
agricole aux familles opposé aux diverses formules de collectivisation. Il apparut
dès 1957 dans certaines provinces chinoises (p. 24). Il fut combattu comme
politique droitière dès 1958, puis réapparut partiellement avant d'être entièrement

supprimé sur ordre exprès de Mao en 1963 (p. 27). Le système refit surface

spontanément dans les régions les plus pauvres en 1978. Après le retour de Deng
en décembre 1978, le système se répandit progressivement malgré une opposition
officielle jusqu'à la fin de 1981.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 257

de responsabilité par contrat dans les entreprises4, le rôle de l'initiative
locale et celui des divers organismes centraux créés à mesure que se

développaient les réformes, les forum de discussions liés à ces réformes
(grandes conférences, théories publiées et discutées, plans, etc.). Tous les
écrits retraçant ces discussions figurent en bonne place dans l'étude de J.

Fewsmith.
Dès le début des réformes, une politique alternative fut proposée. Elle

resta tout d'abord sans effets. Ceux-ci n'apparurent qu'avec les premières
tentatives de réajustement (chap. 3). Par la suite intervient le mouvement
des jeunes économistes (chap. 4), tandis que se développent les critiques
des économistes conservateurs (chap. 5). Leurs confrontations aboutirent,
vers 1985, à des fissures parmi les réformateurs.

Ces fissures s'aggravèrent à mesure que les problèmes économiques
s'envenimaient (croissance excessive de la production industrielle dès mars
1985 — plus de 23% —, déclin de la production céréalière, etc.). On
aboutit alors aux mesures dites de retranchement, soit aux mesures
administratives de contrôle économique. Les chapitres 6 et 7 décrivent la

progression des réformes dans la deuxième moitié de la décennie et la

liquidation successive des deux principaux réformateurs dengistes, Hu
Yaobang puis Zhao Ziyang, grands promoteurs du système de responsabilité

par contrat (pp. 207-214)5.
A travers l'analyse des textes officiels accompagnant cette décennie de

réformes, ce livre nous permet de suivre la logique du processus, de

comprendre ses contraintes et de saisir les retombées politiques de ces

changements jusqu'aux décisions tragiques de Tiananmen.
Dans la conclusion, l'auteur constate à quel point la politique des

dirigeants constitue toujours la force principale du changement. Ce

Chengbao jingying zirenzhi, adopté vers 1981-82 (p. 79). Il s'agit de rendre
responsables les directeurs d'entreprises (et dans certains cas leurs ouvriers) des

performances économiques de l'entreprise. Les profits réalisés sont répartis entre
l'entreprise et l'État selon un contrat. Contrairement aux réformes rurales, les
réformes des entreprises proviennent d'initiatives au sommet et non à la base. La
loi sur les entreprises de 1988 a pour but de définir les limites de l'autonomie des

entreprises (qui sont toujours d'État bien sûr).

Hu Yaobang est mort le 15 avril 1989. Zhao Ziyang fut exclu du bureau politique
et du Comité central et démis de ses fonctions de Secrétaire général du Parti en

juin 1989.



258 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

phénomène est particulièrement marquant au début des réformes6. Bien

que la société chinoise et son gouvernement aient été «dé-maoïsés» et «dé-

idéologisés» (p. 242), le rôle des lignes générales imposées par les

dirigeants demeure capital. Ces lignes politiques reposent elles-mêmes sur des

idéologies, des visions du monde — Weltanschaunung — qu'il faut
toujours avoir présentes à l'esprit. C'est ainsi que les réformes peuvent être

conçues par rapport à un certain «stade du socialisme» ou au contraire en
termes strictement économiques. Ces luttes pour la ligne directrice, qui à

l'époque maoïste auraient signifié la destruction des factions les unes par
les autres, n'ont pas abouti à ce résultat. Deng n'a pas voulu ou n'a pas
réussi à évincer complètement l'influence de Chen Yun. Fewsmith suggère

que cette accalmie dans la culture politique chinoise ne signifie pas tant
l'abandon des traditions de «pouvoir total» qu'une manoeuvre délatoire
jusqu'à la succession imminente du chef suprême. De la victoire de cette
lutte dépendra l'avenir des réformes: une poursuite progressiste de celles-ci
à la manière Deng, faite d'ouvertures et de création aussi vite que possible
d'un marché en lieu et place de la planification, ou au contraire une
poursuite progressive des réformes, faite de renforcement du plan au
détriment du marché, de consolidation de la position des autorités centrales
aux dépens des autorités locales et de soutien aux grandes entreprises
d'État par opposition à l'exploitation fiscale des entreprises plus petites et
locales.

L'étude de J. Fewsmith remplit parfaitement la mission proposée dans

l'introduction, à savoir faciliter la compréhension du cours des réformes à

partir des conflits politiques au plus haut niveau, tels qu'ils se profilent à

travers les choix de politiques économiques, en détaillant admirablement
l'évolution des réformes successives.

L'auteur fonde ses analyses sur une recherche menée entre 1990 et
1994. Les sources principales proviennent des écrits et déclarations

C'est aussi la thèse de Ezra Vogel à propos de l'installation du communisme à
Canton dans les années cinquante (Canton under Communism, Cambridge: HUP,
1969) et à propos des réformes dans la même ville dans les années quatre-vingt
(Guangdong under Reform, Cambridge: HUP, 1989). Ce fait — la prépondérance
de l'influence du politique sur les transformations sociales en Chine — est reconnu
par les sociologues de la Chine de manière constante (cf. Georges-M. Schmutz, La
Sociologie de la Chine, Berne: Lang, 1993, «La Phase contemporaine de la
sociologie de la Chine», pp. 187-256). Voir aussi l'article de Fu Zhengyuan ici
même, pp. 29-48, entièrement consacré aux changements socio-économiques dus à

l'action politique du Parti.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 259

officiels publiés ou diffusés en chinois ou en anglais ainsi que d'interviews
réalisés par l'auteur en Chine. La littérature secondaire est intimement et
efficacement incorporée à l'analyse (p. ex. l'influence souvent citée de

Tsou Tang). En conclusion, il s'agit là d'un ouvrage de référence qui
s'impose parmi les recherches contemporaines sur la politique et
l'économie chinoise.

Un seul regret cependant, qui émane du sociologue: je m'étonne que
ni dans le corps du texte ni dans l'index il ne soit fait mention du terme
danwei. Depuis l'ère des réformes, le rôle des unités de travail (danwei)
n'a pas diminué et sous beaucoup d'aspects, surtout en ce qui concerne la
mise en place d'un système de marché, on peut dire qu'il s'est accru. Il
s'est si clairement imposé que l'on pourrait sans exagération utiliser le
terme «danwei-capitalism» pour désigner précisément ce que les dirigeants
chinois appellent l'économie socialiste de marché7. Cette omission délibérée,

comme l'absence de toute précision sur la situation des entreprises
d'État, collectives ou privées, souligne à nouveau que Dilemmas of Reform
in China ne se préoccupe pas de décrire les effets sur la société des

réformes, mais uniquement de relater les débats théoriques économiques et
politiques qui les sous-tendent.

Voilà donc un ouvrage qui sera utile à tous les étudiants intéressés par
la politique chinoise et ses personnalités marquantes au cours de la
première décennie des réformes. Les économistes et les sociologues y
trouveront une avalanche de considérations théoriques, mais pas de chiffres ni
d'exemples sur les effets concrets ou l'étendue des réformes.

Georges-M. Schmutz

Wai-yee LI: Enchantment and Disenchantment. Love and Illusion in
Chinese Literature. Princeton: Princeton University Press, 1993. xii + 294
S.; Index.

Dieses Buch ist aus einer Dissertation hervorgegangen, die 1987 bei Prof.
A. Plaks (Princeton) abgeschlossen worden war. Die Autorin, Li Wai-yee,
eröffnet darin einen Zugang zur komplexen Thematik und Aesthetik des

Wechselverhältnisses von Verzückung und Ernüchterung, von Illusion und
Erkenntnis durch das "Medium" der Liebe in der chinesischen Literatur.

7 A ce propos, voir ici-même les commentaires de Zhou Xueguang (pp. 55-56) sur
le déplacement de pouvoir au profit des chefs de danwei.



260 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Das dialektische Titelmotiv verweist auf das fünfte Kapitel des Romans

Honglou meng (Traum der roten Kammer, auch Shitou ji, Geschichte des

Steins, genannt), wo die Hauptfigur Jia Baoyu im Traum der Fee Jinghuan
begegnet, deren Name "Warnung vor der Illusion" bedeutet (David
Hawkes nennt sie in seiner Übersetzung, The Story of the Stone,

"Disenchantment"). Die Fee führt Baoyu in den "phantastischen Bereich
der grossen Leere" (taixu huanjing) mit seinen Genüssen und Gefahren ein.
Dort soll ihm durch die Erfahrung der Verzückung in der Liebe deren
Illusionscharakter offenbart und damit eine höhere Erkenntnis der Welt
vermittelt werden. Das Paradox der Überwindung der Leidenschaft durch
die Leidenschaft, das in Honglou meng als literarisches Motiv zu einer
unerhörten Bedeutungshaftigkeit gereift ist, wird von Li Wai-yee als

Komplex von zentraler Wichtigkeit für die literarische Tradition Chinas

behauptet. Der Autorin gelingt es, die epistemologischen und rhetorischen
Implikationen desselben überzeugend darzulegen.

Über fast die Hälfte des Buches (Kap. 4-6, S. 152-256) widmet sich
die Autorin einer genauen Lektüre der ersten fünf Kapitel von Honglou
meng. Die vorangehenden Kapitel sind auf dieses "Hauptstück" hin
perspektiviert, insofern sie es thematisch bzw. motivgeschichtlich und —

quer über die Textgattungsgrenzen hinweg — geistesgeschichtlich vorbereiten.

Das 1. Kapitel (re-)konstruiert anhand der Chu ci (Lieder von Chu)
sowie einiger Rhapsodien (fu) der Han-Zeit eine "Genealogie der

Ernüchterung". In diesen Han-zeitlichen Texten findet die Autorin die
Wurzeln des Motivs der "ambigen Göttin", die dem irdischen Mann
begegnet, ihn verführt und belehrt. Darin begegnen wir erstmals dem
Paradox, dass das Objekt der Begierde gleichsam auch die Transzendenz
der Begierde verspricht. Die Autorin untersucht insbesondere die rhetorischen

Strategien, mit denen die Illusion geschaffen und manipuliert wird.
Von den Quellen des Motivs springt die Untersuchung dann relativ

unvermittelt zur späten Ming-Zeit, der Epoche der Entdeckung einer
radikalen Subjektivität, in der die transformative Kraft der Liebe die
Dialektik von Verzückung und Ernüchterung mit neuer Dringlichkeit und
Komplexität aufgeladen habe. An einigen Prosatexten von Zhang Dai und
den "Traum-Theaterstücken" von Tang Xianzu (Mudan ting, Nanke ji und
Handan ji) wird zunächst die Faszination der späten Ming-Zeit für die
Illusion und ihre Manipulation verdeutlicht. In Tangs Stücken werden
Sinnlichkeit und sexuelles Verlangen einerseits zu einer Leidenschaftlichkeit

(qing) verwandelt, die Leben und Tod transzendiere, andererseits
dienen sie als Quelle von Parodie und Gelächter. Neben den Stücken von
Tang Xianzu, die eingehender analysiert werden, diskutiert Li auch



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 261

Changsheng dian von Hong Sheng und Taohua shan von Kong Shangren,
die eine lyrische bzw. eine philosophische Lösung für das Problem von
qing repräsentieren. Vertiefte Reflexion gilt der Analogie von Traum und
ästhetischer Illusion: der Dramatiker sei gleichermassen Träumer wie auch

Manipulierer der Traum-Illusion. Der Komplex von Verzückung und
Ernüchterung finde im theatralischen Traum-Motiv einen viel
selbstreflexiveren und verwickeiteren Ausdruck.

Von den Dramen Tang Xianzus wäre ein geradezu nahtloser Übergang

zu Honglou meng zu erwarten. Die Autorin lässt hier jedoch das

umfangreiche 3. Kapitel (S. 89-151) folgen, in welchem sie sich mit
Texten aus der Sammlung Liaozhai zhiyi von Pu Songling befasst, an
denen sie besonders der Umgang mit der Spannung zwischen Begehren und
Ordnung interessiert. Li findet in vielen Liaozhai z/*iy/-Geschichten eine

typische "Struktur des Begehrens", die oft in einer konventionellen
Befriedigung im Rahmen der gesellschaftlich-ethischen Ordnung ende.
Anhand einer Gruppe von Geschichten über "Blumengeister", denen das

Motiv der Metamorphose von Blumen zu schönen Frauen gemeinsam ist,
wird sodann das Problem des Begehrens vertieft untersucht. Parallel zur
entgrenzenden, subversiven Tendenz des Begehrens entdeckt Li Wai-yee in
diesen Erzählungen den symptomatischen Drang, diese Expansion in
Grenzen zu halten. In der Dreiecksbeziehung, in der ein männlicher Held
gleichzeitig zwei Frauen, welche komplementäre Frauenrollen verkörpern,
begehrt, findet sie ferner ein strukturelles Moment, in dem
widersprüchliche Wünsche ihr inneres Gleichgewicht finden und dadurch
vereinbar werden. Schliesslich untersucht die Autorin die Frage, inwiefern
die Projektion einer übernatürlichen Sphäre, wie wir sie in vielen
Geschichten aus Liaozhai zhiyi finden, auch eine Transzendenz
konventioneller Ordnungsmuster mit sich bringe. Sie kommt zum Schluss, dass in
den meisten Erzählungen, die sie untersucht, zwar ein Bewusstsein für die
subversive Macht des Begehrens bestehe, gleichzeitig jedoch in ihren
Lösungen durchwegs die Normen der herrschenden Ethik bestätigt werden.
Pu Songling scheint darin — vielleicht im Gegensatz zum modernen Leser
— keinen Widerspruch gesehen zu haben.

Liaozhai zhiyi bietet zwar einige Vergleichsmomente für das

"Hauptstück" über Honglou meng; die Bezüge zwischen diesen beiden
Teilen erscheinen aber insgesamt als nicht sehr zwingend dargelegt. Bei
der Untersuchung des Wirklichkeitsstatus des Erzähltextes in Honglou
meng interessiert zunächst vor allem die Frage, wie der
mythischphantastische erzählerische Rahmen zur Quelle von Ironie wird. Li kommt
zum Schluss, dass Traum und Illusion in Honglou meng nicht als



262 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Korruption einer bestehenden Realität verstanden würden, sondern das

eigentliche Anliegen bestehe vielmehr in der Einstellung gegenüber
Gefühlen und Erfahrungen. Aufgabe der Allegorie sei es, zwischen den

mythisch-phantastischen Elementen des Rahmens und den "realitäts-
haltigen" Hauptteilen des Textes zu vermitteln. Dabei werden die
Verweisfunktionen von Ironie und Allegorie miteinander verglichen.

Die ersten fünf Kapitel des Honglou meng werden als ausgedehnter
Prolog gelesen, dessen Erzähllogik sich vom restlichen Text markant
abhebt. Darin reflektiert der Autor eingehend sein Schreiben. Die Anfangsepisode

von Honglou meng erzählt, wie die Göttin Nügua mit Steinen den
Himmel repariert; ein Stein, der dabei überflüssig ist, wird zu Jia Baoyu,
dem Helden des Romans. Diese Idee, dass am Anfang ein Fehler, ein
Verlust und die Behebung eines Mangels (bu) stehe, wird von Li Wai-yee
scharfsinnig einerseits zur kompensatorischen Produktionsästhetik in der
chinesischen Literatur in Beziehung gesetzt, andererseits als Metapher für
die Funktion der Kunst (und insbesondere des fiktionalen Erzählens)
zwischen Realitätserfüllung und inadäquater Substitution interpretiert.
Anhand von zentralen Oppositionen wie wahr/falsch (zhenljid) oder
real/irreal (you/wu) diskutiert Li ferner weitere Probleme der literarischen
Kommunikation und epistemologische Aspekte, die in den ersten fünf
Kapiteln aufgeworfen werden und für den ganzen Text konstitutiv sind.

Im 5. Kapitel untersucht Li Wai-yee das Verhältnis zwischen dem
Erzähler und der Figur Baoyu und akzentuiert damit die Suche nach
Parallelen zwischen den Biographien von Baoyu und Cao Xueqin in der

bisherigen Honglou /neng-Forschung neu. Die Distanz zwischen dem
Erzähler bzw. dem Stein und Baoyu wertet sie als kritische Reflexivität
gegenüber dem Ideal der lyrischen Subjektivität seitens des Autors. Das

paradoxe Epithet qing bu qing (Gefühl und Negation des Gefühls) für
Baoyu analysiert Li als das ästhetische Ideal der Vereinigung des Selbst mit
dem Objekt. Entgegen dieser Aufhebung der Grenzen plädiert sie dafür,
den Protagonisten, der selber nicht zur Ironie befähigt sei, und den Autor
strikte auseinanderzuhalten.

Im 6. Kapitel diskutiert sie ein weiteres mythisches Element im Text,
das für die zentrale Dialektik von Verzückung und Ernüchterung von
Bedeutung ist: den "Kostbaren Spiegel der Liebe" (fengyue baojiari).
Dieser magische Spiegel trägt auf seiner Vorderseite ein schönes Antlitz,
das Trugbild der erotischen Anziehung, und auf seiner Rückseite einen
Totenschädel. Li arbeitet hier subtil den Unterschied zwischen dieser
Dualität von Verführung und Aufklärung und dem Paradox der Überwindung

der Liebe durch die Liebe heraus. Ferner wird untersucht, wie die



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 263

Grundwidersprüche der ersten 80 Kapitel in der vermutlich nicht von Cao

Xueqin selber stammenden 40-Kapitel-Fortsetzung behandelt werden. Li
kommt zum Schluss, dass in der Fortsetzung eine sentimentalisierende
Tendenz zum Ausdruck komme, die das Böse personalisiere und die

ursprünglich komplexe tfwg-Problematik auf eine Heiratsintrige reduziere.
Das Paradox werde in einer simplen moralischen Interpretation aufgelöst.

In einem kurzen Epilog, der bei Wang Guowei, dem Autor einer
faszinierenden "komparatistischen" Interpretation des Honglou meng,
seinen Ausgangspunkt nimmt, wird auf einige vielversprechende kompara-
tistische Bezüge der Thematik hingewiesen. Mit Verweisen auf vergleichbare

Motive in Texten der europäischen Romantik (v.a. E.T.A. Hoffmann
und Gérard de Nerval; vgl. dazu auch S. 125) und dem vorläufigen
Versuch einer Abgrenzung der Ironie des Honglou meng gegenüber der
romantischen Ironie Friedrich Schlegels wird ein Themenbereich umrissen,
dessen vertiefte Klärung — gerade unter komparatistischer Perspektive —
in dem Masse immer dringender erscheint, wie "Ironie" zu der zentralen
ästhetischen Kategorie der derzeit wichtigsten westlichen Schule der
Interpretation des chinesischen Romans avanciert ist.

Die Sprache und Rhetorik dieser Publikation ist markant und verdient
eine kritische Würdigung. Die Autorin lässt konsequent die Absicht
erkennen, der Komplexität ihrer Thematik auch sprachlich und stilistisch
gerecht zu werden. Im Buch wimmelt es denn auch nur so von paradoxen
Redefiguren und Ironien, die die Lektüre mitunter nicht eben erleichtern.
Über weite Strecken wurde die Sprache dieser Publikation jedoch als das

überzeugende Äquivalent einer eindrücklichen Tiefe der Reflexion wie
auch einer hohen argumentativen Dichte empfunden. Zuweilen konnte der
Rezensent sich freilich des Eindrucks nicht erwehren, dass die Autorin
allzusehr in den dominanten Kategorien ihrer Analyse — die zudem in
kaum problematisierter Weise der westlichen Aesthetik entlehnt sind —

befangen sei.
Weiter beeindruckt an dieser Publikation der selbstbewusst selektive

Umgang mit Sekundärliteratur: Vieles (so etwa die unüberblickbar gewordene

Flut von Beiträgen zu Honglou meng) bleibt da — ohne erkennbaren
Nachteil — unerwähnt. Die Autorin setzt sich damit freilich nicht dem
Vorwurf aus, den Stand der Forschung zu ignorieren (vgl. etwa S. 171,
die gut informierte Kritik eines Aspektes der chinesischen Honglou meng-
Forschung), sondern sie befasst sich vielmehr mit Fragen, die die bisherige
Forschung kaum thematisiert hat. Zudem markiert sie im ganzen Buch

konsequent ein anderes Feld der kritischen Referenz, indem sie eine Vielzahl

traditioneller kritischer Texte (Kommentare, Vorworte etc.) heran-



264 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

zieht. Als hohes Gütezeichen für den Gesamteindruck spricht ferner, dass

die vielen Zitate im Text fast ausnahmslos in eigener Übersetzung, die dem
hohen Anspruch bezüglich Differenziertheit und Nuanciertheit des ganzen
Werkes gerecht wird, wiedergegeben sind.

Man stellt einzig mit kopfschüttelndem Bedauern fest, dass dieser

sonst so sorgfältig gearbeiteten Publikation ein Glossar der chinesischen
Zeichen fehlt! Dabei weist der Text eine erkleckliche Anzahl von
Begriffen, Namen und Buchtiteln in Umschrift (Wade-Giles) auf, bei denen
die Kenntnis der zugehörigen Schriftzeichen meist nicht vorausgesetzt
werden kann. Ein Glossar wäre deshalb schlicht unverzichtbar gewesen.

Roland Altenburger

KLAUS MÜHLHAHN: Geschichte, Frauenbild und kulturelles Gedächtnis:

der ming-zeitliche Roman Shuihu zhuan. München: Minerva
Publikation, 1994. (Berliner China-Studien; 23). 218 S.

Bei dieser ersten deutschsprachigen Monographie über das Shuihu zhuan

(Am Flussufer, im deutschen Sprachraum besser bekannt unter dem Titel
der Übersetzung von Franz Kuhn, Die Räuber vom Liang Schon Moor)
handelt es sich um die überarbeitete Fassung der 1992 abgeschlossenen
Magisterarbeit des Autors. Am Titel erkennt man bereits, dass Mühlhahn
darin weit mehr will, als bloss eine erste Vorstellung eines der ganz
grossen Texte der Erzähltradition Chinas zu vermitteln.

Der thematische Brennpunkt der Untersuchung ist die Deutung der
diversen Frauenfiguren im Roman Shuihu zhuan. Diesen ist bereits in
früheren Interpretationen einige Beachtung geschenkt worden. Obwohl die

Deutung kontrovers blieb, hat sich das Diktum von Shuihu zhuan als eines

frauenfeindlichen, androzentrischen Buches, das aus männlicher Perspektive

von einer ausgeprägten Männergesellschaft erzählt, festgesetzt. Dieser
einseitigen Rezeption hält Mühlhahn eine differenzierte Analyse entgegen,
die die Vielfalt verschiedener Frauenbilder in diesem Text herausarbeitet
und besonders eingehend auch die gleichermassen darin vorkommenden
positiv dargestellten, "starken" Frauenfiguren würdigt.

Zusammenfassend erkennt Mühlhahn in der bisherigen Debatte drei
Tendenzen: die Einordnung in kulturhistorische Fragestellungen, die
zunehmende Prominenz feministischer Ansätze und die Verengung des
Blickwinkels auf den einen Frauentyp der Ehebrecherin. Der Autor
versucht, die Diskussion durch den Beizug anderer kritischer Ansätze sowie
durch differenzierte Figurenanalysen, die auch die tieferen Textschichten



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 265

berücksichtigen, neu zu akzentuieren. Aus methodischen Gründen
entwickelt er eine Typologie der literarischen Präsentationsformen der Frau
im Shuihu zhuan, die "den wirksamen Wertungsmustern" dieses Werkes
folgt (S. 27). Diese Typologie umfasst die folgenden vier Kategorien: die

tugendhafte (Ehe-)Frau, die unmoralische Frau (insbesondere die
Ehebrecherin), die kämpferische Frau ("Amazone") und die mythische Frau
(symbolisiert durch die gute Fee). Eine zentrale These der Arbeit
Mühlhahns besagt, dass in einigen dieser Frauendarstellungen (insbesondere

denjenigen der letzteren beiden Kategorien) Erinnerungen an starke
Frauenbilder gespeichert sind, die zur Zeit der Konstituierung des Textes
in seiner überlieferten Form (16. Jh.) ihre gesellschaftliche Geltung bereits
weitgehend verloren hatten. In mythischen Frauenfiguren wie der Göttin
(Jiutian xuannü niangniang), der kaiserlichen Kurtisane (Li Shishi) oder der
Geschichtenerzählerin, Sängerin und Schauspielerin (Bai Xiuying) haben
sich nach Mühlhahns Auffassung "matristische Mythen von mächtigen
Frauen" erhalten (S. 199), während in den kriegerischen Frauenfiguren
(Sun Er niang, Hu San niang) die Erinnerung an aktive Frauenrollen
während Aufstandsbewegungen durchdringe. Daneben finden sich jedoch
sehr wohl auch diejenigen ausgeprägt negativen Rollenkonzeptionen der
Frau, die der Kritik bisher vorwiegend aufgefallen sind, und die mitunter

sogar als Ausdruck mentaler Defekte in der chinesischen Kultur interpretiert

wurden (C.T. Hsia). Mühlhahn stellt diesen latent misogynen Diskursstrang

in unmittelbaren Zusammenhang zur neokonfuzianischen Morallehre
und sieht darin insbesondere den Topos von der "Frau als Quelle allen
Unglücks" (nüren huoshui) wirksam. Wir finden in Shuihu zhuan demnach
ein polyvalentes "Nebeneinander von Frauenlob bzw. Frauenverherrlichung

und Frauenfeindlichkeit" (S. 202). Mühlhahn führt dieses

widersprüchliche ideologische Konstrukt nicht allein auf die Perspektive der
männlichen Textproduzenten zurück, sondern versucht es in den breiteren
Kontext historischer und sozialer Bedingungen einzubetten.

Die Ergebnisse des dargelegten neuen Blickes auf die Frauenfiguren
in Shuihu zhuan werden von Mühlhahn schliesslich auch auf die

Gesamtinterpretation des Werkes übertragen. Die mythisch überhöhten
Frauenfiguren nehmen demnach die zentrale Position in der Makrostruktur
des Romanes ein, indem sie es sind, die die Wandlung der Ansammlung
von Rebellen auf dem Liangshan in eine patriotische Armee motivieren
(Kap. 72-82). Die Auftritte der idealisierten Frauen erfüllen darüberhinaus
eine ironische Funktion: Die männerzentrierte Konfliktwelt der "tapferen
Kerle" (haohan) kontrastiert mit der von den drei mythischen Frauen



266 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

getragenen Harmoniewelt; die Werte und Taten der ersteren werden von
der letzteren als destruktiv entlarvt.

Als grosse Leistung des Shuihu zhuan wird schliesslich die Fähigkeit
dieses Textes zur Integration von Einflüssen aus ganz verschiedenen
sozialen und kulturellen Kommunikationsräumen (Volk, Elite, Subkultur)
und von in sich widersprüchlichen literarischen und kulturellen Tendenzen
gewürdigt. Die Vielschichtigkeit des polyphonen Diskurses macht es

möglich, dass der Roman nebeneinander konventionelle und gegenläufige
utopische Frauenbilder vermittelt.

Die Gedächtnisfunktion des Shuihu zhuan wird als eine zweifache
beschrieben: Einerseits seien in ihm als kulturellem Gedächtnis soziale

Erinnerungen gespeichert; andererseits funktioniert es als literarisches
Gedächtnis für Intertexte. Die zahlreichen Quellen, aus denen das Shuihu
zhuan sich gespeist hat, werden in der Diskussion der Frauenfiguren
entsprechend häufig herangezogen und erläutert. Insgesamt scheint das

Konzept der Intertextualität in der Art und Weise, wie es hier aus der
Gedächtnisfunktion der Literatur abgeleitet wird, zwar sinnvoll, aber etwas
zu eindimensional und zu statisch (Integration, Konservation) eingeführt zu
sein. Wichtige dialogische Funktionen von Intertextualität in Shuihu zhuan
wie die parodistische Behandlung von Quellentexten, die spätestens seit
Andrew Plaks' grosser Studie The Four Masterworks of the Ming Novel
von 1987 intensiver diskutiert worden sind, werden nicht thematisiert.

Das Kapitel III, "Textgenese, Struktur und Ästhetik des Shuihu
Zhuan", gibt einen knappen, aber lesenswerten Einblick in die produk-
tions- und rezeptionsästhetischen Hintergründe dieses Romans. Neben dem
Überblick über die Quellen des Textes und dem Abriss der Rezeptionsgeschichte

wird allerdings der Darstellung der — zugegebenermassen
komplexen — Editionsgeschichte zu wenig Raum zugestanden. Der
Verfasser tut zwar sicher gut daran, seiner eigenen Untersuchung die
"vollständige" Version in 120 Kapiteln (Shuihu quanzhuan) zugrundezulegen
(vgl. S. 11, Anm.l); eine Begründung dieser Wahl wird allerdings nicht
gegeben. Angesichts der Vielfalt verschiedener Textfassungen musste man
sich übrigens auch fragen, ob hier überhaupt noch von einem Roman die
Rede sein kann, oder ob man nicht vielmehr von einem System von Texten
sprechen musste. Die Ausführungen zur Struktur, zu den Hauptthemen
("Gedächtnisraum") und zur Polyphonie erschliessen im weiteren jedoch
überzeugend einen adäquaten Zugang zum Shuihu zhuan als Text.

Mit Fleiss, aber in einer dem Gesamtumfang und der Konzeption der
Publikation etwas unangemessenen Breite versucht Mühlhahn in Kapitel II
("Gesellschaft und Alltag im China der Ming-Dynastie") die Ergebnisse



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 267

der produktiven nordamerikanischen Forschung zum "sozioökonomischen
Strukturwandel" im 16. Jahrhundert zusammenzufassen. Diese werden
dann im analytischen Teil (Kap. IV) allerdings bloss zu einem geringen
Masse, nämlich vor allem in Bezug auf die Veränderung der Stellung und
des Alltages der Frau, nutzbar gemacht.

Gegenüber den Herausgebern der Reihe "Berliner China-Studien" ist
zu beanstanden, dass ein sorgfältigeres Lektorat die meisten der leider
störend vielen verbliebenen Schreibfehler hätte ausmerzen können
(Beispiel: "Mein Yuanlao" statt "Meng Yuanlao"; S. 183). An die Adresse des

Autors geht der Rat, in Zukunft doch auch sprachlich noch ein wenig mehr
an seinem Text zu feilen.

Die Arbeit von Mühlhahn will, insgesamt betrachtet, mehr, als sie im
gegebenen Rahmen zu leisten vermag. Die theoretischen, sozialgeschichtlichen

und textanalytischen Argumentationsstränge greifen teilweise noch

zu wenig ineinander, und die Konsequenzen aus den eigenen Vorgaben
sind z.T. erst vage gezogen worden. Die erschlossenen theoretischen
Ansätze (kulturelles Gedächtnis, Intertextualität, Diskursanalyse) sind aber
dennoch in beeindruckend innovativer Weise fruchtbar gemacht worden,
wodurch die zurecht wieder gestellte Forderung nach der längst fälligen
Herstellung eines Zusammenhanges zwischen Sozialgeschichte und
Literaturgeschichte ansatzweise eingelöst wird (S. 30). Somit ist hier nicht nur
ein fundierter Beitrag zur Shuihu-Forschung entstanden, sondern ein
ernstzunehmender Versuch einer historischen Diskursanalyse, der im
besten Sinne interdisziplinär genannt zu werden verdient.

Roland Altenburger

ASKO PARPOLA: Deciphering the Indus script. Cambridge: Cambridge
University Press, 1994. xxii, 374 S.; ill.

Das Buch ist — nach Parpolas eigener Aussage — eine Zusammenfassung
der Erkenntnisse, die er und sein Team in dreissig Jahren (1964-1994)
Studium der Inschriften erlangten, die uns die Indus-Kultur hinterlassen
hat. Hierzu greift er fast jedes Problem der indischen Frühgeschichte auf,
und versucht, es in der einen oder anderen Weise mit der Indus-Schrift in
Beziehung zu setzen. Das Buch wird dadurch zu einem reichhaltig
illustrierten Werk zu allen Problemen der Schriftentzifferung im
allgemeinen und der Indus-Schrift im besonderen. Ich will im folgenden
nur die Hauptlinie seiner Argumentation zusammenfassen.



268 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Nach einer Einführung in die Harappa- oder Indus-Kultur als Ganzes

bespricht der Autor allgemein die Entstehung von Schriften und die

vielfältigen Versuche diese zu entziffern. Besonderes Gewicht wird auf die

Entzifferung der logo-syllabischen Maya-Schrift gelegt: Ein Schriftzeichen
wird zuerst aufgrund seines Aussehens mit einem Wort der Proto-Maya-
Sprache (die eine Rekonstruktion ist) identifiziert. Dann wird getestet, ob
diese Bedeutung überall passen kann. Tut sie es nicht, wird versucht, dem
Schriftzeichen mittels homophoner Wörter der Proto-Maya-Sprache weitere
Bedeutungen zuzuordnen. Diese Methode setzt erstens voraus, dass man
einzelne Schriftzeichen identifizieren kann und zweitens dass man weiss, in
welcher Sprache die Texte geschrieben sind.

In den folgenden Kapiteln geht Parpola daran, diese Probleme im
Bezug auf die Indus-Schrift zu lösen: Durch die Beobachtung von
Fortsetzungszeilen wird die Schreibrichtung bestimmt (von rechts nach

links). Danach werden einzelne Zeichen und sogenannte Ligaturen
identifiziert. Dies gelingt nicht immer überzeugend, da sich manche Zeichen von
Inschrift zu Inschrift stark unterscheiden, was zu zum Teil beunruhigend
langen Listen von graphischen Varianten führt (S. 70-78). Aus der Zahl
der Zeichen schliesst Parpola, dass es sich bei der Indus-Schrift um eine

logo-syllabische Schrift handelt.
Da die Inschriften meist auf Siegeln stehen, ist es wahrscheinlich,

dass sie die Namen der Besitzer dieser Siegel nennen. Dies macht die

Entzifferung schwieriger. Parpola eröffnet aber neue Möglichkeiten, indem
er annimmt, dass die Indus-Leute, wie die Mesopotamier, theophore
Namen trugen.

Nach den Untersuchungen zur Schrift geht Parpola daran, die Sprache
der Indus-Kultur zu bestimmen. Dies geschieht vor allem nach archäologischen

Gesichtspunkten. Nacheinander werden die mesopotamischen Sprachen

(weil sie eine eigene Schrift haben), die Munda-, austro-asiatischen
und sino-tibetischen Sprachen ausgeschlossen. Ebenfalls ausgeschlossen
werden die Indoiraner. Sie kamen in zwei Wellen nach Indien. Hierbei
stellen die im Rgveda erwähnten Däsas die erste Welle dar. Diese fallen
schon in die Spät-Harappa-Zeit. Damals ist aber die Schrift bereits am
verschwinden. Zudem kennen die Däsas schon Pferde, was auf die

Harappa-Kultur nicht zutrifft. Sehr viel günstiger sehen hingegen die

Argumente für die dravidischen Sprachen aus: Die Brahui sind
wahrscheinlich schon recht lange in Belutschistan. Schon das älteste Sanskrit
zeigt ein dravidisches Substrat. Diese und weitere Argumente machen es

wahrscheinlich, dass die Sprache der Indus-Kultur eine proto-dravidische
ist. Tamil kommt dieser Ursprache am nächsten. Doch will Parpola nur



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 269

Wörter zur Rekonstruktion akzeptieren, die auch in anderen Dravida-
Sprachen bezeugt sind. Auch die Homophonie muss in einem Rahmen
bleiben, den die dravidischen Sprachen von sich aus zulassen.

Damit hat Parpola die Indus-Schrift zu einer logo-syllabischen Schrift
erklärt, deren Sprache rekonstruierbar ist. Die Entzifferungstechnik, die an
der Maya-Schrift erprobt wurde, ist nun anwendbar.

Parpola konzentriert sich zuerst auf ein Zeichen, das Fischzeichen. Ist
dies ein Fisch, so ist seine Lautbedeutung min, das dravidische Wort für
"Fisch". Es lässt sich aber auch ein proto-dravidisches Wort *mïn "Stern"
rekonstruieren. Dieses Zeichen könnte — wie in der Keilschrift — als ein
Ideogramm für "Gott, Göttername" stehen. Dass in Indien später die

Verehrung der Planeten wichtig ist und dass der vedische Kalender von
einem Sternenhimmel ausgeht, der zu Beginn der Harappa-Kultur Realität

war, sind zwei wichtige Stützen dieser Argumentation. Aber auch die
Fische sind mit vielen Gottheiten (Enki in Mesopotamien, Varuija, Siva/
Sambara und Käma im Hinduismus) eng verbunden. Parpola postuliert
damit nicht nur eine Übertragung durch Homophonie (min — "Fisch"
*mïn — "Stern"), sondern auch eine sehr enge Verbindung auf der religiösen

Ebene. Die Schrift wird damit gleichzeitig zu einer Art religiösem
Symbolsystem. Vgl. z.B. Parpolas Schlussatz zu Kapitel 14 (S. 272):

"Thus the Indus sign turns out to be not simply a phonetically used grapheme, but
a highly condensed religious symbol, which suggests, for example, that the still
surviving ancient Hindu habit of making a red mark on the forehead probably
goes back to the third millennium BC. "

Von dieser Erkenntnis zu min ausgehend untersucht Parpola in den

folgenden Kapiteln (11-14) weitere Zeichen, die häufig mit dem Fisch
zusammen vorkommen. Dabei identifiziert er nacheinander die sieben Rsis,
Skanda/Murukan, Rudra (wobei hier nicht klar wird, wie weit er ihn von
Skanda und Agni trennt) und schliesslich die Göttin. Sie alle sind nicht nur
in den Zeichen und den ikonischen Darstellungen präsent, sondern auch als
Sterne am Himmel. Die Religion der Indus-Leute hat damit einen stark
astralmythologischen Zug. Die Beweisführungen zur Bedeutung einzelner
Zeichen wirken allerdings oft überladen. Alles, was nur irgendwie die
Bedeutung des einen Zeichens sichern könnte, wird herangezogen. Das

highly condensed religious symbol (s.o.) ist also vielleicht eher ein Kind
von Parpolas Argumentation denn eine historische Tatsache.

Angehängt ist dem Text ein Appendix, der alle Komposita mit min
aufführt, die im Tamil-Lexikon vorkommen. Summarische Literaturverweise

zu den einzelnen Abschnitten (deren Aufbau ich für eher unüber-



270 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

sichtlich halte), eine umfassende Bibliographie, ein Index der behandelten
Schriftzeichen und ein ausführlicher Generalindex schliessen das Buch ab.

Die genaue Darlegung der Methodik und der zugrunde gelegten
Hypothesen vermag nicht darüber hinwegzutäuschen, dass es sich bei
diesem Entzifferungsversuch um ein sorgfältig errichtetes Hypothesengebäude

handelt, das nur so lange standhält wie die Grundhypothesen, wie
zum Beispiel die Buchstabenidentifikation, bestehen. Irrtümer im einen
oder anderen Bereich könnten bei ihrer Entdeckung das Gebäude zum
Einsturz bringen. Zudem hat man am Ende der Ausführungen nicht den

Eindruck, als sei auch nur eine der zahlreichen Inschriften nun vollständig
entziffert.

Eine weitere Gefahr birgt die Rekonstruktion der Religion der Indus-
Kultur aus Vergleichen mit den mesopotamischen und den späteren nord-
und südindischen Religionen. Die Gefahr, dass hier Ähnlichkeiten
konstruiert werden, die keiner Tatsache entsprechen, ist gross.

Doch wie Parpola selbst ausfuhrt, hat die Entzifferung der
Indusschrift gerade erst begonnen. Die Zeit muss zeigen, ob Parpolas Buch
als ein Meilenstein auf diesem Weg zu betrachten ist. Das Werk ist
jedenfalls die aktuellste und vollständigste Einführung in die Problematik
der Indus-Schrift, und ein unentbehrliches Hilfsmittel für jeden, der sich
mit diesem Gebiet beschäftigen will.

Andreas Bigger

BOUDEWIJN WALRAVEN: Songs ofthe Shaman. The Ritual Chants of
the Korean Mudang. Kegan Paul Int. Ltd: London and New York, 1994,
307pp., Index

Muga (Lieder der mudang) werden von mudang, professonellen religiösen
Spezialisten, die als Vermittler zwischen der Welt des Übernatürlichen und
der Welt des Menschen fungieren, bei Ritualen vorgetragen. Diese Lieder
sind eine Basis dessen, was gemeinhin Schamanismus genannt wird.
Boudewijn Walraven versteht sein Werk als Vorarbeit für ein besseres
Verständnis der muga und ihrer Bedeutung für koranischen Schamanismus.
Anders als andere Autoren geht er das Thema in dem vorliegenden Werk,
das eine überarbeitete Fassung seiner Dissertation ist, in dem Sinne

systematisch an, dass er das gesamt Korpus der muga in seinen
literarischen Kontext und, soweit möglich, historischen Zusammenhang
einordnet.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 271

Der Titel lässt "nur" wieder an ein weiteres Buch über Schamanismus
denken. Das zu schreiben, war aber sicher nicht Walravens Absicht. Denn
er macht Vorbehalte gegen die Gewohnheit gleten, mudang ohne weiteres
mit shaman zu übersetzen und dem entsprechend auch andere Termine, in
denen das Morphophonem mu vorkommt, mit shamanistic o.a.
wiederzugeben. Wenn er trotzdem im Titel des Buches von shaman
spricht, dann tut er das wohl nur deshalb, weil es keine treffendere
Bezeichnung für das Gemeinte gibt, die zugleich auch ebenso prägnant
wäre wie shaman. So belässt er es bei der Konvention, von mudang als
shaman zu sprechen, und die Rezensentin folgt ihm dabei.

Der Aufbau des Buches ist nicht im Detail aus dem Inhaltsverzeichnis
ersichtlich, weil darin nur Überschriften von Kapiteln, nicht aber die von
Unterkapiteln aufgelistet sind. Das Werk ist in drei Teile gegliedert:
Kapitel 1 und 2 beinhalten eine grundlegende Einführung zu den mudang,
ihren Ritualen und Gottheiten sowie eine Aufzählung vereinzelter Muga-
Texte bzw. Sammlungen von ihnen. Den Hauptteil bilden Kapitel 3 bis 6,
in denen Überlieferung, Interpretation, formale Analyse der muga und ihre
Gegenüberstellung mit anderen literarischen Genres dargestellt bzw.
behandelt werden. Bei den Genres handelt es sich um Mythen,
volkstümliche und buddhistische Erzählungen, für die Rezitation bestimmte
Epen (p'ansori), ältere Erzählungen (ko sosòl), den als sijo bekannten
Kurzgedichten, narrativ-didaktische Langgedichte (kasa) und Maskenspiele.

Diese aufeinander aufbauenden ersten sechs Kapitel sind das Werkzeug

für das Textverständnis der exemplarisch ausgewählten muga (mit
Übersetzungen) in den Kapitel 7 bis 9. Kapitel 10 fasst die einzelnen

Schlussfolgerungen aus vorangegangenen Kapiteln zusammen.
Die ausführliche Zusammenstellung von muga und Muga-Samm-

lungen in Kapitel 2 ist bisher einmalig. Sie lässt sich noch durch folgende,
allerdings nicht im Buchhandel erhältliche, Sammlungen ergänzen: Mun
Ch'anghòn, P'ungsok muum, k.16, 17, 1928 oder früher; Kim Tuwön,
Cheju muga chip, 1963 und Mun Mubyòng, Chejudo tangsinang yön'gu,
Cheju: Cheju taihakkyo taehagwön, 1993. Erwähnenswert ist ferner, dass

die zuerst im Jahre 1960 von Chin Sònggi herausgegebene (und von
Walraven erwähnte) Sammlung von Namgugui muga inzwischen mit
Glossen versehen und nachgedruckt worden ist als Chin Sònggi, (Chejudo)
Mugaponp'uri sajòn, Seoul: Minsogwòn, 1991.

Kapitel 3 stellt die Überlieferungstechniken der muga dar. Verschiedene

Verfahren, wie rein mündliche Überlieferung von Generation zu
Generation, über "oral composition" bis hin zum Auswendiglernen
vollständig schriftlicher Texte werden nebeneinander praktiziert. Es ist zwar



272 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

schwierig abzuschätzen, wieviele mudang aus schriftlichen Textbüchern
lernen, es kann aber auf keinen Fall bestritten werden, wie Walraven
deutlich macht, dass muga in einer festgelegten Form schriftlich
weitergegeben werden und wurden. Seit muga gesammelt werden, gibt es immer
wieder Hinweise darauf, dass schriftliche Fassungen bereits vor den ersten
modernen Versuchen der Niederschrift existiert haben. Der früheste
derartige Hinweis ist das Söngsin malppöp, auf welches Yi Nünghwa (1869-
1945) in "Chosön musok ko", Kyemyöng 19, (1927), Kap. 15, Abs. 12,
verweist. Die oben genannten P'ungsok muum und Cheju muga chip
können übrigens auch als schamanistische Lehrbücher angesehen werden.

Kapitel 4 gibt Auskunft über die Grundlage der Interpretation. Wal-
ravens Grundannahme ist, dass nur unter Berücksichtigung des
literarischen Kontextes eine sinnvolle Interpretation der muga möglich sei. Bei
rein textimmanenter Interpretation hingegen gesteht die Gefahr falscher
Schlussfolgerungen, wie beispielsweise der, dass muga die umfassende

Systematisierung der Gedanken der mudang, eine Art mündlicher Bibel des

Schamanismus, seien.
Im 5. Kapitel behandelt Walraven dann den Zusammenhang, der

zwischen muga einerseits und literarischen Werken anderer Genres andererseits

besteht, indem er formale Entsprechungen aufweist, welche die einen
mit den anderen verbinden, und damit den literarischen Kontext illustriert,
um den es ihm so vordringlich geht. Zum Aufweis der formalen Merkmale
orientiert er sich an der oral-formalen Theorie von Parry und Lord. Einer
der Befunde, der Walraven gleichzeitig den Übergang zum 6. Kapitel
vermittelt, besagt, dass sich mit der oral-formalen Theorie bzw. mit den durch
sie nachgewiesenen Entsprechungen zwischen muga und anderen literarischen

Werken keine historische Ableitung der einen aus den anderen

gewinnen lässt. Denn die Werke, welche Walraven mit den muga in
Verbindung setzt, stammen vorwiegend aus einer Zeit, aus der uns keine muga
überliefert sind. Wir können nun weder beweisen noch widerlegen, dass
die muga, welche wir wirklich kennen (und die nur für das 20. Jahrhundert
nachweisbar sind), mit den anderen literarischen Werken zeitgleich sind,
vorangehen oder ihnen nachfolgen.

In Kapitel 6 kommt Walraven auf die verschiedenen, untereinander
widersprüchlichen Theorien koranischer Gelehrter zu sprechen, die ebenfalls

versuchen, Beziehungen zwischen muga und anderen Genres nachzuweisen.

Bei seiner kritischen Analyse dieser Theorien gelangt er zu dem
Schluss, dass sie vielfach nicht ausreichend begründet sind; beispielsweise
bilden häufig lediglich einige gemeinsame Motive die Grundlage einer
Hypothese. Walraven vertritt im Anschluss an Kapitel 5 die Meinung, dass



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 273

die Frage, ob muga die Werke anderer Genres beeinflusst haben oder ob es

umgekehrt war, nicht geklärt werden kann. Eine intertextuelle Beziehung
hat nach Walravens Meinung den höchsten Grad an Plausibilität, was
seiner Meinung nach aber nicht bedeutet, dass ein derartiger Austausch
notwendigerweise schon vor dem 20. Jahrhundert stattgefunden haben
muss (7. Kapitel). Die These von einer intertextuellen Beziehung mitsamt
einigen anderen Überlegungen führen Walraven letztlich dazu, auch den
Gedanken an nur in eine Richtung laufende Entwicklung der muga
aufzugeben. Die wichtigste dieser weiteren Überlegungen ist, dass muga
sich den sich ständig wechselnden Umständen des realen Lebens anpassen
und letzter bekanntermassen nicht unilinear verlaufen.

Die vorliegende Arbeit ist die erste umfassende und systematische,
und letzteres heisst vor allem die erste mit wirklich literaturwissenschaftlichem

Instrumentarium vorgenommene, Untersuchung der muga. In
der Betrachtungsweise liegt eine Gefahr, nämlich die, dass die muga als
ein relativ geschlossenes literarisches Genre erscheinen. Dass sie das nicht
sind, macht Walraven klar, indem er sie von vornherein in Beziehung zu
anderen literarischen Genres setzt. Ein weiterer grosser Vorzug des Buches
ist, dass Walraven die Aufmerksamkeit auf die Rolle lenkt, welche der
schriftlichen Fixierung schamanistischer Texte zukommt. Unvermeidlich,
und deswegen von Walraven auch mit Recht so ausführlich behandelt, war
die Zurückweisung weitverbreiteter "romantischer" Vorstellungen über
Alter und Herkunft der muga. Die Vitalität des koreanischen Schamanismus,

die durch seine Anpassungsfähigkeit deutlich wird, spiegelt sich in
Walravens ausführlichen Übersetzungen wider.

Angesichts dieser Vorzüge sind vielleicht zwei kleinere kritische
Bemerkungen keine Schmälerung des Wertes dieses Werkes. Es fällt auf,
dass unter den Belegen für Formeln und Formelsysteme (S.66 ff, 225-234)
keine Belege aus muga aufgenommen worden sind, die Son Chint'ae
(1900-?) gesammelt hat. Der Leser fragt sich nach dem Grund. Walraven
misst den von Son Chint'ae gesammelten muga einen geringeren Aussagewert

zu, weil die Verschriftung aufgrund von Diktaten erfolgt ist (S.19).
Falls dies der Grund für die Nichtberücksichtigung sein soll, würde es auch

gegen die Berücksichtigung anderer Muga-Texte gelten, die aber sehr wohl
von Walraven herangezogen worden sind. Denn auch letztere sind nach
Diktat verschriftet worden. Eine andere Erklärung wäre, dass in besagten

muga keine Formeln und Formelsysteme vorkommen, was seinerseits

erklärungsbedürftig wäre. Bedauerlich ist auch, dass in dem Werk, anders
als in der ihm zugrundeliegenden Dissertation, ostasiatischen Namen und



274 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Termini nicht in den dafür in Frage kommenden Schriften glossiert worden
sind.

Sabine Schwarz!


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

