Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 4

Artikel: Kritik des Vergleichs Meister Eckhart und amkarcrya
Autor: Wilke, Annette

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147148

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KRITIK DES VERGLEICHS
MEISTER ECKHART UND SAMKARACARYA

Annette Wilke, Bern

Der Thiiringer Dominikaner Eckhart, dessen Wirken ins friihe 14.Jh. fillt,
und der siidindische Wanderasket Samkara, der im 8. Jh. lebte, zwei
Denker aus unterschiedlichen Kulturkreisen und Epochen und mit ganz
unterschiedlicher Wirkungsgeschichte, sind immer wieder in Zusammen-
hang gebracht worden (Otto 1926, tiberarb. Neuaufl. 1929, 1971; Thimme
1938; Heinrich 1954ff, Nachdruck 1985; Evola 1961; Politella 1965;
Nityabodhananda 1965; Feuerstein 1971; Brunner 1980; Barzel 1982). In
der Tat klingen viele ihrer Aussagen erstaunlich dhnlich. Beide sprechen
von einer Losgelstheit des Geistes, zu der ein Mensch kommen kann und
in der er eins mit dem Eigentlichen aller Wirklichkeit ist, bei Eckhart ist es
der Sohn, bei Samkara der Atman, das "hochste Selbst".

"Wenn ich daher dahin komme, dass ich mich in nichts einbilde und (alles)
hinauswerfe, was in mir ist, so kann ich in das blosse Sein Gottes versetzt
werden, und das ist das reine Sein des Geistes. Da muss alles das ausgetrieben
werden, was (irgendwie) Gleichheit ist, auf dass ich in Gott hiniiberversetzt und
eins mit ihm werde und eine Substanz, ein Sein und eine Natur und (damit) der
Sohn Gottes. "1

"Da du also in keiner Beziehung zu der Unreinheit der formhaften Eindriicke
usw. stehst, bist du nicht verschieden vom héchsten Selbst (para atman), und
somit ist es durchaus begriindet anzunehmen: 'Ich bin das hdchste Selbst'."2

1 Eckhart (Meister), Die deutschen Werke III, Stuttgart 1976, 322.4-8: Dar umbe,
swanne ich dar zuo kume, daz ich mich gebilde in niht und niht engebilde in mich
und lztrage und Gwirfe, waz in mir ist, s6 mac ich gesast werden in daz bloze
wesen des geistes. D@ muoz alles daz lizgetriben werden, daz glicheit ist, daz ich
iitbergesast werde in got und werde ein mit im und éin substancie und éin wesen
und éin natire und der sun gotes. Ubersetzung Josef QUINT, Meister Eckhart.
Deutsche Predigten und Traktate. 1979, Lizenzausg. der Erstausgabe Miinchen
1963, 320.

2 USG 1,37, Sengaku MAYEDA, Samkara's Upadesasihari. Critical ed. Tokyo
1973, 199: ato nipadisamskaradyasuddhisanmbandhabhavan na parasmad atmano
vilaksanas tvam iti (...) para evatmaham iti pratipattum. Ubersetzung in Anleh-
nung an Paul HACKER, Upadesasahasri von Meister Shankara. Bonn 1949, 28.



1390 ANNETTE WILKE

Sohn wie auch Atman sind Seins- und Erkenntnisprinzip der Wirklich-
keit. Diirfen sie deshalb synonym verstanden werden? Werden die Begriffe
Sein und Erkennen univok verwendet? Diesen Fragen wurde in bisherigen
Vergleichen wenig Beachtung geschenkt. In der Regel wurden identische
Lehren postuliert. Eckharts Rede von der Sohnschaft eines jeden Menschen
wurde als abendldndische Version von tat tvam asi aufgefasst. Wo Unter-
schiede festgestellt wurden, geschah dies in einer Samkara disqualifizieren-
den Weise. In beiden Fillen wurde der Aquivozitit der Begrifflichkeit zu
wenig Rechnung getragen. Einer kritischen Priifung derselben und damit
auch der Vergleichbarkeit beider Denker ist der zweite Teil meiner Disser-
tation zur Christologie Meister Eckharts3 gewidmet. Kontextualitit ist mein
methodisches Postulat, wobei ich im Rahmen dieser Arbeit Kontextualitit
auf den jeweiligen Textcorpus und den mentalgeschichtlichen Hintergrund
beschrinke. Ich beziehe dabei die programmatischen Absichtserkldrungen
mit ein, was bereits zu einer strukturellen Verschiedenheit fiihrt, da die
Rolle von Offenbarung und Vernunft je unterschiedlich verstanden wird.
Die Untersuchung von Sein und Geist illustriert, dass nur eine oberflichli-
che Textanalyse und ein Missachten der Kontexte zur Behauptung kommen
kann, es handle sich um identische Lehren. Besonders aufschlussreich ist
die unterschiedliche Verwendung gleicher Metaphorik. Nur in einer Hin-
sicht der Geistinterpretation scheint es auch eine sachliche Entsprechung zu
geben, die sich aber sogleich verfliichtigt, wird die weitere Ausgestaltung
und theologisch-philosophische Einbettung mitbeachtet.

Dies ist im Falle Eckharts eine Christologie, welche aus dem augusti-
nisch-thomanischen Axiom des Sohnes als ratio rerum oder Idee schlecht-
hin radikale schopfungstheologische, anthropologische und erkenntnis-
theoretische Konsequenzen zieht. Zum einen wird der ewige Hervorgang
des Sohnes als stindiges Schopfungsgeschehen verstanden, weshalb jedes
Seiende analog oder gnadenhaft Sohn genannt werden kann und der
Mensch sogar univok, insofern er sein Eigenes ldsst und seinem Mensch-
sein gemiss, d.h. seiner obersten Vernunft gemdss, lebt. Zum anderen
erhilt begriffliches Denken eine gottliche Dimension. Ein Ding in seiner
Wesensbestimmung erfassen, heisst danach, den Sohn im Schosse des
Vaters zu erfassen. Mehr noch: in seiner obersten Vernunft ist ein Mensch
selbst Logos, da er die gottlichen Urbilder in seinem Geist in Einheit um-
greift und sein Seelengrund dem géttlichen Grund entspricht. Zwar

3 'Ich kann nicht der Sohn Gottes sein, wenn ich nicht dasselbe Sein habe'. Zur
Christologie und Wirkungsgeschichte Meister Eckharts. Eingereicht am 9.4.1994
bei der Philosophisch-Historischen Fakultit der Universitdt Bern.



MEISTER ECKHART UND SAMKARACARYA 1391

erméglicht Eckharts Christologie, die Beziehung Mensch-Gott intimer zu
fassen, als es in der herkémmlichen Theologie geschieht — ein Umstand,
der Eckhart in die Nidhe Ostlicher Lehren zu riicken scheint —, doch sind
andererseits in eben dieser Christologie die Unterschiede zum indischen
Denker am greifbarsten. Ein Vergleich darf sich nicht nur auf Eckharts
Rede von der unpersonlichen Gottheit beschrinken, sondern muss die
christologisch gedeutete Ideenlehre miteinbeziehen. Geschieht dies, erwei-
sen sich z.T. bis ins Detail iibereinstimmend scheinende Grundgedanken
oder Thesen beziiglich Ontologie, Schopfungs- und Ideenlehre, Epistemo-
logie als dquivok, wie ich im folgenden zusammenfassend darlege.

1. Sein ist Geist

Der Seinsbegriff wird bei beiden Denkern streng gefasst und ist nur auf das
Absolute anwendbar. Das Absolute ist das uranfingliche Sein, aus dem
alles hervorgeht und in welchem alles sein eigentliches Sein hat. Es ist
reiner Geist. Das partikuldre Sein wird als Nichts, als Dunkelheit, als bloss
sprachliche Form aufgefasst. Die Einheit der Wirklichkeit, insbesondere
des Menschen, mit dem Absoluten wird mit der Nichtverschiedenheit von
Prinzip und Prinzipiat begriindet.

Wihrend jedoch Eckhart das uranfingliche, intelligible Sein, welches
das allein Seiende ist, als Formursache auffasst, versteht es Samkara als
Materialursache. Formursache der Wirklichkeit ist der Sohn; Material-
ursache der Atman. Dies ergibt ein unterschiedliches Verstindnis von
Nichtverschiedenheit. Bei Eckhart wird Einheit als In-Sein und
Korrelationalitit aufgefasst, bei Samkara als Identitit. Verdeutlicht wird
dieser Unterschied durch einen Vergleich des unterschiedlichen Gebrauchs
derselben Metaphern Ton (Gold) und Baumeister, die anschaulich
illustrieren, dass fiir Eckhart nur die Form Einheit garantiert, wihrend die
Materie Individuationsprinzip ist, wihrend bei Samkara nur die Materie
Realsymbol der Nichtverschiedenheit sein kann. Bemerkenswert ist, dass
das zentrale Moment des abendlindischen Seinsbegriffs, ndmlich das
Wesen oder die Form, beim indischen Denker als uneigentlich angesehen
wird.

2. Die partikuldre Schopfung entspricht den urbildlichen Ideen

In der Behandlung dieser These kommt zunichst ein wenig bekannter
Samkara zum Vorschein. In den Brahmasitras hat er nimlich ein konkretes
Schépfungsgeschehen verteidigt. Zudem hat er eine Lehre der unentfalteten
Namen und Formen vertreten, in welcher Hacker eine auffallende Parallele



1392 ANNETTE WILKE

zur platonischen Ideenlehre und zu deren mittelalterlichen Rezeption
gesehen hat4. Die nichtmanifesten Namen und Formen sind nach Samkara
die Schopferkraft Gottes, i§varas, und zugleich Urstoff und Urzustand der
manifesten Wirklichkeit. Wie bei Eckhart ist alles vor seinem In-Erschei-
nung-Treten in seiner Ursache verborgen und ohne definitorische Merkma-
le eingefaltet, jedoch in seiner Eigentiimlichkeit schon potentiell vorhan-
den. Die Samenmetapher soll dies illustrieren. Bei Samkara heisst es:

"So wie die Bestandteile [eines Baumes] auf Samenart im Samen ihren bestimm-
ten Merkmalen nach, vorhanden sind, so bleiben sie auch im Schéssling be-
stehen".3

Die Parallele bei Eckhart lautet:

"Denn die Feige wiirde ebensogut aus dem Weinstock oder dem Birnbaum
hervorgehen wie aus dem Feigenbaum, wenn sie nicht gerade in dem
Feigenbaum enthalten und vorher in ihm wire. (...) es ist in ihm enthalten wie
der Same in seinem Ursprung".6

Eckhart setzt dieses samenhafte oder ideale Sein mit dem goéttlichen
Logos gleich. Es ist das wahre Sein der Wirklichkeit und ist als solches,
durch die Inkarnation konkret vermittelt, in Erscheinung getreten. Die
Inkarnation befreit die geschopfliche Wirklichkeit von ihrer Nichtigkeit,
indem Werden als Sein und Verinderung als Zeugung verstanden werden
kann. Bei Samkara hingegen sind die Samen die potentiellen Wirkungen
aus frilherem Tun, die es auszuldschen gilt. Die Samenmetapher wird zwar
strukturell genau gleich verwendet, aber ganz unterschiedlich gedeutet. Die
nichtmanifesten Namen und Formen haben denselben ontologischen Rang
wie die manifesten. Sie gehoren letztlich in den Bereich der Unwissenheit.
Auch wo von einem konkreten Schopfungsakt durch den hochsten Herrn

4 Vgl. Paul HACKER, "Cit and Nois, or the Concept of Spirit in Vedintism and in
Neoplatonism" [Vortrag, gehalten vor der intern. Gesellschaft f. Erforschung des
Neuplatonismus, 1976], gedruckt in ders., Kleine Schriften. Wiesbaden 1978, 320-
337.

5 Chandogyopanisadbhasya 6.2.2, Works of Samkaracarya in Original Sanskrit I,
Delhi, Repr. 1992 (originally Delhi 1964), 508: ye tavad bijavayava bijasamstha-
navisistah_te ‘'mkure 'py anuvartanta eva. Zur Samenmetapher vgl. ferner BSBh
2.1.18; BAUBh 1.4.7 u.a.

6 Eckhart (Meister), In Iohannem, Dieﬂ Lateinischen Werke Ill, Stuttgart 1936ff.,
n.4, 5.10-6.2: Non enim procederet ficus a ficulnea magis quam a vite sive piro
arbore, nisi praeesset et prius esset in ipsa ficulnea. Ubersetzung ebd. 5-6.



MEISTER ECKHART UND SAMKARACARYA 1393

die Rede ist, wird das nichtwirkende Wirken betont, das mit dem Scheinen
der Sonne verglichen wird. Es gibt im Grunde kein Werden.

3. Erkennen ist Licht

Die menschliche Vernunft wird in ihrer wahren Dimension bei beiden
Denkern raumlos, zeitlos, bildlos aufgefasst, und darin stimmt sie mit dem
gottlichen Geist tiberein. In Eckharts Worten heisst es:

"(...) Gott ist eine Vernunft, die da lebt im Erkennen einzig ihrer selbst, nur in
sich selbst verharrend dort, so ihn nie etwas beriihrt hat, denn da ist er allein in
seiner Stelle. Gott erkennt im Erkennen seiner Selbst sich selbst in sich selbst."7

"Dasselbe Erkennen, in dem sich Gott erkennt, das ist eines jeden losgelosten
Geistes Erkennen und kein anderes. "8

Diese Aussage erinnert an Samkaras Verstindnis der Selbsterkenntnis,
als des blossen bei-sich-Seins des unabhingigen Geistes:

"Darum ist gewiss, dass das Selbst das bestindige Licht der Geistigkeit ist, ohne
auf anderes angewiesen zu sein."?

Beide haben den Geist als reine Rezeptivitit aufgefasst. Eckhart
spricht in Anlehnung an Aristoteles von einer leeren Tafel, die alle Formen
aufnehmen kann. Samkara hat das Bild des reinen Kristalls, der alle Farben
annimmt, verwendet.

Genau dieser Umstand des "alles werden" wird jedoch bei Samkara
negativ — als unselige Vermischung von Geistigem und Nichtgeistem —
und bei Eckhart positiv gedeutet, da er den Akt des begrifflichen Erken-
nens als Erfassen des ewigen Logos versteht. Erkennen und Selbsterkennt-
nis ist prozessual und urbildlich. Nach Samkara hingegen darf begriffliches
Erkennen oder die Erkenntnistitigkeit nur metaphorisch Erkennen genannt

7  Eckhart (Meister), Die Deutschen Werke I, Stuttgart 1958, 150.3-7: (..) got ist ein
verniinfticheit, diu da lebet in sin aleines bekantnisse, in im selber aleine blibende,
dé in nie niht engeruorte, wan er aleine dé ist in siner stilheit. Got in sin selbes
bekantnisse bekennet sich selben in im selben. Ubersetzung QUINT, op.cit. 197.

8 Eckhart (Meister), DW I, op.cit.,, 162.-3: Daz selbe bekantnisse, dé sich got
selben inne bekennet daz ist eines ieglichen abegscheidenen geistes bekanntnisse
und kein anderz. Ubersetzung QUINT, op.cit. 201.

9 USG 2,101, MAYEDA, op.cit. 213: tasmad atmano 'nyanirapeksam eva nityacai-
tanyajyotistvam siddham. Ubersetzung HACKER, US, op.cit. 46.



1394 ANNETTE WILKE

werden, da sie blosser nicht-geistiger Widerschein des Atman ist. Erken-
nen im eigentlichen Sinne ist nur der selbstleuchtende Atman. Selbst-
erkenntnis ist gegenstandslose Bewusstheit. Die Verschiedenheit des
Erkenntnisbegriffs entspricht der 4quivoken Seinsauffassung.

Die unterschiedliche Auffassung von Erkennen wird durch den
Gebrauch der Lichtmetapher verdeutlicht, welche in beiden Fillen
Realsymbol des Erkenntnisprinzips ist. Eckhart hat "Licht" in der Regel
fir die Idee oder Wesensbestimmung, welche er mit dem Sohn identifi-
ziert, verwendet; Samkara fiir den selbstleuchtenden, selbstevidenten Geist,
den Atman. Dort, wo €s eine unmittelbarere Entsprechung zu Samkaras
Verstindnis gibt, gebraucht Eckhart eher die Metaphern der Dunkelheit
und Verborgenheit und spricht sogar vom Nichtwissen. Zwei unterschied-
liche Metaphern scheinen hier dasselbe auszusagen. Bei Eckhart heisst es:

"Gott hat alle Dinge auf verborgene Weise in sich selbst, jedoch nicht dies oder
das in Verschiedenheit, sondern eins in der Einheit."10

"Hier sind alle Grasblittlein und Holz und Stein und alle Dinge Eines. Das ist
das Allerbeste, und ich habe mich darein vernarrt."11

Diese urspriingliche Eingefaltetheit kann ein Mensch auch in seinem
eigenen Geist entdecken, da der Seelengrund dem (iberpersonlichen) gott-
lichen Grund entspricht. Eine Parallele dazu fehlt auch bei Samkara nicht:

"(...) und durch diese Erkenntnis wirst du restlos [alle] Wesen, angefangen von
Brahma bis zu den Grashalmen, unmittelbar in dir selbst, im inneren Selbst,
wahrnehmen. [Du wirst erkennen]: 'Diese Wesen existieren in mir'. [Wenn dies
geschieht], dann wirst du sie wahrnehmen, wie sie auch in mir, Vasudeva
[Krsna], dem hochsten Gott (paramesvara) sind."12

10 Eckhart (Meister), Die Deutschen Werke II, Stuttgart 1971, 471.6-472.1: Gott hat
alle ding verborgenlich in im selber, aber nit diss noch das nach vnderscheide,
sunder ein nach der einigkeit. Ubersetzung QUINT, op.cit., 264.

11 Eckhart (Meister), DW II, op.cit., 470.6-7: Hie seind alle grass bletlein vnd holtz
vnd stein vnd alle ding ein. Diss ist das aller best, vnd ich han mich darinn
vertoeret. Ubersetzung QUINT, op.cit., 264.

12 Bhagavadgitabhiasya, Works of Samkardcarya in Original Sanskrit II, Delhi, Repr.
1992 (originally Poona 1929), 79: kim ca yena jiidnena bhiitdny aseseiia brahma-
dini stambaparyantani draksyasi saksad atmani pratyagdatmani matsamsthanimani

-t 4.



MEISTER ECKHART UND SAMKARACARYA 1395

Doch hat Samkara von dieser Einheitsschau weniger gesprochen als
vom einheitlichen Grund der Schau. Diesen hat er Licht genannt, Eckhart
nennt ihn vornehmlich Verborgenheit, zuweilen aber ebenfalls Licht, wenn
er etwa von einer Vernunft jenseits des Ausbrechens der Gedanken spricht,
welche "in sich selbst lauteres Licht" ist und unberiihrt von allen Dingen
bleibt. Wihrend aber Eckharts Interesse dem "alles sein" des Geistes galt,
war Samkara am "nichts von allem sein" interessiert, sozusagen an der
leeren Tafel als leere Tafel.

Fazit: Ontologie, Schopfungs- und Ideenlehre und Erkenntnistheorie
werden verschieden verstanden. Die Begriffe "Sohn" und "Atman" sind
dquivok. Die nicht vergleichbaren Knackpunkte, die sozusagen in einer
phasenverschobenen Analogie zueinander stehen, sind Samkaras Lehre der
Unwissenheit und Eckharts Christologie. Zwar kommt ein Moment der
Eckhart'schen Erkenntnislehre jener Samkara's sehr nahe und meint
moglicherweise tatsichlich dasselbe, nimlich die Aussagen zum Seelen-
grund und zur iberpersonlichen Gottheit, doch wird mit solch einer
Feststellung unzuldssig abstrahiert, da der gottliche Grund nicht von den
drei Personen getrennt werden darf.






	Kritik des Vergleichs Meister Eckhart und Śamkarācārya

