
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 48 (1994)

Heft: 4

Artikel: Kritik des Vergleichs Meister Eckhart und amkarcrya

Autor: Wilke, Annette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147148

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KRITIK DES VERGLEICHS
MEISTER ECKHART UND SAMKARÀCÀRYA

Annette Wilke, Bern

Der Thüringer Dominikaner Eckhart, dessen Wirken ins frühe 14.Jh. fällt,
und der südindische Wanderasket Samkara, der im 8. Jh. lebte, zwei
Denker aus unterschiedlichen Kulturkreisen und Epochen und mit ganz
unterschiedlicher Wirkungsgeschichte, sind immer wieder in Zusammenhang

gebracht worden (Otto 1926, Überarb. Neuaufl. 1929, 1971; Thimme
1938; Heinrich 1954ff, Nachdruck 1985; Evola 1961; Politella 1965;
Nityabodhananda 1965; Feuerstein 1971; Brunner 1980; Barzel 1982). In
der Tat klingen viele ihrer Aussagen erstaunlich ähnlich. Beide sprechen
von einer Losgelöstheit des Geistes, zu der ein Mensch kommen kann und
in der er eins mit dem Eigentlichen aller Wirklichkeit ist, bei Eckhart ist es
der Sohn, bei Samkara der Âtman, das "höchste Selbst".

"Wenn ich daher dahin komme, dass ich mich in nichts einbilde und (alles)
hinauswerfe, was in mir ist, so kann ich in das blosse Sein Gottes versetzt
werden, und das ist das reine Sein des Geistes. Da muss alles das ausgetrieben
werden, was (irgendwie) Gleichheit ist, auf dass ich in Gott hinüberversetzt und
eins mit ihm werde und eine Substanz, ein Sein und eine Natur und (damit) der
Sohn Gottes."1

"Da du also in keiner Beziehung zu der Unreinheit der formhaften Eindrücke
usw. stehst, bist du nicht verschieden vom höchsten Selbst (para ätman), und
somit ist es durchaus begründet anzunehmen: 'Ich bin das höchste Selbst'."2

1 Eckhart (Meister), Die deutschen Werke III, Stuttgart 1976, 322.4-8: Dar umbe,

swanne ich dar zuo kume, duz ich mich gebilde in niht und niht engebilde in mich
und äztrage und ûwirfe, waz in mir ist, so mac ich gesast werden in daz blöze
wesen des geistes. Da muoz alles daz ûzgetriben werden, daz gltcheit ist, daz ich
übergesast werde in got und werde ein mit im und ein substancie und ein wesen
und ein nature und der sun gotes. Übersetzung Josef QuiNT, Meister Eckhart.
Deutsche Predigten und Traktate. 1979, Lizenzausg. der Erstausgabe München
1963, 320.

2 USG 1,37, Sengaku Mayeda, Samkara's Upadesasähari. Critical ed. Tokyo
1973, 199: ato riipädisarnskärädyasuddhisarribandhäbhavän na parasmäd ätmano
vilaksanas tvam iti para evätmäham iti pratipattum. Übersetzung in Anlehnung

an Paul Hacker, Upadesasähasri von Meister Shankara. Bonn 1949, 28.



1390 ANNETTE WILKE

Sohn wie auch Âtman sind Seins- und Erkenntnisprinzip der Wirklichkeit.

Dürfen sie deshalb synonym verstanden werden? Werden die Begriffe
Sein und Erkennen univok verwendet? Diesen Fragen wurde in bisherigen
Vergleichen wenig Beachtung geschenkt. In der Regel wurden identische
Lehren postuliert. Eckharts Rede von der Sohnschaft eines jeden Menschen
wurde als abendländische Version von tat tvam asi aufgefasst. Wo
Unterschiede festgestellt wurden, geschah dies in einer Samkara disqualifizierenden

Weise. In beiden Fällen wurde der Äquivozität der Begrifflichkeit zu
wenig Rechnung getragen. Einer kritischen Prüfung derselben und damit
auch der Vergleichbarkeit beider Denker ist der zweite Teil meiner Dissertation

zur Christologie Meister Eckharts3 gewidmet. Kontextualität ist mein
methodisches Postulat, wobei ich im Rahmen dieser Arbeit Kontextualität
auf den jeweiligen Textcorpus und den mentalgeschichtlichen Hintergrund
beschränke. Ich beziehe dabei die programmatischen Absichtserklärungen
mit ein, was bereits zu einer strukturellen Verschiedenheit führt, da die
Rolle von Offenbarung und Vernunft je unterschiedlich verstanden wird.
Die Untersuchung von Sein und Geist illustriert, dass nur eine oberflächliche

Textanalyse und ein Missachten der Kontexte zur Behauptung kommen
kann, es handle sich um identische Lehren. Besonders aufschlussreich ist
die unterschiedliche Verwendung gleicher Metaphorik. Nur in einer
Hinsicht der Geistinterpretation scheint es auch eine sachliche Entsprechung zu
geben, die sich aber sogleich verflüchtigt, wird die weitere Ausgestaltung
und theologisch-philosophische Einbettung mitbeachtet.

Dies ist im Falle Eckharts eine Christologie, welche aus dem augusti-
nisch-thomanischen Axiom des Sohnes als ratio rerum oder Idee schlechthin

radikale schöpfungstheologische, anthropologische und
erkenntnistheoretische Konsequenzen zieht. Zum einen wird der ewige Hervorgang
des Sohnes als ständiges Schöpfungsgeschehen verstanden, weshalb jedes
Seiende analog oder gnadenhaft Sohn genannt werden kann und der
Mensch sogar univok, insofern er sein Eigenes lässt und seinem Menschsein

gemäss, d.h. seiner obersten Vernunft gemäss, lebt. Zum anderen
erhält begriffliches Denken eine göttliche Dimension. Ein Ding in seiner

Wesensbestimmung erfassen, heisst danach, den Sohn im Schosse des

Vaters zu erfassen. Mehr noch: in seiner obersten Vernunft ist ein Mensch
selbst Logos, da er die göttlichen Urbilder in seinem Geist in Einheit
umgreift und sein Seelengrund dem göttlichen Grund entspricht. Zwar

'Ich kann nicht der Sohn Gottes sein, wenn ich nicht dasselbe Sein habe'. Zur
Christologie und Wirkungsgeschichte Meister Eckharts. Eingereicht am 9.4.1994
bei der Philosophisch-Historischen Fakultät der Universität Bern.



MEISTER ECKHART UND SAMKARÀCÂRYA 1391

ermöglicht Eckharts Christologie, die Beziehung Mensch-Gott intimer zu
fassen, als es in der herkömmlichen Theologie geschieht — ein Umstand,
der Eckhart in die Nähe östlicher Lehren zu rücken scheint —, doch sind
andererseits in eben dieser Christologie die Unterschiede zum indischen
Denker am greifbarsten. Ein Vergleich darf sich nicht nur auf Eckharts
Rede von der unpersönlichen Gottheit beschränken, sondern muss die

christologisch gedeutete Ideenlehre miteinbeziehen. Geschieht dies, erweisen

sich z.T. bis ins Detail übereinstimmend scheinende Grundgedanken
oder Thesen bezüglich Ontologie, Schöpfungs- und Ideenlehre, Epistemologie

als äquivok, wie ich im folgenden zusammenfassend darlege.

1. Sein ist Geist

Der Seinsbegriff wird bei beiden Denkern streng gefasst und ist nur auf das

Absolute anwendbar. Das Absolute ist das uranfängliche Sein, aus dem
alles hervorgeht und in welchem alles sein eigentliches Sein hat. Es ist
reiner Geist. Das partikuläre Sein wird als Nichts, als Dunkelheit, als bloss

sprachliche Form aufgefasst. Die Einheit der Wirklichkeit, insbesondere
des Menschen, mit dem Absoluten wird mit der NichtVerschiedenheit von
Prinzip und Prinzipiat begründet.

Während jedoch Eckhart das uranfângliche, intelligible Sein, welches
das allein Seiende ist, als Formursache auffasst, versteht es Samkara als

Materialursache. Formursache der Wirklichkeit ist der Sohn; Materialursache

der Àtman. Dies ergibt ein unterschiedliches Verständnis von
NichtVerschiedenheit. Bei Eckhart wird Einheit als In-Sein und
Korrelationalität aufgefasst, bei Samkara als Identität. Verdeutlicht wird
dieser Unterschied durch einen Vergleich des unterschiedlichen Gebrauchs
derselben Metaphern Ton (Gold) und Baumeister, die anschaulich

illustrieren, dass für Eckhart nur die Form Einheit garantiert, während die
Materie Individuationsprinzip ist, während bei Samkara nur die Materie

Realsymbol der NichtVerschiedenheit sein kann. Bemerkenswert ist, dass

das zentrale Moment des abendländischen Seinsbegriffs, nämlich das

Wesen oder die Form, beim indischen Denker als uneigentlich angesehen
wird.

2. Die partikuläre Schöpfung entspricht den urbildlichen Ideen

In der Behandlung dieser These kommt zunächst ein wenig bekannter
Samkara zum Vorschein. In den Brahmasütras hat er nämlich ein konkretes
Schöpfungsgeschehen verteidigt. Zudem hat er eine Lehre der unentfalteten
Namen und Formen vertreten, in welcher Hacker eine auffallende Parallele



1392 ANNETTE WILKE

zur platonischen Ideenlehre und zu deren mittelalterlichen Rezeption
gesehen hat4. Die nichtmanifesten Namen und Formen sind nach Samkara

die Schöpferkraft Gottes, ïSvaras, und zugleich Urstoff und Urzustand der
manifesten Wirklichkeit. Wie bei Eckhart ist alles vor seinem In-Erschei-
nung-Treten in seiner Ursache verborgen und ohne definitorische Merkmale

eingefaltet, jedoch in seiner Eigentümlichkeit schon potentiell vorhanden.

Die Samenmetapher soll dies illustrieren. Bei Samkara heisst es:

"So wie die Bestandteile [eines Baumes] auf Samenart im Samen ihren bestimmten

Merkmalen nach vorhanden sind, so bleiben sie auch im Schössling
bestehen".5

Die Parallele bei Eckhart lautet:

"Denn die Feige würde ebensogut aus dem Weinstock oder dem Birnbaum
hervorgehen wie aus dem Feigenbaum, wenn sie nicht gerade in dem

Feigenbaum enthalten und vorher in ihm wäre. es ist in ihm enthalten wie
der Same in seinem Ursprung".6

Eckhart setzt dieses samenhafte oder ideale Sein mit dem göttlichen
Logos gleich. Es ist das wahre Sein der Wirklichkeit und ist als solches,
durch die Inkarnation konkret vermittelt, in Erscheinung getreten. Die
Inkarnation befreit die geschöpfliche Wirklichkeit von ihrer Nichtigkeit,
indem Werden als Sein und Veränderung als Zeugung verstanden werden
kann. Bei Samkara hingegen sind die Samen die potentiellen Wirkungen
aus früherem Tun, die es auszulöschen gilt. Die Samenmetapher wird zwar
strukturell genau gleich verwendet, aber ganz unterschiedlich gedeutet. Die
nichtmanifesten Namen und Formen haben denselben ontologischen Rang
wie die manifesten. Sie gehören letztlich in den Bereich der Unwissenheit.
Auch wo von einem konkreten Schöpfungsakt durch den höchsten Herrn

4 Vgl. Paul Hacker, "Cit and Nous, or the Concept of Spirit in Vedântism and in
Neoplatonism" [Vortrag, gehalten vor der intern. Gesellschaft f. Erforschung des

Neuplatonismus, 1976], gedruckt in ders., Kleine Schriften. Wiesbaden 1978, 320-
337.

5 Chändogyopanisadbhäsya 6.2.2, Works of Sairikaräcärya in Original Sanskrit I,
Delhi, Repr. 1992 (originally Delhi 1964), 508: ye tävad bijävayavä bijasatnsthä-
navisist.äh je 'trikure 'py anuvartanta eva. Zur Samenmetapher vgl. ferner BSBh
2.1.18; BÀUBh 1.4.7 u.a.

6 Eckhart (Meister), In Iohannem, Die Lateinischen Werke III, Stuttgart 1936ff.,
n.4, 5.10-6.2: Non enim procederet ficus a ficulnea magis quam a vite sive piro
arbore, nisi praeesset etprius esset in ipsa ficulnea. Übersetzung ebd. 5-6.



MEISTER ECKHART UND SAMKARÂCÂRYA 1393

die Rede ist, wird das nichtwirkende Wirken betont, das mit dem Scheinen
der Sonne verglichen wird. Es gibt im Grunde kein Werden.

3. Erkennen ist Licht

Die menschliche Vernunft wird in ihrer wahren Dimension bei beiden
Denkern raumlos, zeitlos, bildlos aufgefasst, und darin stimmt sie mit dem
göttlichen Geist überein. In Eckharts Worten heisst es:

"(...) Gott ist eine Vernunft, die da lebt im Erkennen einzig ihrer selbst, nur in
sich selbst verharrend dort, so ihn nie etwas berührt hat, denn da ist er allein in
seiner Stelle. Gott erkennt im Erkennen seiner Selbst sich selbst in sich selbst."7

"Dasselbe Erkennen, in dem sich Gott erkennt, das ist eines jeden losgelösten
Geistes Erkennen und kein anderes. "8

Diese Aussage erinnert an Samkaras Verständnis der Selbsterkenntnis,
als des blossen bei-sich-Seins des unabhängigen Geistes:

"Darum ist gewiss, dass das Selbst das beständige Licht der Geistigkeit ist, ohne
auf anderes angewiesen zu sein."9

Beide haben den Geist als reine Rezeptivität aufgefasst. Eckhart
spricht in Anlehnung an Aristoteles von einer leeren Tafel, die alle Formen
aufnehmen kann. Samkara hat das Bild des reinen Kristalls, der alle Farben
annimmt, verwendet.

Genau dieser Umstand des "alles werden" wird jedoch bei Samkara

negativ — als unselige Vermischung von Geistigem und Nichtgeistem —
und bei Eckhart positiv gedeutet, da er den Akt des begrifflichen Erkennens

als Erfassen des ewigen Logos versteht. Erkennen und Selbsterkenntnis

ist prozessual und urbildlich. Nach Samkara hingegen darf begriffliches
Erkennen oder die Erkenntnistätigkeit nur metaphorisch Erkennen genannt

7 Eckhart (Meister), Die Deutschen Werke I, Stuttgart 1958, 150.3-7: got ist ein

vernünfticheit, diu da lebet in sin aleines bekantnisse, in im selber aleine biWende,
da in nie niht engeruorte, wan er aleine da ist in sîner stilheit. Got in sin selbes

bekanmlsse bekennet sich selben in im selben. Übersetzung Quint, op.cit. 197.

8 Eckhart (Meister), DW I, op.cit., 162.-3: Daz selbe bekanmisse, da sich got
selben inne bekennet daz ist eines iegtichen abegscheidenen geistes bekanntnisse

und kein anderz. Übersetzung Quint, op.cit. 201.

9 USG 2,101, Mayeda, op.cit. 213: tasmäd ätmano 'nyanirapeksam eva nityacai-
tanyajyotistvain siddham. Übersetzung Hacker, US, op.cit. 46.



1394 ANNETTE WILKE

werden, da sie blosser nicht-geistiger Widerschein des Ätman ist. Erkennen

im eigentlichen Sinne ist nur der selbstleuchtende Âtman.
Selbsterkenntnis ist gegenstandslose Bewusstheit. Die Verschiedenheit des

Erkenntnisbegriffs entspricht der äquivoken Seinsauffassung.
Die unterschiedliche Auffassung von Erkennen wird durch den

Gebrauch der Lichtmetapher verdeutlicht, welche in beiden Fällen
Realsymbol des Erkenntnisprinzips ist. Eckhart hat "Licht" in der Regel
für die Idee oder Wesensbestimmung, welche er mit dem Sohn identifiziert,

verwendet; Samkara für den selbstleuchtenden, selbstevidenten Geist,
den Ätman. Dort, wo es eine unmittelbarere Entsprechung zu Samkaras

Verständnis gibt, gebraucht Eckhart eher die Metaphern der Dunkelheit
und Verborgenheit und spricht sogar vom Nichtwissen. Zwei unterschiedliche

Metaphern scheinen hier dasselbe auszusagen. Bei Eckhart heisst es:

"Gott hat alle Dinge auf verborgene Weise in sich selbst, jedoch nicht dies oder
das in Verschiedenheit, sondern eins in der Einheit."10

"Hier sind alle Grasblättlein und Holz und Stein und alle Dinge Eines. Das ist
das Allerbeste, und ich habe mich darein vernarrt."11

Diese ursprüngliche Eingefaltetheit kann ein Mensch auch in seinem
eigenen Geist entdecken, da der Seelengrund dem (überpersönlichen)
göttlichen Grund entspricht. Eine Parallele dazu fehlt auch bei Samkara nicht:

"(...) und durch diese Erkenntnis wirst du restlos [alle] Wesen, angefangen von
Brahma bis zu den Grashalmen, unmittelbar in dir selbst, im inneren Selbst,
wahrnehmen. [Du wirst erkennen]: 'Diese Wesen existieren in mir'. [Wenn dies
geschieht], dann wirst du sie wahrnehmen, wie sie auch in mir, Väsudeva
[Kfsna], dem höchsten Gott (paramesvara) sind."12

10 Eckhart (Meister), Die Deutschen Werke II, Stuttgart 1971, 471.6-472.1: Gott hat
alle ding verborgenlich in im selber, aber nit diss noch das nach vnderscheide,
sunder ein nach der einigkeit. Übersetzung Quint, op.cit., 264.

11 Eckhart (Meister), DWII, op.cit., 470.6-7: Hie seind alle grass bietlein vnd holtz
vnd stein vnd alle ding ein. Diss ist das aller best, vnd ich han mich darinn
vertoeret. Übersetzung QuiNT, op.cit., 264.

12 Bhagavadgitabhâçya, Works of Éattikarâcârya in Original Sanskrit II, Delhi, Repr.
1992 (originally Poona 1929), 79: kim ca yena jhänena bhiltäny asesena brahrnä-
dini stambaparyantäni draksyasi säksäd ätmani pratyagätmani matsatnsthânimâni
bhütäni iti, atho api mayi väsudeve paramesvare cemäni iti.



MEISTER ECKHART UND SAMKARÄCÄRYA 1395

Doch hat Samkara von dieser Einheitsschau weniger gesprochen als

vom einheitlichen Grund der Schau. Diesen hat er Licht genannt, Eckhart
nennt ihn vornehmlich Verborgenheit, zuweilen aber ebenfalls Licht, wenn
er etwa von einer Vernunft jenseits des Ausbrechens der Gedanken spricht,
welche "in sich selbst lauteres Licht" ist und unberührt von allen Dingen
bleibt. Während aber Eckharts Interesse dem "alles sein" des Geistes galt,
war Samkara am "nichts von allem sein" interessiert, sozusagen an der
leeren Tafel als leere Tafel.

Fazit: Ontologie, Schöpfungs- und Ideenlehre und Erkenntnistheorie
werden verschieden verstanden. Die Begriffe "Sohn" und "Ätman" sind
äquivok. Die nicht vergleichbaren Knackpunkte, die sozusagen in einer
phasenverschobenen Analogie zueinander stehen, sind Samkaras Lehre der
Unwissenheit und Eckharts Christologie. Zwar kommt ein Moment der
Eckhart'sehen Erkenntnislehre jener Sarpkara's sehr nahe und meint
möglicherweise tatsächlich dasselbe, nämlich die Aussagen zum Seelengrund

und zur überpersönlichen Gottheit, doch wird mit solch einer
Feststellung unzulässig abstrahiert, da der göttliche Grund nicht von den
drei Personen getrennt werden darf.




	Kritik des Vergleichs Meister Eckhart und Śamkarācārya

