Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 48 (1994)

Heft: 4

Artikel: La formation textuelle du Paficakrama
Autor: Toru, Tomabechi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147147

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147147
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA FORMATION TEXTUELLE DU PANCAKRAMA
TOMABECHI Toru, Lausanne

La formation textuelle des textes tantriques est un sujet relativement peu
développé dans le domaine des études bouddhiques. On ignore presque
complétement la formation des textes qui sont censés avoir été composés
en Inde entre le 9¢ et le 10¢ siécle. Si nous n'avons pas pu obtenir assez
d'informations sur I'histoire de ces textes, c'est parce que ces deux siécles
sont une époque ou le bouddhisme est inactif au Tibet, et ou la traduction
de textes indiens y est interrompue: des informations fiables sur le
bouddhisme indien de cette époque ne nous sont pas suffisamment commu-
niquées par les auteurs tibétains des histoires du bouddhisme indien, tels
que Bu ston et Taranatha.

Mais les informations fournies par les littératures historiques tibé-
taines ne sont bien sir pas les seules sources pour les études de la forma-
tion textuelle des traités tantriques. On pourrait bien obtenir, par les études
comparatives des textes concernés, la clef pour reconstituer 1'histoire du
bouddhisme tantrique indien de cette époque obscure. Le présent article est
une tentative d'établir 1'ordre chronologique des textes tantriques qui
appartiennent 3 une tradition du Guhyasamajatantra (ca. 800 ap.J.-C.).1

Dans I'histoire de la transmission du Guhyasamdjatantra, les deux
traditions les plus importantes sont 1'école d'Arya ('Phags lugs) et celle de
Jnanapada (Ye $es Zabs lugs). Dans cet article nous examinons 1'ordre
chronologique des trois textes principaux de 1'école d'Arya, a savoir, le
Paricakrama (PK), le Caryamelapakapradipa (CMP) et le Pradipoddyo-
tana (PU).

L'école d'Arya a été fondée, selon les littératures historiques tibé-
taines, par un certain Nagarjuna auquel le PK est traditionnellement attri-
bué. Ce Nagarjuna a été suivi, toujours d'aprés les sources tibétaines, par
quatre disciples: Aryadeva, Candrakirti, Nagabodhi (ou -buddhi) et Sékya-
mitra. Deux autres des trois textes mentionnés ci-dessus sont attribués aux
deux premiers de ces quatre disciples: le CMP a Aryadeva et le PU a
Candrakirti. La tradition tibétaine identifie ce Nagarjuna et ses deux pre-
miers disciples avec les trois grands maitres de 1'école Madhyamika qui
sont les auteurs respectivement des Mitlamadhyamakakarika, du Catuhs$a-
taka et du Madhyamakdvatara. Les tibétains ont établi 1'ordre chronolo-

1 Pour la date du Guhyasamadjatantra, voir MATSUNAGA (1980) pp.244-258.



1384 TOMABECHI TORU

gique entre le PK, le CMP et le PU conformément a la succession des
maitres Madhyamika et, & notre connaissance, méme les chercheurs mo-
dernes n'ont jamais douté de cette guru-parampara des trois maitres
tantriques, tout en niant 1'identification traditionnelle des trois tantristes
avec les célebres auteurs Madhyamika.

Cependant, la comparaison du contenu des trois textes, le PK, le CMP
et le PU, nous améne a douter de leur ordre chronologique traditionnelle-
ment accepté.

Examinons d'abord la rapport entre le PK et le PU.

Candrakirti fait mention du PK dans son PU, commentaire sur le
Guhyasamajatantra, mais aucun passage du PK n'est attesté dans le PU, a
part les citations dont les sources originales sont communes entre le PK et
le PU.2 Cela nous parait curieux parce que Candrakirti déclare au début de
son texte qu'il commente le Guhyasamajatantra selon le systéme du PK.3

De plus, la structure du PK que Candrakirti décrit différe de la forme
du PK que nous possédons aujourd'hui. Voici cinq chapitres du présent
PK: I. Vajrajapakrama, II. SarvasuddhiviSuddhikrama (ou Anuttarasam-
dhi), 1II. Svadhisthanakrama, IV. Paramarahasyasukhabhisambodhikrama
et V. Yuganaddhakrama. Ces cinq chapitres constituent 1'étape de 1'accom-
plissement, nispannakrama, de 1'école d'Arya. Candrakirti quant 3 lui
énumere 1'étape de la création, wipattikrama, en tant que premier élément
des cing étapes.4

Ces deux faits, c.-a-d., 1'absence de citation du PK dans le PU et la
divergence entre les deux textes a 1'égard de la structure des cinq étapes,
semblent montrer que, lorsque le PU fut écrit, le PK n'avait pas encore
pris la forme textuelle que nous connaissons aujourd'hui.

Voyons maintenant le probléme que nous pose la relation entre le PK
et le CMP.

Le CMP attribué a4 Aryadeva a été traditionnellement considéré
comme 1'un des commentaires du PK. Mais, si on le compare avec le PK,

2 On trouve dans le PU les strophes identiques & PK I 14-17 (PU 56.19-57.4); I 44-
45 (58.9-12); 1 54 (63.13-14). Mais elle ne sont que des citations du
Guhyasamajatantra et de ses vyakhyatantra.

PU 1.18:  kramasah pafica-pindarthan jiiatva satkotim aviset //.

PU 1.9-13: wutpattikramam adau syan mantramiirtiprasadhakal /
... paficamo yuganaddhakhyo yat satyadvayayojanam /.



FORMATION TEXTUELLE DU PANCAKRAMA 1385

on remarque que, tout comme dans le cas du PU, la plupart des passages
communs entre les deux textes ne sont que des citations d'autres textes,d 2
quelques exceptions prés. Examinons ici deux de ces exceptions qui
semblent importantes A 1'égard de 1'ordre chronologique entre le PK et le
CMP.

L'un de ces exceptions est la citation de 1'Anuttarasamdhi qui con-
stitue le deuxiéme chapitre du présent PK. Le CMP en cite une série de
strophes dans le chapitre IV6 et une autre dans le chapitre V.7 Mais, cela
ne veut pas nécessairement dire que le PK existait déja sous sa présente
forme lorsque le CMP fut composé, car 1'authenticité de 1'Anuttarasamdhi
laisse a discuter. Le colophon du deuxiéme chapitre du présent PK porte le
nom de Sékyamitra comme auteur,® tandis que les autre chapitres sont
attribués a2 Nagarjuna. En effet, certains commentateurs du PK pensent que
le deuxiéme chapitre du présent PK a été inséré ultérieurement dans la
forme originale du PK, qui se composait d'un chapitre sur 1'wpattikrama et
des quatre autres chapitres du présent PK.9 Mais 1'existence méme de
citations de 1'Anuttarasamdhi dans le CMP — ou les passages originaux
des autres chapitres du PK sont pratiquement absents — ne suggére-t-elle
pas que la formation textuelle de 1'Anuttarasamdhi soit indépendante de
celle des autres chapitres du PK? Nous pourrions donc exclure 1'Anustara-
samdhi de nos considérations sur la relation entre le PK et le CMP et
supposer, vu 1'absence effective de passage du PK dans le CMP, que le PK
n'avait pas encore pris sa forme textuelle actuelle lorsque le CMP fut
composé.

Cette derni¢re hypothése pourrait étre soutenue par l'existence d'un
autre passage qui est attesté dans les deux textes. La strophe de conclusion

5 Le CMP contient des passages apparemment identiques 2 PK I 11 (CMP 76a8-b1);
I 14 (76b4-5); 1 19-23 (78bl-4); 1 35-36 (80a2-3); I 37-38 (80a4-5); I 39-40
(80a6-7); 1 41 (80a8-b1); 1 44-45 (80b3-4); I 55 (80bS); I 60 (80a5-6). En réalité,
ce sont des citations du Guhyasamajatantra et de ses vyakhyatantra.

6 PK II 28-32ab sont cités dans le CMP 90a2-5.

7 PK II 39-44 dans le CMP 93a5-bl.

8  Anurtarasamdhir ity aparanama Sarvasuddhivisuddhikramaly /
krtir iyam Sakyamitrapadanam //.
9 Parmi les commentateurs, Muni§ribhadra (P.2691), Samayavajra (P.2698) et

Abhayakaragupta (P.2700) prennent clairement cette position. Pour le détail, voir
TOMABECHI (1992).



1386 TOMABECHI TORU

du Vajrajapakrama, 10 le premier chapitre du present PK, se retrouve dans
le CMP. Mais, dans le CMP, cette strophe n'apparait pas dans le chapitre
dont le sujet correspond & celui du Vajrajipakrama: alors que le sujet
concernant le vajrajapa est traité dans le troisiéme chapitre du CMP, la
strophe en question se trouve tout 4 la fin du CMP11 qui comprend onze
chapitres. Si on suit la tradition qui considére le CMP comme commentaire
du PK, ce fait parait difficile & expliquer. Il nous semble donc plus logique
de penser que le CMP a précédé la présente forme du PK, et que la strophe
de conclusion du Vajrajapakrama a été empruntée au CMP.

Nous présentons ici une donnée supplémentaire pour renforcer notre
hypothése dans la comparaison entre le PK et le CMP. Il s'agit d'une
strophe qui est censée &tre tirée de 1'Alokamadld de Kambala. Dans le
premier chapitre du CMP nous trouvons la strophe suivante:12

sems can dan po'i las can rnams //
dam pa'i don la 'jug pa la //

thabs 'di rdzogs pa'i sans rgyas kyis //
skas kyi rim pa lta bur bZag //

La deuxiéme moitié de cette strophe est presque identique a celle
d'une strophe du Vajrajapakrama. En voici la version tibétaine:13

bskyed pa'i rim la legs gnas Sin //
rdzogs pa'i rim pa 'dod rnams la //
thabs 'di rdzogs pa'i sans rgyas kyis //
skas kyi rim pa lta bur gsuns //

Si le PK avait existé sous sa présente forme lorsque le CMP fut écrit,
1'auteur aurait cité cette derni¢ére strophe car, utilisant les termes "bskyed
pa'i rim pa (utpattikrama)" et "rdzogs pa'i rim pa (nispannakrama)", elle
est plus naturelle dans un contexte tantrique. Ce fait nous améne plutdt a

10 PK167: girndramiirdhnaly prapatet tu kascin necchec cyutim tu cyavate tathapi /
guruprasadaptahitopadesa icchen na muktim ca tathapi muktaly //.

11 CMP 121a6-7.

12 CMP 68a8-bl. Cf. Alokamala 176:
adikarmikalokasya paramarthavatarane /
upayas tv esa sambuddhaily sopanam iva nirmital //.
13 PK12: utpattikramasamsthanam nispannakramakanksinam /
upayas caisa sambuddhaily sopanam iva nirmitah //.



FORMATION TEXTUELLE DU PANCAKRAMA 1387

penser que le compilateur du présent PK a remanié la strophe de 1'Aloka-
mala qu'il a trouvée dans le CMP afin de 1'adapter au contexte.

Ainsi avons-nous examiné, bien que d'une maniére limitée et
superficielle, la relation entre le PK, le CMP et le PU, et observé que
I'ordre chronologique traditionnellement accepté entre ces textes est fort
douteux. Il va sans dire que les problémes sont loin d'étre épuisés, et que,
pour arriver a une conclusion définitive, une investigation plus minutieuse
et plus rigoureuse est indispensable. Pourtant, il nous semble permis au
moins de signaler la possibilité que: (1) la formation textuelle du PK soit
ultérieure A celle du CMP et du PU; (2) le CMP joue un réle considérable
dans la compilation de la présente forme du PK.

REFERENCES ET ABREVIATIONS
f_ilokamdld:‘ éd. Christian LINDTNER, A Treatise on Buddhist Idealism: Kambala's
Alokamala, Miscellanea Buddhica, Indiske Studier V, Copenhagen, 1985, pp.109-221.
CMP = Caryamelapakapradipa, P.2668 gi 64al-121b3.
MATSUNAGA, Yukei (1980): Mikkyo Kyoten Seiritsushi-ron, Kyoto.
P. = Edition de Pékin du Canon tibétain.

PK = Paricakrama, éd. Katsumi MIMAKI et Toru TOMABECHI, Paricakrama,
Sanskrit and Tibetan Texts Critically Edited with Verse Index and Facsimile
Edition of the Sanskrit Manuscripts, Bibliotheca Codicum Asiaticorum 8,
Tokyo, 1994.

PU = Pradpoddyotana, éd. Chintaharan CHAKRAVARTI, Guhyasamadjatantra-
Pradpodyotanatika $atkotivyakhya, Tibetan Sanskrit Works Series No.25,
Patna, 1984.

TOMABECHI, Toru (1992): Paficakrama Kenkyu (1) — "Go" Shidai no Kdsei ni tsuite
— , Indogaku Bukkyogaku Kenkyii, 40-2, pp.895-892.






	La formation textuelle du Pañcakrama

